
 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..54 

 

Potrait Of Salafi Religion In Indonesia 

Sufrin Efendi Lubis 

sufrin.efendi@gmail.com  

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan 

 

 

Riem Malini Pane 
riem.malini@gmail.com  

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan 
 

Abstract 

The diversity of religious sects in Indonesia requires maturity in attitude and action. In 

order for this diversity to make a positive contribution, the basic principles that overshadow 

all parties must be formulated, so that there is no assumption that what is in others is wrong 

while what is in ourselves and our group is the absolute truth. This research aims to describe 

the portrait of salafi religion in Indonesia. The research method used is a literature study. The 

author conducted studies from various sources ranging from historical records, previous 

journals and the latest mass media. All data obtained are then compiled and studied carefully 

to find the problems discussed. The results of this study show that the salafi generation in the 

modern era is quite unique and has a variety of styles. Although some of them reflect the 

ideology of the classical salaf generation, most of them do not reflect the way, nature and 

method of the salaf in interacting with religious issues, both in the nature of belief (akidah) 

and the rules (ibadah). In addition, there are also differences within the body of those who 

claim to be heirs of the salaf, which often reach the level of boycotting and even accusing 

them of being infidels. Although they look the same in appearance and dress, they differ in 

their references (idolized figures), addressing differences, tasamuh (level of tolerance) and 

other aspects both in principle and idhafi ta'abbudi (nuances of worship). 

Keywords: portrait, salafi, religion, Indonesia 

 

Abstrak 

Keraganaan aliran keagamaan yang ada di Indonesia membutuhkan kedewasaan dalam 

sikap serta dalam tindakan. Supaya keragamaan ini memberi kontribusi positif, maka harus 

dirumuskan prinsip-prinsip dasar yang menaungi semua pihak, sehingga tidak muncul 

anggapan bahwa apa yang ada pada orang lain keliru sementara yang ada pada diri dan 

kelompok kita kebenaran yang absolut. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan potret 

keberagamaan salafi di Indonesia. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan. 

Penulis melakukan kajian dari berbagai sumber mulai dari catatan sejarah, jurnal terdahulu 

serta media massa terkini. Semua data yang diperoleh kemudian disusun dan dipelajari dengan 

seksama untuk menemukan masalah yang dibahas. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa 

generasi salafi di era modern cukup unik dan memiliki corak yang beragam. Meskipun di 

antara mereka ada yang mencerminkan ideologi generasi salaf era klasik, hanya saja 

kebanyakan mereka justru tidak mencerminkan cara, sifat dan metoda salaf dalam berinteraksi 

dengan masalah-masalah agama, baik yang sifatnya keyakinann (akidah) maupun yang 

mailto:sufrin.efendi@gmail.com
mailto:riem.malini@gmail.com


 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..55 

 

peraturan (ibadah). Di samping itu bahwa di tubuh yang mengaku pewaris salaf ini juga terjadi 

perbedaan-perbedaan yang tidak jarang sampai pada level pemboikotan bahkan menuduh 

kafir. Meskipun kelihatan sama dari penampilan, cara berpakaian namun hakikatnya mereka 

berbeda pada rujukan (tokoh yang diidolakan), menyikapi perbedaan, tasamuh (tingkat 

toleransi) dan aspek lainnya baik yang bersifat prinsipil maupun yang idhafi ta’abbudi (yang 

bernuansa ibadah). 

  

Kata Kunci: Potret, Keberagamaan, Salafi, Indonesia 

 

 

Pendahuluan  

Mengamati corak keberagamaan umat Islam di Indoensia dewasa ini memiliki 

pergeseran yang cukup signifikan. Kalau dulu umat Islam secara khusus di negara ini 

disibukkan dengan perdebatan masalah furu’iyah; seperti perintah qunut dalam shalat subuh 

yang notabene masuk dalam ranah fikih, sekarang justru melebar ke pelbagai macam 

perbincangan, tidak hanya masalah furu’iyah (fikih dan aturan peribadatan) semata, namun juga 

masalah ushuliyah (masalah akidah dan keyakinan). Pada hakikatnya, nggapan bahwa masalah 

akidah itu semuanya masalah ushul adalah anggapan yang perlu diluruskan. Hal ini sesuai 

dengan sikap sebagian para sahabat yang berpendapat bahwa ada persoalan-persoalan akidah 

namun masuk pada ranah furu’. Sebagai contoh, perihal apakah Nabi Muhammad SAW., 

melihat Allah ketika melaksanakan mi’raj? Sahabat Ibn Abbas ketika menafsirkan ayat: “Hati 

tidak berbohong tentang apa yang ia lihat” (An-Najm: 11), menurutnya: Nabi SAW., melihat 

Allah dengan hatinya (Mujahid bin Jubr al-Makhzumi, n.d.) 

Perbincangan ini makin hangat dengan munculnya satu ormas/komunitas 

transnasional dari Timur Tengah khususnya dari Negara Saudi Arabiyah yang dikenal dengan 

kelompok salafi. Jika dahulu konflik umat beragama Islam di Indonesia antara kelompok 

Nahdhatul Ulama (NU) dengan Muhammadiyah, sekarang kedua kelompok ini diserang habis-

habisan oleh kelompok transnasional tersebut. Realitas ini pun menyebabkan munculnya 

ragam ekspresi dan respon, baik oleh Nahdhatul Ulama, Muhammadiyah atau ormas 

keagamaan lainnya (Marmiati Mawardi, 2016) 

Pada prinsipnya hadirnya aliran keagamaan transnasional di bumi Indonesia bukan 

sesuatu yang harus dibenci. Selain karena sudah ada aliran-aliran keagamaan yang mewarnai 

keberagamaan masyarakat mulim Indonesia, juga karena tipikal masyarakat Indonesia yang 

inklusif dan memiliki tingkat toleransi yang sangat tinggi. Oleh karena itu, tidak heran 

beberapa aliran keagamaan tumbuh subur di negeri ini. Hal ini seperti yang disebutkan oleh 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..56 

 

Hayati bahwa awal abad 20 adalah merupakan starting point tentang kesadaran masyarakat 

Muslim Indonesia, untuk perlunya berorganisasi, bahwa perjuangan umat harus diwujudkan 

dalam bentuk kebersamaan dan tidak dengan bersendiri saja. Mulai tumbuh organisasi-

organisasi Islam diawali dengan munculnya Jami’at Khair di Jakarta (1905), organisasi ini 

beranggota keturunan Arab Indonesia, kemudian muncul pula Al Irsyad (1911), juga organisasi 

masyarakat keturunan Arab di Indonesia yang merupakan pengembangan dari Jami’at Khair, 

seterusnya muncul SDI (Syarikat Dagang Islam) (1911), dan dilanjutkan lahirnya 

Muhammadiyah di Yogyakarta (1912), Persis (Persatuan Islam) (1920) di Bandung, Nahdhatul 

Ulama di Surabaya (1926), Al Jami’atul Washliyah di Medan (1930) dan Al Ittihadiyah juga di 

Medan (1935). Selain dari itu masih banyak lagi organisasiorganisasi Islam yang tersebar di 

seluruh Indonesia (Nur Rohmah Hayati, 2018) Artinya, semangat beragama yang dibawa para 

ulama-ulama nusantara ke bumi Indonesia adalah cikal bakal dari lahirnya ormas-ormas yang 

bernuasa Timur Tengah di Indonesia. Oleh karena itu, menurut Suja’i dan Baihaqi bahwa para 

tokoh ulama seperti K.H. Ahmad Dahlan, K.H. Hasyim Asyari, K.H. Imam Az-Zarkasyi, Buya 

Hamka, Mahmud Yunus dan Organisasi Islam sangat berperan penting dalam memberikan 

warna keberagamaan di Indonesia (Ahmad Suja’i dan Muhammad Amir Baihaqi, 2022) 

Lubis dalam disertasinya menyebutkan bahwa bahwa secara historis, Islam merupakan 

agama baru dan pendatang yang hadir di tengah-tengah masyarakat Indonesia. Agama baru 

karena kehadirannya lebih belakang dibanding dengan agama-agama yang sudah diyakini 

masyarakat Indonesia, seperti agama Hindu, Budha, Animisme dan Dinamisme. Disebut 

sebagai agama pendatang karena agama ini hadir dari jazirah Arab. Artinya, Islam bukan agama 

asli bagi masyarakat Indonesia (Lubis, 2022) Pendapat ini mengadung makna bahwa 

masyarakat Indonesia tidak asing dengan pola keberagamaan yang datang dari luar nusantara 

dan sejarah sudah membuktikan telah terjadi dialektika yang cukup apik dan elegan antara 

tradisi masyarakat yang diwarisi dari leluhur dengan ajaran-ajaran agama tersebut, sehingga 

muncullah istilah asimilasi, adaptasi, akulturasi dan perlbagai terminology lainnya yang 

menunjukkan telah terjadi harmonisasi dari dua sudut pandang tersebut dalam wujud nyata 

kehidupan masyarakat Indonesia. 

Lantas bagaimana dengan salafi? Kenapa kehadirannya menimbulkan ragam reaksi 

masyarakat Indonesia. Apa yang menyebabkan aliran keagamaan ini menyita banyak perhatian 

tokoh agama nasional bahkan muncul ekspresi negative dari banyak kalangan? Pertanyaan 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..57 

 

demi pertanyaan inilah yang mendorong penulis untuk melakukan kajian ilmiah dengan 

pendekatan studi literatur. Adapun capaian akhir dari tulisan ini adalah terjawabnya beberapa 

pertanyaan, mulai dari sejarah salafi, karakteristik salafi hingga pada potret keberagamaan salafi 

yang ada di Indonesia. 

 

Metode Penelitian 

Dalam kajian ini peneliti menggunakan metode penelitian studi kepustakaan (library 

research). Menurut Nazir, studi pustaka adalah sebuah teknik pengumpulan data dengan 

mengadakan studi penelaah terhadap buku-buku, literatur-literatur, catatan-catatan, dan 

laporan-laporan yang ada hubungannya dengan masalah yang dipecahkan. Teknik ini 

digunakan untuk memperoleh dasar-dasar dan pendapat secara tertulis yang dilakukan dengan 

cara mempelajari berbagai literatur yang berhubungan dengan masalah yang diteliti. Hal ini 

juga dilakukan untuk mendapatkan data sekunder yang akan digunakan sebagai landasan 

perbandingan antara teori dengan prakteknya di lapangan. Data sekunder melalui metode ini 

diperoleh dengan browsing di internet, membaca berbagai literatur, hasil kajian dari peneliti 

terdahulu, catatan perkuliahan, serta sumber-sumber lain yang relevan (Moh. Nazir, 2013) 

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian kepustakaan ini adalah 

metode dokumentasi. Menurut Sugiyono metode dokumentasi bertujuan untuk memperoleh 

data dan informasi dalam bentuk buku, arsip, dokumen, tulisan angka dan gambar yang berupa 

laporan serta keterangan yang dapat mendukung penelitian (Sugiono, 2015) Instrumen 

penelitian yang digunakan peneliti adalah daftar check list klasifikasi bahan penelitian 

berdasarkan fokus kajian, skema/peta penulisan, dan format catatan penelitian. Teknik analisis 

data yang digunakan dalam penelitian kepustakaan ini adalah metode analisis isi (content 

analysis).  

 

Hasil dan Pembahasan 

Pengertian Salafi 

Kata salafi bersumber dari bahasa Arab yang akar katanya dari kata salafa-yaslifu-

salfan/salafan memiliki arti sudah berlalu atau terdahulu. Hal ini seperti yang disebutkan oleh 

Sa’ad bahwa salaf artinya ulama terdahulu. Salaf terkadang dimaksudkan untuk merujuk 

generasi sahabat, tabi’in, tabi’ttabi’in yaitu para pemuka abad 1 sampai ke-3 H., dan para 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..58 

 

pengikutnya pada abad ke-4 yang terdiri dari atas para muhadditsin (Ahli Hadits) dan lainnya. 

Salaf berarti pula ulama-ulama saleh yang hidup pada tiga abad pertama Islam (Thablawy 

Mahmud Sa’ad, 1984). Pendapat ini sesuai dengan pemahaman para muhadditsin dari makna 

hadits Nabi: “Sebaik-baik manusia adalah (yang hidup) di masaku, kemudian yang mengikuti 

mereka, kemudian yang mengikuti mereka...”( 1422,  البخاري  إسماعيل  بن  محمد  )    (   بن   مسلم  الحسين  أبو

2012, النيسابوري القشيري الحجاج ) 

Dari analisa singkat di antas dapat dipahami bahwa kata salafi, sebagaimana telah disebut 

oleh Sa’ad adalah sebuah bentuk penisbatan kepada kata al-salaf yang kemudian ditambah 

huruh ya (ي) sebagai nisbah menjadi salafi  (سلفي). Kata al-salaf sendiri secara bahasa bermakna 

orang-orang yang mendahului atau hidup sebelum zaman kita (Abu al-Fadhl Muhammad ibn 

Manzhur, 1410). Sedangkan menurut terminologi terdapat banyak definisi yang dikemukakan 

oleh para pakar mengenai arti salaf, di antaranya:  

a. Menurut As-Syahrastani, ulama salaf adalah yang tidak menggunakan takwil (dalam 

menafsirkan ayat-ayat mutasabbihat) dan tidak mempunyai faham tasybih 

(antropomorphisme). 

b. Mahmud Al-Bisybisyi menyatakan bahwa salaf sebagai sahabat, tabi’in, dan tabi’ttabi’in dapat 

diketahui dari sikapnya yang menampik penafsiran mendalam mengenai sifat-sifat Allah 

yang menyerupai segala sesuatu yang baru untuk mensucikan dan mengagungkan-Nya 

(Abdur Razak dan Anwar Rosihan, 2006a) 

Kata salafi diasosiasikan dengan al-salaf al-shalih yang bermakna orang terdahulu yang saleh, 

yakni para ulama klasik yang menjadikan Al-Qur`an dan Hadits sebagai sumber ajaran Islam 

(Thomas Hegghammer, 2009) Akan tetapi, di Dunia Barat dewasa ini, kata salafi dikenal 

sebagai salah satu varian gerakan Islam yang radikal, ekstrem, tidak toleran terhadap sesama, 

dan cenderung menggunakan jalan kekerasan (Marmiati Mawardi, 2016) Jika diambil dari 

makna sumber penisbatannya tersebut, kata itu ternyata amat berbeda dengan apa yang 

didefinisikan Barat. Karean sesungguhnya, orang yang menjadikan Al-Qur`an dan Al-Hadits 

sebagai pedoman hidup cenderung cinta damai, toleran dan memiliki kelapangan sikap dan 

penilaian yang tidak sempit, tidak seperti yang diungkapkan oleh orang Barat di atas. Ironinya, 

sebagian orang Timur pun sekarang mengenal gerakan Islam ini sama dengan persepsi orang 

Barat. 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..59 

 

Dalam sejarah kebangkitan Islam, ada tiga gerakan transnasional modern global yang 

semuanya berasal dari Timur Tengah dan ketiganya disebut-sebut berperan dalam kebangkitan 

Islam: (1) al-Ikhwan al-Muslimun, gerakan yang muncul di Mesir pada tahun 1928 di bawah 

kepemimpinan Hasan al-Banna. Gerakan ini lahir untuk merespon arus sekularisme di Mesir; 

(2) Hizb al-Tahrir, gerakan yang muncul di Yordania tahun 1952 di bawah kepemimpinan 

Taqiyuddin an-Nabhani, yang bercita-cita mengembalikan Khilafah Islamiyyah di dunia Islam; 

(3) Salafiyah/Salafy, gerakan yang muncul di Saudi Arabia di bawah pimpinan Muhammad bin 

Abdul Wahab pada tahun 1745, yang mengumandangkan perang terhadap praktek-praktek 

bid’ah, khurafat (penyimpangan), syirik, dan menyeru kembali kepada Al-Qur`an dan Sunnah 

(Ahmad Dumyathi Bashori, 2008) 

Khususnya istilah salafi, sejatinya memiliki sejarah tersendiri. Di dalam Buku Pintar Salafi 

Wahabi disebutkan bahwa pada awalnya istilah salafi tidak terlalu populer dan tidak identik 

dengan suatu kelompok tertentu. Istilah ini kemudian dipopulerkan oleh Nashiruddin al-Bani 

sekitar tahun 1980 di Madinah. Dalam pandangan Al-Bani, kenapa tidak menggunakan istilah 

wahabi karena dianggap kurang tepat dan terkesan memuja satu tokoh tertentu (Tim Harakah 

Islamiyah, 2019). Ironisnya adalah kelompok yang mengaku-ngaku sebagai pengikut salaf ini 

cenderung memuja dan mengindolakan salah satu tokoh salafi dan memiliki kebahagiaan 

tersendiri ketima dapat mengikuti majelis atau mengutip perkataan salah satu tokoh tersebut. 

Meluruskan Beberapa Terminologi 

1- Menyamakan Salafi dengan Wahabi 

Di dalam banyak literatur ditemukan percampuran dua istilah yang berbeda meskipun 

tujuannya sama. Namun hal ini perlu diluruskan dan dibenarkan sehingga tidak terjadi distorsi 

(pengaburan) sejarah. Istilah Wahabiyah sering disamakan dengan Salafiyah, padahal keduanya 

adalah istilah yang berbeda masa meskipun memiliki misi yang sama, akan tetapi tetap saja 

memiliki perbedaan prinsip dan pengamalan keberagamaan. Sebagai contoh dari kekeliruan itu 

seperti yang disebutkan beberapa tokoh yang sudah saya sebutkan di atas, (Ahmad Dumyathi 

Bashori, 2008) menyebutkan bahwa gerakan Salafiyah/Salafi muncul di Saudi Arabiyah pada 

tahun 1700 an, padahal yang muncul di tahun ini bukan Salafiyah tapi Wahabiyah oleh 

Muhammad Bin Abdul Wahab. Hal yang sama juga disebutkan oleh (Mustofa Muhammad Asy-

Syak’ah, 2006) yang juga mengatakan bahwa Salafiyah telah muncul pada aba ke 7 di tangan 

tokoh pembaharu Ibnu Taimiyah dan muridnya Ibnu Qoyyim al Jauziyyah. Pendapat ini jauh 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..60 

 

lebih keliru dan tidak dapat dipahami. Karena apabila istilah Salafi yang dipahami Asy-Syaka’ah 

adalah Wahabi, bukan kah Wahabi dinisbatkan (disandarkan) kepada Muhammad bin Abdul 

Wahab yang hidup di abad 11? Denga demikian dapat disimpulkan bahwa kedua istilah ini 

meskipun memiliki kemiripan namun tetap saja memiliki perbedaan khususnya terkait dengan 

zaman dan waktu. Adapun dalam kajian ini, penulis tetap menyebutkan istilah salafi seperti 

yang ditemukan dalam banyak literatur yang sejatinya wahabi lah yang mereka maksud. 

Sebenarnya kemunculan salafi erat kaitannya dengan bermunculannya beragam aliran 

teologi yang menyimpang. Kontroversi terkait topik akidah, seperti iman, status orang berdosa 

dan masalah lainnya telah memicu lahirnya aliran-aliran baru seperti Qadariyah, Jabariyah , 

Shifatiyah, Khawarij dan Muktazilah. Fitnah pun semakin besar ketika penguasa negara Khalifah 

al-Mu’tashim, saat itu dipengaruhi oleh tokoh-tokoh Mu’tazilah. 

Adalah Ahmad Ibnu Hanbal diwaktu yang sama seorang ulama yang jadi panutan dalam 

memperjuangkan kemurnian agama dan ajaran Islam, sampai pada akhirnya beliau dihadapkan 

kepada dua pilihan yang berat antara menyetujui permintaan al-Mu’tashim bahwa al-Quran 

adalah makhluk Allah, dan sebagai imbalannya diberi kebebasan dan kemewahan, atau tetap 

pada pendiriannya bahwa al-Quran adalah murni wahyu Allah dan bukan makhluk seperti yang 

diinginkan tokoh-tokoh Mu’tazilah. 

Meskipun Ahmad bin Hambal dikenal luas sebagai Imam Ahlussunnah atau juru bicara 

salafi klasik dan sabar dalam menghadapi fitnah yang menderanya dari penguasa yang 

berafiliasi dengan Jahamiyyah (Mu’tazilah), beliau tidak memformulasi sendiri pandangan-

pandangannya itu. Pandangan-pandangan yang diajarkannya telah dikenal luas, sejalan dengan 

penyebaran warisan-warisan Rasulullah SAW. 

Faktor eksternal yang membuat beliau dikenal luas sebagai Imam Ahlussunnah (tokoh 

klasik salafi), karena para ulama besar meninggal sebelum terjadinya fitnah Jahamiyyah, yang 

menolak adanya sifat-sifat bagi Allah SWT., pada permulaan abad ketiga H., tepatnya pada era 

al-Makmun, al-Mu’tashim, kemudian al-Watsiq. Mereka telah mempropagandakan Mu’tazilah dan 

menolak sifat-sifat Allah SWT. 

Ajakan Mu’tazilah itu diamini oleh banyak pejabat pada masanya, tetapi ditolak oleh 

Ahlussunnah yang saat itu Ahmad Ibnu Hanbal adalah tokoh utamanya. Karena perbedaan 

tersebut, maka banyak diantara mereka harus mendapatkan intimidasi dengan ancaman mati, 

sebagian disiksa dan dipenjarakan. Sementara Imam Ahmad bin Hambal tetap konsisten 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..61 

 

dengan prinsipnya, meskipun beliau dipenjara dan disiksa (Ibn Taimiyyah, 1406). Itulah yang 

membuat popularitas beliau sebagai Imam Ahlussunnah (juru bicara salafi klasik) melonjak. 

2- Ahmad Ibnu Hanbal Mentakwil 

Sikap dan gaya komunikasi dakwah Ahmad Ibnu Hanbal banyak dipengaruhi oleh 

keadaan sekitarnya tidak terkecuali pengaruh dari aliran-aliran teologi seperti Mu’tazilah. 

Dengan demikian sikap Ahmad Ibnu Hanbal memperketat ruang gerak orang Mu’tazilah 

dalam melibatkan logika secara berlebihan khususnya yang berkaitan dengan akidah 

(keyakinan). Namun anggapan bahwa Ahmad Ibnu Handa menolak penggunaan akal dalam 

memahami teks atau wahyu adalah anggapan yang perlu diperdebatkan bahkan diluruskan. 

Karena di dalam beberapa literatur ditemukan bahwa Ahmad Ibnu Hanbal juga melakukan 

takwil. 

Logika tadi membuat kita berasumsi, jika para salaf dihadapkan dengan siatuasi yang 

dihadapi oleh ahlul khalaf (yang indektik dengan pelaku/membolehkan takwil), mereka pun 

akan melakukan takwil. 

Di antara bukti dan pernyataan yang menantang adalah apa yang disampaikan oleh al-

Qudho’i. Beliau mengatakan: “Jika engkau mengkaji pandangan-pandangan salaf dari sumber-

sumbernya, akan engkau dapatkan sangat banyak penjelasan-penjelasan tentang makna-makna 

yang layak bagi Allah dengan definitif (takwil). Siapa yang mengatakan bahwa salaf sama sekali 

tidak melakukan takwil, maka kajiannya tidak mendalam dan bacaannya sempit” (Salamah al-

Azzami al-Qudho’i, n.d.) Statement ini layak direspon, untuk membuktikan apakah benar 

semua generasi salaf mentafwidh dan tidak pernah menakwil? 

Di sisi lain bahwa Imam Asy-Syaukani (1173-1255 H) memberi informasi awal, diantara 

para sahabat yang melakukan takwil adalah Ali bin Abi Thalib, Ibn Mas’ud, Ibn Abbas dan 

Ummu Salamah (Muhammad bin Ali asy-Syaukani, 1992). Salah satu bukti dari pernyataan ini 

adalah bahwa Ibn Jarir Ath-Thabari dalam tafsirnya mengutip takwil Ibn Abbas dan Anas bin 

Malik tentang ayat “Allah adalah cahaya langit dan bumi” (An-Nur: 35): “Diriwayatkan dari 

Ibn Abbas, firman Allah “Allah adalah cahaya langit dan bumi” maksudnya: Allah SWT., 

pemberi petunjuk kepada penghuni langit dan bumi. Diriwayatkan dari Anas bin Malik, 

maksudnya: Tuhanku berfirman bahwa cahayaku adalah petunjuk-Ku” (Ibn Jarir at-Thobari, 

1405) 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..62 

 

Hal yang sama juga dilakukan oleh generasi sesudah sahabat, yaitu generasi tabi’in, 

seperti Imam Mujahid dan Hasan juga melakukan takwil. Sebagai contoh dari takwil meraka 

adalah pada ayat: "Amat besar penyesalanku atas kelalaianku terhadap apa yang ada di sisi 

Allah (janbillah)” (Az-Zumar: 56). Menurut Mujahid: dalam menjalankan perintah Allah. 

Menurut Hasan: dalam ketaatan kepada Allah (Abu Mudhoffar as-Sam’ani, 1997). 

Oleh karena itu, sungguh tidak heran jika sesungguhnya Imam Ahmad Ibn Hanbal pun 

melakukan takwil. Ibn Katsir dalam al-Bidayah wa an-Nihayah mengutip “riwayat al-Baihaqi dari 

al-Hakim dari Abu Umar bin as-Sammak dari Hambal. Bahwa Ahmad Ibn Hambal menakwil 

firman Allah: “Dan Tuhanmu datang” (Al-Fajr : 22): datang pahala-Nya. Al-Baihaqi mengatakan: 

sanad periwayatan ini tidak bermasalah” (Ibnu Katsir, n.d.). 

Riwayat Ibn Katsir tentang Ahmad Ibn Hambal melakukan takwil bukan sesuatu yang 

enak dan sakral karena ia bukan tokoh pertama yang melakukannya. Ibn Taimiyyah dalam 

Risalah dan Fatwa-fatwanya, bahkan membahas komunitas ahlul hadist dan sunnah (Hanabilah) 

yang menakwil Hadits Nabi tentang “turunnya Allah ke langit dunia”, atau teks-teks sejenisnya 

seperti mendatangi (إتيان), datang (مجيء), turun (هبوط) dan lain-lain sebagainya. Ulama mutakhir 

dari kalangan Hanabilah, menurut Ibn Taimiyah, seperti Abu al-Hasan bin az-Za’uni 

menuturkan dua riwayat dari Ahmad tentang persoalan ini. 

Sangat logis ketika Ibn Taimiyyah menyinggung bahwa persoalan takwil sesungguhnya 

sangat kontekstual. Karena ia berpendapat bahwa “terkadang wajib takwil, terkadang haram, 

terkadang boleh” (Ibn Taimiyah, n.d.). Riwayat Ibn Aqil menyebutkan bahwa Imam Ahmad 

Ibn Hanbal melakukan takwil itu ketika berdebat dengan Abu Ali bin al-Walid dan Abu al-

Qosim bin al-Tibayan dari kalangan Mu’tazilah yang menjadi lawannya. Sehingga pemahaman 

bahwa takwil bersifat kondisional, menjadi pegangan Ibn Aqil, Ibn Jauzi dan lain-lain (Ibn 

Taimiyah, n.d.) dari kalangan Hanabilah. Di sini tidak ada perbedaan antara Hanabilah dengan 

Asy’ariyyah dalam bab takwil. 

Dari pelbagai urian di atas dapat disimpulkan bahwa Ahmad Ibn Hanbal bukan tidak 

pernah mentakwil, hanya saja takwil yang beliau lakukan bersifat situasional dan karena 

tuntuntan keadaan. Takwil yang dilakukan Ahmad Ibn Hanbal dalam waktu tertentu bisa jadi 

bersifat wajib, karena beliau tetap berprinsip bahwa tafwidh/tidak mentakwil lebih selamat jika 

tidak ada sebab. 

Karakteristik Penganut Salafi 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..63 

 

Aliran salaf mempunyai beberapa karakteristik seperti yang dinyatakan oleh Ibrahim 

Madzkur sebagai berikut: (Ibrahim Madzkur, 1978) 

1. Mereka lebih mendahulukan riwayat (naqli) daripada dirayah (aqli) 

2. Dalam persoalan pokok-pokok agama dan persoalan cabang-cabang agama hanya 

bertolak dari penjelasan al-Kitab dan as-Sunnah 

3. Mereka mengimani Allah tanpa perenungan lebih lanjut (Dzat Allah) dan tidak 

mempunyai faham anthropomorphisme (menyerupakan Allah dengan makhluk) 

4. Mengartikan ayat-ayat Al-Quran sesuai dengan makna lahirnya dan tidak berupaya untuk 

mentakwilnya. Ciri-ciri ini tidak sepenuhnya dapat diterima karena bersifat general tanpa 

klasifikasi, sementara dari beberapa uraian di atas, penulis sudah menyebutkan bahwa 

sebenarnya ada perbedaan yang mencolok antara peletak pertama istilah salaf ini dengan 

generasi penerusnya apalagi termasuk yang mengaku pengikut salaf di era modern ini 

Apabila melihat karakteristik yang dikemukakan Ibrahim Madzkur di atas, tokoh-

tokoh berikut ini dapat dikatagorikan sebagai ulama salaf, yaitu Abdullah bin Abbas (68 H), 

Abdullah bin Umar (74 H), Umar bin Abdul Al-Aziz (101 H), Az-Zuhri (124 H), Ja’far As-

Shadiq (148 H), dan para Imam mazhab yang empat (Imam Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan 

Ahmad bin Hanbal). Menurut Harun Nasution, secara historis salafiyah bermula dari Imam 

Ahmad bin Hanbal. Lalu ajarannya dikembangkan Imam Ibn Taimiyah, kemudian 

disuburkan oleh Imam Muhammad bin Abdul Wahab, dan akhirnya berkembang di dunia 

Islam secara sporadis (Abdur Razak dan Anwar Rosihan, 2006). Lantas bagaimana dengan 

salafi yang berkembang di tangan Ibn Taimiyah hingga Muhammad bin Abdul Wahab? 

Apakah tetap seperti yang tercermin dari para salafusshalih? 

 

 

Munculnya Salafi di Indonesia 

Setelah melihat wajah salafi di awal kemunculannya yang tercermin dari sifat para 

sahabat, tabi’in, tabi’ittabi’in dan ulama pewaris mereka. Pertanyaanya, kenapa salafi di Indoensia 

justru tidak mencerminkan sifat para sahabat atau salafusshalih? Justru yang ditemukan adalah 

kebalikan dari sifat luhur orang-orang yang pernah hidup dengan Rasulullah SAW! 

Munculnya klaim-klaim paling benar dan paling mengikuti sunnah hingga sampai 

menuduh orang yang berbeda dengan tuduhan tafsiq (fasik), tadlil (sesat) dan takfir (kafir); 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..64 

 

menuduh pihak lain telah fasik, sesat dan bahkan kafir. Klaim-klaim ini jelas merupakan 

masalah yang sangat serius, melebihi perselisihan umat di bidang fikih. Oleh karena itu, 

membicarakan topik perkembangan salafi mengharuskan kita untuk menawarkan serta 

merumuskan konsep yang tuntas tentang akidah. Agar perpecahan segera bisa diatasi, fitnah 

umat tidak membesar, dan saling menghormati pada ranah yang diperbedakan dan 

menguatkan pada point-point yang disepakati. 

Bila salafiyah muncul pada abad ke-7 H, hal ini bukan berarti tercampuri masalah baru. 

Sebab pada hakikatnya mazhab salafiyah ini merupakan kelanjutan dari perjuangan pemikiran 

Imam Ahmad bin Hanbal. Atau dengan redaksi lain, mazhab Hanbalilah yang menanamkan 

batu pertama bagi pondasi gerakan salafiyah ini. Atas dasar inilah Ibnu Taimiyah mengingkari 

setiap pendapat para filosof Islam dengan segala metodenya. Pada akhir pengingkarannya Ibn 

Taimiyah mengatakan bahwa tidak ada jalan lain untuk mengetahui akidah dan berbagai 

permasalahan hukum baik secara global ataupun rinci, kecuali dengan Al-Qur’an dan Sunnah 

kemudian mengikutinya. Apa saja yang diungkapkan dan diterangkan Al-Qur’an dan Sunnah 

harus diterima, tidak boleh ditolak. Mengingkari hal ini berarti telah keluar dari agama 

(Mustofa Muhammad Asy-Syak’ah, 2006) Namun ada fakta lain bahwa Ibnu Taimiyah pernah 

mengkritik Imam Ahmad Ibn Hanbal yaitu tentang “bahwa kalamullah itu qadim,” menurut Ibn 

Taimiyah jika kalamullah qadim maka kalamnya juga qadim.  

Satu hal yang perlu dipahami lebih awal bahwa Ibn Taimiyah adalah seorang tekstualis 

oleh sebab itu pandangannya oleh Al-Khatib al-Jauzi sebagai pandangan tajsimiyyah (yakni 

menyerupakan Allah dengan makhluk-Nya). Al-Jauzi berpendapat bahwa pengakuan Ibn 

Taimiyah sebagai salaf perlu ditinjau kembali (Abdur Razak dan Anwar Rosihan, 2006a) Inilah 

yang kemudian dilanjutkan oleh murid-muridnya seperti Ibn Jauziyyah hingga kepada 

Muhammad bin Abdul Wahab yang kelak disebutkan sebagai tokoh Wahabi/Wahabiyah. 

Secara historis, munculnya gerakan salafi di Indonesia berawal dari kembalinya beberapa 

pemuda Sumatera Barat yang pergi haji sekaligus menuntut ilmu di Arab Saudi pada awal abad 

ke-19, yang banyak dipengaruhi oleh ide dan gerakan pembaruan yang dilancarkan oleh 

Muhammad bin Abdul Wahab di kawasan Jazirah Arab. Di antara tokoh-tokohnya saat itu; 

adalah Haji Miskin, Haji Abdurrahman, dan Haji Muhammad Arif. Mereka terpesona dengan 

ideologi Wahabi yang mereka pelajari selama di sana, sehingga mereka menyebarkan ideologi 

ini ketika mereka tiba di tanah air. Inilah gerakan salafiyah pertama di tanah air yang kemudian 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..65 

 

lebih dikenal dengan gerakan kaum Padri, yang salah satu tokoh utamanya adalah Tuanku 

Imam Bonjol. Gerakan ini pernah berjaya dalam kurun waktu 1803 -1832 M (Abu 

Abdirrahman Al-Thalibi, 2006) 

Jika kita mengingat pelajaran sejarah beberapa dekade yang lalu, perang Padri dikenal 

sebagai perang melawan penjajah Belanda di daerah Sumatera Barat. Akan tetapi, sisi 

kekerasan kelompok itu terhadap sesama muslim cukup jarang untuk disorot. Padahal, perang 

Padri sesungguhnya adalah peperangan sesama muslim yang mengatasnamakan pemurnian 

akidah (Abdurrahman Wahid, 2009) 

Menurut catatan BIN (Badan Intelejen Nasional), memang Gerakan Salafi tidak selalu 

disertai dengan kekerasan, karena gerakan ini terbagi menjadi dua, yaitu “salafy jihadi” dan 

“salafy dakwah”. Salafi Jihadi merupakan kelompok yang cenderung menggunakan kekerasan 

dalam penyebaran ideologinya. Adapun Salafi Dakwah, juga dikenal dengan Salafy Surury, 

adalah gerakan Wahabi internasional yang berkembang melalui jaringan guru-murid, terutama 

melalui alumni LIPIA. Yang menjadi tokoh sentral mereka adalah Bin Baaz, Nashruddin al-

Albany, dan Syaikh Muqbil. Gerakan Salafi Dakwah ini menyebarkan paham dan ideologi 

mereka yang tekstual dengan memurnikan akidah, bersifat politik, dan tidak disertai kekerasan 

fisik. Gerakan ini banyak disebarkan di pesantren-pesantren yang pendirinya merupakan 

alumni LIPIA atau Timur Tengah, khususnya dari daerah Saudi Arabiah (Naupal, 2019) 

Salafi Indonesia 

Setelah melakukan telaah singkat dari perjalanan salafi, mulai dari salafi yang berafiliasi 

kepada dakwah hingga salafi yang bersifat ormas disimpulkan bahwa Salafi Indonesia justru 

memiliki corak yang berbeda dengan tokoh salafi baik yang klasik (para sahabat atau Ahmad 

Ibn Hanbal) maupun tokoh sesudahnya seperti Ibn Taimiyah dan muridnya. Kesimpulan ini 

diperkuat oleh bahwa Ibn Taimiyah sendiri dalam beberapa hal mengkritiki guru Ahmad Ibn 

Hanbal, begitu juga dengan Muhammad bin Abdul Wahab tidak sepenuhnya mengikuti pola 

pikir dan ideologi Ibnu Taimiyah dan murid-muridnya. Hal yang sama juga dilakukan oleh 

tokoh salafi yang ada di Timur Tengah khususnya yang ada di Saudi Arabiah. Al-Bani 

misalnya, menolak dikatakan sebagai pengikut Wahabi, karena al-Bani berpendapat bahwa 

mengikuti salaf berarti tidak menisbatkan kepada siapapun kecuali kepada Rasulullah SAW. 

Juga al-Bani banyak mengikuti pendapat-pendapat Muhammad bin Abdul Wahab sebagai 

penenrus ideologi Ibn Taimiyah, namun harus dipertegas bahwa pendapat-pendapat yang 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..66 

 

mereka adopsi hanya seputar masalah akidah (keyakinan), adapun masalah lainnya seperti 

masalah fikih justru mereka banyak berseberangan dengan tokoh-tokoh di atas.  

Terkati dengan berbedaan, jangankan tokoh salafi modern di Saudi Arabiah dengan 

tokoh salafi klasik (Ibn Taimiyah dan murid-muridnya), sesama mereka saja terjadi banyak 

perbedaan yang tidak sedikit. Hal ini dirangkum dalam satu buku dengan judul “Khilafiyah 

Antara Syeikh Bin Baaz, Syeikh al-Utsaimin dan Syeikh al-Bani rahimahumullah.” Buku ini memuat 

sisi-sisi perbedaan antara Al-Bani, Bin Baaz dan Utsaimin.; Di antara perbedaan mereka 

hukum meminta bantuan orang kafir untuk memerangi orang kafir. Bin Baaz dan Utsaimin 

berpendapat bahwa itu boleh, sementara menurut al Bani hal itu tidak boleh, karena larangan 

untuk menjadikan orang kafir sebagai sekutu bersifat umum dan tanpa pengecualian 

(Muhammad Ajib, 2019) 

Dengan demikian dapat disimpulkan bawah corak salafi di Indonesia tidak jauh berbeda 

dengan yang ada di Timur Tengah dengan segala macam karakternya, mulai dari Salafi Jihadi, 

begitu juga dengan Salafi Dakwi. Salafi yang ada sekarang tidak semunya mencerminkan salafi 

yang diperjuangkan oleh tokoh pendirinya seperti Muhammad bin Abdul Wahab, Ibn 

Taimiyah apalagi jenis dan warna salafi yang dipegangteguh oleh Ahmad bin Hanbal. Karena 

kalaulah salafi yang sekarang menjadi cerminan dari generasi salaf seperti yang telah dikupas 

tuntas di atas, pasti kita tidak akan menemukan sikap arogansi terhadap sesama muslim sampai 

pada titik mengkafirkan, menyesatkan dan memfasikkan. 

Namun perlu digaris bawahi sebagai bukti objektifitas dari data yang penulis temukan 

dan fakta yang ada di tengah-tengah masyarakat, tanpa bermaksud untuk tajrih (melukai), 

tuhmah (menuduh), bahwa corak salafi Indonesia tidak lepas dari tempat tokoh-tokohnya 

menuntut ilmu. Untuk lebih jelasnya, penulis akan tuangkan dalam tabel di bawah ini sebagai 

kesimpulan akhir dari perjalanan serta perkembangan salafi hingga wujudnya  dan cerminannya 

di Indonesia. 

 

 

Gambaran Pergeseran Gerakan Salafi 

No Nama Karakteristik 

1 Generasi Awal/Ahmad Ibn 

Hanba 

Bukan Tekstual, karena beliau juga ditemukan 

beberapa kali mena’wil. Penggunaan logika oleh 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..67 

 

Ahmad Ibn Hanba tidak hanya pada ranah 

fikih/ibadah namun juga pada masalah 

akirah/keyakinan. Hal ini seperti yang terjadi ketika 

Ahmah Ibn Hanbal berdebat dengan tokoh 

Mu’tazilah, yaitu Abu Ali bin al-Walid dan Abu al-

Qosim bin al-Tibayan. Generasi salaf era klasik tidak 

mempunyai faham anthropomorphisme 

(menyerupakan Allah dengan makhluk), karena 

mereka berpendapat tafwidh lebih selamat dan ta’wil 

tidak akan digunakan kecuali dalam keadaan 

mendesak/dibutuhkan. 

2 Ibn Taimiyah dan Murid-

muridnya 

Meskipun Ibn Taimiyah diklaim sebagai penerus 

ideologi Ahmad Ibn Hanbal, namun kenyatanyaan 

mereka memiliki perbedaan yang signifikan di 

samping bahwa Ibn Taimiyah terkenal dengan tokoh 

tekstual. Di antara ciri dan karekter Ibn Taimiyah dan 

murid-muridnya adalah bahwa mereka mengimani 

Allah tanpa perenungan lebih lanjut (Dzat Allah) dan 

terindikasi adanya penyerupaan meskipun hakikatnya 

tetap menjaga kescian penyerupaan Allah dengan 

makhluk-makhluknya. Juga mereka mengartikan ayat-

ayat Al-Quran sesuai dengan makna lahirnya dan 

tidak berupaya untuk menta’wilnya. 

3 Generasi Modern Bin Baaz, 

Utsaimin dan Al Bani 

Adapun generasi salafi di era modern cukup unik dan 

memiliki corak yang beragam. Meskipun di antara 

mereka ada yang mencerminkan ideologi generasi 

salaf era klasik, hanya saja kebanyakan mereka justru 

tidak mencerminkan cara, sifat dan metode salaf 

dalam berinteraksi dengan masalah-masalah agama, 

baik yang sifatnya keyakinann (akidah) maupun yang 

peraturan (ibadah). Di samping itu bahwa di tubuh 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..68 

 

yang mengaku pewaris salaf juga terjadi perbedaan-

perbedaan yang tidak jarang sampai pada level 

pentahdziran bahkan pengkafiran. 

Salah satunya di Indoensia meskipun kelihatan sama 

dari penampilan, cara berpakaian namun hakikatnya 

mereka berbeda pada rujukan (tokoh yang 

diidolakan), menyikapi perbedaan, tasamuh (tingkat 

toleransi) dan point lainnya baik yang bersifat prinsipil 

maupun yang idhafi ta’abbudi (yang bernuansa ibadah). 

Kesimpulan 

Berdasarkan uraian di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa aliran keagamaan salafi yang 

ada di Indonesia cukup beragama. Ekspresi keberagamaan mereka ini berimplikasi kepada 

resmpon dan penilaian masyarakat terhadap aliran tersebut. Mulai dari yang menolak secara 

utuh, menerima hanya pada ranah dan point tertentu hingga pada penolakan secara agresif 

seperti pembubaran pengajian dan lain sebagainya. 

Pengikut aliran keagamaan salafi ini juga memiliki reaksi tersendiri, mulai dari yang tidak 

penduli dan tidak ambil pusing dengan penialain orang lain, suka menyalahkan dan berdebat 

hingga pada takfiriyah (pengkafiran) dan tadhliliyah (penyesatan). 

Adapun generasi salafi di era modern cukup unik dan memiliki corak yang beragam. 

Meskipun di antara mereka ada yang mencerminkan ideologi generasi salaf era klasik, hanya 

saja kebanyakan mereka justru tidak mencerminkan cara, sifat dan metode salaf dalam 

berinteraksi dengan masalah-masalah agama, baik yang sifatnya keyakinann (akidah) maupun 

yang peraturan (ibadah). Di samping itu bahwa di tubuh yang mengaku pewaris salaf juga 

terjadi perbedaan-perbedaan yang tidak jarang sampai pada level pentahdziran bahkan 

pengkafiran. 

Salah satunya di Indoensia meskipun kelihatan sama dari penampilan, cara berpakaian 

namun hakikatnya mereka berbeda pada rujukan (tokoh yang diidolakan), menyikapi 

perbedaan, tasamuh (tingkat toleransi) dan point lainnya baik yang bersifat prinsipil maupun 

yang idhafi ta’abbudi (yang bernuansa ibadah). 

Daftar Pustaka 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..69 

 

Ajib, Muhammad, Khilafiyah Antara Syeikh Bin Baaz, Syeikh al-Utsaimin dan Syeikh al-Bani 
rahimahumullah, (Jakarta Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 2019). 

al-Qudho’i, Salamah al-Azzami, Furqon al-Quran baina Shifati al-Khaliqi wa Shifati al-Akwan, 
(Beirut: Dar Ihya alTurats al-Arabi, tt.). 

Al-Thalibi, Abu Abdirrahman, Dakwah Salafiyah Dakwah Bijak, Meluruskan Sikap Keras Dai 
Salafi (Jakarta: Hujjah Press, 2006) 

As-Sam’ani, Abu Mudhoffar, Tafsir al-Quran, tahqiq: Yasir bin Ibrahim dan Gonim bin Abbas, 
(Riyad: Dar Wathon, cet.1, 1997), vol. 4. 

As-Syaukani, Muhammad bin Ali, Irsyad al-Fuhul ila Tahqiqi Ilmi al-Ushul, tahqiq: Muhammad Said 
al-Badri, (Beirut: Dar Fikr, cet.1, 1992) 

Asy Syak’ah, Mustofa Muhammad, Islam Tidak Bermazhab, (Gema Insani, Jakarta, 2006). 
At-Thabari, Ibn Jarir Jami’, al-Bayan ‘an Ta’wili Ayi al-Quran, (Beirut: Dar Fikr, 1405), vol. 18. 
Bashori, Ahmad Dumyathi “Eksistensi Islam di Timur Tengah dan Pengaruh Globalnya”, dalam 

Jurnal Kajian Islam al-Insan (Depok: Lembaga Kajian dan Pengembangan al-Insan, vol.3, 
2008). 

Hayati, Nur Rohmah, Kiprah Ormas Islam di Bidang Pendidikan, Al-Ghazali, Vol.1 No.1 
(2018). 

Ibn Katsir, al-Bidayah wa an-Nihayah, (Beirut: Maktabah Ma’arif, tt.), vol. 10. 
Ibn Manzhur, Abu al-Fadhl Muhammad, Lisan al-Arab (Beirut: Dar Shadir), Cetakan pertama. 

1410 H. entri sa-la-fa 
Ibn Taimiyah, Kutub wa Rasail wa Fatawa Syeikh Islam Ibn Taimiyyah, tahqiq: Abdurrahman bin 

Muhammad an Najdi, (Cairo: Maktabah Ibn Taimiyyah, cet.3, tt.), vol. 5. 
Ibn Taimiyyah, Minhaj as-Sunnah an-Nabawiyyah, tahqiq: Dr. Muhammad Rosyad Salim, (Muassasah 

Qutrubah, cet. 1, 1406), vol. 2. 
Lubis, Sufrin Efendi, Agama dan Budaya: Dinamika Pelaksanaan Perkawinan Masyarakat 

Angkola di Kota Padangsidimpuan, Disertasi, (Bandung: UIN Sunan Gunung Djati, 
2022) 

Madawi al-Rasheed, Contesting the Saudi State: Islamic Voice from a New Generation (New York: 
Cambridge University Press, 2007) 

Madzkur, Ibrahim, (Mesir: Dar al-Ma’arif, 1978) 
Mawardi, Marmiati, Gerakan Kemlompok Salafi Ma'had Al-Anshar Dalam Konstelasi Kebangsaan, 

(Semarang: Kementerian Agama Balai Litbang Agama, 2016) 
Mujahid bin Jubr al-Makhzumi, Tafsir Mujahid, tahqiq: Abdurrahman as-Surati, (Beirut: al-

Mansyurat al-Ilmiyah, tt.), vol. 2. 
Naupal, Badan Reading Islamic Radical Networks in West Java and Jakarta and Its 

Relationships with Islamic Trans-National, International Journal of Multicultural and 
Multireligious Understanding Jakarta International Conference on Social Sciences and Humanities 
(Volume 6, Special Issue 3 February, 2019). 

Nazir, Moh., Metode Penelitian, (Bogor: Ghalia Indonesia, 2013). 
Razak, Abdur dan Anwar, Rosihan. Ilmu Kalam, (Puskata Setia, Bandung, 2006). 
Saad, Thablawy Mahmud. At-Tashawwuf fi Turasts Ibn Taimiyah, (Mesir: al-Hai al-Hadis al-

Mishriyah al-Ammah li al-Kitab, 1984). 
Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi (Mix Methods), (Bandung: Alfabeta, 2015). 
Suja'i, Ahmad dan Muhammad Amir Baihaqi, Peran Ulama dan Ormas Islam dalam 

Pertumbuhan dan Perkembangan Pendidikan di Indonesia, Jurnal Tarbawi, Vol. 5 No. 2 
Agustus 2022. 



 

Al -Andalus 
Jurnal Sejarah Peradaban Islam 

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70 

 
 

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi …..70 

 

Thomas Hegghammer, "Jihadi Salafis or Revolutionaries: On Religion and Politics in the Study of 
Islamist Militancy", dalam R Meijer (ed), Global Salafism: Islam's New Religious Movement 
(London/New York: Hurst/Columbia University Press, 2009). 

Tim Harokah Islamiyah, Buku Pintar Salafi Wahabi yang disusun. 
Wahid, Abdurrahman (ed.), Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia 

(Jakarta: The Wahid Institute, 2009). 

 

 


