Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

Potrait Of Salafi Religion In Indonesia

Sufrin Efendi Lubis
sufrin.efendi(@gmail.com
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan

Riem Malini Pane

riem.mah’ni@gmail.com
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan

Abstract

The diversity of religious sects in Indonesia requires maturity in attitude and action. In
order for this diversity to make a positive contribution, the basic principles that overshadow
all parties must be formulated, so that there is no assumption that what is in others is wrong
while what is in ourselves and our group is the absolute truth. This research aims to describe
the portrait of salafi religion in Indonesia. The research method used is a literature study. The
author conducted studies from various sources ranging from historical records, previous
journals and the latest mass media. All data obtained are then compiled and studied carefully
to find the problems discussed. The results of this study show that the salafi generation in the
modern era is quite unique and has a variety of styles. Although some of them reflect the
ideology of the classical salaf generation, most of them do not reflect the way, nature and
method of the salaf in interacting with religious issues, both in the nature of belief (akidah)
and the rules (ibadah). In addition, there are also differences within the body of those who
claim to be heirs of the salaf, which often reach the level of boycotting and even accusing
them of being infidels. Although they look the same in appearance and dress, they differ in
their references (idolized figures), addressing differences, tasamuh (level of tolerance) and
other aspects both in principle and idhafi ta'abbudi (nuances of worship).
Keywords: portrait, salafi, religion, Indonesia

Abstrak

Keraganaan aliran keagamaan yang ada di Indonesia membutuhkan kedewasaan dalam
sikap serta dalam tindakan. Supaya keragamaan ini memberi kontribusi positif, maka harus
dirumuskan prinsip-prinsip dasar yang menaungi semua pihak, sehingga tidak muncul
anggapan bahwa apa yang ada pada orang lain keliru sementara yang ada pada diri dan
kelompok kita kebenaran yang absolut. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan potret
keberagamaan salafi di Indonesia. Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan.
Penulis melakukan kajian dari berbagai sumber mulai dari catatan sejarah, jurnal terdahulu
serta media massa terkini. Semua data yang diperoleh kemudian disusun dan dipelajari dengan
seksama untuk menemukan masalah yang dibahas. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa
generasi salafi di era modern cukup unik dan memiliki corak yang beragam. Meskipun di
antara mercka ada yang mencerminkan ideologi generasi salaf era klasik, hanya saja
kebanyakan mereka justru tidak mencerminkan cara, sifat dan metoda salaf dalam berinteraksi
dengan masalah-masalah agama, baik yang sifatnya keyakinann (akidah) maupun yang

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....54


mailto:sufrin.efendi@gmail.com
mailto:riem.malini@gmail.com

Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

peraturan (ibadah). Di samping itu bahwa di tubuh yang mengaku pewaris salaf ini juga terjadi
perbedaan-perbedaan yang tidak jarang sampai pada level pemboikotan bahkan menuduh
kafir. Meskipun kelihatan sama dari penampilan, cara berpakaian namun hakikatnya mereka
berbeda pada rujukan (tokoh yang diidolakan), menyikapi perbedaan, tasamuh (tingkat
toleransi) dan aspek lainnya baik yang bersifat prinsipil maupun yang idhafi ta’abbudi (yang
bernuansa ibadah).

Kata Kunci: Potret, Keberagamaan, Salafi, Indonesia

Pendahuluan

Mengamati corak keberagamaan umat Islam di Indoensia dewasa ini memiliki
pergeseran yang cukup signifikan. Kalau dulu umat Islam secara khusus di negara ini
disibukkan dengan perdebatan masalah furu'iyah; seperti perintah qunut dalam shalat subuh
yang notabene masuk dalam ranah fikih, sekarang justru melebar ke pelbagai macam
perbincangan, tidak hanya masalah furu yab (fikih dan aturan peribadatan) semata, namun juga
masalah ushuliyah (masalah akidah dan keyakinan). Pada hakikatnya, nggapan bahwa masalah
akidah itu semuanya masalah wshu/ adalah anggapan yang perlu diluruskan. Hal ini sesuai
dengan sikap sebagian para sahabat yang berpendapat bahwa ada persoalan-persoalan akidah
namun masuk pada ranah fwru’ Sebagai contoh, perihal apakah Nabi Muhammad SAW.,
melihat Allah ketika melaksanakan m:’rgj? Sahabat Ibn Abbas ketika menafsirkan ayat: “Hati
tidak berbohong tentang apa yang ia lihat” (An-Najm: 11), menurutnya: Nabi SAW., melihat
Allah dengan hatinya (Mujahid bin Jubr al-Makhzumi, n.d.)

Perbincangan ini makin hangat dengan munculnya satu ormas/komunitas
transnasional dari Timur Tengah khususnya dari Negara Saudi Arabiyah yang dikenal dengan
kelompok salafi. Jika dahulu konflik umat beragama Islam di Indonesia antara kelompok
Nahdhatul Ulama (NU) dengan Muhammadiyah, sekarang kedua kelompok ini diserang habis-
habisan oleh kelompok transnasional tersebut. Realitas ini pun menyebabkan munculnya
ragam ckspresi dan respon, baik oleh Nahdhatul Ulama, Muhammadiyah atau ormas
keagamaan lainnya (Marmiati Mawardi, 20106)

Pada prinsipnya hadirnya aliran keagamaan transnasional di bumi Indonesia bukan
sesuatu yang harus dibenci. Selain karena sudah ada aliran-aliran keagamaan yang mewarnai
keberagamaan masyarakat mulim Indonesia, juga karena tipikal masyarakat Indonesia yang
inklusif dan memiliki tingkat toleransi yang sangat tinggi. Oleh karena itu, tidak heran

beberapa aliran keagamaan tumbuh subur di negeri ini. Hal ini seperti yang disebutkan oleh

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....55



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

Hayati bahwa awal abad 20 adalah merupakan sarting point tentang kesadaran masyarakat
Muslim Indonesia, untuk perlunya berorganisasi, bahwa perjuangan umat harus diwujudkan
dalam bentuk kebersamaan dan tidak dengan bersendiri saja. Mulai tumbuh organisasi-
organisasi Islam diawali dengan munculnya Jawi'at Khair di Jakarta (1905), organisasi ini
beranggota keturunan Arab Indonesia, kemudian muncul pula A/ Irsyad (1911), juga organisasi
masyarakat keturunan Arab di Indonesia yang merupakan pengembangan dari Jami'at Khair,
seterusnya muncul SDI  (Syarikat Dagang Islam) (1911), dan dilanjutkan lahirnya
Mubammadiyah di Yogyakarta (1912), Persis (Persatuan Islam) (1920) di Bandung, Nahdbatu!
Ulama di Surabaya (19206), A/ Jami'atul Washliyah di Medan (1930) dan A/ Ittibadiyah juga di
Medan (1935). Selain dari itu masih banyak lagi organisasiorganisasi Islam yang tersebar di
seluruh Indonesia (Nur Rohmah Hayati, 2018) Artinya, semangat beragama yang dibawa para
ulama-ulama nusantara ke bumi Indonesia adalah cikal bakal dari lahirnya ormas-ormas yang
bernuasa Timur Tengah di Indonesia. Oleh karena itu, menurut Suja’i dan Baihaqi bahwa para
tokoh ulama seperti K.H. Ahmad Dahlan, K.H. Hasyim Asyari, K.H. Imam Az-Zarkasyi, Buya
Hamka, Mahmud Yunus dan Organisasi Islam sangat berperan penting dalam memberikan
warna keberagamaan di Indonesia (Ahmad Suja’i dan Muhammad Amir Baihaqji, 2022)

Lubis dalam disertasinya menyebutkan bahwa bahwa secara historis, Islam merupakan
agama baru dan pendatang yang hadir di tengah-tengah masyarakat Indonesia. Agama baru
karena kehadirannya lebih belakang dibanding dengan agama-agama yang sudah diyakini
masyarakat Indonesia, seperti agama Hindu, Budha, Animisme dan Dinamisme. Disebut
sebagai agama pendatang karena agama ini hadir dari jazzrah Arab. Artinya, Islam bukan agama
asli bagi masyarakat Indonesia (Lubis, 2022) Pendapat ini mengadung makna bahwa
masyarakat Indonesia tidak asing dengan pola keberagamaan yang datang dari luar nusantara
dan sejarah sudah membuktikan telah terjadi dialektika yang cukup apik dan elegan antara
tradisi masyarakat yang diwarisi dari leluhur dengan ajaran-ajaran agama tersebut, sehingga
muncullah istilah asimilasi, adaptasi, akulturasi dan perlbagai terminology lainnya yang
menunjukkan telah terjadi harmonisasi dari dua sudut pandang tersebut dalam wujud nyata
kehidupan masyarakat Indonesia.

Lantas bagaimana dengan salafi? Kenapa kehadirannya menimbulkan ragam reaksi
masyarakat Indonesia. Apa yang menyebabkan aliran keagamaan ini menyita banyak perhatian

tokoh agama nasional bahkan muncul ekspresi negative dari banyak kalangan? Pertanyaan

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....56



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

demi pertanyaan inilah yang mendorong penulis untuk melakukan kajian ilmiah dengan
pendekatan studi literatur. Adapun capaian akhir dari tulisan ini adalah terjawabnya beberapa
pertanyaan, mulai dari sejarah salafi, karakteristik salafi hingga pada potret keberagamaan salafi

yang ada di Indonesia.

Metode Penelitian

Dalam kajian ini peneliti menggunakan metode penelitian studi kepustakaan (/Zbrary
research). Menurut Nazir, studi pustaka adalah sebuah teknik pengumpulan data dengan
mengadakan studi penelaah terhadap buku-buku, literatur-literatur, catatan-catatan, dan
laporan-laporan yang ada hubungannya dengan masalah yang dipecahkan. Teknik ini
digunakan untuk memperoleh dasar-dasar dan pendapat secara tertulis yang dilakukan dengan
cara mempelajari berbagai literatur yang berhubungan dengan masalah yang diteliti. Hal ini
juga dilakukan untuk mendapatkan data sekunder yang akan digunakan sebagai landasan
perbandingan antara teori dengan prakteknya di lapangan. Data sekunder melalui metode ini
diperoleh dengan browsing di internet, membaca berbagai literatur, hasil kajian dari peneliti
terdahulu, catatan perkuliahan, serta sumber-sumber lain yang relevan (Moh. Nazir, 2013)

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian kepustakaan ini adalah
metode dokumentasi. Menurut Sugiyono metode dokumentasi bertujuan untuk memperoleh
data dan informasi dalam bentuk buku, arsip, dokumen, tulisan angka dan gambar yang berupa
laporan serta keterangan yang dapat mendukung penelitian (Sugiono, 2015) Instrumen
penelitian yang digunakan peneliti adalah daftar check /Jist klasifikasi bahan penelitian
berdasarkan fokus kajian, skema/peta penulisan, dan format catatan penelitian. Teknik analisis
data yang digunakan dalam penelitian kepustakaan ini adalah metode analisis isi (content

analysts).

Hasil dan Pembahasan
Pengertian Salafi

Kata salafi bersumber dari bahasa Arab yang akar katanya dari kata salafa-yaslifu-
salfan/ salafan memiliki arti sudah betlalu atau terdahulu. Hal ini seperti yang disebutkan oleh
Sa’ad bahwa salaf artinya ulama terdahulu. Salaf terkadang dimaksudkan untuk merujuk

generasi sahabat, #abi'in, tabi'ttabi’in yaitu para pemuka abad 1 sampai ke-3 H., dan para

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....57



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

pengikutnya pada abad ke-4 yang terdiri dari atas para mubadditsin (Ahli Hadits) dan lainnya.

Salaf berarti pula ulama-ulama saleh yang hidup pada tiga abad pertama Islam (Thablawy

Mahmud Sa’ad, 1984). Pendapat ini sesuai dengan pemahaman para mubadditsin dari makna

hadits Nabi: “Sebaik-baik manusia adalah (yang hidup) di masaku, kemudian yang mengikuti

mereka, kemudian yang mengikuti mereka...” (1422 sl daclas) (0 dana) (2 plase (puaal) il

2012 g5l (5 ddll Zlaall)

Dari analisa singkat di antas dapat dipahami bahwa kata sa/afi, sebagaimana telah disebut
oleh Sa’ad adalah sebuah bentuk penisbatan kepada kata a/-salaf yang kemudian ditambah
huruh ya () sebagai nisbah menjadi saafi (i), Kata a/-salaf senditi secara bahasa bermakna
orang-orang yang mendahului atau hidup sebelum zaman kita (Abu al-Fadhl Muhammad ibn
Manzhur, 1410). Sedangkan menurut terminologi terdapat banyak definisi yang dikemukakan
oleh para pakar mengenai arti salaf, di antaranya:

a. Menurut As-Syahrastani, ulama salaf adalah yang tidak menggunakan 7zzkwi/ (dalam
menafsirkan  ayat-ayat  mautasabbibal)  dan  tidak  mempunyai  faham  Zasybib
(antropomorphisme).

b. Mahmud Al-Bisybisyi menyatakan bahwa salaf sebagai sahabat, #2b:’in, dan tabi’ttabi’in dapat
diketahui dari sikapnya yang menampik penafsiran mendalam mengenai sifat-sifat Allah
yang menyerupai segala sesuatu yang baru untuk mensucikan dan mengagungkan-Nya
(Abdur Razak dan Anwar Rosihan, 2006a)

Kata salafi diasosiasikan dengan al-salaf al-shalih yang bermakna orang terdabulu yang saleb,
yakni para ulama klasik yang menjadikan Al-Qur’an dan Hadits sebagai sumber ajaran Islam
(Thomas Hegghammer, 2009) Akan tetapi, di Dunia Barat dewasa ini, kata sa/sfi dikenal
sebagai salah satu varian gerakan Islam yang radikal, ekstrem, tidak toleran terhadap sesama,
dan cenderung menggunakan jalan kekerasan (Marmiati Mawardi, 2016) Jika diambil dari
makna sumber penisbatannya tersebut, kata itu ternyata amat berbeda dengan apa yang
didefinisikan Barat. Karean sesungguhnya, orang yang menjadikan Al-Qur’an dan Al-Hadits
sebagai pedoman hidup cenderung cinta damai, toleran dan memiliki kelapangan sikap dan
penilaian yang tidak sempit, tidak seperti yang diungkapkan oleh orang Barat di atas. Ironinya,
sebagian orang Timur pun sekarang mengenal gerakan Islam ini sama dengan persepsi orang

Barat.

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....58



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

Dalam sejarah kebangkitan Islam, ada tiga gerakan transnasional modern global yang
semuanya berasal dari Timur Tengah dan ketiganya disebut-sebut berperan dalam kebangkitan
Islam: (1) al-Tkhwan al-Muslimun, gerakan yang muncul di Mesir pada tahun 1928 di bawah
kepemimpinan Hasan al-Banna. Gerakan ini lahir untuk merespon arus sekularisme di Mesir;
(2) Hizb al-Tahrir, gerakan yang muncul di Yordania tahun 1952 di bawah kepemimpinan
Tagiyuddin an-Nabhani, yang bercita-cita mengembalikan Khilafah Islamiyyah di dunia Islam;
(3) Salafiyah/Salafy, gerakan yang muncul di Saudi Arabia di bawah pimpinan Muhammad bin
Abdul Wahab pada tahun 1745, yang mengumandangkan perang terhadap praktek-praktek
bid’ah, &hurafat (penyimpangan), syirik, dan menyeru kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah
(Ahmad Dumyathi Bashori, 2008)

Khususnya istilah sa/afr, sejatinya memiliki sejarah tersendiri. Di dalam Buku Pintar Salafi
Wahabi disebutkan bahwa pada awalnya istilah sa/afi tidak terlalu populer dan tidak identik
dengan suatu kelompok tertentu. Istilah ini kemudian dipopulerkan oleh Nashiruddin al-Bani
sekitar tahun 1980 di Madinah. Dalam pandangan Al-Bani, kenapa tidak menggunakan istilah
wahabi karena dianggap kurang tepat dan terkesan memuja satu tokoh tertentu (Tim Harakah
Islamiyah, 2019). Ironisnya adalah kelompok yang mengaku-ngaku sebagai pengikut salaf ini
cenderung memuja dan mengindolakan salah satu tokoh salafi dan memiliki kebahagiaan
tersendiri ketima dapat mengikuti majelis atau mengutip perkataan salah satu tokoh tersebut.
Meluruskan Beberapa Terminologi
1- Menyamakan Salafi dengan Wahabi

Di dalam banyak literatur ditemukan percampuran dua istilah yang berbeda meskipun
tujuannya sama. Namun hal ini perlu diluruskan dan dibenarkan sehingga tidak terjadi distorsi
(pengaburan) sejarah. Istilah Wahabiyah sering disamakan dengan Salafiyah, padahal keduanya
adalah istilah yang berbeda masa meskipun memiliki misi yang sama, akan tetapi tetap saja
memiliki perbedaan prinsip dan pengamalan keberagamaan. Sebagai contoh dari kekeliruan itu
seperti yang disebutkan beberapa tokoh yang sudah saya sebutkan di atas, (Ahmad Dumyathi
Bashori, 2008) menyebutkan bahwa gerakan Salafiyah/Salafi muncul di Saudi Arabiyah pada
tahun 1700 an, padahal yang muncul di tahun ini bukan Salafiyah tapi Wahabiyah oleh
Mubhammad Bin Abdul Wahab. Hal yang sama juga disebutkan oleh (Mustofa Muhammad Asy-
Syak’ah, 2000) yang juga mengatakan bahwa Salafiyah telah muncul pada aba ke 7 di tangan
tokoh pembaharu Ibnu Taimiyah dan muridnya Ibnu Qoyyim al Jauziyyah. Pendapat ini jauh

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....59



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

lebih keliru dan tidak dapat dipahami. Karena apabila istilah Sa/afi yang dipahami Asy-Syaka’ah
adalah Wahabi, bukan kah Wahabi dinisbatkan (disandarkan) kepada Muhammad bin Abdul
Wahab yang hidup di abad 11?7 Denga demikian dapat disimpulkan bahwa kedua istilah ini
meskipun memiliki kemiripan namun tetap saja memiliki perbedaan khususnya terkait dengan
zaman dan waktu. Adapun dalam kajian ini, penulis tetap menyebutkan istilah sa/afi seperti
yang ditemukan dalam banyak literatur yang sejatinya wababi lah yang mereka maksud.

Sebenarnya kemunculan salafi erat kaitannya dengan bermunculannya beragam aliran
teologi yang menyimpang. Kontroversi terkait topik akidah, seperti iman, status orang berdosa
dan masalah lainnya telah memicu lahirnya aliran-aliran baru seperti Qadariyab, |abariyah ,
Shifatiyah, Khawarij dan Muktazilah. Fitnah pun semakin besar ketika penguasa negara Khalifah
al-Mu’tashim, saat itu dipengaruhi oleh tokoh-tokoh Mu’tazilah.

Adalah Ahmad Ibnu Hanbal diwaktu yang sama seorang ulama yang jadi panutan dalam
memperjuangkan kemurnian agama dan ajaran Islam, sampai pada akhirnya beliau dihadapkan
kepada dua pilihan yang berat antara menyetujui permintaan al-Mu’tashim bahwa al-Quran
adalah makhluk Allah, dan sebagai imbalannya diberi kebebasan dan kemewahan, atau tetap
pada pendiriannya bahwa al-Quran adalah murni wahyu Allah dan bukan makhluk seperti yang
diinginkan tokoh-tokoh Mu’tazilah.

Meskipun Ahmad bin Hambal dikenal luas sebagai Imam Ahlussunnah atau juru bicara
salafi klasik dan sabar dalam menghadapi fitnah yang menderanya dari penguasa yang
berafiliasi dengan Jahamiyyah (Mu’tazilah), beliau tidak memformulasi sendiri pandangan-
pandangannya itu. Pandangan-pandangan yang diajarkannya telah dikenal luas, sejalan dengan
penyebaran warisan-warisan Rasulullah SAW.

Faktor eksternal yang membuat beliau dikenal luas sebagai Imam Ahlussunnah (tokoh
klasik salafi), karena para ulama besar meninggal sebelum terjadinya fitnah Jahamiyyah, yang
menolak adanya sifat-sifat bagi Allah SWT., pada permulaan abad ketiga H., tepatnya pada era
al-Makninn, al-Mu tashim, kemudian a/-Watsiq. Mereka telah mempropagandakan Mu’tazilah dan
menolak sifat-sifat Allah SWT.

Ajakan Mu’tazilah itu diamini oleh banyak pejabat pada masanya, tetapi ditolak oleh
Ahlussunnah yang saat itu Ahmad Ibnu Hanbal adalah tokoh utamanya. Karena perbedaan
tersebut, maka banyak diantara mereka harus mendapatkan intimidasi dengan ancaman mati,

sebagian disiksa dan dipenjarakan. Sementara Imam Ahmad bin Hambal tetap konsisten

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....60



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

dengan prinsipnya, meskipun beliau dipenjara dan disiksa (Ibn Taimiyyah, 14006). Itulah yang
membuat popularitas beliau sebagai Imam Ahlussunnah (juru bicara salafi klasik) melonjak.
2- Ahmad Ibnu Hanbal Mentakwil

Sikap dan gaya komunikasi dakwah Ahmad Ibnu Hanbal banyak dipengaruhi oleh
keadaan sekitarnya tidak terkecuali pengaruh dari aliran-aliran teologi seperti Mu’tazilah.
Dengan demikian sikap Ahmad Ibnu Hanbal memperketat ruang gerak orang Mu’tazilah
dalam melibatkan logika secara berlebihan khususnya yang berkaitan dengan akidah
(keyakinan). Namun anggapan bahwa Ahmad Ibnu Handa menolak penggunaan akal dalam
memahami teks atau wahyu adalah anggapan yang perlu diperdebatkan bahkan diluruskan.
Karena di dalam beberapa literatur ditemukan bahwa Ahmad Ibnu Hanbal juga melakukan
takwil.

Logika tadi membuat kita berasumsi, jika para salaf dihadapkan dengan siatuasi yang
dihadapi oleh abiul khalaf (yang indektik dengan pelaku/membolehkan takwil), mereka pun
akan melakukan takwil.

Di antara bukti dan pernyataan yang menantang adalah apa yang disampaikan oleh a/-
Qudho’i. Beliau mengatakan: “Jika engkau mengkaji pandangan-pandangan salaf dari sumber-
sumbernya, akan engkau dapatkan sangat banyak penjelasan-penjelasan tentang makna-makna
yang layak bagi Allah dengan definitif (takwil). Siapa yang mengatakan bahwa salaf sama sekali
tidak melakukan takwil, maka kajiannya tidak mendalam dan bacaannya sempit” (Salamah al-
Azzami al-Qudho’i, n.d.) Statement ini layak direspon, untuk membuktikan apakah benar
semua generasi salaf wentafwidh dan tidak pernah menakwil?

Di sisi lain bahwa Imam Asy-Syaukani (1173-1255 H) memberi informasi awal, diantara
para sahabat yang melakukan takwil adalah Ali bin Abi Thalib, Ibn Mas’ud, Ibn Abbas dan
Ummu Salamah (Muhammad bin Ali asy-Syaukani, 1992). Salah satu bukti dari pernyataan ini
adalah bahwa Ibn Jarir Ath-Thabari dalam tafsirnya mengutip takwil Ibn Abbas dan Anas bin
Malik tentang ayat “Allah adalah cahaya langit dan bumi” (An-Nur: 35): “Diriwayatkan dari
Ibn Abbas, firman Allah “Allah adalah cahaya langit dan bumi” maksudnya: Allah SWT.,
pemberi petunjuk kepada penghuni langit dan bumi. Diriwayatkan dari Anas bin Malik,
maksudnya: Tuhanku berfirman bahwa cahayaku adalah petunjuk-Ku” (Ibn Jarir at-Thobari,
1405)

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....61



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

Hal yang sama juga dilakukan oleh generasi sesudah sahabat, yaitu generasi tabi’in,
seperti Imam Mujahid dan Hasan juga melakukan takwil. Sebagai contoh dari takwil meraka
adalah pada ayat: "Amat besar penyesalanku atas kelalaianku terhadap apa yang ada di sisi
Allah (janbillah)” (Az-Zumar: 56). Menurut Mujahid: dalam menjalankan perintah Allah.
Menurut Hasan: dalam ketaatan kepada Allah (Abu Mudhoffar as-Sam’ani, 1997).

Oleh karena itu, sungguh tidak heran jika sesungguhnya Imam Ahmad Ibn Hanbal pun
melakukan takwil. Ibn Katsir dalam a/-Bidayah wa an-Nihayah mengutip “riwayat al-Baihaqi dari
al-Hakim dari Abu Umar bin as-Sammak dari Hambal. Bahwa Ahmad Ibn Hambal menakwil
tirman Allah: “Dan Tubanmu datang’ (Al-Fajr : 22): datang pahala-Nya. Al-Baihaqi mengatakan:
sanad periwayatan ini tidak bermasalah” (Ibnu Katsir, n.d.).

Riwayat Ibn Katsir tentang Ahmad Ibn Hambal melakukan takwil bukan sesuatu yang
enak dan sakral karena ia bukan tokoh pertama yang melakukannya. Ibn Taimiyyah dalam
Risalah dan Fatwa-fatwanya, bahkan membahas komunitas ab/ul hadist dan sunnah (Hanabilah)
yang menakwil Hadits Nabi tentang “surunnya Allah ke langit dunia”, atau teks-teks sejenisnya
seperti mendatangi (O, datang (s>, turun (459) dan lain-lain sebagainya. Ulama mutakhir
dari kalangan Hanabilah, menurut Ibn Taimiyah, seperti Abu al-Hasan bin az-Za’uni
menuturkan dua riwayat dari Ahmad tentang persoalan ini.

Sangat logis ketika Ibn Taimiyyah menyinggung bahwa persoalan takwil sesungguhnya
sangat kontekstual. Karena ia berpendapat bahwa “terkadang wajib takwil, terkadang haram,
terkadang boleh” (Ibn Taimiyah, n.d.). Riwayat Ibn Aqil menyebutkan bahwa Imam Ahmad
Ibn Hanbal melakukan takwil itu ketika berdebat dengan Abu Ali bin al-Walid dan Abu al-
Qosim bin al-Tibayan dari kalangan Mu’tazilah yang menjadi lawannya. Sehingga pemahaman
bahwa takwil bersifat kondisional, menjadi pegangan Ibn Agqil, Ibn Jauzi dan lain-lain (Ibn
Taimiyah, n.d.) dari kalangan Hanabilah. Di sini tidak ada perbedaan antara Hanabilah dengan
Asy’ariyyah dalam bab takwil.

Dari pelbagai urian di atas dapat disimpulkan bahwa Ahmad Ibn Hanbal bukan tidak
pernah mentakwil, hanya saja takwil yang beliau lakukan bersifat situasional dan karena
tuntuntan keadaan. Takwil yang dilakukan Ahmad Ibn Hanbal dalam waktu tertentu bisa jadi
bersifat wajib, karena beliau tetap berprinsip bahwa zafiwidh/tidak mentakwil lebih selamat jika
tidak ada sebab.

Karakteristik Penganut Salafi

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....62



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

Aliran salaf mempunyai beberapa karakteristik seperti yang dinyatakan oleh Ibrahim
Madzkur sebagai berikut: (Ibrahim Madzkur, 1978)
1. Mereka lebih mendahulukan riwayat (naq/i) daripada dirayah (aqli)
2.Dalam persoalan pokok-pokok agama dan persoalan cabang-cabang agama hanya
bertolak dari penjelasan al-Kitab dan as-Sunnah
3.Mereka mengimani Allah tanpa perenungan lebih lanjut (Dgzar Allah) dan tidak
mempunyai faham anthropomorphisme (menyerupakan Allah dengan makhluk)

4. Mengartikan ayat-ayat Al-Quran sesuai dengan makna lahirnya dan tidak berupaya untuk
mentakwilnya. Ciri-ciri ini tidak sepenuhnya dapat diterima karena bersifat general tanpa
klasifikasi, sementara dari beberapa uraian di atas, penulis sudah menyebutkan bahwa
sebenarnya ada perbedaan yang mencolok antara peletak pertama istilah salaf ini dengan
generasi penerusnya apalagi termasuk yang mengaku pengikut salaf di era modern ini

Apabila melihat karakteristik yang dikemukakan Ibrahim Madzkur di atas, tokoh-

tokoh berikut ini dapat dikatagorikan sebagai ulama salaf, yaitu Abdullah bin Abbas (68 H),

Abdullah bin Umar (74 H), Umar bin Abdul Al-Aziz (101 H), Az-Zuhri (124 H), Ja’far As-

Shadiq (148 H), dan para Imam mazhab yang empat (Imam Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan

Ahmad bin Hanbal). Menurut Harun Nasution, secara historis salafiyah bermula dari Imam

Ahmad bin Hanbal. Lalu ajarannya dikembangkan Imam Ibn Taimiyah, kemudian

disuburkan oleh Imam Muhammad bin Abdul Wahab, dan akhirnya berkembang di dunia

Islam secara sporadis (Abdur Razak dan Anwar Rosihan, 2006). Lantas bagaimana dengan

salafi yang berkembang di tangan Ibn Taimiyah hingga Muhammad bin Abdul Wahab?

Apakah tetap seperti yang tercermin dari para salafusshalib?

Munculnya Salafi di Indonesia

Setelah melihat wajah salafi di awal kemunculannya yang tercermin dari sifat para
sahabat, fabi’in, tabi’ittabi’in dan ulama pewaris mereka. Pertanyaanya, kenapa salafi di Indoensia
justru tidak mencerminkan sifat para sahabat atau salafusshalib? Justru yang ditemukan adalah
kebalikan dari sifat luhur orang-orang yang pernah hidup dengan Rasulullah SAW!

Munculnya klaim-klaim paling benar dan paling mengikuti sunnah hingga sampai

menuduh orang yang berbeda dengan tuduhan zafsig (fasik), fadlil (sesat) dan takfir (kafir);

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....63



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

menuduh pihak lain telah fasik, sesat dan bahkan kafir. Klaim-klaim ini jelas merupakan
masalah yang sangat serius, melebihi perselisthan umat di bidang fikih. Oleh karena itu,
membicarakan topik perkembangan salafi mengharuskan kita untuk menawarkan serta
merumuskan konsep yang tuntas tentang akidah. Agar perpecahan segera bisa diatasi, fitnah
umat tidak membesar, dan saling menghormati pada ranah yang diperbedakan dan
menguatkan pada point-point yang disepakati.

Bila salafiyah muncul pada abad ke-7 H, hal ini bukan berarti tercampuri masalah baru.
Sebab pada hakikatnya mazhab salafiyah ini merupakan kelanjutan dari perjuangan pemikiran
Imam Ahmad bin Hanbal. Atau dengan redaksi lain, mazhab Hanbalilah yang menanamkan
batu pertama bagi pondasi gerakan sa/afiyah ini. Atas dasar inilah Ibnu Taimiyah mengingkari
setiap pendapat para filosof Islam dengan segala metodenya. Pada akhir pengingkarannya Ibn
Taimiyah mengatakan bahwa tidak ada jalan lain untuk mengetahui akidah dan berbagai
permasalahan hukum baik secara global ataupun rinci, kecuali dengan Al-Qur’an dan Sunnah
kemudian mengikutinya. Apa saja yang diungkapkan dan diterangkan Al-Qut’an dan Sunnah
harus diterima, tidak boleh ditolak. Mengingkari hal ini berarti telah keluar dari agama
(Mustofa Muhammad Asy-Syak’ah, 2006) Namun ada fakta lain bahwa Ibnu Taimiyah pernah
mengkritik Imam Ahmad Ibn Hanbal yaitu tentang “bahwa &alamullah itu gadim,” menurut Ibn
Taimiyah jika galamullah qadim maka kalammnya joga gadin.

Satu hal yang perlu dipahami lebih awal bahwa Ibn Taimiyah adalah seorang tekstualis
oleh sebab itu pandangannya oleh Al-Khatib al-Jauzi sebagai pandangan zajsimiyyah (yakni
menyerupakan Allah dengan makhluk-Nya). Al-Jauzi berpendapat bahwa pengakuan Ibn
Taimiyah sebagai salaf perlu ditinjau kembali (Abdur Razak dan Anwar Rosihan, 2006a) Inilah
yang kemudian dilanjutkan oleh murid-muridnya seperti Ibn Jauziyyah hingga kepada
Muhammad bin Abdul Wahab yang kelak disebutkan sebagai tokoh Wababi/ Wahabiyah.

Secara historis, munculnya gerakan sa/afi di Indonesia berawal dari kembalinya beberapa
pemuda Sumatera Barat yang pergi haji sekaligus menuntut ilmu di Arab Saudi pada awal abad
ke-19, yang banyak dipengaruhi oleh ide dan gerakan pembaruan yang dilancarkan oleh
Muhammad bin Abdul Wahab di kawasan Jazirah Arab. Di antara tokoh-tokohnya saat itu;
adalah Haji Miskin, Haji Abdurrahman, dan Haji Muhammad Arif. Mereka terpesona dengan
ideologi Wahabi yang mercka pelajari selama di sana, sehingga mereka menyebarkan ideologi

ini ketika mereka tiba di tanah air. Inilah gerakan salafiyah pertama di tanah air yang kemudian

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....64



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

lebih dikenal dengan gerakan kaum Padri, yang salah satu tokoh utamanya adalah Tuanku
Imam Bonjol. Gerakan ini pernah berjaya dalam kurun waktu 1803 -1832 M (Abu
Abdirrahman Al-Thalibi, 2006)

Jika kita mengingat pelajaran sejarah beberapa dekade yang lalu, perang Padri dikenal
sebagai perang melawan penjajah Belanda di daerah Sumatera Barat. Akan tetapi, sisi
kekerasan kelompok itu terhadap sesama muslim cukup jarang untuk disorot. Padahal, perang
Padri sesungguhnya adalah peperangan sesama muslim yang mengatasnamakan pemurnian
akidah (Abdurrahman Wahid, 2009)

Menurut catatan BIN (Badan Intelejen Nasional), memang Gerakan Salafi tidak selalu
disertai dengan kekerasan, karena gerakan ini terbagi menjadi dua, yaitu “salafy jihadi” dan
“salafy dakwah”. Salafi Jihadi merupakan kelompok yang cenderung menggunakan kekerasan
dalam penyebaran ideologinya. Adapun Salafi Dakwah, juga dikenal dengan Salafy Swurury,
adalah gerakan Wahabi internasional yang berkembang melalui jaringan guru-murid, terutama
melalui alumni LIPTA. Yang menjadi tokoh sentral mereka adalah Bin Baag, Nashruddin al-
Albany, dan Syaikh Mugbil. Gerakan Salafi Dakwah ini menyebarkan paham dan ideologi
mereka yang tekstual dengan memurnikan akidah, bersifat politik, dan tidak disertai kekerasan
fisik. Gerakan ini banyak disebarkan di pesantren-pesantren yang pendirinya merupakan
alumni LIPIA atau Timur Tengah, khususnya dari daerah Saudi Arabiah (Naupal, 2019)

Salafi Indonesia

Setelah melakukan telaah singkat dari perjalanan salafi, mulai dari salafi yang berafiliasi
kepada dakwah hingga salafi yang bersifat ormas disimpulkan bahwa Salafi Indonesia justru
memiliki corak yang berbeda dengan tokoh salafi baik yang klasik (para sahabat atau Ahmad
Ibn Hanbal) maupun tokoh sesudahnya seperti Ibn Taimiyah dan muridnya. Kesimpulan ini
diperkuat oleh bahwa Ibn Taimiyah sendiri dalam beberapa hal mengkritiki guru Ahmad Ibn
Hanbal, begitu juga dengan Muhammad bin Abdul Wahab tidak sepenuhnya mengikuti pola
pikir dan ideologi Ibnu Taimiyah dan murid-muridnya. Hal yang sama juga dilakukan oleh
tokoh salafi yang ada di Timur Tengah khususnya yang ada di Saudi Arabiah. Al-Bani
misalnya, menolak dikatakan sebagai pengikut Wahabi, karena al-Bani berpendapat bahwa
mengikuti salaf berarti tidak menisbatkan kepada siapapun kecuali kepada Rasulullah SAW.
Juga al-Bani banyak mengikuti pendapat-pendapat Muhammad bin Abdul Wahab sebagai

penenrus ideologi Ibn Taimiyah, namun harus dipertegas bahwa pendapat-pendapat yang

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....65



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

mereka adopsi hanya seputar masalah akidah (keyakinan), adapun masalah lainnya seperti
masalah fikih justru mereka banyak berseberangan dengan tokoh-tokoh di atas.

Terkati dengan berbedaan, jangankan tokoh salafi modern di Saudi Arabiah dengan
tokoh salafi klasik (Ibn Taimiyah dan murid-muridnya), sesama mereka saja terjadi banyak
perbedaan yang tidak sedikit. Hal ini dirangkum dalam satu buku dengan judul “Khilafiyah
Antara Syeikh Bin Baaz, Syeikh al-Utsaimin dan Syeikh al-Bani rahimabumullah.” Buku ini memuat
sisi-sisi perbedaan antara Al-Bani, Bin Baaz dan Utsaimin.; Di antara perbedaan mereka
hukum meminta bantuan orang kafir untuk memerangi orang kafir. Bin Baaz dan Utsaimin
berpendapat bahwa itu boleh, sementara menurut al Bani hal itu tidak boleh, karena larangan
untuk menjadikan orang kafir sebagai sekutu bersifat umum dan tanpa pengecualian
(Muhammad Ajib, 2019)

Dengan demikian dapat disimpulkan bawah corak salafi di Indonesia tidak jauh berbeda
dengan yang ada di Timur Tengah dengan segala macam karakternya, mulai dari Salafi Jihadi,
begitu juga dengan Salafi Dakwi. Salafi yang ada sekarang tidak semunya mencerminkan salafi
yang diperjuangkan oleh tokoh pendirinya seperti Muhammad bin Abdul Wahab, Ibn
Taimiyah apalagi jenis dan warna salafi yang dipegangteguh oleh Ahmad bin Hanbal. Karena
kalaulah salafi yang sekarang menjadi cerminan dari generasi salaf seperti yang telah dikupas
tuntas di atas, pasti kita tidak akan menemukan sikap arogansi terhadap sesama muslim sampai
pada titik mengkafirkan, menyesatkan dan memfasikkan.

Namun perlu digaris bawahi sebagai bukti objektifitas dari data yang penulis temukan
dan fakta yang ada di tengah-tengah masyarakat, tanpa bermaksud untuk 7grib (melukai),
tubmah (menuduh), bahwa corak salafi Indonesia tidak lepas dari tempat tokoh-tokohnya
menuntut ilmu. Untuk lebih jelasnya, penulis akan tuangkan dalam tabel di bawah ini sebagai
kesimpulan akhir dari perjalanan serta perkembangan salafi hingga wujudnya dan cerminannya

di Indonesia.

Gambaran Pergeseran Gerakan Salafi

No Nama Karakteristik
1 Generasi Awal/Ahmad Ibn Bukan Tekstual, karena beliau juga ditemukan
Hanba beberapa kali mena’wil. Penggunaan logika oleh

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....66



2

Ibn Taimiyah dan Murid-

muridnya

Generasi Modern Bin Baaz,

Utsaimin dan Al Bani

Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

Ahmad Ibn Hanba tidak hanya pada ranah
fikih/ibadah ~ namun  juga  pada  masalah
akirah/keyakinan. Hal ini seperti yang terjadi ketika
Ahmah Ibn Hanbal berdebat dengan tokoh
Mu’tazilah, yaitu Abu Ali bin al-Walid dan Abu al-
Qosim bin al-Tibayan. Generasi salaf era klasik tidak
mempunyai faham anthropomorphisme
(menyerupakan Allah dengan makhluk), karena
mereka berpendapat tafwidh lebih selamat dan ta’wil
tidak akan digunakan kecuali dalam keadaan
mendesak/dibutuhkan.

Meskipun Ibn Taimiyah diklaim sebagai penerus
ideologi Ahmad Ibn Hanbal, namun kenyatanyaan
mereka memiliki perbedaan yang signifikan di
samping bahwa Ibn Taimiyah terkenal dengan tokoh
tekstual. Di antara ciri dan karekter Ibn Taimiyah dan
murid-muridnya adalah bahwa mereka mengimani
Allah tanpa perenungan lebih lanjut (Dzar Allah) dan
terindikasi adanya penyerupaan meskipun hakikatnya
tetap menjaga kescian penyerupaan Allah dengan
makhluk-makhluknya. Juga mereka mengartikan ayat-
ayat Al-Quran sesuai dengan makna lahirnya dan
tidak berupaya untuk menta’wilnya.

Adapun generasi salafi di era modern cukup unik dan
memiliki corak yang beragam. Meskipun di antara
mereka ada yang mencerminkan ideologi generasi
salaf era klasik, hanya saja kebanyakan mereka justru
tidak mencerminkan cara, sifat dan metode salaf
dalam berinteraksi dengan masalah-masalah agama,
baik yang sifatnya keyakinann (akidah) maupun yang
peraturan (ibadah). Di samping itu bahwa di tubuh

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....67



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

yang mengaku pewaris salaf juga terjadi perbedaan-
perbedaan yang tidak jarang sampai pada level
pentahdziran bahkan pengkafiran.

Salah satunya di Indoensia meskipun kelihatan sama
dari penampilan, cara berpakaian namun hakikatnya
mereka berbeda pada rujukan (tokoh yang
diidolakan), menyikapi perbedaan, zasamuh (tingkat
toleransi) dan point lainnya baik yang bersifat prinsipil
maupun yang zdhafi ta’abbudi (yang bernuansa ibadah).

Kesimpulan

Berdasarkan uraian di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa aliran keagamaan salafi yang
ada di Indonesia cukup beragama. Ekspresi keberagamaan mereka ini berimplikasi kepada
resmpon dan penilaian masyarakat terhadap aliran tersebut. Mulai dari yang menolak secara
utuh, menerima hanya pada ranah dan point tertentu hingga pada penolakan secara agresif
seperti pembubaran pengajian dan lain sebagainya.

Pengikut aliran keagamaan salafi ini juga memiliki reaksi tersendiri, mulai dari yang tidak
penduli dan tidak ambil pusing dengan penialain orang lain, suka menyalahkan dan berdebat
hingga pada takfiriyah (pengkafiran) dan tadhliliyah (penyesatan).

Adapun generasi salafi di era modern cukup unik dan memiliki corak yang beragam.
Meskipun di antara mereka ada yang mencerminkan ideologi generasi salaf era klasik, hanya
saja kebanyakan mereka justru tidak mencerminkan cara, sifat dan metode salaf dalam
berinteraksi dengan masalah-masalah agama, baik yang sifatnya keyakinann (akidah) maupun
yang peraturan (ibadah). Di samping itu bahwa di tubuh yang mengaku pewaris salaf juga
terjadi perbedaan-perbedaan yang tidak jarang sampai pada level pentabdziran bahkan
pengkafiran.

Salah satunya di Indoensia meskipun kelihatan sama dari penampilan, cara berpakaian
namun hakikatnya mereka berbeda pada rujukan (tokoh yang diidolakan), menyikapi
perbedaan, fasamub (tingkat toleransi) dan point lainnya baik yang bersifat prinsipil maupun

yang zdhafi ta’abbudi (yang bernuansa ibadah).

Daftar Pustaka

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....68



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

Ajib, Muhammad, Kbilafiyah Antara Syeikh Bin Baaz, Syeikh al-Utsaimin dan Syeikh al-Bani
rahimabumnllah, (Jakarta Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 2019).

al-Qudho’i, Salamah al-Azzami, Furgon al-Quran baina Shifati al-Khaligi wa Shifati al-Akwan,
(Beirut: Dar Thya alTurats al-Arabi, tt.).

Al-Thalibi, Abu Abdirrahman, Dakwah Salafiyah Dakwah Biak, Meluruskan Sikap Keras Dai
Salafi (Jakarta: Hujjah Press, 2006)

As-Sam’ani, Abu Mudhoffar, Tafsir al-Quran, tahqiq: Yasir bin 1brabim dan Gonim bin Abbas,
(Riyad: Dar Wathon, cet.1, 1997), vol. 4.

As-Syaukani, Muhammad bin Ali, Irsyad al-Fubul ila Tabqiqi 1lmi al-Ushul, tabgig: Mubammad Said
al-Badri, (Beirut: Dar Fikr, cet.1, 1992)

Asy Syak’ah, Mustofta Muhammad, Isiam Tidak Bermazhab, (Gema Insani, Jakarta, 20006).

At-Thabari, Ibn Jarir Jami’, al-Bayan ‘an Tawili Ayi al-Quran, (Beirut: Dar Fikr, 1405), vol. 18.

Bashori, Ahmad Dumyathi “Eksistensi Isiam di Timur Tengah dan Pengarubh Globalnya”, dalam
Jurnal Kajian Islam al-Insan (Depok: Lembaga Kajian dan Pengembangan al-Insan, vol.3,
2008).

Hayati, Nur Rohmah, Kiprah Ormas Islam di Bidang Pendidikan, A/~Ghazgal, 1V70l1 No.1
(2018).

Ibn Katsir, al-Bidayah wa an-Nihayah, (Beirut: Maktabah Ma’arif, tt.), vol. 10.

Ibn Manzhur, Abu al-Fadhl Muhammad, Lisan al-Arab (Beirut: Dar Shadir), Cetakan pertama.
1410 H. entri sa-la-fa

Ibn Taimiyah, Kutub wa Rasail wa Fatawa Syeikh Islam 1bn Taimiyyah, tahgiq: Abdurrabman bin
Mubammad an Najdi, (Cairo: Maktabah Ibn Taimiyyah, cet.3, tt.), vol. 5.

Ibn Taimiyyah, Minhaj as-Sunnah an-Nabawiyyah, tabgiq: Dr. Mubammad Rosyad Salim, (Muassasah
Qutrubah, cet. 1, 14006), vol. 2.

Lubis, Sufrin Efendi, Agama dan Budaya: Dinamika Pelaksanaan Perkawinan Masyarakat
Angkola di Kota Padangsidimpuan, Disertasz, (Bandung: UIN Sunan Gunung Djati,
2022)

Madawi al-Rasheed, Contesting the Sandi State: Islamic 1 vice from a New Generation (New York:
Cambridge University Press, 2007)

Madzkur, Ibrahim, (Mesir: Dar al-Ma’arif, 1978)

Mawardi, Marmiati, Gerakan Kemlompok Salafi Ma'had Al-Anshar Dalam Konstelasi Kebangsaan,
(Semarang: Kementerian Agama Balai Litbang Agama, 2016)

Mujahid bin Jubr al-Makhzumi, Tafsir Mujahid, tahqiq: Abdurrahman as-Surati, (Beirut: al-
Mansyurat al-Ilmiyah, tt.), vol. 2.

Naupal, Badan Reading Islamic Radical Networks in West Java and Jakarta and Its
Relationships with Islamic Trans-National, International Journal of Multicultural and
Multireligions Understanding Jakarta International Conference on Social Sciences and Humanities
(Volume 6, Special Issue 3 February, 2019).

Nazir, Moh., Metode Penelitian, (Bogor: Ghalia Indonesia, 2013).

Razak, Abdur dan Anwar, Rosihan. I/mu Kalam, (Puskata Setia, Bandung, 2000).

Saad, Thablawy Mahmud. A#Tashawwuf fi Turasts Ibn Taimiyah, (Mesir: al-Hai al-Hadis al-
Mishriyah al-Ammabh li al-Kitab, 1984).

Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi (Mix Methods), Bandung: Alfabeta, 2015).

Suja'i, Ahmad dan Muhammad Amir Baihaqgi, Peran Ulama dan Ormas Islam dalam
Pertumbuhan dan Perkembangan Pendidikan di Indonesia, Jurnal Tarbawi, 1ol. 5 No. 2
Agustus 2022.

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....69



Al -Andalus

Vol. 1 No. 1 (Juli-Desember 2024): 54-70

Thomas Hegghammer, "Jibadi Salafis or Revolutionaries: On Religion and Politics in the Study of
Istamist Militaney", dalam R Meijer (ed), Global Salafism: Islam's New Religions Movement
(London/New York: Hurst/Columbia University Press, 2009).

Tim Harokah Islamiyah, Buku Pintar Salafi Wahabi yang disusun.

Wahid, Abdurrahman (ed.), I/usi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia
(Jakarta: The Wahid Institute, 2009).

Sufrin dan Malini | Potrait Of Salafi .....70



