
Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 109 

 
 
 

 

Zulkiflil1 

1IAIN Palangka Raya 
Emai: zulkifli@iain-palangkaraya.ac.id 

 
 
Abstract (English version) 

Objective – This research aims to examine in more depth the epistemology of 
cash waqf through the lens of Jāsser 'Auda's maqāṣ id sharia thinking, a 
framework developed to understand the objectives of sharia in a broader and 
more applicable context. 

Methodology – The research method uses philosophical analysis and literature 
study to understand the epistemology of cash waqf from the perspective of 
Jāsser 'Auda's maqāṣ id sharia thinking. This approach enables an in-depth 
understanding of how cash waqf can be positioned within the maqāṣ id 
framework, taking into account the values, objectives and principles contained 
therein. 

Research Results – The results of this research show that in Jāsser 'Auda's 
perspective, maqāṣ id sharia is not only viewed from a legal-formal angle, but 
rather as a dynamic framework oriented towards the benefit (maslahah) for 
society. The expansion of the maqāsid sharia, emphasizing development and 
human rights, reflects the goal of cash waqf to strengthen economic solidarity 
and social welfare. From this perspective, cash waqf should be seen as an 
instrument that supports the achievement of the maqāsid sharia, particularly 
in safeguarding wealth (hifz al-mā l), promoting social welfare, maintaining 
economic balance, and empowering the vulnerable. 

Limitations – First, the epistemological focus, which emphasizes the thinking 
of Jāsser ‘Auda, makes this study conceptual in nature and does not address 
empirical implementation aspects in the field. Second, the limited empirical 
data limits generalizations regarding cash waqf management practices across 
various institutions. 

Keywords: 
Epistemology, 
Cash Waqf, 
Maqāsid 
Syariah Jāsser 
‘Auda 
 
Article History:  
Submitted: 23 April 
2025 
Revised: 14 July 
2025, 28 
September 2025,  
Published: 03 
January 2026 

mailto:zulkifli@iain-palangkaraya.ac.id


Zulkiflil 

 

 
 

Page | 110 

Practical Implications – Strengthening the theoretical and conceptual 
foundations in formulating cash waqf management policies based on 
contemporary maqāsid sharia, oriented toward a more inclusive social system 
and responsive to the needs of the community. This research also contributes 
to the development of Islamic legal thought that is more open to systemic and 
multidisciplinary approaches, particularly in the context of Islamic social 
economics. 

 
Abstrak (versi bahasa) 

Tujuan – Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam tentang 
epistemologi wakaf uang melalui lensa pemikiran maqāṣ id syariah Jāsser 
‘Auda, sebuah kerangka kerja yang dikembangkan untuk memahami tujuan-
tujuan syariah dalam konteks yang lebih luas dan aplikatif. 

Metodologi – Metode penelitian menggunakan analisis filosofis dan studi 
literatur untuk memahami epistemologi wakaf uang dari perspektif pemikiran 
maqāṣ id syariah Jāsser ‘Auda. Pendekatan ini memungkinkan pemahaman 
mendalam tentang bagaimana wakaf uang dapat diposisikan dalam kerangka 
maqāṣ id, dengan mempertimbangkan nilai-nilai, tujuan, dan prinsip-prinsip 
yang terkandung di dalamnya. 

Hasil Penelitian – Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa dalam perspektif 
Jāsser ‘Auda, maqāṣ id syariah tidak hanya dipandang dari sudut legal-formal, 
melainkan sebagai kerangka dinamis yang berorientasi pada kemaslahatan 
(maslahah) untuk masyarakat. Perluasan maqāsid syariah yang menekankan 
pembangunan (development) dan hak asasi manusia (human rights) 
mencerminkan tujuan wakaf uang untuk memperkuat solidaritas ekonomi dan 
kesejahteraan sosial. Dari sudut pandang ini, wakaf uang harus dilihat sebagai 
instrumen yang mendukung pencapaian maqāṣ id syariah, khususnya dalam 
menjaga harta (hifz al-mā l) dan mempromosikan kesejahteraan sosial serta 
menjaga keseimbangan ekonomi dan memberdayakan kaum yang lemah. 

Keterbatasan – Pertama, fokus epistemologis yang menitikberatkan pada 
pemikiran Jāsser ‘Auda membuat kajian ini bersifat konseptual dan belum 
menyentuh aspek implementatif secara empiris di lapangan. Kedua, 
keterbatasan data empiris membuat generalisasi terhadap praktik pengelolaan 
wakaf uang di berbagai lembaga menjadi terbatas. 

Implikasi Praktis – Penguatan fondasi teoretis dan konseptual dalam 
perumusan kebijakan pengelolaan wakaf uang berbasis maqāṣ id syariah 
kontemporer, yang berorientasi pada sistem sosial yang lebih inklusif dan 
responsif terhadap kebutuhan umat. Penelitian ini juga memberikan kontribusi 
pada pengembangan pemikiran hukum Islam yang lebih terbuka terhadap 
pendekatan sistemik dan multidisipliner, khususnya dalam konteks ekonomi 
sosial Islam. 

Kata Kunci:  
Epistimologis, 
Wakaf Uang, 
Maqāsid 
Syariah Jāsser 
‘Auda 
 
Riwayat Artikel: 
Subbmit: 23 April 
2025 
Revisi: 14 July 
2025, 28 
September 2025,  
Publish: 03 Januari 
2025 

 

 

 
 



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 111 

PENDAHULUAN 

Wakaf yang dikenal di tengah masyarakat secara tradisional yang umumnya 

diperuntukkan terbatas pada 3M “Masjid, Madrasah, dan Makam”, kini telah 

bertransformasi dengan inklusi wakaf uang yang lebih fleksibel dan dapat 

diadaptasi untuk berbagai kebutuhan sosial modern.Wakaf uang membuka 

peluang bagi masyarakat untuk turut serta dalam berbagai program pemberdayaan 

dalam lingkup yang lebih luas, antara lain beasiswa pendidikan hingga 

pembangunan rumah sakit. Dengan kemampuannya untuk disalurkan ke berbagai 

sektor yang strategis (Hasanah et al., 2020), amal ini bertransformasi menjadi 

instrumen keuangan sosial yang lebih inklusif dan relevan dengan kebutuhan 

zaman modern (Mulyono, 2020), melampaui batas-batas wakaf tradisional 3M 

(Sulistyani et al., 2020). Meskipun demikian, implementasi wakaf uang masih 

menghadapi berbagai tantangan, baik dari segi pemahaman fikih, regulasi, 

maupun persepsi masyarakat (Nawawi et al., 2024). Dalam konteks inilah 

pemikiran maqāsid syariah menjadi penting, terutama dalam memahami tujuan 

syariah yang lebih luas, seperti keadilan sosial, pengentasan kemiskinan, dan 

distribusi kekayaan yang lebih merata.  

Jāsser ‘Auda, seorang pemikir kontemporer maqāsid syariah (Hasibuan, 

2017), menawarkan pendekatan yang dinamis dan kontekstual terhadap 

penerapan syariah di masa modern (Faisol, 2017). Pemikirannya berusaha 

merekonstruksi maqāsid syariah dengan mempertimbangkan perubahan zaman 

dan kondisi sosial-ekonomi (Danial, 2021). Jāsser ‘Auda berusaha untuk 

menyusun kembali, merekonstruksi, dan mengintegrasikan maqāsid syariah 

dengan berbagai teori metodologi hukum Islam agar mampu menghadapi 

kompleksitas permasalahan yang dihadapi oleh umat Islam di masa kontemporer 

(Yaqin, 2018).  Dengan pendekatan pemikiran maqāsid syariah Jāsser ‘Auda, 

epistemologi wakaf uang dikaji secara mendalam untuk memahami bagaimana 

transformasi wakaf uang berkembang dan memberikan manfaat yang besar bagi 

kehidupan manusia. 

Kajian wakaf uang dengan pendekatan maqāsid syariah telah banyak 

dilakukan namun terbatas pada aspek model-model pengembangan dari wakaf 

uang. Setidaknya terdapat beberapa kecenderungan para peneliti dalam melihat 

hubungan wakaf uang dan maqāsid syariah. Pertama, kajian yang fokus pada 

kajian maqāsid syariah dengan model turunannya seperti crowdfuding wakaf, waqf 

linked sukuk, wakaf saham dan wakaf asuransi (Fad, 2021; Istikomah & Bashori, 

2022; Sembiring et al., 2021; Syamsuri et al., 2023). Baik Farid Fad, Istikomah, 



Zulkiflil 

 

 
 

Page | 112 

Sembiring dan Syamsuri masih menggunakan pendekatan teori maqāsid syariah 

klasik dalam melihat perkembangan model wakaf uang dan berkesimpulan 

crowdfuding wakaf, waqf linked sukuk, wakaf saham dan wakaf asuransi telah 

sesuai dengan maqāsid syariah. Kedua, kajian yang melihat wakaf uang dengan 

pendekatan pemikiran maqāsid syariah Ibnu ‘Asyur, dengan berkesimpulan bahwa 

wakaf tunai mencapai maqāsid ammah dan maqāsid khassah (Rohman, 2022).   

Namun demikian, kajian-kajian tersebut cenderung belum menyentuh aspek 

epistemologis wakaf uang secara mendalam, khususnya melalui pendekatan 

maqāṣ id syariah kontemporer. Pendekatan yang digunakan masih berkutat pada 

formulasi klasik yang lebih normatif dan belum mengakomodasi dinamika sosial 

dan kebutuhan sistemik masyarakat modern. Keterbatasan ini membawa implikasi 

penting, secara akademik, diskursus wakaf uang menjadi terjebak dalam 

pengulangan argumentasi normatif tanpa menghasilkan kerangka teoritis baru yang 

lebih sesuai dengan konteks modernitas; secara praktis, model pengelolaan wakaf 

uang berisiko hanya menjadi inovasi finansial tanpa transformasi substansial 

terhadap keadilan sosial dan pembangunan berkelanjutan. Di sinilah letak research 

gap-nya, yakni belum adanya kajian yang secara eksplisit mengonstruksi ulang 

pemahaman terhadap wakaf uang melalui lensa epistemologi dan kerangka 

sistemik pemikiran maqāṣ id syariah kontemporer, khususnya menurut Jāsser 

‘Auda. Oleh karena itu, penelitian ini menghadirkan novelty dalam bentuk 

pendekatan epistemologis yang memadukan pemikiran maqāṣ id syariah Jāsser 

‘Auda dengan analisis sistemik terhadap wakaf uang. Pendekatan ini diharapkan 

mampu merekonstruksi pemahaman tradisionalis tentang wakaf uang agar lebih 

adaptif terhadap kompleksitas sosial-ekonomi kontemporer, serta memperkuat 

kontribusi wakaf uang dalam pembangunan ekonomi umat secara berkelanjutan 

dan berkeadilan 

 

Epistemologis Wakaf Uang Dalam Fikih Islam 

Menurut Syaikh Wahbah az-Zuhaili dalam kitabnya al-Fiqih Islām wa 

Adillatuhu, menyatakan bahwa mayoritas ulama madzhab mendefinisikan wakaf 

dengan “menahan harta yang bisa dimanfaatkan sementara barang tersebut masih 

utuh, dengan menghentikan sama sekali pengawasan terhadap barang tersebut 

dari wāqif dan lainnya, untuk pengelolaan yang diperbolehkan dan riil atau 

pengelolaan revenue (penghasilan) barang tersebut untuk tujuan kebaikan dalam 

rangka mendekatkan diri kepada Allah. Atas dasar ini, harta tersebut lepas dari 

kepemilikan wāqif dan menjadi tertahan dengan dihukumi menjadi milik Allah, 



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 113 

wāqif terhalang untuk mengelola objek wakafnya dan hasil dari objek wakaf 

tersebut harus disedekahkan sesua dengan tujuan wāqifnya” (Zuhaili, 2011). 

Merujuk kepada definisi tersebut maka harta wakaf sebenarnya harus kekal artinya 

tidak boleh hilang atau berkurang dan kepemilikan harta wakaf sudah tidak lagi 

menjadi hak milik wāqif. 

Istilah wakaf uang yang mulai dikenal luas saat ini memang belum ditemukan 

literatur fikih klasik. Wakaf uang sebenarnya merujuk kepada objek benda yang 

diwakafkan (mauqūf) yaitu berupa an-nuqūd (bentuk plural dari an-naqd), istilah 

untuk alat tukar yang terbuat dari emas (dinar) dan perak (dirham). Umumnya 

objek wakaf itu adalah harta aset seperti tanah, bangunan atau benda-benda 

bergerak lainnya. Memang terdapat perbedaan pendapat diantara ulama madzhab 

terkait dengan kriteria mauqūf, khususnya uang. Apakah uang sebagai objek wakaf 

boleh atau tidak untuk diwakafkan. Pertama, mayoritas ulama madzhab memang 

tidak membolehkan uang sebagai objek wakaf, sebagaimana defenisi wakaf 

menurut mayoritas ulama madzhab yang telah disampaikan di atas. Kedua, ada 

pendapat sebagian ulama Madzhab al-Syā fi’i bawah Abu Tsyar meriwayatkan dari 

Imam al-Syā fi’i tentang kebolehan wakaf dinar dan dirham (uang)” (Al-Mawardi, 

1994). Ketiga, Pendapat Imam al-Zuhri (w. 124 H) bahwa mewakafkan dinar 

hukumnya jawāz atau boleh dengan cara menjadikannya sebagai modal usaha 

kemudian memberikan profit dari usaha tersebut kepada mauqūf ‘alaih 

(Muhammad, 1997). Keempat, Ulama Hanafiyyah mutaqaddimin membolehkan 

wakaf dinar dan dirham sebagai pengecualian, atas dasar Istihsān bi al-‘urfi 

berdasarkan atsar Abdullah bin Mas’ud r.a: “Apa yang dipandang baik oleh kaum 

muslimin maka dalam pandangan Allah adalah baik, dan apa yang dipandang 

buruk oleh kaum muslimin maka dalam pandangan Allah pun buruk”(Zuhaili, 

2011). Demikian itulah perdebatan di kalangan ulama madzhab fikih mengenai 

wakaf uang. 

Sesungguhnya istilah wakaf uang adalah terjemahan dari cash waqf yang 

populer di Bangladesh dan digagas oleh Abdul Mannan (Sya’bani, 2016). Manan 

mendirikan Social Investment Bank Limited (SIBL) di Banglades dengan tujuan 

mengeluarkan sertifikat cash waqf dari para aghniya’ (orang kaya) untuk dikelola 

secara profesional sehingga menghasilkan keuntungan yang dapat disalurkan 

kepada para mustadh’afin (orang fakir miskin) (Hasan, 2010; Rohman, 2022).  

Sedangkan di Indonesia, wakaf uang mulai populer sejak terbitnya Fatwa 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) tahun 2002 tentang Wakaf Uang. Dalam fatwa 

tersebut, uang diartikan sebagai wakaf yang dilakukan oleh seseorang, kelompok 



Zulkiflil 

 

 
 

Page | 114 

orang, lembaga atau badan hukum dalam bentuk uang tunai. Termasuk dalam 

pengertian uang tersebut adalah surat-surat berharga. Selain itu wakaf juga berarti 

menahan harta yang dapat dimanfaatkan tanpa hilang benda atau pokoknya, 

dengan cara tidak melakukan tindakan hukum terhadap benda tersebut (menjual, 

memberikan, atau mewariskannya), untuk disalurkan (hasilnya) pada sesuatu yang 

mubah (tidak haram) (Majelis Ulama Indonesia, 2002). Kemudian wakaf menjadi 

bagian dari produk positivisasi hukum Islam di Indonesia, dengan disahkannya UU 

No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf.  

 

Konsepsi Pemikiran Maqāsid Syariah Jāsser ‘Auda 

Jāsser ‘Auda adalah Associate Professor di Fakultas Studi Islam di Qatar (QFTS) 

dengan fokus pada Kebijakan Publik dalam program Studi Islam. Dia merupakan 

anggota pendiri Persatuan Ulama Muslim Internasional yang berpusat di Dublin, 

serta anggota Dewan Akademik di Institut Internasional Pemikiran Islam di London, 

Inggris. Selain itu, ia juga tergabung dalam Institut Internasional Advanced Sistem 

Research (IIAS) di Kanada, Dewan Pengawas Global di Pusat Studi Peradaban 

(GCSC) di Inggris, dan Dewan Eksekutif Asosiasi Ilmuwan Muslim Sosial (AMSS) 

di Inggris. Auda juga terlibat dalam Forum Anti-Islamofobia dan Rasisme (FAIR) di 

Inggris dan bekerja sebagai konsultan untuk Islamonline.net (Danial, 2021; 

Hasibuan, 2017). Jāsser ‘Auda meraih gelar Ph.D pertama di bidang Filsafat 

Hukum Islam dari University of Wales Inggris pada tahun 2008, dan gelar Ph.D. 

kedua dalam Analisis Sistem dari Universitas Waterloo, Kanada, pada tahun 2006. 

Auda juga menyelesaikan gelar master dalam Fiqh di Universitas Islam Amerika, 

Michigan, dengan fokus pada Tujuan Hukum Islam (Maqāsid al-Syarī ah) pada 

tahun 2004. Gelar sarjana dalam Studi Islam ia peroleh dari Islamic American 

University, AS, pada tahun 2001, dan gelar sarjana teknik (BSc) dari Universitas 

Kairo, Mesir, pada tahun 1988. Selain itu, ia mendapatkan pendidikan al-Qur’an 

dan ilmu-ilmu Islam di Masjid al-Azhar, Kairo (Danial, 2021). 

Menurut Jāsser ‘Auda, maqāsid syariah (sekumpulan tujuan ilahi dan nilai-

nilai moral) dapat berfungsi sebagai jembatan antara syariah Islam dan berbagai 

isu serta tantangan kontemporer, bahkan menjadi kunci utama. Maqāsid syariah 

menjadi landasan utama dalam melakukan ijtihad untuk pembaruan (Auda, 

2008). Lebih dari itu, maqāsid syariah merupakan inti terdalam, atau bahkan 

esensi, dari agama Islam itu sendiri. Ia memberikan kritik terhadap teori maqāsid 

yang berkembang pada masa klasik, dengan mengidentifikasi empat kelemahan. 

Pertama, teori maqāsid klasik tidak menguraikan cakupannya dalam bab-bab 



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 115 

khusus, sehingga tidak dapat memberikan jawaban rinci atas berbagai persoalan. 

Kedua, teori ini lebih berfokus pada kemaslahatan individu, seperti perlindungan 

diri, akal, dan harta pribadi, ketimbang masyarakat secara umum. Ketiga, 

klasifikasi maqāsid klasik tidak mencakup prinsip-prinsip mendasar yang lebih 

luas, seperti keadilan dan kebebasan berekspresi. Keempat, penetapan maqāsid 

dalam teori klasik didasarkan pada tradisi fiqh yang dikembangkan oleh ulama, 

bukan langsung dari teks-teks utama seperti al-Qur'an dan sunnah. 

Jāsser ‘Auda berpendapat bahwa teori maqāsid klasik yang bersifat hierarkis 

dan lebih berfokus pada kemaslahatan individu tidak mampu menjawab tantangan 

dan masalah zaman modern. Seiring dengan kemajuan peradaban manusia yang 

terus berkembang, tantangan dan masalah baru selalu muncul dalam kehidupan. 

Meskipun teks agama tidak berubah, konteks sosial dan situasi di luar teks selalu 

berubah dari waktu ke waktu. Oleh karena itu, konteks menjadi faktor penting 

dalam mengarahkan tujuan syariah. Kemaslahatan syariah bergantung pada 

perkembangan realitas yang dinamis dan peristiwa yang selalu baru. Namun, hal 

ini tidak berarti terjebak dalam pendekatan historisisme (Auda, 2007). 

Lebih lanjut, Jāsser ‘Auda berpandangan bahwa syariah Islam dapat berperan 

positif dalam mewujudkan kemaslahatan umat manusia dan menghadapi 

tantangan zaman modern, cakupan dan dimensi teori maqāsid yang dikembangkan 

dalam hukum Islam klasik perlu diperluas. Yang sebelumnya hanya berfokus pada 

kemaslahatan individu, kini harus mencakup aspek yang lebih luas, yakni 

masyarakat dan seluruh umat manusia. Misalnya, perlindungan keturunan (hifz 

an-nasl) perlu diperluas menjadi perlindungan keluarga (hifz al-usrah); 

perlindungan akal (hifz al-aql) menjadi pengembangan pemikiran ilmiah dan 

semangat mencari pengetahuan; perlindungan jiwa (hifz an-nafs) menjadi 

perlindungan kehormatan manusia (hifz al-karāmah al-insaniyah) atau hak asasi 

manusia (hifz huquq al-insān); perlindungan agama (hifz ad-din) menjadi 

perlindungan kebebasan berkeyakinan (hurriyah al-i’tiqad); dan perlindungan harta 

(hifz al-mā l) menjadi pewujudan solidaritas sosial (Auda, 2022).  

Selain memperluas dimensi maqāsid, teori maqāsid klasik juga perlu 

direkonstruksi untuk mengatasi keterbatasannya. Jāsser ‘Auda menawarkan 

konsep baru terkait teori maqāsid. Ia membagi maqāsid syariah menjadi tiga 

tingkatan, yaitu maqāsid umum, maqāsid khusus, dan maqāsid parsial. Maqāsid 

umum mencakup tujuan-tujuan syariah yang muncul dalam setiap aspek syariah, 

seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Maqāsid khusus 

merujuk pada tujuan yang berlaku dalam bab atau cabang tertentu dari syariah, 



Zulkiflil 

 

 
 

Page | 116 

seperti perlindungan anak dalam hukum keluarga, larangan penimbunan dalam 

hukum transaksi harta, dan larangan tindakan kriminal dalam hukum pidana. 

Maqāsid parsial berkaitan dengan “alasan” (al-illah) atau tujuan (al-gāyah) dari 

teks atau hukum tertentu, seperti tujuan menegakkan kebenaran dengan 

menghadirkan saksi mata, meringankan kesulitan dengan membolehkan berbuka 

bagi orang sakit, serta larangan menimbun daging hewan kurban (Auda, 2022). 

Diantara upaya untuk mengembangkan maqāsid klasik, Jāsser ‘Auda 

melakukan upaya Pergeseran Paradigma (Shifting-Paradigm) dari teori maqāsid 

lama ke teori maqāsid baru terletak pada perbedaan fokus keduanya. Teori 

maqāsid lama lebih menekankan pada perlindungan (protection) dan pelestarian 

(preservation), sementara teori maqāsid baru lebih berfokus pada pembangunan 

(development) dan hak asasi manusia (human right). Akibat dari pergeseran ini, 

cakupan dan tujuan maqāsid menjadi lebih luas (Auda, 2022). Dengan cakupan 

maqāsid yang lebih luas, efektivitas suatu sistem diukur berdasarkan tercapainya 

tujuan yang ingin diraih. Demikian pula, efektivitas sistem hukum Islam dinilai dari 

sejauh mana tujuan-tujuan utamanya terpenuhi. Untuk mewujudkan hal ini, Jasser 

Auda mengusulkan Human Development Index (HDI) dan Human Development 

Targets (HDT) sebagai sasaran utama dalam mencapai kemaslahatan. Sehingga 

HDI dan HDT dapat diuji, dikendalikan, diukur, serta divalidasi secara berkala dari 

waktu ke waktu (Auda, 2022). 

Secara garis besar pergeseran substantif dari teori maqāsid klasik kepada teori 

maqāsid Jāsser ‘Auda dapat dipetakan sebagai berikut: 

 
Tabel 1 Kontribusi Substantif Jāsser ‘Auda 

Teori Maqāsid Klasik Teori Maqāsid Jāsser 

Substansi Strategi Substansi Strategi 

1. Memelihara Agama 
2. Memelihara Jiwa 
3. Memelihara Akal 
4. Memelihara 

keturunan 
5. Memelihara harta 
 

Individual 
komunal/ 
kultural 

1. Menjaga, melindungi dan 
menghormati kebebasan beragama 
dan berkepercayaan. 
 
2. (a) Melindungi martabat 
kemanusiaan; (b) melindungi HAM; 
(c) visi pembangunan masyarakat 
bermartabat 
 
3. (a) Meningkatkan kualitas berpikir 
dan research; (b) memperluas akses 
terhadap pendidikan; 
(c)mengutamakan perjalanan untuk 
mencari ilmu; (d) melakukan publikasi 
ilmiah; (e) mencegah anakhirsme; (f) 

Kolektif 
Struktural 
Institusional 



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 117 

membangun situasi kondusif bagi 
pembangunan masyarakat ilmiah. 
 
4. (a) visi perlindungan dan 
pembangunan keluarga; (b) perlakuan 
khusus dan utama bagi institusi 
keluarga 
 
5. (a) Mengutamakan kepedulian 
sosial; (b) menaruh perhatian pada 
pembangunan dan pengembangan 
ekonomi; (c) mendorong 
kesejahteraan manusia; 
menghilangkan jurang antara miskin 
dan kaya. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan studi kualitatif berbasis studi pustaka (library 

research) dengan pendekatan analisis filosofis yang berfokus pada kajian 

epistemologis wakaf uang dalam perspektif maqāṣ id syariah kontemporer menurut 

Jāsser ‘Auda. Objek material penelitian ini adalah konsep wakaf uang, sedangkan 

objek formalnya adalah konstruksi epistemologis dan sistemik dari pemikiran 

maqāṣ id syariah Auda. Data dikumpulkan melalui telaah literatur terhadap karya-

karya primer Jāsser ‘Auda, literatur klasik dan kontemporer tentang wakaf, serta 

sumber-sumber sekunder seperti jurnal ilmiah, buku akademik, disertasi, dan 

laporan penelitian yang relevan. Analisis dilakukan dengan pendekatan filosofis 

yang mencakup kajian epistemologis serta diperkaya dengan content analysis dan 

pendekatan hermeneutik-sistemik sebagaimana dikembangkan oleh Auda. 

Tujuannya adalah untuk merekonstruksi ulang pemahaman terhadap wakaf uang 

agar lebih kontekstual, relevan, dan transformatif dalam menjawab tantangan 

sosial-ekonomi umat di era kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Transformasi Wakaf Uang sebagai Keuangan Sosial Islam 

Transformasi wakaf uang merupakan bentuk modernisasi dari konsep wakaf 

tradisional, yang pada awalnya berfokus pada aset tidak bergerak seperti tanah atau 

bangunan (Hasan, 2010). Wakaf uang memungkinkan seseorang untuk 

mewakafkan uang yang kemudian dikelola secara produktif demi manfaat sosial 

dan ekonomi yang lebih luas (Al Arif, 2012). Dengan konsep ini, wakaf tidak lagi 

terbatas pada aset fisik, tetapi dapat berkembang ke dalam aset keuangan yang 

lebih likuid dan mudah dikelola. Hal ini menjadikan wakaf uang sebagai solusi 

inovatif dalam memaksimalkan potensi pemberdayaan ekonomi umat Islam. 



Zulkiflil 

 

 
 

Page | 118 

Seiring perkembangannya, transformasi wakaf uang melahirkan berbagai 

instrumen keuangan syariah baru yang berkombinasi dengan lembaga keuangan 

syariah seperti Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS), Cash Waqf Linked Deposit 

(CWLD), wakaf asuransi, dan wakaf saham. Cash Waqf Linked Sukuk, misalnya, 

memungkinkan dana wakaf digunakan untuk mendanai proyek infrastruktur besar 

dengan skema akad syariah, sementara keuntungan dari proyek tersebut disalurkan 

kepada penerima manfaat wakaf. CWLS terbukti dapat meningkatkan kapasitas 

ekonomi keuangan syariah, memperkuat manajemen lembaga wakaf nasional, 

mendukung pencapaian tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs), dan 

mendorong investasi sosial (Oftafiana & Laila, 2024). Bahkan, program 

pemberdayaan dari CWLS juga terbukti meningkatkan kesejahteraan dan inklusi 

keuangan penerima manfaat (Yumna et al., 2024). Selain itu, Cash Waqf Linked 

Deposit juga menjadi salah satu bentuk inovasi wakaf uang yang bertujuan 

mengoptimalkan fungsi sosial dan bisnis bank syariah dengan cara menghimpuan 

wakaf uang melalui instrumen deposito pada jangka waktu tertentu dan hasil dari 

deposito tersebut akan diberikan kepada mauqūf ‘alaihnya (Zulfa et al., 2024). 

Sedangkan wakaf saham adalah bentuk investasi dimana sebagian saham 

perusahaan dijadikan sebagai aset wakaf, dengan keuntungan atau dividen yang 

diperoleh disalurkan untuk kepentingan sosial (Nasution & Aris, 2020). Berbagai 

bentuk inovasi ini memperluas fleksibilitas wakaf dan memaksimalkan manfaatnya 

di era modern. 

Namun demikian, meskipun instrumen-instrumen tersebut tampak progresif, 

penting untuk menilai sejauh mana inovasi wakaf uang benar-benar memenuhi 

maqāṣ id al-sharī ‘ah. Dalam kerangka pemikiran Jāsser ‘Auda, maqāṣ id tidak 

sekadar dipahami sebagai pemeliharaan tujuan normatif (ḥ ifẓ  al-dī n, ḥ ifẓ  al-nafs, 

ḥ ifẓ  al-‘aql, ḥ ifẓ  al-nasl, dan ḥ ifẓ  al-mā l), tetapi juga sebagai instrumen 

pembangunan manusia (development) dan keadilan sosial. Dengan demikian, 

keberadaan CWLS dan CWLD tidak cukup ditakar dari aspek profitabilitas atau daya 

tarik investor semata, melainkan harus ditinjau dari kontribusinya dalam 

pengentasan kemiskinan, pemerataan distribusi kekayaan, dan pembiayaan sektor 

publik yang bermanfaat luas. Begitu juga, wakaf saham tidak boleh berhenti 

sebagai instrumen diversifikasi portofolio, melainkan perlu diposisikan sebagai 

medium pemberdayaan ekonomi umat melalui kepemilikan produktif yang 

berorientasi pada kesejahteraan kolektif. 

Lebih Jauh, relevansi maqāṣ id syariah kontemporer ala Jāsser ‘Auda dengan 

Sustainable Development Goals (SDGs) dapat dipetakan secara konkret melalui 



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 119 

instrumen wakaf uang, khususnya Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) (Amalina & 

Wigati, 2024). Dalam perspektif maqāṣ id, hifẓ  al-mā l (penjagaan dan 

pengembangan harta) serta prinsip keadilan distribusi sejalan dengan SDG 1 (No 

Poverty) dan SDG 10 (Reduced Inequalities), karena hasil investasi wakaf uang 

dialokasikan bagi program pengentasan kemiskinan dan pemberdayaan ekonomi 

kelompok rentan (Karimah & Laili, 2024). Demikian pula, hifẓ  al-nafs 

(perlindungan jiwa) terhubung dengan SDG 3 (Good Health and Well-being) 

melalui pendanaan fasilitas kesehatan berbasis wakaf. Sementara hifẓ  al-‘aql 

(penjagaan akal) bersesuaian dengan SDG 4 (Quality Education), ketika manfaat 

wakaf uang digunakan untuk beasiswa dan sarana pendidikan (Nuntufa, 2021). 

Auda sendiri menekankan bahwa maqāṣ id modern harus menyentuh aspek 

pembangunan manusia dan hak asasi, sehingga integrasi wakaf uang dengan 

SDGs memperlihatkan relevansi praktis dari epistemologi maqāṣ id bukan hanya 

menjaga legalitas syariah, tetapi memastikan wakaf benar-benar menjadi motor 

pembangunan berkelanjutan dan instrumen keadilan sosial yang terukur. 

Selain itu, lembaga keuangan syariah juga berperan penting dalam akselerasi 

transformasi wakaf uang. Mekanisme pengelolaan wakaf uang  tidak  dapat  

diserahkan  secara  langsung  kepada  nadzhir, melainkan  harus  melalui  Lembaga  

Keuangan  Syariah  Penerima Wakaf  Uang  (LKS-PWU) dalam hal ini adalah bank 

syariah (Hastuti, 2018). Bank syariah memiliki potensi besar dalam 

mengumpulkan wakaf uang berkat kekuatan yang dimilikinya, termasuk jaringan, 

sumber daya manusia, serta kecanggihan teknologi digital (Zaki et al., 2024). 

Wakaf uang yang dikelola oleh bank syariah yang profesional, kredibel, akuntabel 

akan memiliki tingkat risiko yang minim (Ishandawi et al., 2024). Dengan 

demikian, transformasi wakaf uang bukan hanya menghadirkan inovasi finansial, 

tetapi juga membuka peluang lebih besar untuk meningkatkan kesejahteraan 

masyarakat, mengentaskan kemiskinan, dan memperkuat ekonomi umat Islam 

dengan mekanisme yang modern, inklusif, dan berorientasi pada maqāṣ id syariah 

kontempore. 

 

Peran Wakaf Uang sebagai Instrumen Keuangan Sosial Dalam Menciptakan 

Kesejahteraan  
Wakaf uang sebagai instrumen keuangan sosial memiliki peran strategis dalam 

menciptakan kesejahteraan bagi masyarakat (Rohman, 2022). Dengan 

karakteristiknya yang fleksibel dan likuid, wakaf uang memungkinkan dana yang 

dikumpulkan dikelola secara produktif dan berkelanjutan untuk kepentingan umum 



Zulkiflil 

 

 
 

Page | 120 

termasuk dalam hal ini pembangunan infrastruktur seperti jalan tol, bandara, 

rumah sakit dan pelabuhan (Mudzakkir, 2018). Berbeda dengan wakaf tradisional 

yang biasanya berupa aset fisik seperti tanah, wakaf uang dapat lebih mudah 

disalurkan dan dimanfaatkan untuk berbagai program sosial seperti pendidikan, 

kesehatan, serta pemberdayaan ekonomi. Karena potensi investasi dan 

pengelolaannya yang  berkelanjutan, wakaf uang menawarkan solusi jangka 

panjang untuk meningkatkan kesejahteraan sosial (Sabri, 2013).  
Salah satu peran utama wakaf uang adalah dalam bidang pengentasan 

kemiskinan (Al Arif, 2012). Dana wakaf yang terkumpul dapat diinvestasikan 

dalam berbagai proyek produktif yang hasilnya digunakan untuk membantu 

masyarakat yang kurang mampu (Laila et al., 2024). Misalnya, hasil dari investasi 

wakaf uang bisa disalurkan untuk menyediakan beasiswa bagi siswa miskin, 

membangun fasilitas kesehatan yang terjangkau, atau mendirikan program 

pelatihan keterampilan bagi pengangguran. Dalam jangka panjang, hal ini dapat 

mengurangi tingkat kemiskinan dan meningkatkan kualitas hidup masyarakat, 

sekaligus menciptakan masyarakat yang lebih mandiri dan produktif (Yuniara & 

Afrianty, 2024).  

Dalam konteks Indonesia, relevansi wakaf uang semakin kuat ketika dikaitkan 

dengan isu ketimpangan sosial yang masih tinggi. Data menunjukkan jurang kaya–

miskin, kesenjangan antarwilayah, dan terbatasnya akses masyarakat miskin 

terhadap pendidikan serta layanan kesehatan. Melalui instrumen seperti Cash Waqf 

Linked Sukuk (CWLS), dana wakaf dapat dialokasikan untuk membangun rumah 

sakit di daerah tertinggal, program beasiswa, atau pemberdayaan usaha mikro. 

Skema ini tidak hanya memperluas akses masyarakat terhadap kebutuhan dasar, 

tetapi juga menjadikan wakaf uang sebagai instrumen redistribusi kekayaan yang 

berfungsi menjawab tantangan ketimpangan sosial sesuai dengan orientasi 

maqāṣ id Auda yang menekankan development dan human rights. 
Selain itu, wakaf uang berperan sebagai sumber pembiayaan alternatif untuk 

berbagai proyek sosial yang biasanya tidak dapat didanai oleh pemerintah atau 

sektor swasta. Wakaf uang menawarkan mekanisme pendanaan yang 

berkelanjutan, di mana dana pokok tetap utuh dan hasil pengelolaan disalurkan 

secara terus-menerus untuk kepentingan sosial (Karim, 2024). Hal ini 

menciptakan stabilitas dalam pendanaan proyek-proyek sosial yang penting, seperti 

perawatan fasilitas publik, pemberdayaan komunitas, dan bantuan kemanusiaan. 

Dengan demikian, wakaf uang tidak hanya mendukung kesejahteraan dalam 

jangka pendek, tetapi juga memastikan kesinambungan manfaat di masa depan. 



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 121 

 

Relevansi Pemikiran Maqāsid Syariah Jāsser ‘Auda dengan Epsitimologis 

Transformasi Wakaf Uang 

Sejak dikeluarkannya Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tahun 2002 yang 

mengakui legitimasi wakaf uang, serta disahkannya Undang-Undang No. 41 

Tahun 2004 tentang Wakaf yang mempositivisasi institusi wakaf, Indonesia telah 

memiliki fondasi hukum yang jelas bagi praktik wakaf uang. Namun, regulasi 

nasional cenderung masih berfokus pada aspek legal-formal, seperti pengakuan 

status hukum, mekanisme pengangkatan nazhir, dan perlindungan pokok wakaf. 

Perspektif maqāṣ id syariah kontemporer ala Jāsser ‘Auda menunjukkan bahwa 

orientasi ini belum sepenuhnya memadai, karena belum menyertakan indikator 

kinerja yang menghubungkan pengelolaan wakaf dengan tujuan pembangunan 

manusia dan kesejahteraan sosial. Pemikiran maqāsid syariah dari Jāsser ‘Auda 

sendiri memiliki relevansi kuat dalam kaitannya dengan epistimologi transformasi 

wakaf uang, karena kedua konsep ini sama-sama berfokus pada pencapaian 

kemaslahatan umum dan kesejahteraan sosial. 

Sebagaimana dalam kajian pemikiran maqāsid syariah sebelumnya, Auda 

memandang maqāsid baru lebih berfokus pada pembangunan (development) dan 

hak asasi manusia (human right) khusunya dalam aspek penjagaan harta (hifz al-

mā l) mempunyai tujuan untuk mengutamakan kepedulian sosial, memberikan 

perhatian pada pembangunan dan pengembangan ekonomi, mendorong 

kesejahteraan manusia dan menghilangkan jurang antara miskin dan kaya (Auda, 

2022). Sebagai instrumen keuangan sosial, wakaf uang dapat berkontribusi pada 

pembangunan (development) ekonomi masyarakat melalui investasi sosial yang 

berkelanjutan. Dengan menggunakan wakaf uang, tujuan maqāsid syariah seperti 

perlindungan hak asasi manusia (human right), kesejahteraan sosial, dan 

solidaritas ekonomi dapat diwujudkan secara lebih efektif dalam konteks zaman 

modern. Jāsser ‘Auda juga menekankan bahwa agar syariah Islam tetap relevan 

dan berperan positif dalam menciptakan kemaslahatan (maslahah) bagi umat 

manusia, teori maqāsid klasik yang dikembangkan dalam hukum Islam harus 

diperluas. Maqāsid tidak hanya terbatas pada kemaslahatan individu, tetapi harus 

mencakup kemaslahatan masyarakat secara umum (Auda, 2007). Dalam hal ini, 

wakaf uang sebagai bentuk keuangan sosial modern berkesesuaian dengan 

perluasan dimensi pemikiran maqāsid syariah Jāsser ‘Auda karena wakaf uang 

memberikan manfaat yang lebih luas dan inklusif bagi masyarakat, terutama dalam 



Zulkiflil 

 

 
 

Page | 122 

konteks modern yang membutuhkan instrumen keuangan fleksibel dan efisien 

untuk menangani masalah ekonomi. 

Transformasi wakaf uang juga relevan dalam konteks perlindungan dan 

pengembangan harta (al-mā l), salah satu komponen utama dalam maqāsid 

syariah. Wakaf uang, dengan kemampuannya untuk diinvestasikan secara 

produktif melalui Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) dan Cash Waqf Linked Deposit 

(CWLD) dapat membantu dalam menjaga nilai harta wakaf sekaligus 

mengembangkannya untuk memberikan manfaat yang lebih besar bagi 

masyarakat. Dengan wakaf uang, dana yang terkumpul tidak hanya diam, tetapi 

diinvestasikan agar memberikan manfaat ekonomi yang dapat meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan. 

Salah satu poin penting dari pengembangan maqāsid syariah menurut Auda 

adalah fokus pada keseimbangan antara tujuan dan metode (Auda, 2008). Auda 

menekankan bahwa hukum syariah tidak harus dipandang secara kaku, tetapi 

harus kontekstual dan adaptif terhadap perubahan zaman dan kondisi sosial 

(Faisol, 2017). Transformasi wakaf uang dengan merupakan manifestasi dari 

fleksibilitas, sementara wakaf tradisional dulu berfokus pada aset tidak bergerak 

seperti tanah, perubahan ke wakaf uang memungkinkan umat Islam untuk 

berkontribusi secara lebih relevan dalam konteks ekonomi modern. Pemikiran ini 

mencerminkan pemikiran maqāsid syariah Jāsser ‘Auda, yang mendorong inovasi 

dan perubahan selama masih memenuhi tujuan dasar syariah, yaitu kesejahteraan 

kolektif masyarakat. 

Pemikiran Jāsser ‘Auda menawarkan paradigma sistemik (systemic approach) 

yang menekankan keterhubungan antar-komponen hukum, institusi, dan tujuan 

pembangunan. Dalam konteks wakaf uang, paradigma ini menuntut agar 

pengelolaan tidak hanya berhenti pada kepatuhan fiqh formal (akad, keabsahan, 

syarat wakif), tetapi juga memperhatikan relasi multi-level: (a) regulasi nasional 

(UU Wakaf, Fatwa MUI), (b) lembaga pengelola (nazhir, LKS-PWU, BWI), (c) 

instrumen keuangan (CWLS, CWLD), serta (d) outcome sosial (penurunan 

kemiskinan, akses kesehatan, pendidikan, pemberdayaan ekonomi). Dengan 

kacamata sistemik, epistemologi wakaf uang tidak dipahami sebagai teks hukum 

yang statis, tetapi sebagai living system yang dinilai dari interaksi antar-aktor dan 

kontribusi nyata terhadap maqāṣ id, khususnya perlindungan martabat manusia 

(karāmah), keadilan distribusi, dan pembangunan berkelanjutan. Paradigma ini 

menggeser diskursus wakaf dari sekadar legal-formal menuju manajemen tujuan 

(goal-oriented management). Perbedaan mendasar epistemologi maqāṣ id Auda 



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 123 

dengan fikih klasik terletak pada tolok ukur keberhasilan wakaf. Fikih klasik lebih 

menekankan pada kesahihan formil (akad, syarat, larangan alih fungsi harta), 

sementara Auda menekankan outcome teleologis sejauh mana wakaf uang 

memenuhi tujuan syariah berupa pengentasan kemiskinan, distribusi adil, dan 

peningkatan kualitas hidup. Dengan demikian, epistemologi wakaf berbasis 

maqāṣ id Auda tidak berhenti pada “legal validity” tetapi bergerak menuju “goal 

achievement”. Ini menjadi distingsi penting antara pendekatan normatif-deskriptif 

dengan epistemologi berbasis maqāṣ id kontemporer. 

Dengan memperluas cakupan maqāsid syariah seperti yang diusulkan oleh 

Jāsser ‘Auda, wakaf uang dapat berfungsi sebagai instrumen keuangan sosial yang 

lebih fleksibel dan relevan untuk menjawab tantangan modern. Fleksibilitas wakaf 

uang dalam mendukung pembangunan sosial, meningkatkan kesejahteraan umat, 

dan memperkuat solidaritas ekonomi sesuai dengan tujuan maqāsid syariah, 

memungkinkan syariah Islam untuk terus berperan positif dalam kehidupan 

masyarakat kontemporer. Inovasi seperti CWLS, CWLD, dan wakaf saham baru 

memenuhi maqāṣ id apabila memenuhi tiga syarat: (1) preservasi pokok wakaf 

(capital preservation), (2) distribusi hasil kepada sektor yang langsung 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat, dan (3) akuntabilitas dalam pelaporan 

outcome. Misalnya, CWLS yang dialokasikan untuk pembangunan rumah sakit 

atau beasiswa pendidikan jelas merealisasikan hifz an-nafs dan hifz al-‘aql. Namun 

jika hasil investasi hanya berputar dalam instrumen keuangan tanpa pengukuran 

dampak sosial, maka inovasi itu berhenti pada level finansialisasi belaka, tidak 

menyentuh maqāṣ id. Maka integrasi maqāṣ id harus menjadi parameter evaluatif, 

bukan hanya label legitimasi. 

 
SIMPULAN 

Studi ini menunjukkan bahwa kajian epistimologsi wakaf uang sebagai 

keuangan sosial Islam menunjukkan wakaf uang sebagai langkah modernisasi yang 

signifikan terhadap konsep wakaf tradisional. Wakaf berbentuk uang yang dikelola 

secara produktif, menjadi instrumen keuangan sosial yang fleksibel, mudah 

dikelola, dan dapat dimanfaatkan secara luas untuk kesejahteraan masyarakat. 

Inovasi-inovasi seperti Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) dan Cash Waqf Linked 

Deposit (CWLD) menciptakan peluang baru dalam memaksimalkan potensi 

ekonomi umat Islam melalui proyek-proyek pembangunan infrastruktur, sosial, dan 

pendidikan. Selain itu, dengan peran aktif lembaga keuangan syariah, wakaf uang 

mampu meningkatkan kepercayaan publik dan mengurangi risiko. Pemikiran 

maqāsid syariah Jāsser ‘Auda dinilai relevan dalam konteks transformasi wakaf 



Zulkiflil 

 

 
 

Page | 124 

uang karena kedua konsep ini menekankan kemaslahatan umum dan 

pembangunan sosial yang lebih inklusif. Perluasan maqāsid syariah yang 

menekankan pembangunan (development) dan hak asasi manusia (human right) 

mencerminkan tujuan wakaf uang dalam memperkuat solidaritas ekonomi dan 

kesejahteraan sosial. Dengan demikian, transformasi wakaf uang selaras dengan 

maqāsid syariah, khususnya dalam konteks modern yang menuntut fleksibilitas 

dan inovasi untuk mengatasi tantangan ekonomi dan sosial yang terus 

berkembang. 

Meskipun penelitian ini telah menguraikan relevansi pemikiran maqāṣ id 

syariah kontemporer Jāsser ‘Auda terhadap epistemologi transformasi wakaf uang, 

kajian ini memiliki sejumlah keterbatasan. Pertama, penelitian masih dominan 

bersifat konseptual dan normatif-epistemologis, sehingga belum menyajikan data 

empiris mengenai efektivitas implementasi wakaf uang berbasis maqāṣ id di 

lapangan. Kedua, analisis lebih banyak berfokus pada aspek regulasi, instrumen 

keuangan, dan konstruksi teoritis, sementara dinamika praktik pengelolaan wakaf 

uang di tingkat masyarakat atau lembaga nazhir belum tergali secara komprehensif. 

Ketiga, pemetaan kontribusi wakaf uang terhadap maqāṣ id dan Sustainable 

Development Goals (SDGs) masih bersifat teoretis dan belum diukur dengan 

indikator kuantitatif yang terstandar. Keterbatasan-keterbatasan ini membuka 

peluang bagi penelitian lanjutan yang bersifat empiris, misalnya melalui studi kasus 

terhadap lembaga wakaf, pengukuran dampak sosial-ekonomi wakaf uang berbasis 

maqāṣ id, atau komparasi implementasi wakaf uang di berbagai negara. Dengan 

demikian, penelitian di masa mendatang dapat memperkuat validitas temuan dan 

memberikan rekomendasi yang lebih aplikatif bagi pengembangan wakaf uang 

sebagai instrumen pembangunan berkelanjutan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al Arif, M. N. R. (2012). Wakaf uang dan pengaruhnya terhadap program 
pengentasan kemiskinan di Indonesia. 
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/31309 

Al-Mawardi, A. al-H. ‘Ali. (1994). Al-Hawi al-Kabir Fi Fiqh Madzhab al-Imam asl-
Syafi’i. IX. 

Amalina, S., & Wigati, S. (2024). Optimalisasi Wakaf Uang Sebagai Penggerak 
Nilai SDGs. Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen, 2(11), 207–215. 

Auda, J. (2007). Fiqh al-Maqasid Inatah al-Ahkam asy-Syar’iyah bi Maqasidiha. 
al-Ma’had al-Alami li al-Fikr al-Islami. 



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 125 

Auda, J. (2008). Maqasid asy-Syari’ah Dalil li al-Mubtadi’in. al-Ma’had al-Alami li 
al-Fikr al-Islami. 

Auda, J. (2022). Maqasid Al-Shari’ah as philosophy of Islamic law. International 
Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Danial, D. (2021). Epistimologi Hukum Jasser Audah. Fakultas Ekonomi dan 
Bisnis Islam, IAIN Lhokseumawe. 

Fad, M. F. (2021). Waqf Linked Sukuk dalam Perspektif Maqashid Syari’ah. 
Journal of Islamic Studies and Humanities, 6(1), 44–62. 

Faisol, M. (2017). Pendekatan Sistem Jasser Auda Terhadap Hukum Islam: Ke 
Arah Fiqh Post-Postmodernisme. KALAM, 6(1), 39. 
https://doi.org/10.24042/klm.v6i1.393 

Hasan, S. (2010). Wakaf uang dan implementasinya di Indonesia. De Jure: Jurnal 
Hukum Dan Syari’ah, 2(2), 162–177. 

Hasanah, N., Sulistya, I., & Irfany, M. I. (2020). Strategi pengelolaan wakaf uang 
oleh Badan Wakaf Indonesia (BWI). AL-AWQAF: Jurnal Wakaf Dan Ekonomi 
Islam, 13(1), 39–58. 

Hasibuan, H. H. (2017). Pemikiran Maqasid Syariah Jasser Auda. Aqlam: Journal 
of Islam and Plurality, 4(17200010102), 1–21. 

Hastuti, Q. W. (2018). Peran Lembaga Keuangan Syariah Penerima Wakaf Uang 
(Lks-Pwu) Bagi Optimalisasi Wakaf Uang. ZISWAF: Jurnal Zakat Dan 
Wakaf, 4(1), 41–54. 

Ishandawi, I., Hakim, A. A., & Muharni, Y. (2024). Analisis Bankir Syariah sebagai 
Nazir Wakaf Uang Pada Bank Syariah di Indonesia. Jurnal Ilmiah Ekonomi 
Islam, 10(1), 190–199. 

Istikomah, I., & Bashori, D. C. (2022). Islam Di Era Digital: Implementasi Maqashid 
Syariah Pada Wakaf Saham. At-Tasharruf" Jurnal Kajian Ekonomi Dan 
Bisnis Syariah", 4(2), 36–42. 

Karim, T. I. (2024). Model pengelolaan dana wakaf produktif berbasis 
pemberdayaan UMKM: Studi pada bank wakaf mikro sumber barokah 
Denanyar Jombang [PhD Thesis, Universitas Islam Negeri Maulana Malik 
Ibrahim]. http://etheses.uin-malang.ac.id/68820/ 

Karimah, D. A., & Laili, S. N. (2024). Wakaf Tunai melalui Sukuk Negara: Sebuah 
Upaya menuju Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs). Islamic 
Economics and Business Review, 3(3). 
https://ejournal.upnvj.ac.id/iesbir/article/view/10528 

Laila, R., Maharani, H. N., & Nurohman, D. (2024). Implementasi Program Waqaf 
Tunai dalam Pengentasan Kemiskinan di Indonesia. Al-Kharaj: Jurnal 



Zulkiflil 

 

 
 

Page | 126 

Ekonomi, Keuangan & Bisnis Syariah, 6(10), Article 10. 
https://doi.org/10.47467/alkharaj.v6i10.2863 

Majelis Ulama Indonesia, M. (2002). Fatwa Majelis UIama Indonesia Tentang 
Wakaf Uang Tahun 2002. Jakarta. https://www.bwi.go.id/wp-
content/uploads/2019/09/Fatwa-MUI-Tentang-Wakaf_Uang.pdf 

Mudzakkir, F. (2018). Wakaf Uang Untuk Infrastruktur Dalam Prespektif Hukum 
Islam. Jurnal Hukum Islam, 16(2), 237–249. 

Muhammad, A. S. (1997). Risalah fi Jawazi Waqf al-Nuqud. Beirut: Dar Ibn Hazm, 
20–21. 

Mulyono, S. H. (2020). Peran Wakaf Sebagai Instrumen Keuangan Publik Dalam 
Perekonomian. KASABA: Jurnal Ekonomi Islam, 13(2), 122–137. 

Nasution, L. Z., & Aris, D. A. (2020). Konstruksi Pengembangan wakaf saham 
dalam rangka mengoptimalkan potensi wakaf produktif di Indonesia. Islamic 
Circle, 1(1), 27–52. 

Nawawi, N., Mirwan, M., Anwar, Z., & Juandi, W. (2024). Wakaf Uang di 
Indonesia: Tantangan, Peluang dan Langkah-Langkah Pemanfaatan 
Optimal. LISAN AL-HAL: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan 
Kebudayaan, 18(1), Article 1. 
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v18i1.126-147 

Nuntufa, N. (2021). Relevansi Wakaf Dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan 
(SDGs): Dalam Konteks Maqashid Syariah. Jurnal Pendidikan Dan 
Konseling (JPDK), 3(1), 137–152. 

Oftafiana, T., & Laila, R. N. (2024). Peran Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) dalam 
Pemerataan Ekonomi dan Kesejahteraan di Indonesia. El-Mal: Jurnal Kajian 
Ekonomi & Bisnis Islam, 5(5), 3274–3288. 

Rohman, M. M. R. (2022). Fiqh Wakaf Progresif: Wakaf Tunai (Cash Waqf) di 
Indonesia dalam Memberdayakan Ekonomi Umat Berbasis Maqâshid Ibn 
‘Asyur. Al - Muamalat: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Syariah, 7(1), 31–53. 

Sabri, F. A. (2013). Wakaf uang (Sebuah alternatif dalam upaya menyejahterakan 
masyarakat). AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 8(1), 40–54. 

Sembiring, P., Umar, M., & Zen, M. (2021). Implementasi Maqashid Syariah 
Dalam Fitur Wakaf Manfaat Polis Asuransi Syariah. Jurnal Manajemen 
Dakwah, 9(1). 

Sulistyani, D., Asikin, N., Soegianto, S., & Sadono, B. (2020). Pelaksanaan dan 
pengembangan wakaf uang di Indonesia. Jurnal USM Law Review, 3(2), 
328–343. 

Sya’bani, A. (2016). Wakaf Uang (Cash Waqf, Waqf An-Nuqud): Telah Teologis 
Hingga Praktis. El-Hikam, 9(1), 161–186. 



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf 
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189  E-ISSN : 2828-9854 
 

 
  Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf  

 Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf 

 

Page | 127 

Syamsuri, Iman, M. I. K., & Arti, D. K. (2023). Crowdfunding Wakaf di Tinjau Dari 
Maqashid Syariah Menurut Imam Syatibi. El-Iqthisady  : Jurnal Hukum 
Ekonomi Syariah, 207–219. https://doi.org/10.24252/el-
iqthisady.vi.41701 

Yaqin, A. (2018). Rekonstruksi Maqâshid al-Syarîah dalam Pengembangan 
Metodologi Hukum Islam (Kajian Eksploratif Pemikiran Jasser Auda). 
Madania: Jurnal Kajian Keislaman, 22(1), 63–82. 

Yumna, A., Masrifah, A. R., Muljawan, D., Noor, F., & Marta, J. (2024). The 
Impacts Of Cash Waqf Linked Sukuk Empowerment Programs: Empirical 
Evidence From Indonesia. Journal of Islamic Monetary Economics and 
Finance, 10(1), 5–34. 

Yuniara, Y., & Afrianty, N. (2024). Wakaf sebagai Instrumen Pengentasan 
Kemiskinan dan Ketimpangan Sosial. CV Brimedia Global. 

Zaki, M., Andrini, R., Lubis, H., & Khaidir, W. (2024). Efektifitas Penghimpunan 
Wakaf Uang Oleh Nazhir Melalui Bank Syariah. ASNAF: Journal of 
Economic Welfare, Philantrophy, Zakat and Waqf, 3(1), 13–30. 

Zuhaili, W. (2011). Fiqih Islam wa Adillatuhu (Vol. 10). Gema Insani. 

Zulfa, A., Mubarok, A. F., & Nafisah, Z. (2024). Analisis Cash Waqf Linked Deposit 
(CWLD) Perspektif Empat Mazhab. JES (Jurnal Ekonomi Syariah), 9(2), 
Article 2. https://doi.org/10.30736/jes.v9i2.895 

 


