Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

22
5

'

x,

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID .. 109

SYARIAH OF JASSER ‘AUDA: AN

EPISTYMOLOGICAL STUDY

WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH
JASSER ‘AUDA: SEBUAH KAJIAN EPISTIMOLOGIS

Zulkiflil*
'JAIN Palangka Raya
Emai: zulkifli@iain-palangkaraya.ac.id

Abstract (English version)

Objective — This research aims to examine in more depth the epistemology of
cash waqf through the lens of Jasser 'Auda's maqasid sharia thinking, a
framework developed to understand the objectives of sharia in a broader and
more applicable context.

Methodology — The research method uses philosophical analysis and literature
study to understand the epistemology of cash waqf from the perspective of
Jasser 'Auda's maqgas id sharia thinking. This approach enables an in-depth
understanding of how cash waqgf can be positioned within the maqgasid
framework, taking into account the values, objectives and principles contained
therein.

Research Results — The results of this research show that in Jasser '‘Auda's
perspective, maqgas id sharia is not only viewed from a legal-formal angle, but
rather as a dynamic framework oriented towards the benefit (maslahah) for
society. The expansion of the maqasid sharia, emphasizing development and
human rights, reflects the goal of cash wagf to strengthen economic solidarity
and social welfare. From this perspective, cash wagf should be seen as an
instrument that supports the achievement of the magasid sharia, particularly
in safeguarding wealth (hifz al-mal), promoting social welfare, maintaining
economic balance, and empowering the vulnerable.

Limitations — First, the epistemological focus, which emphasizes the thinking
of Jasser ‘Auda, makes this study conceptual in nature and does not address
empirical implementation aspects in the field. Second, the limited empirical
data limits generalizations regarding cash wagf management practices across
various institutions.

Keywords:
Epistemology,
Cash Wadf,
Maqgasid
Syariah Jasser
‘Auda

Article History:
Submitted: 23 April
2025

Revised: 14 July
2025, 28
September 2025,
Published: 03
January 2026

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf


mailto:zulkifli@iain-palangkaraya.ac.id

Page | 110

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID SYARIAH OF

JASSER ‘AUDA

WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH JASSER

‘AUDA
Zulkifiil

Practical Implications — Strengthening the theoretical and conceptual
foundations in formulating cash waqgf management policies based on
contemporary magasid sharia, oriented toward a more inclusive social system
and responsive to the needs of the community. This research also contributes
to the development of Islamic legal thought that is more open to systemic and
multidisciplinary approaches, particularly in the context of Islamic social
economics.

Abstrak (versi bahasa)

Tujuan — Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam tentang
epistemologi wakaf uang melalui lensa pemikiran maqgasid syariah Jasser
‘Auda, sebuah kerangka kerja yang dikembangkan untuk memahami tujuan-
tujuan syariah dalam konteks yang lebih luas dan aplikatif.

Metodologi — Metode penelitian menggunakan analisis filosofis dan studi
literatur untuk memahami epistemologi wakaf uang dari perspektif pemikiran
maqas id syariah Jasser ‘Auda. Pendekatan ini memungkinkan pemahaman
mendalam tentang bagaimana wakaf uang dapat diposisikan dalam kerangka
maqgas id, dengan mempertimbangkan nilai-nilai, tujuan, dan prinsip-prinsip
yang terkandung di dalamnya.

Hasil Penelitian — Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa dalam perspektif
Jasser ‘Auda, magas id syariah tidak hanya dipandang dari sudut legal-formal,
melainkan sebagai kerangka dinamis yang berorientasi pada kemaslahatan
(maslahah) untuk masyarakat. Perluasan magasid syariah yang menekankan
pembangunan (development) dan hak asasi manusia (human rights)
mencerminkan tujuan wakaf uang untuk memperkuat solidaritas ekonomi dan
kesejahteraan sosial. Dari sudut pandang ini, wakaf uang harus dilihat sebagai
instrumen yang mendukung pencapaian maqas id syariah, khususnya dalam
menjaga harta (hifz al-mal) dan mempromosikan kesejahteraan sosial serta
menjaga keseimbangan ekonomi dan memberdayakan kaum yang lemah.

Keterbatasan — Pertama, fokus epistemologis yang menitikberatkan pada
pemikiran Jasser ‘Auda membuat kajian ini bersifat konseptual dan belum
menyentuh aspek implementatif secara empiris di lapangan. Kedua,
keterbatasan data empiris membuat generalisasi terhadap praktik pengelolaan
wakaf uang di berbagai lembaga menjadi terbatas.

Implikasi Praktis — Penguatan fondasi teoretis dan konseptual dalam
perumusan kebijakan pengelolaan wakaf uang berbasis magasid syariah
kontemporer, yang berorientasi pada sistem sosial yang lebih inklusif dan
responsif terhadap kebutuhan umat. Penelitian ini juga memberikan kontribusi
pada pengembangan pemikiran hukum Islam yang lebih terbuka terhadap
pendekatan sistemik dan multidisipliner, khususnya dalam konteks ekonomi
sosial Islam.

Kata Kunci:
Epistimologis,
Wakaf Uang,
Maqgasid
Syariah Jasser
‘Auda

Riwayat Artikel:
Subbmit: 23 April
2025

Revisi: 14 July
2025, 28
September 2025,
Publish: 03 Januari
2025




Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

PENDAHULUAN

Wakaf yang dikenal di tengah masyarakat secara tradisional yang umumnya
diperuntukkan terbatas pada 3M “Masjid, Madrasah, dan Makam”, kini telah
bertransformasi dengan inklusi wakaf uang yang lebih fleksibel dan dapat
diadaptasi untuk berbagai kebutuhan sosial modern.Wakaf uang membuka
peluang bagi masyarakat untuk turut serta dalam berbagai program pemberdayaan
dalam lingkup vyang lebih luas, antara lain beasiswa pendidikan hingga
pembangunan rumah sakit. Dengan kemampuannya untuk disalurkan ke berbagai
sektor yang strategis (Hasanah et al., 2020), amal ini bertransformasi menjadi
instrumen keuangan sosial yang lebih inklusif dan relevan dengan kebutuhan
zaman modern (Mulyono, 2020), melampaui batas-batas wakaf tradisional 3M
(Sulistyani et al., 2020). Meskipun demikian, implementasi wakaf uang masih
menghadapi berbagai tantangan, baik dari segi pemahaman fikih, regulasi,
maupun persepsi masyarakat (Nawawi et al., 2024). Dalam konteks inilah
pemikiran maqgasid syariah menjadi penting, terutama dalam memahami tujuan
syariah yang lebih luas, seperti keadilan sosial, pengentasan kemiskinan, dan
distribusi kekayaan yang lebih merata.

Jasser ‘Auda, seorang pemikir kontemporer magasid syariah (Hasibuan,
2017), menawarkan pendekatan yang dinamis dan kontekstual terhadap
penerapan syariah di masa modern (Faisol, 2017). Pemikirannya berusaha
merekonstruksi magasid syariah dengan mempertimbangkan perubahan zaman
dan Kkondisi sosial-ekonomi (Danial, 2021). Jasser ‘Auda berusaha untuk
menyusun kembali, merekonstruksi, dan mengintegrasikan magasid syariah
dengan berbagai teori metodologi hukum Islam agar mampu menghadapi
kompleksitas permasalahan yang dihadapi oleh umat Islam di masa kontemporer
(Yaqgin, 2018). Dengan pendekatan pemikiran maqgasid syariah Jasser ‘Auda,
epistemologi wakaf uang dikaji secara mendalam untuk memahami bagaimana
transformasi wakaf uang berkembang dan memberikan manfaat yang besar bagi
kehidupan manusia.

Kajian wakaf uang dengan pendekatan magasid syariah telah banyak
dilakukan namun terbatas pada aspek model-model pengembangan dari wakaf
uang. Setidaknya terdapat beberapa kecenderungan para peneliti dalam melihat
hubungan wakaf uang dan maqasid syariah. Pertama, kajian yang fokus pada
kajian maqasid syariah dengan model turunannya seperti crowdfuding wakaf, waqgf
linked sukuk, wakaf saham dan wakaf asuransi (Fad, 2021; Istikomah & Bashori,
2022; Sembiring et al., 2021; Syamsuri et al., 2023). Baik Farid Fad, Istikomah,

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf

Page | 111



Page | 112

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID SYARIAH OF
JASSER ‘AUDA
WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH JASSER

‘AUDA
Zulkifiil

Sembiring dan Syamsuri masih menggunakan pendekatan teori magasid syariah
klasik dalam melihat perkembangan model wakaf uang dan berkesimpulan
crowdfuding wakaf, waqgf linked sukuk, wakaf saham dan wakaf asuransi telah
sesuai dengan magasid syariah. Kedua, kajian yang melihat wakaf uang dengan
pendekatan pemikiran magasid syariah lbnu ‘Asyur, dengan berkesimpulan bahwa
wakaf tunai mencapai magasid ammah dan magasid khassah (Rohman, 2022).

Namun demikian, kajian-kajian tersebut cenderung belum menyentuh aspek
epistemologis wakaf uang secara mendalam, khususnya melalui pendekatan
magas id syariah kontemporer. Pendekatan yang digunakan masih berkutat pada
formulasi klasik yang lebih normatif dan belum mengakomodasi dinamika sosial
dan kebutuhan sistemik masyarakat modern. Keterbatasan ini membawa implikasi
penting, secara akademik, diskursus wakaf uang menjadi terjebak dalam
pengulangan argumentasi normatif tanpa menghasilkan kerangka teoritis baru yang
lebih sesuai dengan konteks modernitas; secara praktis, model pengelolaan wakaf
uang berisiko hanya menjadi inovasi finansial tanpa transformasi substansial
terhadap keadilan sosial dan pembangunan berkelanjutan. Di sinilah letak research
gap-nya, yakni belum adanya kajian yang secara eksplisit mengonstruksi ulang
pemahaman terhadap wakaf uang melalui lensa epistemologi dan kerangka
sistemik pemikiran magasid syariah kontemporer, khususnya menurut Jasser
‘Auda. Oleh karena itu, penelitian ini menghadirkan novelty dalam bentuk
pendekatan epistemologis yang memadukan pemikiran magas id syariah Jasser
‘Auda dengan analisis sistemik terhadap wakaf uang. Pendekatan ini diharapkan
mampu merekonstruksi pemahaman tradisionalis tentang wakaf uang agar lebih
adaptif terhadap kompleksitas sosial-ekonomi kontemporer, serta memperkuat
kontribusi wakaf uang dalam pembangunan ekonomi umat secara berkelanjutan
dan berkeadilan

Epistemologis Wakaf Uang Dalam Fikih Islam

Menurut Syaikh Wahbah az-Zuhaili dalam kitabnya al-Figih Islam wa
Adillatuhu, menyatakan bahwa mayoritas ulama madzhab mendefinisikan wakaf
dengan “menahan harta yang bisa dimanfaatkan sementara barang tersebut masih
utuh, dengan menghentikan sama sekali pengawasan terhadap barang tersebut
dari waqif dan lainnya, untuk pengelolaan yang diperbolehkan dan riil atau
pengelolaan revenue (penghasilan) barang tersebut untuk tujuan kebaikan dalam
rangka mendekatkan diri kepada Allah. Atas dasar ini, harta tersebut lepas dari
kepemilikan wagqif dan menjadi tertahan dengan dihukumi menjadi milik Allah,



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

waqif terhalang untuk mengelola objek wakafnya dan hasil dari objek wakaf
tersebut harus disedekahkan sesua dengan tujuan wagifnya” (Zuhaili, 2011).
Merujuk kepada definisi tersebut maka harta wakaf sebenarnya harus kekal artinya
tidak boleh hilang atau berkurang dan kepemilikan harta wakaf sudah tidak lagi
menjadi hak milik waqif.

Istilah wakaf uang yang mulai dikenal luas saat ini memang belum ditemukan
literatur fikih klasik. Wakaf uang sebenarnya merujuk kepada objek benda yang
diwakafkan (mauqaf) yaitu berupa an-nugad (bentuk plural dari an-naqgd), istilah
untuk alat tukar yang terbuat dari emas (dinar) dan perak (dirham). Umumnya
objek wakaf itu adalah harta aset seperti tanah, bangunan atau benda-benda
bergerak lainnya. Memang terdapat perbedaan pendapat diantara ulama madzhab
terkait dengan kriteria mauqgaf, khususnya uang. Apakah uang sebagai objek wakaf
boleh atau tidak untuk diwakafkan. Pertama, mayoritas ulama madzhab memang
tidak membolehkan uang sebagai objek wakaf, sebagaimana defenisi wakaf
menurut mayoritas ulama madzhab yang telah disampaikan di atas. Kedua, ada
pendapat sebagian ulama Madzhab al-Syafi'i bawah Abu Tsyar meriwayatkan dari
Imam al-Syafi'i tentang kebolehan wakaf dinar dan dirham (uang)” (Al-Mawardi,
1994). Ketiga, Pendapat Imam al-Zuhri (w. 124 H) bahwa mewakafkan dinar
hukumnya jawaz atau boleh dengan cara menjadikannya sebagai modal usaha
kemudian memberikan profit dari usaha tersebut kepada mauqaf ‘alaih
(Muhammad, 1997). Keempat, Ulama Hanafiyyah mutagaddimin membolehkan
wakaf dinar dan dirham sebagai pengecualian, atas dasar Istihsan bi al-‘urfi
berdasarkan atsar Abdullah bin Mas'ud r.a: “Apa yang dipandang baik oleh kaum
muslimin maka dalam pandangan Allah adalah baik, dan apa yang dipandang
buruk oleh kaum muslimin maka dalam pandangan Allah pun buruk”(Zuhaili,
2011). Demikian itulah perdebatan di kalangan ulama madzhab fikih mengenai
wakaf uang.

Sesungguhnya istilah wakaf uang adalah terjemahan dari cash waqgf yang
populer di Bangladesh dan digagas oleh Abdul Mannan (Sya’bani, 2016). Manan
mendirikan Social Investment Bank Limited (SIBL) di Banglades dengan tujuan
mengeluarkan sertifikat cash waqf dari para aghniya’ (orang kaya) untuk dikelola
secara profesional sehingga menghasilkan keuntungan yang dapat disalurkan
kepada para mustadh’afin (orang fakir miskin) (Hasan, 2010; Rohman, 2022).

Sedangkan di Indonesia, wakaf uang mulai populer sejak terbitnya Fatwa
Maijelis Ulama Indonesia (MUI) tahun 2002 tentang Wakaf Uang. Dalam fatwa
tersebut, uang diartikan sebagai wakaf yang dilakukan oleh seseorang, kelompok

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf

Page | 113



Page | 114

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID SYARIAH OF
JASSER ‘AUDA
WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH JASSER

‘AUDA
Zulkifiil

orang, lembaga atau badan hukum dalam bentuk uang tunai. Termasuk dalam
pengertian uang tersebut adalah surat-surat berharga. Selain itu wakaf juga berarti
menahan harta yang dapat dimanfaatkan tanpa hilang benda atau pokoknya,
dengan cara tidak melakukan tindakan hukum terhadap benda tersebut (menjual,
memberikan, atau mewariskannya), untuk disalurkan (hasilnya) pada sesuatu yang
mubah (tidak haram) (Majelis Ulama Indonesia, 2002). Kemudian wakaf menjadi
bagian dari produk positivisasi hukum Islam di Indonesia, dengan disahkannya UU
No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf.

Konsepsi Pemikiran Maqgasid Syariah Jasser ‘Auda

Jasser ‘Auda adalah Associate Professordi Fakultas Studi Islam di Qatar (QFTS)
dengan fokus pada Kebijakan Publik dalam program Studi Islam. Dia merupakan
anggota pendiri Persatuan Ulama Muslim Internasional yang berpusat di Dublin,
serta anggota Dewan Akademik di Institut Internasional Pemikiran Islam di London,
Inggris. Selain itu, ia juga tergabung dalam Institut Internasional Advanced Sistem
Research (IIAS) di Kanada, Dewan Pengawas Global di Pusat Studi Peradaban
(GCSC) di Inggris, dan Dewan Eksekutif Asosiasi IImuwan Muslim Sosial (AMSS)
di Inggris. Auda juga terlibat dalam Forum Anti-Islamofobia dan Rasisme (FAIR) di
Inggris dan bekerja sebagai konsultan untuk Islamonline.net (Danial, 2021;
Hasibuan, 2017). Jasser ‘Auda meraih gelar Ph.D pertama di bidang Filsafat
Hukum Islam dari University of Wales Inggris pada tahun 2008, dan gelar Ph.D.
kedua dalam Analisis Sistem dari Universitas Waterloo, Kanada, pada tahun 2006.
Auda juga menyelesaikan gelar master dalam Figh di Universitas Islam Amerika,
Michigan, dengan fokus pada Tujuan Hukum Islam (Magasid al-Syar ah) pada
tahun 2004. Gelar sarjana dalam Studi Islam ia peroleh dari Islamic American
University, AS, pada tahun 2001, dan gelar sarjana teknik (BSc) dari Universitas
Kairo, Mesir, pada tahun 1988. Selain itu, ia mendapatkan pendidikan al-Qur'an
dan ilmu-ilmu Islam di Masjid al-Azhar, Kairo (Danial, 2021).

Menurut Jasser ‘Auda, maqgasid syariah (sekumpulan tujuan ilahi dan nilai-
nilai moral) dapat berfungsi sebagai jembatan antara syariah Islam dan berbagai
isu serta tantangan kontemporer, bahkan menjadi kunci utama. Magasid syariah
menjadi landasan utama dalam melakukan ijtihad untuk pembaruan (Auda,
2008). Lebih dari itu, magasid syariah merupakan inti terdalam, atau bahkan
esensi, dari agama Islam itu sendiri. la memberikan kritik terhadap teori magasid
yang berkembang pada masa klasik, dengan mengidentifikasi empat kelemahan.
Pertama, teori maqgasid klasik tidak menguraikan cakupannya dalam bab-bab



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

khusus, sehingga tidak dapat memberikan jawaban rinci atas berbagai persoalan.
Kedua, teori ini lebih berfokus pada kemaslahatan individu, seperti perlindungan
diri, akal, dan harta pribadi, ketimbang masyarakat secara umum. AKetiga,
klasifikasi maqgasid klasik tidak mencakup prinsip-prinsip mendasar yang lebih
luas, seperti keadilan dan kebebasan berekspresi. Keempat, penetapan magasid
dalam teori klasik didasarkan pada tradisi figh yang dikembangkan oleh ulama,
bukan langsung dari teks-teks utama seperti al-Quran dan sunnah.

Jasser ‘Auda berpendapat bahwa teori magasid klasik yang bersifat hierarkis
dan lebih berfokus pada kemaslahatan individu tidak mampu menjawab tantangan
dan masalah zaman modern. Seiring dengan kemajuan peradaban manusia yang
terus berkembang, tantangan dan masalah baru selalu muncul dalam kehidupan.
Meskipun teks agama tidak berubah, konteks sosial dan situasi di luar teks selalu
berubah dari waktu ke waktu. Oleh karena itu, konteks menjadi faktor penting
dalam mengarahkan tujuan syariah. Kemaslahatan syariah bergantung pada
perkembangan realitas yang dinamis dan peristiwa yang selalu baru. Namun, hal
ini tidak berarti terjebak dalam pendekatan historisisme (Auda, 2007).

Lebih lanjut, Jasser ‘Auda berpandangan bahwa syariah Islam dapat berperan
positif dalam mewujudkan kemaslahatan umat manusia dan menghadapi
tantangan zaman modern, cakupan dan dimensi teori magasid yang dikembangkan
dalam hukum Islam klasik perlu diperluas. Yang sebelumnya hanya berfokus pada
kemaslahatan individu, kini harus mencakup aspek yang lebih luas, yakni
masyarakat dan seluruh umat manusia. Misalnya, perlindungan keturunan (A/ifz
an-nasl) perlu diperluas menjadi perlindungan keluarga (hifz al-usrah);
perlindungan akal (A/z al-ag) menjadi pengembangan pemikiran ilmiah dan
semangat mencari pengetahuan; perlindungan jiwa (A/z an-nafs) menjadi
perlindungan kehormatan manusia (A/fz al-kara mah al-insaniyah) atau hak asasi
manusia (Aifz huquq al-insan); perlindungan agama (hifz ad-din) menjadi
perlindungan kebebasan berkeyakinan (hurriyah al-i'tigad); dan perlindungan harta
(hifz al-ma ) menjadi pewujudan solidaritas sosial (Auda, 2022).

Selain memperluas dimensi maqgasid, teori magasid klasik juga perlu
direkonstruksi untuk mengatasi keterbatasannya. Jasser ‘Auda menawarkan
konsep baru terkait teori magasid. la membagi magasid syariah menjadi tiga
tingkatan, yaitu magasid umum, magasid khusus, dan maqgasid parsial. Magasid
umum mencakup tujuan-tujuan syariah yang muncul dalam setiap aspek syariah,
seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Magasid khusus
merujuk pada tujuan yang berlaku dalam bab atau cabang tertentu dari syariah,

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf

Page | 115



Page | 116

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID SYARIAH OF
JASSER ‘AUDA
WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH JASSER

‘AUDA
Zulkifiil

seperti perlindungan anak dalam hukum keluarga, larangan penimbunan dalam
hukum transaksi harta, dan larangan tindakan kriminal dalam hukum pidana.
Magasid parsial berkaitan dengan “alasan” (al-illah) atau tujuan (al-gayah) dari
teks atau hukum tertentu, seperti tujuan menegakkan kebenaran dengan
menghadirkan saksi mata, meringankan kesulitan dengan membolehkan berbuka
bagi orang sakit, serta larangan menimbun daging hewan kurban (Auda, 2022).

Diantara upaya untuk mengembangkan maqgasid klasik, Jasser ‘Auda
melakukan upaya Pergeseran Paradigma (Shifting-Paradigm) dari teori magasid
lama ke teori magasid baru terletak pada perbedaan fokus keduanya. Teori
maqasid lama lebih menekankan pada perlindungan (protection) dan pelestarian
(preservation), sementara teori magasid baru lebih berfokus pada pembangunan
(development) dan hak asasi manusia (Auman right). Akibat dari pergeseran ini,
cakupan dan tujuan magasid menjadi lebih luas (Auda, 2022). Dengan cakupan
magasid yang lebih luas, efektivitas suatu sistem diukur berdasarkan tercapainya
tujuan yang ingin diraih. Demikian pula, efektivitas sistem hukum Islam dinilai dari
sejauh mana tujuan-tujuan utamanya terpenuhi. Untuk mewujudkan hal ini, Jasser
Auda mengusulkan Human Development Index (HDI) dan Human Development
Targets (HDT) sebagai sasaran utama dalam mencapai kemaslahatan. Sehingga
HDI dan HDT dapat diuji, dikendalikan, diukur, serta divalidasi secara berkala dari
waktu ke waktu (Auda, 2022).

Secara garis besar pergeseran substantif dari teori magasid klasik kepada teori
magasid Jasser ‘Auda dapat dipetakan sebagai berikut:

Tabel 1 Kontribusi Substantif Jasser ‘Auda

Teori Magasid Klasik Teori Maqgasid Jasser
Substansi Strategi Substansi Strategi
1. Memelihara Agama Individual 1. Menjaga,  melindungi  dan Kolektif
2. Memelihara Jiwa komunal/ menghormati kebebasan beragama Struktural
3. Memelihara Akal kultural dan berkepercayaan. Institusional
4. Memelihara
keturunan 2. (@) Melindungi martabat
5. Memelihara harta kemanusiaan; (b) melindungi HAM;
(c) visi pembangunan masyarakat
bermartabat

3. (a) Meningkatkan kualitas berpikir
dan research; (b) memperluas akses
terhadap pendidikan;
(c)mengutamakan perjalanan untuk
mencari ilmu; (d) melakukan publikasi
ilmiah; (e) mencegah anakhirsme; (f)




Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

membangun situasi kondusif bagi
pembangunan masyarakat ilmiah.

4. (a) visi perlindungan dan
pembangunan keluarga; (b) perlakuan
khusus dan utama bagi institusi
keluarga

5. (a) Mengutamakan kepedulian
sosial; (b) menaruh perhatian pada
pembangunan dan pengembangan

ekonomi; (c) mendorong
kesejahteraan manusia;
menghilangkan jurang antara miskin
dan kaya.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan studi kualitatif berbasis studi pustaka (/brary
research) dengan pendekatan analisis filosofis yang berfokus pada kajian
epistemologis wakaf uang dalam perspektif magas id syariah kontemporer menurut
Jasser ‘Auda. Objek material penelitian ini adalah konsep wakaf uang, sedangkan
objek formalnya adalah konstruksi epistemologis dan sistemik dari pemikiran
magas id syariah Auda. Data dikumpulkan melalui telaah literatur terhadap karya-
karya primer Jasser ‘Auda, literatur klasik dan kontemporer tentang wakaf, serta
sumber-sumber sekunder seperti jurnal ilmiah, buku akademik, disertasi, dan
laporan penelitian yang relevan. Analisis dilakukan dengan pendekatan filosofis
yang mencakup kajian epistemologis serta diperkaya dengan content analysis dan
pendekatan hermeneutik-sistemik sebagaimana dikembangkan oleh Auda.
Tujuannya adalah untuk merekonstruksi ulang pemahaman terhadap wakaf uang
agar lebih kontekstual, relevan, dan transformatif dalam menjawab tantangan
sosial-ekonomi umat di era kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Transformasi Wakaf Uang sebagai Keuangan Sosial Islam

Transformasi wakaf uang merupakan bentuk modernisasi dari konsep wakaf
tradisional, yang pada awalnya berfokus pada aset tidak bergerak seperti tanah atau
bangunan (Hasan, 2010). Wakaf uang memungkinkan seseorang untuk
mewakafkan uang yang kemudian dikelola secara produktif demi manfaat sosial
dan ekonomi yang lebih luas (Al Arif, 2012). Dengan konsep ini, wakaf tidak lagi
terbatas pada aset fisik, tetapi dapat berkembang ke dalam aset keuangan yang
lebih likuid dan mudah dikelola. Hal ini menjadikan wakaf uang sebagai solusi
inovatif dalam memaksimalkan potensi pemberdayaan ekonomi umat Islam.

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf

Page | 117



Page | 118

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID SYARIAH OF
JASSER ‘AUDA
WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH JASSER

‘AUDA
Zulkifiil

Seiring perkembangannya, transformasi wakaf uang melahirkan berbagai
instrumen keuangan syariah baru yang berkombinasi dengan lembaga keuangan
syariah seperti Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS), Cash Waqf Linked Deposit
(CWLD), wakaf asuransi, dan wakaf saham. Cash Waqgf Linked Sukuk, misalnya,
memungkinkan dana wakaf digunakan untuk mendanai proyek infrastruktur besar
dengan skema akad syariah, sementara keuntungan dari proyek tersebut disalurkan
kepada penerima manfaat wakaf. CWLS terbukti dapat meningkatkan kapasitas
ekonomi keuangan syariah, memperkuat manajemen lembaga wakaf nasional,
mendukung pencapaian tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs), dan
mendorong investasi sosial (Oftafiana & Laila, 2024). Bahkan, program
pemberdayaan dari CWLS juga terbukti meningkatkan kesejahteraan dan inklusi
keuangan penerima manfaat (Yumna et al., 2024). Selain itu, Cash Waqf Linked
Deposit juga menjadi salah satu bentuk inovasi wakaf uang yang bertujuan
mengoptimalkan fungsi sosial dan bisnis bank syariah dengan cara menghimpuan
wakaf uang melalui instrumen deposito pada jangka waktu tertentu dan hasil dari
deposito tersebut akan diberikan kepada mauqaf ‘alaihnya (Zulfa et al., 2024).
Sedangkan wakaf saham adalah bentuk investasi dimana sebagian saham
perusahaan dijadikan sebagai aset wakaf, dengan keuntungan atau dividen yang
diperoleh disalurkan untuk kepentingan sosial (Nasution & Aris, 2020). Berbagai
bentuk inovasi ini memperluas fleksibilitas wakaf dan memaksimalkan manfaatnya
di era modern.

Namun demikian, meskipun instrumen-instrumen tersebut tampak progresif,
penting untuk menilai sejauh mana inovasi wakaf uang benar-benar memenuhi
magas id al-shart ‘ah. Dalam kerangka pemikiran Jasser ‘Auda, magasid tidak
sekadar dipahami sebagai pemeliharaan tujuan normatif (hifz al-di n, hifz al-nafs,
hifz al-‘agl, hifz al-nasl, dan hifz al-mal), tetapi juga sebagai instrumen
pembangunan manusia (development) dan keadilan sosial. Dengan demikian,
keberadaan CWLS dan CWLD tidak cukup ditakar dari aspek profitabilitas atau daya
tarik investor semata, melainkan harus ditinjau dari kontribusinya dalam
pengentasan kemiskinan, pemerataan distribusi kekayaan, dan pembiayaan sektor
publik yang bermanfaat luas. Begitu juga, wakaf saham tidak boleh berhenti
sebagai instrumen diversifikasi portofolio, melainkan perlu diposisikan sebagai
medium pemberdayaan ekonomi umat melalui kepemilikan produktif yang
berorientasi pada kesejahteraan kolektif.

Lebih Jauh, relevansi magas id syariah kontemporer ala Jasser ‘Auda dengan
Sustainable Development Goals (SDGs) dapat dipetakan secara konkret melalui



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

instrumen wakaf uang, khususnya Cash Wagf Linked Sukuk (CWLS) (Amalina &
Wigati, 2024). Dalam perspektif magasid, hifz al-mal (penjagaan dan
pengembangan harta) serta prinsip keadilan distribusi sejalan dengan SDG 1 (Mo
Poverty) dan SDG 10 (Reduced Inequalities), karena hasil investasi wakaf uang
dialokasikan bagi program pengentasan kemiskinan dan pemberdayaan ekonomi
kelompok rentan (Karimah & Laili, 2024). Demikian pula, hifz al-nafs
(perlindungan jiwa) terhubung dengan SDG 3 (Good Health and Well-being)
melalui pendanaan fasilitas kesehatan berbasis wakaf. Sementara hifz al-‘agl
(penjagaan akal) bersesuaian dengan SDG 4 (Quality Education), ketika manfaat
wakaf uang digunakan untuk beasiswa dan sarana pendidikan (Nuntufa, 2021).
Auda sendiri menekankan bahwa maqgasid modern harus menyentuh aspek
pembangunan manusia dan hak asasi, sehingga integrasi wakaf uang dengan
SDGs memperlihatkan relevansi praktis dari epistemologi maqgasid bukan hanya
menjaga legalitas syariah, tetapi memastikan wakaf benar-benar menjadi motor
pembangunan berkelanjutan dan instrumen keadilan sosial yang terukur.

Selain itu, lembaga keuangan syariah juga berperan penting dalam akselerasi
transformasi wakaf uang. Mekanisme pengelolaan wakaf uang tidak dapat
diserahkan secara langsung kepada nadzhir, melainkan harus melalui Lembaga
Keuangan Syariah Penerima Wakaf Uang (LKS-PWU) dalam hal ini adalah bank
syariah (Hastuti, 2018). Bank syariah memiliki potensi besar dalam
mengumpulkan wakaf uang berkat kekuatan yang dimilikinya, termasuk jaringan,
sumber daya manusia, serta kecanggihan teknologi digital (Zaki et al., 2024).
Wakaf uang yang dikelola oleh bank syariah yang profesional, kredibel, akuntabel
akan memiliki tingkat risiko yang minim (Ishandawi et al., 2024). Dengan
demikian, transformasi wakaf uang bukan hanya menghadirkan inovasi finansial,
tetapi juga membuka peluang lebih besar untuk meningkatkan kesejahteraan
masyarakat, mengentaskan kemiskinan, dan memperkuat ekonomi umat Islam
dengan mekanisme yang modern, inklusif, dan berorientasi pada magas id syariah
kontempore.

Peran Wakaf Uang sebagai Instrumen Keuangan Sosial Dalam Menciptakan
Kesejahteraan

Wakaf uang sebagai instrumen keuangan sosial memiliki peran strategis dalam
menciptakan kesejahteraan bagi masyarakat (Rohman, 2022). Dengan
karakteristiknya yang fleksibel dan likuid, wakaf uang memungkinkan dana yang
dikumpulkan dikelola secara produktif dan berkelanjutan untuk kepentingan umum

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf

Page | 119



Page | 120

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID SYARIAH OF
JASSER ‘AUDA
WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH JASSER

‘AUDA
Zulkifiil

termasuk dalam hal ini pembangunan infrastruktur seperti jalan tol, bandara,
rumah sakit dan pelabuhan (Mudzakkir, 2018). Berbeda dengan wakaf tradisional
yang biasanya berupa aset fisik seperti tanah, wakaf uang dapat lebih mudah
disalurkan dan dimanfaatkan untuk berbagai program sosial seperti pendidikan,
kesehatan, serta pemberdayaan ekonomi. Karena potensi investasi dan
pengelolaannya yang berkelanjutan, wakaf uang menawarkan solusi jangka
panjang untuk meningkatkan kesejahteraan sosial (Sabri, 2013).

Salah satu peran utama wakaf uang adalah dalam bidang pengentasan
kemiskinan (Al Arif, 2012). Dana wakaf yang terkumpul dapat diinvestasikan
dalam berbagai proyek produktif yang hasilnya digunakan untuk membantu
masyarakat yang kurang mampu (Laila et al., 2024). Misalnya, hasil dari investasi
wakaf uang bisa disalurkan untuk menyediakan beasiswa bagi siswa miskin,
membangun fasilitas kesehatan yang terjangkau, atau mendirikan program
pelatihan keterampilan bagi pengangguran. Dalam jangka panjang, hal ini dapat
mengurangi tingkat kemiskinan dan meningkatkan kualitas hidup masyarakat,
sekaligus menciptakan masyarakat yang lebih mandiri dan produktif (Yuniara &
Afrianty, 2024).

Dalam konteks Indonesia, relevansi wakaf uang semakin kuat ketika dikaitkan
dengan isu ketimpangan sosial yang masih tinggi. Data menunjukkan jurang kaya—
miskin, kesenjangan antarwilayah, dan terbatasnya akses masyarakat miskin
terhadap pendidikan serta layanan kesehatan. Melalui instrumen seperti Cash Waqgf
Linked Sukuk (CWLS), dana wakaf dapat dialokasikan untuk membangun rumah
sakit di daerah tertinggal, program beasiswa, atau pemberdayaan usaha mikro.
Skema ini tidak hanya memperluas akses masyarakat terhadap kebutuhan dasar,
tetapi juga menjadikan wakaf uang sebagai instrumen redistribusi kekayaan yang
berfungsi menjawab tantangan ketimpangan sosial sesuai dengan orientasi
magas id Auda yang menekankan development dan human rights.

Selain itu, wakaf uang berperan sebagai sumber pembiayaan alternatif untuk
berbagai proyek sosial yang biasanya tidak dapat didanai oleh pemerintah atau
sektor swasta. Wakaf uang menawarkan mekanisme pendanaan yang
berkelanjutan, di mana dana pokok tetap utuh dan hasil pengelolaan disalurkan
secara terus-menerus untuk kepentingan sosial (Karim, 2024). Hal ini
menciptakan stabilitas dalam pendanaan proyek-proyek sosial yang penting, seperti
perawatan fasilitas publik, pemberdayaan komunitas, dan bantuan kemanusiaan.
Dengan demikian, wakaf uang tidak hanya mendukung kesejahteraan dalam
jangka pendek, tetapi juga memastikan kesinambungan manfaat di masa depan.



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

Relevansi Pemikiran Maqgasid Syariah Jasser ‘Auda dengan Epsitimologis
Transformasi Wakaf Uang

Sejak dikeluarkannya Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tahun 2002 yang
mengakui legitimasi wakaf uang, serta disahkannya Undang-Undang No. 41
Tahun 2004 tentang Wakaf yang mempositivisasi institusi wakaf, Indonesia telah
memiliki fondasi hukum yang jelas bagi praktik wakaf uang. Namun, regulasi
nasional cenderung masih berfokus pada aspek legal-formal, seperti pengakuan
status hukum, mekanisme pengangkatan nazhir, dan perlindungan pokok wakaf.
Perspektif magasid syariah kontemporer ala Jasser ‘Auda menunjukkan bahwa
orientasi ini belum sepenuhnya memadai, karena belum menyertakan indikator
kinerja yang menghubungkan pengelolaan wakaf dengan tujuan pembangunan
manusia dan kesejahteraan sosial. Pemikiran magasid syariah dari Jasser ‘Auda
sendiri memiliki relevansi kuat dalam kaitannya dengan epistimologi transformasi
wakaf uang, karena kedua konsep ini sama-sama berfokus pada pencapaian
kemaslahatan umum dan kesejahteraan sosial.

Sebagaimana dalam kajian pemikiran maqgasid syariah sebelumnya, Auda
memandang magasid baru lebih berfokus pada pembangunan (development) dan
hak asasi manusia (human righf) khusunya dalam aspek penjagaan harta (hifz al-
mal) mempunyai tujuan untuk mengutamakan kepedulian sosial, memberikan
perhatian pada pembangunan dan pengembangan ekonomi, mendorong
kesejahteraan manusia dan menghilangkan jurang antara miskin dan kaya (Auda,
202?2). Sebagai instrumen keuangan sosial, wakaf uang dapat berkontribusi pada
pembangunan (development) ekonomi masyarakat melalui investasi sosial yang
berkelanjutan. Dengan menggunakan wakaf uang, tujuan maqgasid syariah seperti
perlindungan hak asasi manusia (Auman righf), kesejahteraan sosial, dan
solidaritas ekonomi dapat diwujudkan secara lebih efektif dalam konteks zaman
modern. Jasser ‘Auda juga menekankan bahwa agar syariah Islam tetap relevan
dan berperan positif dalam menciptakan kemaslahatan (maslahah) bagi umat
manusia, teori magasid klasik yang dikembangkan dalam hukum Islam harus
diperluas. Maqgasid tidak hanya terbatas pada kemaslahatan individu, tetapi harus
mencakup kemaslahatan masyarakat secara umum (Auda, 2007). Dalam hal ini,
wakaf uang sebagai bentuk keuangan sosial modern berkesesuaian dengan
perluasan dimensi pemikiran magasid syariah Jasser ‘Auda karena wakaf uang
memberikan manfaat yang lebih luas dan inklusif bagi masyarakat, terutama dalam

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf

Page | 121



Page | 122

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID SYARIAH OF
JASSER ‘AUDA
WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH JASSER

‘AUDA
Zulkifiil

konteks modern yang membutuhkan instrumen keuangan fleksibel dan efisien
untuk menangani masalah ekonomi.

Transformasi wakaf uang juga relevan dalam konteks perlindungan dan
pengembangan harta (al-mal), salah satu komponen utama dalam magasid
syariah. Wakaf uang, dengan kemampuannya untuk diinvestasikan secara
produktif melalui Cash Wagqf Linked Sukuk (CWLS) dan Cash Wagqf Linked Deposit
(CWLD) dapat membantu dalam menjaga nilai harta wakaf sekaligus
mengembangkannya untuk memberikan manfaat yang lebih besar bagi
masyarakat. Dengan wakaf uang, dana yang terkumpul tidak hanya diam, tetapi
diinvestasikan agar memberikan manfaat ekonomi yang dapat meningkatkan
kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan.

Salah satu poin penting dari pengembangan magasid syariah menurut Auda
adalah fokus pada keseimbangan antara tujuan dan metode (Auda, 2008). Auda
menekankan bahwa hukum syariah tidak harus dipandang secara kaku, tetapi
harus kontekstual dan adaptif terhadap perubahan zaman dan kondisi sosial
(Faisol, 2017). Transformasi wakaf uang dengan merupakan manifestasi dari
fleksibilitas, sementara wakaf tradisional dulu berfokus pada aset tidak bergerak
seperti tanah, perubahan ke wakaf uang memungkinkan umat Islam untuk
berkontribusi secara lebih relevan dalam konteks ekonomi modern. Pemikiran ini
mencerminkan pemikiran magasid syariah Jasser ‘Auda, yang mendorong inovasi
dan perubahan selama masih memenuhi tujuan dasar syariah, yaitu kesejahteraan
kolektif masyarakat.

Pemikiran Jasser ‘Auda menawarkan paradigma sistemik (systernic approach)
yang menekankan keterhubungan antar-komponen hukum, institusi, dan tujuan
pembangunan. Dalam konteks wakaf uang, paradigma ini menuntut agar
pengelolaan tidak hanya berhenti pada kepatuhan figh formal (akad, keabsahan,
syarat wakif), tetapi juga memperhatikan relasi multi-level: (a) regulasi nasional
(UU Wakaf, Fatwa MUI), (b) lembaga pengelola (nazhir, LKS-PWU, BWI), (c)
instrumen keuangan (CWLS, CWLD), serta (d) owfcome sosial (penurunan
kemiskinan, akses kesehatan, pendidikan, pemberdayaan ekonomi). Dengan
kacamata sistemik, epistemologi wakaf uang tidak dipahami sebagai teks hukum
yang statis, tetapi sebagai //ving system yang dinilai dari interaksi antar-aktor dan
kontribusi nyata terhadap magasid, khususnya perlindungan martabat manusia
(karamah), keadilan distribusi, dan pembangunan berkelanjutan. Paradigma ini
menggeser diskursus wakaf dari sekadar /ega/-formal menuju manajemen tujuan
(goal-oriented management). Perbedaan mendasar epistemologi magasid Auda



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

dengan fikih klasik terletak pada tolok ukur keberhasilan wakaf. Fikih klasik lebih
menekankan pada kesahihan formil (akad, syarat, larangan alih fungsi harta),
sementara Auda menekankan oufcome teleologis sejauh mana wakaf uang
memenuhi tujuan syariah berupa pengentasan kemiskinan, distribusi adil, dan
peningkatan kualitas hidup. Dengan demikian, epistemologi wakaf berbasis
magas id Auda tidak berhenti pada “/egal validity’ tetapi bergerak menuju “goa/
achievermnent’. Ini menjadi distingsi penting antara pendekatan normatif-deskriptif
dengan epistemologi berbasis magas id kontemporer.

Dengan memperluas cakupan magasid syariah seperti yang diusulkan oleh
Jasser ‘Auda, wakaf uang dapat berfungsi sebagai instrumen keuangan sosial yang
lebih fleksibel dan relevan untuk menjawab tantangan modern. Fleksibilitas wakaf
uang dalam mendukung pembangunan sosial, meningkatkan kesejahteraan umat,
dan memperkuat solidaritas ekonomi sesuai dengan tujuan magasid syariah,
memungkinkan syariah Islam untuk terus berperan positif dalam kehidupan
masyarakat kontemporer. Inovasi seperti CWLS, CWLD, dan wakaf saham baru
memenuhi maqgasid apabila memenuhi tiga syarat: (1) preservasi pokok wakaf
(capital preservation), (2) distribusi hasil kepada sektor yang langsung
meningkatkan kesejahteraan masyarakat, dan (3) akuntabilitas dalam pelaporan
outcome. Misalnya, CWLS yang dialokasikan untuk pembangunan rumah sakit
atau beasiswa pendidikan jelas merealisasikan hifz an-nafs dan hifz al-‘agl. Namun
jika hasil investasi hanya berputar dalam instrumen keuangan tanpa pengukuran
dampak sosial, maka inovasi itu berhenti pada level finansialisasi belaka, tidak
menyentuh maqgas id. Maka integrasi maqas id harus menjadi parameter evaluatif,
bukan hanya label legitimasi.

SIMPULAN

Studi ini menunjukkan bahwa kajian epistimologsi wakaf uang sebagai
keuangan sosial Islam menunjukkan wakaf uang sebagai langkah modernisasi yang
signifikan terhadap konsep wakaf tradisional. Wakaf berbentuk uang yang dikelola
secara produktif, menjadi instrumen keuangan sosial yang fleksibel, mudah
dikelola, dan dapat dimanfaatkan secara luas untuk kesejahteraan masyarakat.
Inovasi-inovasi seperti Cash Waqf Linked Sukuk (CWLS) dan Cash Waqf Linked
Deposit (CWLD) menciptakan peluang baru dalam memaksimalkan potensi
ekonomi umat Islam melalui proyek-proyek pembangunan infrastruktur, sosial, dan
pendidikan. Selain itu, dengan peran aktif lembaga keuangan syariah, wakaf uang
mampu meningkatkan kepercayaan publik dan mengurangi risiko. Pemikiran
magasid syariah Jasser ‘Auda dinilai relevan dalam konteks transformasi wakaf

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf

Page | 123

chied
45

¢« 2



Page | 124

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID SYARIAH OF
JASSER ‘AUDA
WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH JASSER

‘AUDA
Zulkifiil

uang karena kedua konsep ini menekankan kemaslahatan umum dan
pembangunan sosial yang lebih inklusif. Perluasan maqgasid syariah yang
menekankan pembangunan (development) dan hak asasi manusia (Auman right)
mencerminkan tujuan wakaf uang dalam memperkuat solidaritas ekonomi dan
kesejahteraan sosial. Dengan demikian, transformasi wakaf uang selaras dengan
magasid syariah, khususnya dalam konteks modern yang menuntut fleksibilitas
dan inovasi untuk mengatasi tantangan ekonomi dan sosial yang terus
berkembang.

Meskipun penelitian ini telah menguraikan relevansi pemikiran magasid
syariah kontemporer Jasser ‘Auda terhadap epistemologi transformasi wakaf uang,
kajian ini memiliki sejumlah keterbatasan. Pertama, penelitian masih dominan
bersifat konseptual dan normatif-epistemologis, sehingga belum menyajikan data
empiris mengenai efektivitas implementasi wakaf uang berbasis magasid di
lapangan. Kedua, analisis lebih banyak berfokus pada aspek regulasi, instrumen
keuangan, dan konstruksi teoritis, sementara dinamika praktik pengelolaan wakaf
uang di tingkat masyarakat atau lembaga nazhir belum tergali secara komprehensif.
Ketiga, pemetaan kontribusi wakaf uang terhadap maqgasid dan Sustainable
Development Goals (SDGs) masih bersifat teoretis dan belum diukur dengan
indikator kuantitatif yang terstandar. Keterbatasan-keterbatasan ini membuka
peluang bagi penelitian lanjutan yang bersifat empiris, misalnya melalui studi kasus
terhadap lembaga wakaf, pengukuran dampak sosial-ekonomi wakaf uang berbasis
magas id, atau komparasi implementasi wakaf uang di berbagai negara. Dengan
demikian, penelitian di masa mendatang dapat memperkuat validitas temuan dan
memberikan rekomendasi yang lebih aplikatif bagi pengembangan wakaf uang
sebagai instrumen pembangunan berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

Al Arif, M. N. R. (2012). Wakaf uang dan pengaruhnya terhadap program
pengentasan kemiskinan ar Indonesia.
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/31309

Al-Mawardi, A. al-H. ‘Ali. (1994). Al-Hawi al-Kabir Fi Figh Madzhab al-Imam asl/-
Syafi’l. IX.

Amalina, S., & Wigati, S. (2024). Optimalisasi Wakaf Uang Sebagai Penggerak
Nilai SDGs. Jurnal limiah Ekonomi Dan Manajemen, X11), 207-215.

Auda, J. (2007). Figh al-Maqasid Inatah al-Ahkam asy-Syariyah bi Magasidiha.
al-Ma’had al-Alami li al-Fikr al-Islami.



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

Auda, J. (2008). Maqasid asy-Syariah Dalil Ii al-Mubtadi’in. al-Ma’had al-Alami li
al-Fikr al-Islami.

Auda, J. (2022). Maqasid Al-Shariah as philosophy of Islamic law. International
Institute of Islamic Thought (I1IT).

Danial, D. (2021). Epistimologi Hukum Jasser Audah. Fakultas Ekonomi dan Page | 125

Bisnis Islam, IAIN Lhokseumawe.

Fad, M. F. (2021). Waqgf Linked Sukuk dalam Perspektif Magashid Syari’ah.
Journal of Islamic Studies and Humanities, €(1), 44-62.

Faisol, M. (2017). Pendekatan Sistem Jasser Auda Terhadap Hukum Islam: Ke
Arah Figh Post-Postmodernisme. KALAM, a1), 39.
https://doi.org/10.24042/kim.v6i1.393

Hasan, S. (2010). Wakaf uang dan implementasinya di Indonesia. De Jure: Jurnal
Hukum Dan Syariah, X2), 162-177.

Hasanah, N., Sulistya, I., & Irfany, M. I. (2020). Strategi pengelolaan wakaf uang
oleh Badan Wakaf Indonesia (BWI). AL-AWQAF: Jurnal Wakaf Dan Ekonomi
/slam, 13(1), 39-58.

Hasibuan, H. H. (2017). Pemikiran Maqgasid Syariah Jasser Auda. Aqglam. Journal
of Islam and Plurality, 417200010102), 1-21.

Hastuti, Q. W. (2018). Peran Lembaga Keuangan Syariah Penerima Wakaf Uang
(Lks-Pwu) Bagi Optimalisasi Wakaf Uang. ZISWAF: Jurnal Zakat Dan
Wakaf, 4(1), 41-54.

Ishandawi, ., Hakim, A. A., & Muharni, Y. (2024). Analisis Bankir Syariah sebagai
Nazir Wakaf Uang Pada Bank Syariah di Indonesia. Jurnal limiah Ekonomi
Islam, 1(X(1), 190-199.

Istikomah, I., & Bashori, D. C. (2022). Islam Di Era Digital: Implementasi Magashid
Syariah Pada Wakaf Saham. At-7asharrur” Jurnal Kajian Ekonomi Dan
Bisnis Syariah", 4(2), 36-42.

Karim, T. |. (2024). Model pengelolaan dana wakalf produktif berbasis
pemberdayaan UMKM.: Studi pada bank wakaf mikro sumber barokah
Denanyar Jombang [PhD Thesis, Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim]. http://etheses.uin-malang.ac.id/68820/

Karimah, D. A., & Laili, S. N. (2024). Wakaf Tunai melalui Sukuk Negara: Sebuah
Upaya menuju Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs). /slamic
Economics and Business Review, 3(3).
https://ejournal.upnvj.ac.id/iesbir/article/view/10528

Laila, R., Maharani, H. N., & Nurohman, D. (2024). Implementasi Program Waqaf
Tunai dalam Pengentasan Kemiskinan di Indonesia. A/-Kharaj: Jurnal

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf

chied
a2



Page | 126

CASH WAQF A PERSPECTIVE ON THE MAQASID SYARIAH OF
JASSER ‘AUDA
WAKAF UANG PERSPEKTIF PEMIKIRAN MAQASID SYARIAH JASSER

‘AUDA
Zulkifiil

Ekonomi,  Keuangan &  Bisnis  Syariah, 6(10), Article 10.
https://doi.org/10.47467/alkharaj.v6i10.2863

Majelis Ulama Indonesia, M. (2002). Fatwa Majelis Ulama Indonesia Tentang
Wakaf Uang Tahun 2002. Jakarta. https://www.bwi.go.id/wp-
content/uploads/2019/09/Fatwa-MUI-Tentang-Wakaf Uang.pdf

Mudzakkir, F. (2018). Wakaf Uang Untuk Infrastruktur Dalam Prespektif Hukum
Islam. Jural Hukum Islam, 16(2), 237-249.

Muhammad, A. S. (1997). Risalah fi Jawazi Waqf al-Nuqud. Beirut: Dar lbn Hazm,
20-21.

Mulyono, S. H. (2020). Peran Wakaf Sebagai Instrumen Keuangan Publik Dalam
Perekonomian. KASABA: Jurnal Ekonomi Islam, 13(2), 122-137.

Nasution, L. Z., & Aris, D. A. (2020). Konstruksi Pengembangan wakaf saham
dalam rangka mengoptimalkan potensi wakaf produktif di Indonesia. /s/amic
Circle, 1(1), 27-52.

Nawawi, N., Mirwan, M., Anwar, Z., & Juandi, W. (2024). Wakaf Uang di
Indonesia: Tantangan, Peluang dan Langkah-Langkah Pemanfaatan
Optimal. LISAN AL-HAL: Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan
Kebudayaan, 18(1), Article 1.
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v18il1.126-147

Nuntufa, N. (2021). Relevansi Wakaf Dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan
(SDGs): Dalam Konteks Maqashid Syariah. Jurnal Pendidikan Dan
Konseling (JPDK), 3(1), 137-152.

Oftafiana, T., & Laila, R. N. (2024). Peran Cash Waqgf Linked Sukuk (CWLS) dalam
Pemerataan Ekonomi dan Kesejahteraan di Indonesia. £/-Mal: Jurnal Kajian
Ekonomi & Bisnis Islam, 55), 3274-3288.

Rohman, M. M. R. (2022). Figh Wakaf Progresif: Wakaf Tunai (Cash Wagf) di
Indonesia dalam Memberdayakan Ekonomi Umat Berbasis Magashid Ibn
‘Asyur. Al - Muamalat: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Syariah, /A1), 31-53.

Sabri, F. A. (2013). Wakaf uang (Sebuah alternatif dalam upaya menyejahterakan
masyarakat). AL-IHKAM: Jurmal Hukum & Pranata Sosial, &1), 40-54.

Sembiring, P., Umar, M., & Zen, M. (2021). Implementasi Maqgashid Syariah
Dalam Fitur Wakaf Manfaat Polis Asuransi Syariah. Jurnal Manajemen
Dakwah, A1).

Sulistyani, D., Asikin, N., Soegianto, S., & Sadono, B. (2020). Pelaksanaan dan
pengembangan wakaf uang di Indonesia. Jurnal USM Law Review, 3(2),
328-343.

Sya’bani, A. (2016). Wakaf Uang (Cash Waqgf, Wagf An-Nuqud): Telah Teologis
Hingga Praktis. £/-Hikam, A1), 161-186.



Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and waqf
Volume 04 Number 01 Januari - Juni 2025, ISSN: 2828-6189 E-ISSN : 2828-9854

Syamsuri, Iman, M. |. K., & Arti, D. K. (2023). Crowdfunding Wakaf di Tinjau Dari
Maqashid Syariah Menurut Imam Syatibi. E/-lgthisady : Jurnal Hukum
Ekonomi Syariah, 207-219. https://doi.org/10.24252/el-
igthisady.vi.41701

Yaqgin, A. (2018). Rekonstruksi Magashid al-Syariah dalam Pengembangan
Metodologi Hukum Islam (Kajian Eksploratif Pemikiran Jasser Auda).
Madania: Jumal Kajian Keislaman, 221), 63-82.

Yumna, A., Masrifah, A. R., Muljawan, D., Noor, F., & Marta, J. (2024). The
Impacts Of Cash Wagf Linked Sukuk Empowerment Programs: Empirical
Evidence From Indonesia. Journal of Islamic Monetary Economics and
Finance, 1(X1), 5-34.

Yuniara, Y., & Afrianty, N. (2024). Wakaf sebagai Instrumen Pengentasan
Kemiskinan dan Ketimpangan Sosial. CV Brimedia Global.

Zaki, M., Andrini, R., Lubis, H., & Khaidir, W. (2024). Efektifitas Penghimpunan
Wakaf Uang Oleh Nazhir Melalui Bank Syariah. ASNAF: Journal of
Economic Welfare, Philantrophy, Zakat and Wagqgf, 3(1), 13-30.

Zuhaili, W. (2011). Figih Islam wa Adillatuhu (Vol. 10). Gema Insani.

Zulfa, A., Mubarok, A. F., & Nafisah, Z. (2024). Analisis Cash Waqf Linked Deposit
(CWLD) Perspektif Empat Mazhab. JES (Jurnal Ekonomi Syariah), X2),
Article 2. https://doi.org/10.30736/jes.v9i2.895

Journal of economic welfare, philantrophy, zakat and wagf
Visit : https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/asnaf

Page | 127



