
Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 185

SEMANTIK ‘IRFĀNI SEBAGAI MODEL TAFSIR SUFISTIK

Ramli Cibro

ABSTRAK
Artikel ini membahas mengenai semantik-‘irfani sebagai model
penafsiran sufistik. Model tafsir ini telah menjadi tradisi tersendiri di
kalangan ulama tasawuf ketika mereka ingin menafsirkan teks secara
batini (tafsir mistik). Ulama tasawuf dalam pengertian ini adalah
mereka yang memiliki dua kemampuan yaitu kemampuan diskursif dan
kemampuan iluminatif. Kemampuan diskursif biasanya didapat dengan
belajar dan melakukan olah fikir. Sedangkan kemampuan iluminatif
adalah kemampuan yang didapat melalui proses perjalanan suluk
(melalui proses penyucian jiwa) dan riyadhah (atau latihan spiritual).
Dengan kedua metode ini, kaum sufi kemudian mencoba menggkaji dan
membahasakan makna-makna rahasia teks suci Al-Qur’an yang dalam
kajian ini disebut sebagai metode semantik-’irfânĭ.

Kata Kunci: Tafsir Sufistik, Semantik ‘Irfāni.

Pendahuluan
Semantik adalah istilah teknis studi tentang makna yang

merupakan bagian dari ilmu linguistik (F. R. Falmer, 1981: 1). Menurut
Zakyuddin Baidhawi Pendekatan semantik dalam ilmu bahasa

Secara sistematis, semantik memiliki banyak arti. Namun dalam
pengertian ini, semantik adalah kajian analitik terhadap istilah-istilah kunci
suatu bahasa dengan suatu pandangan (word view) yang akhirnya sampai
pada pengertian konseptual dari masyarakat pengguna bahasa tersebut.
Pandangan ini tidak saja sebagai alat bicara dan berfikir, tetapi lebih
penting lagi mengonsepkan dan menafsirkan dunia yang melingkupinya
(Nur Kholis Setiawan, 2005: 166).

Sedangkan’irfânĭ secara harfiah artinya mengetahui, dan secara
tekhnis ia diterapkan pada istilah-istilah teknis ia diterapkan pada presepsi-
presepsi khas yang ditangkap melalui pemusatan perhatian relung terdalam
jiwa (tidak melalui presepsi indrawi dan analisis rasional). Dalam proses
perjalanan ruhani tersebut, sejumlah penyingkapan menyerupai visi-visi

 Penulis adalah Dosen STIT Hamzah Fansuri Subulussalam Aceh, Email:
Email:ramlicybro@gmail.com



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 186

mimpi kemudian tercerap. Adakalanya berupa penggambaran yang tajam
mengenai apa yang terjadi di masa kini, masa lalu dan masa depan; namun
adakalanya juga ia berbentuk seperti keadaan kesurupan (ektasi)
(Muhammad Taqi Misbah Yazdi, 2003: 66). Ia kemudian berubah menjadi
wacana, yang dibahasakan hingga memiliki kecenderungan filosofis.

Ia kemudian berkembang menjadi pengetahuan bahasa tentang
kesadaran mistik dan ungkapan pengalaman-pengalaman mistik, baik
dalam perjalanan mi’râj yang introvertif (pengalaman mistik) maupun
proses penurunan yang ekstrovertif (pembahasaan). Melalui pengalaman
mistik dan penggunaan ilmu bahasa yang bernama ’irfânĭ, Ibn Arâbĭ
menyuguhkan kebenaran ajaran mistiknya (Mehdi Hairi Yazdi, 2003: 66-
69).

Mehdi Ha’iri Yazdi menyimpulkan bahwa ’irfânĭ adalah sejenis
pengetahuan dengan representasi yang tercerahkan dan diperoleh dari
pengetahuan dengan kehadiran mistik melalui relasi iluminatif. Sejak
digariskan pertama kalinya dalam sejarah tradisi sufistik oleh Ibnu Arabi,
dengan kecermatan dan dengan cara yang sedemikian sistematis;
pengetahuan dengan representasi yang bersifat introspektif ini (’irfânĭ)
segera menjadi populer dan terkenal sebagai ilmu kebahasaan mistisisme
(Mehdi Hairi Yazdi, 2003: 280).

Jadi, semantik-‘irfani artinya kajian analitik terhadap istilah-istilah
kunci dalam suatu bahasa (bahasa kaum mistik) melalui cara-cara atau
metodologi ‘irfani. Yaitu metode gabungan antara kemampuan diskursus
filosofis dan kedisiplinan spiritualitas. Henry Corbin lebih jauh dalam
hubungan antara kemampuan diskursus-filosofis dengan kedispilinan
spiritualitas ini berpendapat: ”One if its essential features is that it makes
philosophy and mystical experience inseparable. A Philosophy that does not culminate
in a metaphysic of ecstasy is vain speculation; a mystical experience that is not grounded
on a sound philosophical education is in danger of degenerating and going
astray”(Henry Corbin, 1997: 20) Menurutnya, seorang harus memiliki
kemampuan diskursus-filosofis dan kedisiplinan spiritual sekaligus.
Mereka yang hanya memiliki memiliki kemampuan diskursus-filosofis
akan terjebak pada spekulasi yang tiada henti. Sedangkan mereka yang
hanya berkutat kepada kedisiplinan spiritual semata, akan jatuh kedalam
pemahaman-pemahaman yang keliru.

Sehingga dapat disimpulkan bahwa semantik-‘irfâni, adalah metode
penafsiran istilah-istilah kunci dalam satu bahasa dengan menggunakan
pendekatan ’irfânĭ yaitu pendekatan diskursus filosofis dan kedisiplinan
spiritual sekaligus.



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 187

Pembahasan
Para sufi biasanya menafsirkan kata-kata al-Qur’an, hadits dan

teks-teks dari sǔfi terdahulu ketika mereka sedang berada bawah limpahan
cahaya ma‘rifah. Argumentasinya adalah bahwa untuk sampai pada tahap
menerima limpahan cahaya ma‘rifah, para sǔfi terlebih dahulu melalui
tahapan persiapan dengan melakukan penyucian diri dan melakukan
tharĭqah atau amalan-amalan tertentu (Ja’far, 2011: 43). Sehingga,
diperoleh pengalaman spiritual yang memberi pemahaman secara lengkap
dan tepat.

Untuk mencapai kualitas ma‘rifah yaitu suatu kualitas dimana
seorang hamba siap untuk menerima limpahan cahaya, kaum sǔfi akan
melewati berbagai makam (kedudukan, level atau kelas-kelas). Para sufi
berbeda pendapat mengenai jumlah makam-makan tersebut, tapi
setidaknya proses pendakian sufistik dilalui melalui tiga tahapan yaitu.
Pertama, Tahapan tazkiah al nafs yaitu takhallĭ atau via purgativa (proses
penyucian hati). Tahapan ini biasanya dimulai dengan taubatan nasuha
dimana seorang yang melalui jalan sufi akan meninggalkan semua
keburukan-keburukan yang pernah dilakukan dan berusaha memperbaiki
diri dan tidak mengulanginya lagi. Kedua tahpan taḥallĭ atau via
kontemplativa (proses konsentrasi dalam berzikir) yaitu usaha-usaha
amaliyah dengan cara zikir dan ibadah, untuk memperbaiki kualitas diri,
melalui riâdhah dan mujâhadah yaitu latihan dan kesungguhna. Terakhir
adalah tajallĭ atau via illuminative (proses perolehan pencerahan spiritual/
vision) yaitu suatu proses dimana seorang hamba telah siap menerima
semua limpahan dan cahaya petunjuk dari ilahi. (Simuh, 2002: 33).

Para sǔfi memahami Al-Qur’an secara mistik. Mereka
memperlihatkan bahwa pemikiran dan jalan hidup yang dilalui pada
dasarnya adalah pengamalan dari nilai-nilai ajaran Al-Qur’an. Meskipun
terkadang banyak ayat yang secara lahiriyah terlihat bertentangan dengan
tradisi sǔfi, namun mereka mampu menafsirkan (melakukan eksegesis)
sehingga diketahui memang ajaran kaum sǔfi tidak bertentangan dengan
Al-Qur’an.

Al-Qur’an telah terintegrasi kedalam pandangan hidup kaum sǔfi
atau sebaliknya pandangan hidup kaum sǔfi juga secara keseluruhan
didasari oleh pandangan Al-Qur’an. Lebih dalam lagi, literatur kaum sǔfi
justru menunjukkan keterkaitan dengan bahasa Al-Qur’an. Berbeda
dengan literasi keislaman lainnya - literatur kaum sǔfi mengutip ayat-ayat
al-qur’an secara ‘tidak utuh’ dan terlihat sangat sederhana. Namun
demikian, apa yang diambil tersebut mampu memberi kiasan bagi



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 188

substansi keseluruhan dari ajaran kaum sǔfi (Michael A. Sells, ed, 1996: 29)
(Annemarie Schimmel, 1975: 13-14).

Kaum sǔfi terkadang menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an untuk
menafsirkan ajarannya. Jalâl Al-dĭn Al-Rǔmĭ misalnya, ketika
menggambarkan tentang orang yang masih sibuk dengan perbedaan-
perbedaan dalam beragama (dimensi lahiriyah, simbolis dan eksternal). Al-
Rǔmĭ menggunakan kata ‘Abasa (80: 01). Kemudian Ketika Al-Rǔmĭ ingin
mengambarkan mereka yang tercerahkan jiwanya ia menggunakan kata
Tabâraka (67: 01).’ Kedua kata tersebut diambil dari Al-Qur’an. Fenomena
seperti ini menunjukkan hubungan cukup intens antara sǔfi dan Al-Qur’an
yang ia pedomani.

Al-Rǔmĭ menuliskan :
Mengapa tetap saja engkau membaca ‘Abasa’(80: 1)
Padahal jiwa anak sudah sampai Tabâraka (67: 01) (Annemarie

Schimmel, 2008: 161)
Dengan kata lain, ‘duka cita’ (‘Abasa) seperti yang diungkapkan

dalam firman Tuhan kepada Nabi SAW, yang merupakan celaan terhadap
seseorang yang bermuka masam ketika orang buta menemuinya, telah
digantikan oleh suka cita yang diungkapkan oleh kata ‘Mahasuci’
(Tabâraka) (Annemarie Schimmel, 2008: 161). Rǔmĭ ingin menegur
mereka yang terjebak dalam presepsi simbolis yaitu menilai orang dari
penampilan luar seperti pengalaman Nabi ketika pernah melakukan
kesalahan ketika menilai kecacatan orang buta. Al-Rǔmĭ ingin mengatakan
bahwa, kaum sǔfi yang tercerahkan (pada kalimat: Jiwa anak telah sampai
Tabâraka) tidak lagi terjebak dalam presepsi-presepsi simbolis. Lebih jauh
Al-Rǔmĭ ingin mengatakan bahwa di kalangan sǔfi, kebencian karena
berbedaan simbolis dan fisik sudah tidak ada. Yang tersisa hanya suka cita
yang meluap-luap karena ma‘rifah dan kecintaan yang tinggi kepada Sang
Maha Suci (Tuhan).

Makna relasi ‘Abasa yang telah dibangun oleh al-Qur’an berkaitan
dengan teguran kepada Nabi Muhammad karena mengabaikan orang buta
dimanfaatkan untuk menjelaskan dan menegur mereka yang terjebak
dalam presepsi-presepsi simbolis lahiriyah yaitu ketika mereka menilai
sesuatu dari kulitnya. Al-Rǔmĭ ingin menegur manusia yang hanya menilai
penampilan semata dengan meminjam teguran Tuhan kepada Nabi
Muhammad ketika enggan menemui seseorang karena kebutaan fisiknya.

Begitupun penggunaan kata Tabâraka. Kata Tabâraka yang
dibangun oleh Al-Qur’an, merujuk kepada makna Pujian akan Tuhan yang
Maha Memberi Keberkahan. Kata tesebut kemudian digunakan oleh Al-Rǔmĭ
untuk menggambarkan jiwa orang-orang yang terberkahi, yang telah



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 189

merdeka dari presepsi-presepsi simbolis (hawa nafsu) dan telah sampai
kepada suka cita. Jadi makna ‘Abasa dan Tabâraka yang telah dibangun
oleh Al-Qur’an digunakan oleh Rumi didalam puisi-puisinya dengan tetap
mempertahankan maknanya seperti apa yang telah dibangun oleh Al-
Qur’an (mempertahankan makna Qur’ani dari ‘Abasa dan Tabâraka).

Tradisi semantik dikalangan ulama sǔfi setidaknya dimulai dari
upaya mereka menafsirkan ayat-ayat al-qur’an - khususnya dan - berkenaan
rahasia-rahasia sǔfistik dalam dari kata-kata Al-Qur’an (Michael A. Sells,
1996: 75). Upaya ini sejalan dengan konsepsi keislaman “lahir” dan
“bathin” yang menurut ‘Abd Al-Thawwâb merupakan konsepsi Islam
yang sejalan dengan Al-Qur’an dan Hadits (Rosihon Anwar, 2010: 67).
Pada prinsipnya, teks al-Qur’an mengandung makna lahir dan makna
bathin. Makna lahir difahami dengan tafsir dan makna batin difahami
dengan ta’wil. Makna lahir biasanya diacu oleh kaum fikih dan teolog
sedangkan makna batin diacu oleh kaum mistik (sǔfi). Dari makna lahir,
keluar makna-makna syari’at yang mengikat dan dari makna-makna batin,
keluar rahasia-rahasia kesufian.

Beberapa kalimat dalam Al-Qur’an kemudian menjadi lebih
memiliki makna yang luas ketika ta’wil sufistik digunakan untuk
menerjemahkannya. Itulah mungkin salah satu keindahan dari Al-Qur’an
bahwa ia dapat memberi petunjuk pada manusia dalam berbagai situasi
dan konteks yang berbeda, dalam berbagai tingkatan keilmuan dan
pengalaman yang berbeda dan dari berbagai metode dan paradigma
penerjemahan yang berbeda.

Beberapa contoh tersebut misalnya seperti kata liya’budǔn (untuk
menyembah-Ku) dalam surat Al-Dzâriât (51: 65) misalnya, para sǔfi
mengambil tafsiran Ibnu Abbas sebagai li’ya’rifǔn (untuk ber-ma‘rifah
kepada-Ku atau untuk mengenal-Ku) (Abdǔl Karĭm Hawãzin Al-Qushairĭ,
1996: 8). Bagi ulama syari’at, kata liya’budǔn sangat berkonotasi pada
amaliyah formal seperti shalat, ibadah, puasa dan zakat, bagi orang Islam.
Tapi bagi para sufi, kata tersebut memiliki makna mendalam berkenaan
dengan kewajiban manusia untuk semakin dekat dan mengenal kepada
Allah. Dalam hal ini, ulama sufi menerjemahkan kata liya’budǔn, bukan dari
akar ‘abada, yaitu hamba dan penghambaan, akan tetapi mereka
menerjemahkannya dalam kontes yang lebih luas yaitu li’ya’rifǔn yang
diambil dari akar kata ‘arafa yang artinya kenal atau mengenali.

Ja’far As-Shadiq yang menjadi salah satu imam bagi kalangan
shî’ah misalnya menafsirkan kata Asma’ dalam Firman Allah, “Wa’allama
âdama asmâ’a kullahâ,” artinya, “Dan kami mengajarkan kepada Adam nama-
nama keseluruhan,” (Al: Baqarah, 02: 31). Ja’far menafsirkan bahwa



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 190

sebelum segala sesuatu diciptakan (termasuk Adam), maka Allah telah
menciptakan lima buah nama, yang kelak akan termanifestasi ke dalam
berbagai ciptaannya, yaitu Muhammad, ‘Alĭ, Fathĭmah, Ӈasan dan Ӈusain
(Michael A. Sells, ed, 1996: 77). Tafsiran ini kemudian menjadi doktrin
bagi kelompok shî’ah sehingga mereka sangat mengutamakan keluarga
Nabi SAW. Bagi kelompok shî’ah Nabi dan keluarganya adalah pusat dari
kosmologi alam semesta.

Tafsiran yang lebih ekstrim adalah ketika para ulama sufi menta’wil
kata-kata Al-Qur’an secara huruf per huruf. Ja’far As-Shadiq
mencontohkan ketika ia menterjemahkan kata Bismi dalam Bismi Allâhi Al-
Raḥmâni Al-Raḥĭm,” artinya, “Dengan nama Allah yang Maha Pengasih lagi
Maha Penyayang,” (Al-Fatihah, 01: 01). Ja’far kemudian menjelaskan makna
ba sebagai baqâ’ (kekal, enduring), shin sebagai asma’ (nama-nama) dan mim
sebagai mulk (kekuasaan, domination) (Michael A. Sells, ed, 1996: 88).
Artinya, ketika itu sudah ada upaya pencarian makna-makna batin dari
ayat-ayat Al-Qur’an maupun hadits-hadits Nabi. Pencarian makna batin
tersebut bukan saja melalui penerjemahan kalimat atau kata, bahkan juga
menerjemahkan huruf perhuruf dalam Al-Qur’an. Karena dalam
paradigma kaum sufi, Al-Qur’an adalah mukjizat, sampai ke hurufnya.

Jika merujuk pada “tujuan”  untuk memahami konsepsi batin ayat-
ayat Al-Qu’ran, maka Nabi adalah orang yang pertama melakukannya.
Nabi adalah sumber petunjuk lahir dan bathin sekaligus, tetapi dalam
fungsinya sebagai pembawa hukum Tuhan, Nabi melambangkan dimensi
lahir (Rosihon Anwar, 2010: 68). Nabi adalah orang yang pertama
menerima Al-Qur’an sekaligus orang yang paling faham dengan maksud-
maksudnya. Nabi memahami Al-Qur’an secara zahir dan batin dan
mengajarkan makna-makna Al-Qur’an kepada umatnya juga dengan cara
zahir dan batin.

Namun, jika merujuk kepada “tradisi semantik,” kita dapat
memposisikan “tafsiran Ibnu Abbas” atas kalimat liya’buduun sebagai titik
awal dari tradisi semantik di kalangan sǔfi yang sunni walaupun Ibnu
Abbas sendiri bukan figur utama dalam kajian sǔfi (Michael A. Sells, ed,
1996: 321). Sementara untuk kalangan sǔfi syi’ah, Ja’far As-Shaddiq (145
H/765 M) dapat diposisikan sebagai pencetus awal dimulainya tradisi
semantik.

‘Abdǔl Karĭm Hawãzin Al-Qushairĭ (w. 465/1074) juga
melakukan beberapa penafsiran sǔfistik atas ayat-ayat Al-Qur’an dalam
kitab tafsirnya yang dikenal dengan Lãthaif Al-Ishãrah. Dalam kitab
tersebut Al-Qushairĭ menjelaskan begitu banyak kata-kata kunci Al-Qur’an



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 191

(yang difahami secara sǔfistik), baik yang diambil dari pendapat ulama
terdahulu seperti Junaid dan Al-Hallaj, maupun pendapatnya sendiri.

Salah satu tafsirannya, ialah kata hudã dalam surat Al-Baqârah ayat
5. Dalam tulisannya, Al-Qushairi menafsirkan kata hudã dengan berbagai
pengertian, yaitu bayãn (petunjuk yang nyata), yaqĭn (keyakinan) kashf
(keyakinan, ketersingkapan) dan taḥqĭq (kebenaran yang pasti). Keragama
makna pengertian hudã dapat diterjemahkan dengan melakukan
singkronisasi dengan tujuan-tujuan yang berbeda-beda pula. Kata yaqĭn
(keyakinan) misalnya ditujukan kepada orang mukmin yang ‘awwâm yang
memilih untuk beriman kepada Allah. Kata taḥqĭq (kebenaran yang pasti)
ditujukan kepada mereka yang mencoba beriman kepada Allah dengan
ilmu dan akal-nya (Alim, Intelektual dan Filsuf Muslim), dan kashf
(keyakinan, ketersingkapan) adalah mereka yang mencoba mendapat
petunjuk Allah dengan jalan sǔfi (tasawuf, ‘irfâni atau ma‘rifah). Sehingga
setiap orang berbeda memiliki tingkatan hudã yang berbeda satu sama lain
(Abdǔl Karĭm Hawãzin Al-Qushairĭ, 2007: vol.1,21).

Selain itu kata Hudã juga dimaknai sebagai proses tajalliat Tuhan ke
dalam hati manusia yang melalui tiga tahap. Pertama, Allah bertajallĭ (self
manifestation/melakukan penyingkapan diri) melalui ayat-ayat (tanda-tanda)
Nya. Baik itu ayat-ayat qauliyah maupun ayat-ayat kauniyyah. Kedua Allah
bertajallĭ dengan Sifat-sifat-Nya dan yang ketiga Allah ber-tajallĭ dengan
Dzât-Nya. Dalam prespektif ini, Allah menganugerahkan hudã dengan
tingkatan intensitas yang berbeda antara satu manusia dengan manusia
yang lain.

Jadi dapat dikatakan bahwa dari sisi kehambaan, kata hudã
dimaknai sebagai yaqĭn (keyakinan), kashf (keyakinan, ketersingkapan) dan
taḥqĭq (kebenaran yang pasti). Sedangkan dari sisi ketuhanan, hudã
dimaknai sebagai sebagai proses tajalli Tuhan dalam tiga tingkatan yaitu
Tajallĭ Āyât, Tajallĭ Sifât dan Tajalli Dzât.

Abǔ Nasr Al-Sarrâj, (w. 378/988) dalam karyanya yang dikenal
dengan Kitab Al-Luma’ (Kitab Percikan-percikan Cahaya/ The Book of
Flashes) juga menafsirkan rahasia-rahasia sǔfi yang diambil dari kata-kata
kunci dari al-Qur’an (Michael A. Sells, ed, 1996: 196). Al-Sarraj misalnya
menuliskan makna maqâmun ma’lǔmun (37: 164) dengan mengutip
perkataan Abǔ Bakr Al-Wahsĭ tentang maqam-maqam spiritual: Ketika
Abǔ Bakr Al-Wahsĭ ditanya tentang makna Sabda Rasulullah, “Al-arwaḥu
junǔdun mujannadah, Ruh-ruh itu laksana pasukan tentara Tuhan yang
diposisikan pada posisinya masing-masing (H.R Buchari dari Aisyah).”
Maka Abu Bakar menjawab, bahwa ruh-ruh itu diposisikan sesuai dengan
tingkatan kedudukan (maqâmat) masing-masing. Sedangkan kedudukan



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 192

spiritual adalah seperti taubât, wara’, zuhǔd, faqr, shabar, ridhâ, tawakkal dan
seterusnya (Abu Nasr Al-Sarraj, 2002: 87). As-Sarraj dalam hal ini
menafsirkan maqâmun ma’lǔmun sebagai maqâm tasawuf.

***
Dunia Islam Nusantara sendiri juga memiliki tradisi semantik

sendiri. Hamzah Fansuri dalam Syarb al-Asyiqin misalnya, menjelaskan kata
muḥĭt dalam firman Allah: “Ala innahu bikulli shai’in muḥĭt, Sesungguhnya
Allah meliputi segala sesuatu.” (Fushilat 41: 54). Hamzah menafsirkan kata
muhiit dengan konsep hampir atau dekat, yaitu kedekatan Tuhan dengan
manusia. Menurut Hamzah setiap hambanya (kafir sekalipun) memiliki
tingkat kedekatan yang berbeda dengan Tuhan. Hamzah menggambarkan
perbedaan kedekatan tersebut dalam konsep muḥĭt yang diartikan sebagai
hampir (dekat). Hamzah membagi tingkatan muhiit yang dimaknai sebagai
dekat (muhit) ke dalam empat, yaitu dekat tempat (makăn), dekat masa
(zamăn) dekat sifat dan dekat essensi (dzăt) (Syed Mohammad Naquib Al
Attas, 1970: 312). Jadi masing-masih manusia berbeda tingkatan
kedekatannya dengan Tuhan, baik dari segi kedekatan masa, kedekatan
tempat hingga kedekatan essensi (dzăt).

Hamzah dalam karya-karyanya bahkan bukan saja menerjemahkan
ayat-ayat Al-Qur’an, namun juga menerjemahkan kata-katanya sendiri.
Hamzah telah mengembangkan tradisi baru dalam dunia tasawuf  Melayu
dimana menafsirkan sendiri 15 bait puisinya yang berjudul Sya’ir Ma‘rifah
dalam sebuah kitab yang diberi nama Asrâr al-Ārifĭn. Tradisi tersebut
tergolong cukup langka. Karena Hamzah menafsirkan sendiri puisi-
puisinyanya. Padahal kebiasaan yang terjadi adalah karya seorang sufi
ditafsir oleh orang lain, bukan oleh dirinya sendiri. Sya’ir Ma‘rifah memang
merupakan satu dari sekian banyak syai’r Hamzah Fansuri yang memiliki
ketinggian seni, kedalaman makna, dan kerumitan susunan kata. Kita
bahkan boleh mengatakan bahwa Hamzah Fansuri adalah Jalaluddin
Rumi-nya Nusantara seperti yang dikatakan oleh ahli-ahli sastra nusantara.

Metode yang digunakan oleh Hamzah Fansuri adalah dengan cara
menafsirkan kata-kata kunci yang memiliki makna signifikan dalam setiap
bait puisinya. Ketika menerjemahkan puisi Aho segala kita yang menyembah
Nama. Hamzah mengambil kata Nama, sebagai kata kunci yang signifikan
yang akan ia terjemahkan. Hamzah menjelaskan bahwa orang Islam yang
hanya menyembah Nama (ibadah lahiriyah/sharĭ’ah) dan mengabaikan Dzât
(ibadah bathiniyah/haqĭqah) maka ibadahnya tidak sempurna walaupun ia
tetap dianggap sebagai seorang Muslim (Syed Mohammad Naquib Al
Attas, 1970: 238-240).

Hamzah Menuliskan :
Aho segala kita yang menyembah “Nama



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 193

Yogya diketahui apa “Yang Pertama”
Bagi Hamzah, menyembah Tuhan dari Nama saja tidak cukup dan

hanya akan menampilkan Tuhan dalam narasi Simbol. Padahal simbol
yang sejatinya bukan Dzât yang disimbolkan. Nama hanya penanda
(logos), bukan substansi dan bukan esensi. Esensi sejati adalah apa yang
disebut Hamzah sebagai “Yang Pertama” yaitu Dzât sebelum Nama (before
name). Inilah yang ingin dicapai oleh kaum sǔfi, bahwa mereka melepaskan
diri dari simbol, logos dan rites karena kesemua itu tidak lebih dari sekedar
penanda. Kaum sufi – dalam tasawufnya- ingin mencapai dzât (hakikat),
mencapai substansi Allah SWT.

Hamzah Fansuri dalam menafsirkan kata-katanya mengaku
memperoleh bimbingan atau limpahan ma‘rifah. Pengakuan ini tersirat
dalam kalimat, “Karena sharah-nya itu perkataan ma‘rifah Allah (terlibat/ada)
dengan nyata (di) dalamnya (Syed Mohammad Naquib Al Attas, 1970: 234).
Keterangan Hamzah sedikit membuka pemahaman mengenai model
penafsiran “semantik-’irfânĭ” kaum sǔfi. Bahwa ketika mereka menafsirkan
kata-kata dalam al-Qur’an, hadits Nabi atau karya-karya kaum sǔfi, mereka
sedang berada dalam limpahan ma‘rifah (gnosis).

Tradisi penafsiran semantik kemudian dilanjutkan oleh Shams Al-
Dĭn Al-Sumatrâ ĭ ketika menafsirkan 36 bait Sya’ir Bismillăhirraḥmănirraĭîm
yang bernama Sharah Ruba’i Hamzah Fansûri. Dalam tulisannya Al-Sumatrâ
ĭ menjelaskan bahwa ada tiga ikatan puisi (rubâ’ĭ) yang dibahas, yaitu Rubâ’ĭ
Subḥânallah Terlalu Kamil, Ruba’i Allah Maujud terlalu Băqi dan Rubă’i Sidang
Fakîr Empunya Kata. Tafsiran yang digunakan juga menjelaskan kata-kata
kunci istilah tekhnis dalam dunia tasawuf seperti mahbûb, alîm, muhît dan
wahîd (A Hasjmi, 1976: 59-83).

Tradisi yang sama juga berlaku pada sǔfi Melayu yang lain seperti
Daud bin Abdullah al-Fathani (w. 1847). Al-Fathânĭ dalam bukunya
Manḥâl Al-Shâfĭ menterjemahkan kata Jannatăn (dua surga) dalam surah A-
Rahman (55: 46) Dawǔd Al-Fathânĭ menuliskan : “Thâbit bagi orang yang
takut akan maqâm Tuhannya itu dua surga. Pertama, surga yang bersegera yaitu
manis ta’ât, ladhât munadhât dan jinak dengan bagi daripada mukăshafah dengan
sekira-kira maqâm-nya. Keduanya, surga yang bernama tangguh (ditangguhkan) dan
yaitu yang diberi dari pada beberapa balas di dalam surga dan tinggi darajatnya
(Wan Mohd Shahgir Abdullah, 1992: 51).” Jadi, kata Jannatăn
diterjemahkan oleh Dawǔd Al-Fathânĭ sebagai surga kelezatan dalam
munazzat dan tha’ăt kepada Allah; Dan surga yang dijanjikan Allah di alam
akhirat.

Hamzah Fansuri misalnya menyatukan sya’irnya dengan ayat-ayat
Al-Qur’an. Hamzah menuliskan:



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 194

Laut itulah yang bernama aḥad
Terlalu lengkap pada asyyâ’u shamâd
Olehnya itulah lam yalid wa lam yǔlad
Wa lam yakun lahǔ kufwan aḥad (G. W. J. Drewes and L. F.

Brakel,1986: 54).
Hamzah menganalogikan Tuhan sebagai Laut yang bernama

Aḥad, dan kesempurnaannya (terlalu lengkap) tergambar pada kalimat
asyyâ’u shamâd. Artinya, kesempurnaan Tuhan bukan sekedar
keagungannya dan kesempurnaan sifatnya semata, akan tetapi juga
kesempurnaan sebagai tempat sandaran bagi hamba-hambanya seperti laut
yang menerima aliran sungai. Terakhir, Hamzah menambahkan sya’irnya
sekaligus untuk menyempurnakan ayat-ayat surat al-Ikhlas yang dikutip
(lam yalid wa lam yǔlad, Wa lam yakun lahǔ kufwan aḥad). Sehingga sya’ir
Hamzah menjadi begitu menyatu dan saling melengkapi dengan surat al-
Ikhlâsh.

Melihat bagaimana surat al-Ikhlâsh menyatu secara estetis dengan
puisi-puisi kaum sǔfi, menunjukkan keintiman yang luar biasa antara
mereka dengan ayat-ayat al-qur’an yang diagunginya. Hamzah mampu
melebur ayat-ayat Al-Qur’an ke dalam puisi-puisinya dan mengadopsi
‘makna semantik’ yang telah dibangun oleh Al-Qur’an atas kata-kata
tersebut untuk menjadi penguat dan penjelas makna dari sya’ir-sya’ir-nya.
Artinya, dengan menggandeng makna relasi dari surat Al-Ikhlas, Hamzah
memberi kekuatan makna pada sya’ir-sya’irnya.

Kesimpulan
Akhirnya, beberapa kesimpulan yang dapat diambil dari teks ini

adalah: Pertama, upaya untuk memahami ayat Al-Qur’an secara bathini
telah menjadi tradisi di kalangan ulama sǔfi. Upaya ini bukan sebagai
‘pembenaran,’ atas ajaran-ajaran mereka seperti yang sering dituduhkan
oleh kalangan orientalis; akan tetapi lahir dari proses mempertajam batin
(metode irfâni) yang ketat, terukur dan sistematis (thariqat atau suluk)
menurut ukurannya (kesufian). Karena setidaknya untuk mencapai kualitas
ma‘rifah, kaum sǔfi –seperti yang dijelaskan oleh Al-Ghazalĭ - harus
melewati tiga proses atau tahapan tazkiah al nafs yaitu takhallĭ atau via
purgativa (proses penyucian hati), taḥallĭ atau via kontemplativa (proses
konsentrasi dalam berzikir) dan tajallĭ atau via illuminative (proses perolehan
pencerahan spiritual/ vision). Dengan demikian, limpahan ma‘rifah yang
dicapai juga melalui metode-metode standar yang berlaku dalam dunia
tasawuf.



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 195

Kedua adalah tradisi pengutipan ayat-ayat Al-Qur’an secara ‘tidak
utuh’ dan hanya memfokuskan diri pada kata-kata tertentu yang dinilai
memiliki makna mendalam yang terhubung dengan konsep-konsep
sǔfistik. Model ini memperlihatkan gaya “tafsir kata” yang
mengindikasikan ketajaman pemahaman kaum sufi. Bahwa mereka sangat
menyadari kandungan makna yang tinggi dari Al-Qur’an. Bahkan mereka
mampu mengeksplorasi ketinggian makna yang dikandung oleh “kata” dan
“huruf”

Ketiga, keakraban yang luar biasa antara para sufi dan ayat Al-
Qur’an yang dipedomaninya. Para sǔfi begitu akrab dengan Al-Qur’ân.
Selain menafsirkan al-Qur’an dengan makna-makna bahtînî mereka juga
menafsirkan ajaran-ajaran tasawuf-nya dengan mewakilkan kepada
kutipan-kutipan ayat Al-Qur’an. Dengan kata lain, mereka ‘menggunakan’
Al-Qur’an untuk menafsirkan ajaran-ajarannya.

Keempat, model penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an juga
kemudian diterapkan dalam menafsirkan kata-kata sǔfi besar. Model ini
misalnya dikembangkan oleh Al-Qushairi dan As-Sarraj ketika
menemukan teks tasawuf yang dianggap memiliki muatan makna yang
tinggi. Dalam kitabnya mereka yang beberapa kali menafsirkan kata-kata
dari Junaid dan Al-Hallâj dengan tafsir sufistik.

Kelima ada tradisi unik dari sǔfi Nusantara, yakni Hamzah Fansuri.
Sufi besar abad ke XVIII tersebut menafsirkan empat belas bait sya’ir yang
dibuat hingga menjadi satu diskursus yang utuh. Ia menafsirkan puisinya
yang memiliki makna, kata demi kata hingga mudah difahami oleh
pembaca dalam satu kitab yang dinamai Asrâr Al-Ārifĭn.



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 196

DAFTAR PUSTAKA

Annemarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam, (Chappel Hill-USA: The
University of North Carolina Press, 1975)

Annemarie Schimmel, Engkaulah Angin, Akulah Api; Hidup dan Karya
Jalaluddin Rumi, (Bandung: Mizan, 2008)

Abdǔl Karĭm Hawãzin Al-Qushairĭ, Risalah Al-Qusyairiyah, terjemahan
Muhammad Luqman Hakim, (Surabaya: Risalah Gusti, 1996),
hlm. 8.

Abdǔl Karĭm Hawãzin Al-Qushairĭ, Lathâif  al-Ishârah, (Lebanon: Kitab
Dar Al Ilmiyah, 2007), Juz 1-3.

Abu Nasr Al-Sarraj, Al-Luma,’ Terjemahan Wasmukan dan Samson
Rahman, (Surabaya: Risalah Gusti, Surabaya, 2002)

Ali Hasyimi dalam buku Ruba’i Hamzah Fansuri; Karya Sastra Sufi Abad ke
XVII, (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementerian
Pelajar Malaysia, Kuala Lumpur, 1976)

F. R. Falmer, Semantic, (New York: Cambridge University Press, 1981)
G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri,

(Chinnaminson USA: Foris Publication, 1986)
Henry Corbin, Alone with the Alone; Creative Imagination in the Sǔfism of Ibn

‘Arabĭ, (New Jersey: Princeton University Press, 1997)
Syed Mohammad Naquib Al Attas, The Mysticism of Hamzah Fansuri,

University of Malaya, Kuala Lumpur, 1970/
Henry Corbin, Alone with the Alone; Creative Imagination in the Sǔfism of Ibn

‘Arabĭ, (New Jersey: Princeton University Press, 1997)
Ja’far, Manusia menurut Suhrawardi Al-Maqtul, (Banda Aceh: PeNA, 2011)
Mehdi Hairi Yazdi, Menghadirkan Cahaya Tuhan, terj. Ahsin Muhammad,

(Bandung Mizan, 2003)
Michael A. Sells (ed) Early Islamic Mysticism; Sufi, Qur’an, Mi’raj, Poetic and

Theological Writing, (New York: Paulist Press, 1996),
Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an; Kitab Sastra Terbesar, (Yogyakarta : Elsaq

Press, 2005)
Oman Fathurrahman, Tanbih Al-Masyi; Menyoal Wahdatul Wujud, Kasus

Abdurrauf Singkel, di Aceh Abad ke 17, (Bandung, Mizan, 1999)
Rosihon Anwar, Menelusuri Ruang Bathin Al-Qur’an; Belajar Tafsir Bathini

pada Allamah Thaba’ Thaba’i, (Jakarta: Erlangga, 2010)
Syaifan Nur, Mulla Sadra; Pendiri Mazhab Al-Hikmah Al-Muta’aliyyah,

(Bandung: Teraju Mizan, 2003)
Toshihiko Izutzu God and Man in the Qur’an, Semantic of the Qur’anic

Weltanschaung, (Kuala Lumpur, Islamic Book Trust, 2002)



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 197

Wan Mohd Shahgir Abdullah, Manhalus Shafi Syekh Daud Al Fatani;
Membicarakan Rumus-rumus Shufi dan Istilah-istilah Tasawuf, (Kuala
Lumpur: Khazanah Fathimiyah, 1992).


