SEMANTIK IRFANI SEBAGAI MODEL TAFSIR SUFISTIK

Ramli Cibro”

ABSTRAK

Artikel ini membabas  mengenai  semantik-irfani  sebagai  model
penafsiran sufistik. Model tafsir ini telah menjadi tradisi tersendiri di
kalangan ulama tasawnf ketika mereka ingin menafsirkan teks secara
batini (tafsir mistik). Ulama tasawnf dalam pengertian ini adalab
mereka yang memiliki dua kemampuan yaitu kemampuan diskursif dan
kemampuan tluminatif. Kemampuan diskursif biasanya didapat dengan
belajar dan melakukan olah fikir. Sedangkan kemampuan iluminatif
adalah  kemampuan yang didapat melalui proses perjalanan  sulnk
(melalui proses penyucian jiwa) dan riyadbah (atan latihan spiritual).
Dengan kedua metode ini, kaum sufi kemudian mencoba menggkaji dan
membabasakan makna-makna rabasia teks suci Al-Qur'an yang dalam
kajian ini disebut sebagai metode semantik-'irfani.

Kata Kunci: Tafsir Sufistik, Semantik ‘Irfani.

Pendahuluan

Semantik adalah istilah teknis studi tentang makna yang
merupakan bagian dari ilmu linguistik (F. R. Falmer, 1981: 1). Menurut
Zakyuddin Baidhawi Pendekatan semantik dalam ilmu bahasa

Secara sistematis, semantik memiliki banyak arti. Namun dalam
pengertian ini, semantik adalah kajian analitik terhadap istilah-istilah kunci
suatu bahasa dengan suatu pandangan (word view) yang akhirnya sampai
pada pengertian konseptual dari masyarakat pengguna bahasa tersebut.
Pandangan ini tidak saja sebagai alat bicara dan berfikir, tetapi lebih
penting lagi mengonsepkan dan menafsirkan dunia yang melingkupinya
(Nur Kholis Setiawan, 2005: 160).

Sedangkan 7rfini secara harfiah artinya mengetahui, dan secara
tekhnis ia diterapkan pada istilah-istilah teknis ia diterapkan pada presepsi-
presepsi khas yang ditangkap melalui pemusatan perhatian relung terdalam
jiwa (tidak melalui presepsi indrawi dan analisis rasional). Dalam proses
petjalanan ruhani tersebut, sejumlah penyingkapan menyerupai visi-visi

* Penulis adalah Dosen STIT Hamzah Fansuri Subulussalam Aceh, Email:
Email:ramlicybro@gmail.com

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 185



mimpi kemudian tercerap. Adakalanya berupa penggambaran yang tajam
mengenai apa yang terjadi di masa kini, masa lalu dan masa depan; namun
adakalanya juga ia berbentuk seperti keadaan kesurupan (ektasi)
(Muhammad Taqi Misbah Yazdi, 2003: 66). Ia kemudian berubah menjadi
wacana, yang dibahasakan hingga memiliki kecenderungan filosofis.

Ia kemudian berkembang menjadi pengetahuan bahasa tentang
kesadaran mistik dan ungkapan pengalaman-pengalaman mistik, baik
dalam perjalanan mi’raj yang introvertif (pengalaman mistik) maupun
proses penurunan yang ekstrovertif (pembahasaan). Melalui pengalaman
mistik dan penggunaan ilmu bahasa yang bernama 7fanz, Ibn Arabi
menyuguhkan kebenaran ajaran mistiknya (Mehdi Hairi Yazdi, 2003: 66-
09).

Mehdi H2’iri Yazdi menyimpulkan bahwa 7 fini adalah sejenis
pengetahuan dengan representasi yang tercerahkan dan diperoleh dari
pengetahuan dengan kehadiran mistik melalui relasi iluminatif. Sejak
digariskan pertama kalinya dalam sejarah tradisi sufistik oleh Ibnu Arabi,
dengan kecermatan dan dengan cara yang sedemikian sistematis;
pengetahuan dengan representasi yang bersifat introspektif ini (zrfani)
segera menjadi populer dan terkenal sebagai ilmu kebahasaan mistisisme
(Mehdi Hairi Yazdi, 2003: 280).

Jadi, semantik-‘irfani artinya kajian analitik terhadap istilah-istilah
kunci dalam suatu bahasa (bahasa kaum mistik) melalui cara-cara atau
metodologi %rfani. Yaitu metode gabungan antara kemampuan diskursus
filosofis dan kedisiplinan spiritualitas. Henry Corbin lebih jauh dalam
hubungan antara kemampuan diskursus-filosofis dengan kedispilinan
spiritualitas ini berpendapat: ”Omne if ifs essential features is that it makes
philosophy and mystical experience inseparable. A Philosophy that does not culminate
in a metaphysic of ecstasy is vain speculation; a mystical experience that is not grounded
on a sound philosophical education is in danger of degenerating and going
astray”(Henry Corbin, 1997: 20) Menurutnya, seorang harus memiliki
kemampuan diskursus-filosofis dan kedisiplinan spiritual sekaligus.
Mereka yang hanya memiliki memiliki kemampuan diskursus-filosofis
akan terjebak pada spekulasi yang tiada henti. Sedangkan mereka yang
hanya berkutat kepada kedisiplinan spiritual semata, akan jatuh kedalam
pemahaman-pemahaman yang keliru.

Sehingga dapat disimpulkan bahwa semantik-irfani, adalah metode
penafsiran istilah-istilah kunci dalam satu bahasa dengan menggunakan
pendekatan 7rfani yaitu pendekatan diskursus filosofis dan kedisiplinan
spiritual sekaligus.

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 186



Pembahasan

Para sufi biasanya menafsirkan kata-kata al-Qur’an, hadits dan
teks-teks dati stfi terdahulu ketika mereka sedang berada bawah limpahan
cahaya ma‘rifah. Argumentasinya adalah bahwa untuk sampai pada tahap
menerima limpahan cahaya ma‘ifah, para sufi terlebih dahulu melalui
tahapan persiapan dengan melakukan penyucian diri dan melakukan
thariqgah atau amalan-amalan tertentu (Ja’far, 2011: 43). Sehingga,
diperoleh pengalaman spiritual yang memberi pemahaman secara lengkap
dan tepat.

Untuk mencapai kualitas ma‘rifah yaitu suatu kualitas dimana
seorang hamba siap untuk menetima limpahan cahaya, kaum sufi akan
melewati berbagai makam (kedudukan, level atau kelas-kelas). Para sufi
berbeda pendapat mengenai jumlah makam-makan tersebut, tapi
setidaknya proses pendakian sufistik dilalui melalui tiga tahapan yaitu.
Pertama, Tahapan fagkiah al nafs yaitu takballi atau via purgativa (proses
penyucian hati). Tahapan ini biasanya dimulai dengan taubatan nasuha
dimana seorang yang melalui jalan sufi akan meninggalkan semua
keburukan-keburukan yang pernah dilakukan dan berusaha memperbaiki
diti dan tidak mengulanginya lagi. Kedua tahpan #halli atau via
kontemplativa (proses konsentrasi dalam berzikir) yaitu usaha-usaha
amaliyah dengan cara zikir dan ibadah, untuk memperbaiki kualitas diri,
melalui 7iddhah dan mujibadah yaitu latthan dan kesungguhna. Terakhir
adalah ‘gjalli atau via illuminative (proses perolehan pencerahan spiritual/
vision) yaitu suatu proses dimana seorang hamba telah siap menerima
semua limpahan dan cahaya petunjuk dart ilahi. (Simuh, 2002: 33).

Para sufi memahami Al-Qur’an secara mistik. Mereka
memperlihatkan bahwa pemikiran dan jalan hidup yang dilalui pada
dasarnya adalah pengamalan dari nilai-nilai ajaran Al-Qur’an. Meskipun
terkadang banyak ayat yang secara lahiriyah terlihat bertentangan dengan
tradisi stfi, namun mereka mampu menafsitkan (melakukan eksegesis)
schingga diketahui memang ajaran kaum sufi tidak bertentangan dengan
Al-Qur’an.

Al-Qut’an telah terintegrasi kedalam pandangan hidup kaum sufi
atau sebaliknya pandangan hidup kaum sUfi juga secara keseluruhan
didasari oleh pandangan Al-Qur’an. Lebih dalam lagi, literatur kaum sufi
justru menunjukkan keterkaitan dengan bahasa Al-Qur’an. Berbeda
dengan literasi keislaman lainnya - literatur kaum sUfi mengutip ayat-ayat
al-quran secara ‘tidak utuh’ dan terlihat sangat sederhana. Namun
demikian, apa yang diambil tersebut mampu memberi kiasan bagi

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 187



substansi keseluruhan dari ajaran kaum stfi (Michael A. Sells, ed, 1996: 29)
(Annemarie Schimmel, 1975: 13-14).

Kaum sufi terkadang menggunakan ayat-ayat Al-Qut’an untuk
menafsirkan  ajarannya. Jalal  Al-din  Al-RUmi misalnya, ketika
menggambarkan tentang orang yang masth sibuk dengan perbedaan-
perbedaan dalam beragama (dimensi lahiriyah, simbolis dan eksternal). Al-
RUmi menggunakan kata “Abasa (80: 01). Kemudian Ketika Al-RUmi ingin
mengambarkan mereka yang tercerahkan jiwanya ia menggunakan kata
Tabdraka (67: 01).” Kedua kata tersebut diambil dari Al-Qur’an. Fenomena
sepetti ini menunjukkan hubungan cukup intens antara sifi dan Al-Qut’an
yang ia pedomani.

Al-RUmi menuliskan :

Mengapa tetap saja engkau membaca ‘Abasa’(80: 1)

Padahal jiwa anak sudah sampai Tabdraka (67: 01) (Annemarie
Schimmel, 2008: 161)

Dengan kata lain, ‘duka cita’ (‘4Abasa) seperti yang diungkapkan
dalam firman Tuhan kepada Nabi SAW, yang merupakan celaan terhadap
seseorang yang bermuka masam ketika orang buta menemuinya, telah
digantikan oleh suka cita yang diungkapkan oleh kata ‘Mahasuct’
(Tabdraka) (Annemarie Schimmel, 2008: 161). RUmi ingin menegur
mereka yang terjebak dalam presepsi simbolis yaitu menilai orang dari
penampilan luar seperti pengalaman Nabi ketika pernah melakukan
kesalahan ketika menilai kecacatan orang buta. Al-RUmi ingin mengatakan
bahwa, kaum sufi yang tercerahkan (pada kalimat: Jiwa anak telah sampai
Tabdraka) tidak lagi terjebak dalam presepsi-presepsi simbolis. Lebih jauh
Al-RUmi ingin mengatakan bahwa di kalangan sufi, kebencian karena
berbedaan simbolis dan fisik sudah tidak ada. Yang tersisa hanya suka cita
yang meluap-luap karena ma‘ifah dan kecintaan yang tinggi kepada Sang
Maha Suci (Tuhan).

Makna relasi “Abasa yang telah dibangun oleh al-Qur’an berkaitan
dengan ‘zeguran kepada Nabi Mubammad farena mengabaikan orang buta
dimanfaatkan untuk menjelaskan dan menegur mereka yang terjebak
dalam presepsi-presepsi simbolis lahiriyah yaitu ketika mereka menilai
sesuatu dari kulitnya. AI-RUmJ ingin menegur manusia yang hanya menilai
penampilan semata dengan meminjam teguran Tuhan kepada Nabi
Muhammad ketika enggan menemui seseorang karena kebutaan fisiknya.

Begitupun penggunaan kata Tabiraka. Kata Tabdraka yang
dibangun oleh Al-Qur’an, merujuk kepada makna Pujian akan Tuban yang
Maha Memberi Keberkahan. Kata tesebut kemudian digunakan oleh Al-RUmi
untuk menggambarkan jiwa orang-orang yang terberkahi, yang telah

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 188



merdeka dari presepsi-presepsi simbolis (hawa nafsu) dan telah sampai
kepada suka cita. Jadi makna “Abasa dan Tabdraka yang telah dibangun
oleh Al-Qur’an digunakan oleh Rumi didalam puisi-puisinya dengan tetap
mempertahankan maknanya seperti apa yang telah dibangun oleh Al-
Qur’an (mempertahankan makna Qur’ani dati “Abasa dan Tabdraka).

Tradisi semantik dikalangan ulama sufi setidaknya dimulai dari
upaya mereka menafsirkan ayat-ayat al-qur’an - khususnya dan - berkenaan
rahasia-rahasia stfistik dalam dari kata-kata Al-Qur’an (Michael A. Sells,
1996: 75). Upaya ini sejalan dengan konsepsi keislaman “lahir” dan
“bathin” yang menurut ‘Abd Al-Thawwab merupakan konsepsi Islam
yang sejalan dengan Al-Qur’an dan Hadits (Rosthon Anwar, 2010: 67).
Pada prinsipnya, teks al-Qur’an mengandung makna lahir dan makna
bathin. Makna lahir difahami dengan tafsir dan makna batin difahami
dengan ta’wil. Makna lahir biasanya diacu oleh kaum fikih dan teolog
sedangkan makna batin diacu oleh kaum mistik (stfi). Dati makna lahir,
keluar makna-makna syari’at yang mengikat dan dari makna-makna batin,
keluar rahasia-rahasia kesufian.

Beberapa kalimat dalam Al-Quran kemudian menjadi lebih
memiliki makna yang luas ketika ta’wil sufistik digunakan untuk
menerjemahkannya. Itulah mungkin salah satu keindahan dari Al-Qut’an
bahwa ia dapat memberi petunjuk pada manusia dalam berbagai situasi
dan konteks yang berbeda, dalam berbagai tingkatan keilmuan dan
pengalaman yang berbeda dan dari berbagai metode dan paradigma
penerjemahan yang berbeda.

Beberapa contoh tersebut misalnya seperti kata Zya’budiin (untuk
menyembah-Ku) dalam surat Al-Dzariat (51: 65) misalnya, para sufi
mengambil tafsiran Ibnu Abbas sebagai /%a’rifiln (untuk bet-ma‘rifah
kepada-Ku atau untuk mengenal-Ku) (Abdul Karim Hawazin Al-Qushaiti,
1996: 8). Bagi ulama syari’at, kata /Jya'budin sangat berkonotasi pada
amaliyah formal seperti shalat, ibadah, puasa dan zakat, bagi orang Islam.
Tapi bagi para sufi, kata tersebut memiliki makna mendalam berkenaan
dengan kewajiban manusia untuk semakin dekat dan mengenal kepada
Allah. Dalam hal ini, ulama sufi menetjemahkan kata /%ya’budiin, bukan dari
akar ‘abada, yaitu hamba dan penghambaan, akan tetapi mereka
menetjemahkannya dalam kontes yang lebih luas yaitu /Zya’7ifiin yang
diambil dari akar kata ‘arafa yang artinya kenal atau mengenali.

Ja’far As-Shadiq yang menjadi salah satu imam bagi kalangan
shi’ah misalnya menafsirkan kata Aswa’ dalam Firman Allah, “Wa'allama
ddama asmai’a kullaba,” artinya, “Dan kami mengajarkan kepada Adam nama-
nama  Reselurnban,” (Al: Bagarah, 02: 31). Ja’far menafsirkan bahwa

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 189



sebelum segala sesuatu diciptakan (termasuk Adam), maka Allah telah
menciptakan lima buah nama, yang kelak akan termanifestasi ke dalam
berbagai ciptaannya, yaitu Muhammad, ‘Ali, Fathimah, Hasan dan Husain
(Michael A. Sells, ed, 1996: 77). Tafsiran ini kemudian menjadi doktrin
bagi kelompok shi’ah sehingga mereka sangat mengutamakan keluarga
Nabi SAW. Bagi kelompok shi’ah Nabi dan keluarganya adalah pusat dari
kosmologi alam semesta.

Tafsiran yang lebih ekstrim adalah ketika para ulama sufi menta’wil
kata-kata Al-Qur’an secara huruf per huruf. Ja’far  As-Shadiq
mencontohkan ketika ia menterjemahkan kata Bisw: dalam Bismi Allahi Al-
Rahmaini Al-Rahim,” artinya, “Dengan nama Allah yang Maha Pengasibh lagi
Mabha Penyayang,” (Al-Fatihah, 01: 01). Ja’far kemudian menjelaskan makna
ba sebagai baga’ (kekal, enduring), shin sebagai asma’ (nama-nama) dan mim
sebagai mulk (kekuasaan, domination) (Michael A. Sells, ed, 1996: 88).
Artinya, ketika itu sudah ada upaya pencarian makna-makna batin dari
ayat-ayat Al-Qur’an maupun hadits-hadits Nabi. Pencarian makna batin
tersebut bukan saja melalui penerjemahan kalimat atau kata, bahkan juga
menerjemahkan huruf perhuruf dalam Al-Qur’an. Karena dalam
paradigma kaum sufi, Al-Qur’an adalah mukjizat, sampai ke hurufnya.

Jika merujuk pada “tujuan” untuk memahami konsepsi batin ayat-
ayat Al-Qu’ran, maka Nabi adalah orang yang pertama melakukannya.
Nabi adalah sumber petunjuk lahir dan bathin sekaligus, tetapi dalam
fungsinya sebagai pembawa hukum Tuhan, Nabi melambangkan dimensi
lahir (Rosthon Anwar, 2010: 68). Nabi adalah orang yang pertama
menerima Al-Qur’an sekaligus orang yang paling faham dengan maksud-
maksudnya. Nabi memahami Al-Qur’an secara zahir dan batin dan
mengajarkan makna-makna Al-Qur’an kepada umatnya juga dengan cara
zahir dan batin.

Namun, jika merujuk kepada “tradisi semantik,” kita dapat
memposisikan “tafsiran Ibnu Abbas™ atas kalimat /Zya buduun sebagai titik
awal dari tradisi semantik di kalangan stfi yang sunni walaupun Ibnu
Abbas senditi bukan figur utama dalam kajian stfi (Michael A. Sells, ed,
1996: 321). Sementara untuk kalangan sufi syi’ah, Ja’far As-Shaddiq (145
H/765 M) dapat diposisikan sebagai pencetus awal dimulainya tradisi
semantik.

‘Abdul Karim Hawazin Al-Qushaiti (w. 465/1074) juga
melakukan beberapa penafsiran slfistik atas ayat-ayat Al-Qut’an dalam
kitab tafsirnya yang dikenal dengan Lathaif Al-Isharah. Dalam kitab
tersebut Al-Qushairi menjelaskan begitu banyak kata-kata kunci Al-Qur’an

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 190



(yang difahami secara sUfistik), baik yang diambil dati pendapat ulama
terdahulu seperti Junaid dan Al-Hallaj, maupun pendapatnya sendiri.

Salah satu tafsirannya, ialah kata buda dalam surat Al-Baqarah ayat
5. Dalam tulisannya, Al-Qushairi menafsirkan kata hudi dengan berbagai
pengertian, yaitu bayan (petunjuk yang nyata), yagin (keyakinan) kashf
(keyakinan, ketersingkapan) dan zzhgig (kebenaran yang pasti). Keragama
makna pengertian budi dapat diterjemahkan dengan melakukan
singkronisasi dengan tujuan-tujuan yang berbeda-beda pula. Kata yagin
(keyakinan) misalnya ditujukan kepada orang mukmin yang ‘awwdim yang
memilih untuk beriman kepada Allah. Kata #zhgig (kebenaran yang pasti)
ditujukan kepada mereka yang mencoba beriman kepada Allah dengan
ilmu dan akal-nya (Alim, Intelektual dan Filsuf Muslim), dan &ashf
(keyakinan, ketersingkapan) adalah mereka yang mencoba mendapat
petunjuk Allah dengan jalan sUfi (tasawuf, irfani atau ma‘rifah). Sehingga
setiap orang berbeda memiliki tingkatan buda yang berbeda satu sama lain
(Abdul Katim Hawazin Al-Qushaiti, 2007: vol.1,21).

Selain itu kata Hudai juga dimaknai sebagai proses fajalliat Tuhan ke
dalam hati manusia yang melalui tiga tahap. Pertama, Allah bertajalli (self
manifestation/ melakukan penyingkapan diti) melalui ayat-ayat (tanda-tanda)
Nya. Baik itu ayat-ayat gauliyah maupun ayat-ayat kauniyyah. Kedua Allah
bertajalli dengan Sifat-sifat-Nya dan yang ketiga Allah ber-tgja/li dengan
Dzat-Nya. Dalam prespektif ini, Allah menganugerahkan hudi dengan
tingkatan intensitas yang berbeda antara satu manusia dengan manusia
yang lain.

Jadi dapat dikatakan bahwa dari sisi kehambaan, kata Judi
dimaknai sebagai yagin (keyakinan), &ashf (keyakinan, ketersingkapan) dan
tahgiq (kebenaran yang pasti). Sedangkan dari sisi ketuhanan, hudi
dimaknai sebagai sebagai proses tajalli Tuhan dalam tiga tingkatan yaitu
Tajalli Ayat, Tajalli Sifat dan Tajalli Dzat.

AbU Nasr Al-Sarrdj, (w. 378/988) dalam karyanya yang dikenal
dengan Kitab Al-Luma’ (Kitab Percikan-percikan Cahaya/ The Book of
Flashes) juga menafsirkan rahasia-rahasia stfi yang diambil dati kata-kata
kunct dari al-Qur’an (Michael A. Sells, ed, 1996: 196). Al-Sarraj misalnya
menuliskan  makna magimun ma'llimun  (37: 164) dengan mengutip
petkataan Abu Bakr Al-Wahsi tentang maqam-maqam spiritual: Ketika
Abu Bakr Al-Wahsi ditanya tentang makna Sabda Rasulullah, “.A/-armwahu
Juntdun mujannadah, Ruh-ruh itu laksana pasukan tentara Tuhan yang
diposisikan pada posisinya masing-masing (H.R Buchari dari Aisyah).”
Maka Abu Bakar menjawab, bahwa ruh-ruh itu diposisikan sesuai dengan
tingkatan kedudukan (waqdmai) masing-masing. Sedangkan kedudukan

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 191



spiritual adalah sepetti Zaubit, wara’, zubtid, faqr, shabar, ridha, tawakkal dan
seterusnya (Abu Nasr Al-Sarraj, 2002: 87). As-Sarraj dalam hal ini
menafsirtkan magamun ma’Rmun sebagai maqam tasawuf.

ook

Dunia Islam Nusantara sendiri juga memiliki tradisi semantik
sendiri. Hamzah Fansuri dalam $yarb al-Asyigin misalnya, menjelaskan kata
muhit dalam firman Allah:  “Ala innabu  bikulli shai’in muhit, Sesunggubnya
Allah meliputi segala sesnatn.” (Fushilat 41: 54). Hamzah menafsirkan kata
muhiit dengan konsep hampir atau dekat, yaitu kedekatan Tuhan dengan
manusia. Menurut Hamzah setiap hambanya (kafir sekalipun) memiliki
tingkat kedekatan yang berbeda dengan Tuhan. Hamzah menggambarkan
petbedaan kedekatan tersebut dalam konsep muhit yang diartikan sebagai
hampir (dekat). Hamzah membagi tingkatan mubiit yang dimaknai sebagai
dekat (mubil) ke dalam empat, yaitu dekat tempat (makdn), dekat masa
(zaman) dekat sifat dan dekat essensi (dz47) (Syed Mohammad Naquib Al
Attas, 1970: 312). Jadi masing-masih manusia berbeda tingkatan
kedekatannya dengan Tuhan, baik dari segi kedekatan masa, kedekatan
tempat hingga kedekatan essensi (dz4d7).

Hamzah dalam karya-karyanya bahkan bukan saja menerjemahkan
ayat-ayat Al-Qur’an, namun juga menerjemahkan kata-katanya sendiri.
Hamzah telah mengembangkan tradisi baru dalam dunia tasawuf Melayu
dimana menafsirkan sendiri 15 bait puisinya yang berjudul Sya7r Ma'rifah
dalam sebuah kitab yang diberi nama Asrir al-Arifin. Tradisi tersebut
tergolong cukup langka. Karena Hamzah menafsirkan sendiri puisi-
puisinyanya. Padahal kebiasaan yang terjadi adalah karya seorang sufi
ditafsir oleh orang lain, bukan oleh dirinya sendiri. Syair Ma'‘rifah memang
merupakan satu dari sekian banyak syai’r Hamzah Fansuri yang memiliki
ketinggian seni, kedalaman makna, dan kerumitan susunan kata. Kita
bahkan boleh mengatakan bahwa Hamzah Fansuri adalah Jalaluddin
Rumi-nya Nusantara seperti yang dikatakan oleh ahli-ahli sastra nusantara.

Metode yang digunakan oleh Hamzah Fansuri adalah dengan cara
menafsirkan kata-kata kunci yang memiliki makna signifikan dalam setiap
bait puisinya. Ketika menerjemahkan puisi Abo segala kita yang menyembah
Nama. Hamzah mengambil kata Nawa, sebagai kata kunci yang signifikan
yang akan ia terjemahkan. Hamzah menjelaskan bahwa orang Islam yang
hanya menyembah Nama (ibadabh lahiriyah/ shar’'ah) dan mengabaikan Dzt
(ibadah bathiniyah/ haqgigah) maka ibadahnya tidak sempurna walaupun ia
tetap dianggap sebagai seorang Muslim (Syed Mohammad Naquib Al
Attas, 1970: 238-240).

Hamzah Menuliskan :

Aho segala kita yang menyembah “Nama

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 192



Yogya diketahui apa “Yang Pertama”

Bagi Hamzah, menyembah Tuhan dari Nama saja tidak cukup dan
hanya akan menampilkan Tuhan dalam narasi Simbol. Padahal simbol
yang sejatinya bukan Dzat yang disimbolkan. Nama hanya penanda
(logos), bukan substansi dan bukan esensi. Esensi sejati adalah apa yang
disebut Hamzah sebagai “Yang Pertama” yaitu Dzat sebelum Nama (before
name). Inilah yang ingin dicapai oleh kaum sufi, bahwa mereka melepaskan
diri dari simbol, logos dan rites karena kesemua itu tidak lebih dari sekedar
penanda. Kaum sufi — dalam tasawufnya- ingin mencapai dzat (hakikat),
mencapai substansi Allah SWT.

Hamzah Fansuri dalam menafsirkan kata-katanya mengaku
memperoleh bimbingan atau limpahan ma%ifah. Pengakuan ini tersirat
dalam kalimat, “Karena sharah-nya itu perkataan ma‘rifah Allah (terlibat/ ada)
dengan nyata (di) dalamnya (Syed Mohammad Naquib Al Attas, 1970: 234).
Keterangan Hamzah sedikit membuka pemahaman mengenai model
penafsiran “semantif-'irfan?” kaum sufi. Bahwa ketika mereka menafsirkan
kata-kata dalam al-Qur’an, hadits Nabi atau karya-karya kaum stifi, mereka
sedang berada dalam limpahan wa ifab (gnosis).

Tradisi penafsiran semantik kemudian dilanjutkan oleh Shams Al-
Din Al-Sumatra 1 ketika menafsitkan 36 bait Sya’it Biswillahirrahmanirraiin
yang bernama Sharah Ruba’i Hamzah Fansiri. Dalam tulisannya Al-Sumatra
i menjelaskan bahwa ada tiga ikatan puisi (r#bd’7) yang dibahas, yaitu Rubd’7
Subhanallah Terlaln Kamil, Ruba’i Allah Manjud terlaln Bdgi dan Rubd’i Sidang
Fakir Empunya Kata. Tafsiran yang digunakan juga menjelaskan kata-kata
kunct istilah tekhnis dalam dunia tasawuf seperti mabbib, alim, nubit dan
wahid (A Hasjmi, 1976: 59-83).

Tradisi yang sama juga berlaku pada stfi Melayu yang lain seperti

Daud bin Abdullah al-Fathani (w. 1847). Al-Fathani dalam bukunya
Manhal AL-Shifi mentetjemahkan kata Jannatin (dua surga) dalam surah A-
Rahman (55: 46) Dawud Al-Fathani menuliskan :  “Thadbit bagi orang yang
takut akan maqam Tubannya itu dua surga. Pertama, surga yang bersegera yaitn
manis ta’at, ladhdt munadhat dan jinak dengan bagi daripada mukdshafah dengan
sekira-kira maqam-nya. Keduanya, surga yang bernama tanggub (ditanggubkan) dan
yaitu yang diberi dari pada beberapa balas di dalam surga dan tingg darajatnya
(Wan Mohd Shahgir Abdullah, 1992: 51).” Jadi, kata Jannatin
diterjemahkan oleh Dawlld Al-Fathani sebagai surga kelezatan dalam
munazgat dan tha'at kepada Allah; Dan surga yang dijanjikan Allah di alam
akhirat.

Hamzah Fansuri misalnya menyatukan sya’irnya dengan ayat-ayat
Al-Qur’an. Hamzah menuliskan:

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 193



Laut itulah yang bernama ahad

Terlalu lengkap pada asyyd’'n shamaid

Olehnya itulah /am yalid wa lam ytilad

Wa lam yakun lahtl kufivan ahad (G. W. J. Drewes and L. F.
Brakel,19806: 54).

Hamzah menganalogikan Tuhan sebagai Laut yang bernama
Ahad, dan kesempurnaannya (ferlalu lengkap) tergambar pada kalimat
asyya'u  shamdd.  Artinya, kesempurnaan ‘Tuhan bukan sekedar
keagungannya dan kesempurnaan sifatnya semata, akan tetapi juga
kesempurnaan sebagai tempat sandaran bagi hamba-hambanya seperti laut
yang menerima aliran sungai. Terakhir, Hamzah menambahkan sya’irnya
sekaligus untuk menyempurnakan ayat-ayat surat al-lkhlas yang dikutip
(lam yalid wa lam ylUlad, Wa lam yakun lahtd kufwan ahad). Sehingga sya’ir
Hamzah menjadi begitu menyatu dan saling melengkapi dengan surat al-
Ikhlash.

Melihat bagaimana surat al-Ikhlash menyatu secara estetis dengan
puisi-puisi kaum sufi, menunjukkan keintiman yang luar biasa antara
mereka dengan ayat-ayat al-qur’an yang diagunginya. Hamzah mampu
melebur ayat-ayat Al-Qur’an ke dalam puisi-puisinya dan mengadopsi
‘makna semantik’ yang telah dibangun oleh Al-Qur’an atas kata-kata
tersebut untuk menjadi penguat dan penjelas makna dari sya’ir-sya’ir-nya.
Artinya, dengan menggandeng makna relasi dari surat Al-Ikhlas, Hamzah
memberi kekuatan makna pada sya’ir-sya’irnya.

Kesimpulan

Akhirnya, beberapa kesimpulan yang dapat diambil dari teks ini
adalah:  Pertama, upaya untuk memahami ayat Al-Qur’an secara bathini
telah menjadi tradisi di kalangan ulama sufi. Upaya ini bukan sebagai
‘pembenaran,” atas ajaran-ajaran mereka seperti yang sering dituduhkan
oleh kalangan orientalis; akan tetapi lahir dari proses mempertajam batin
(metode 7rfini) yang ketat, terukur dan sistematis (tharigat atau suluk)
menurut ukurannya (kesufian). Karena setidaknya untuk mencapai kualitas
ma‘rifah, kaum sUfi —seperti yang dijelaskan oleh Al-Ghazali - harus
melewati tiga proses atau tahapan zagkiab al nafs yaita takballl atau via
purgativa (proses penyucian hati), fahalli atau wvia kontemplativa (proses
konsentrasi dalam berzikir) dan 7gjalli atau via illuminative (proses perolehan
pencerahan spititual/ vision). Dengan demikian, limpahan ma7ifah yang
dicapai juga melalui metode-metode standar yang berlaku dalam dunia
tasawuf.

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 194



Kedna adalah tradisi pengutipan ayat-ayat Al-Qur’an secara ‘tidak
utuh’ dan hanya memfokuskan diri pada kata-kata tertentu yang dinilai
memiliki makna mendalam yang terhubung dengan konsep-konsep
sifistik.  Model ini mempetlihatkan gaya “tafsir kata” yang
mengindikasikan ketajaman pemahaman kaum sufi. Bahwa mereka sangat
menyadari kandungan makna yang tinggi dari Al-Qur’an. Bahkan mereka
mampu mengeksplorasi ketinggian makna yang dikandung oleh “kata” dan
“huruf”

Ketiga, keakraban yang luar biasa antara para sufi dan ayat Al-
Qur’an yang dipedomaninya. Para sufi begitu akrab dengan Al-Qut’an.
Selain menafsirkan al-Qur’an dengan makna-makna babtini mereka juga
menafsirkan ajaran-ajaran tasawuf-nya dengan mewakilkan kepada
kutipan-kutipan ayat Al-Qur’an. Dengan kata lain, mereka ‘menggunakan’
Al-Qur’an untuk menafsirkan ajaran-ajarannya.

Reempat, model penafsiran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an juga
kemudian diterapkan dalam menafsirkan kata-kata slUfi besar. Model ini
misalnya dikembangkan oleh Al-Qushairi dan As-Sarraj ketika
menemukan teks tasawuf yang dianggap memiliki muatan makna yang
tinggi. Dalam kitabnya mereka yang beberapa kali menafsirkan kata-kata
dari Junaid dan Al-Hallaj dengan tafsir sufistik.

Kelima ada tradisi unik dari sifi Nusantara, yakni Hamzah Fansuri.
Sufi besar abad ke XVIII tersebut menafsirkan empat belas bait sya’ir yang
dibuat hingga menjadi satu diskursus yang utuh. Ia menafsirkan puisinya
yang memiliki makna, kata demi kata hingga mudah difahami oleh
pembaca dalam satu kitab yang dinamai Asrir ALArifin.

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 195



DAFTAR PUSTAKA

Annemarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam, (Chappel Hill-USA: The
University of North Carolina Press, 1975)

Annemarie Schimmel, Engkanlah Angin, Akunlah Api; Hidup dan Karya
Jalaluddin Rumi, (Bandung: Mizan, 2008)

Abdul Katim Hawazin Al-Qushaiti, Risalah Al-Qusyairiyah, tetjemahan
Muhammad Lugman Hakim, (Surabaya: Risalah Gusti, 1990),
hlm. 8.

Abdul Karim Hawizin Al-Qushaiti, Lathdif al-Ishirah, (Lebanon: Kitab
Dar Al Ilmiyah, 2007), Juz 1-3.

Abu Nasr Al-Sarraj, AlLuma,’ Terjemahan Wasmukan dan Samson
Rahman, (Surabaya: Risalah Gusti, Surabaya, 2002)

Ali Hasyimi dalam buku Ruba’i Hamzab Fansuri; Karya Sastra Sufi Abad ke
XVII, (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementerian
Pelajar Malaysia, Kuala Lumpur, 1976)

F. R. Falmer, Semantic, New York: Cambridge University Press, 1981)

G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri,
(Chinnaminson USA: Foris Publication, 19806)

Henry Cortbin, Alone with the Alone; Creative Imagination in the Sufism of lbn
‘Arabi;, New Jersey: Princeton University Press, 1997)

Syed Mohammad Naquib Al Attas, The Mysticism of Hamzah Fansuri,
University of Malaya, Kuala Lumpur, 1970/

Henry Cotbin, Alone with the Alone; Creative Imagination in the Sufism of lbn
‘Arabi, New Jersey: Princeton University Press, 1997)

Ja’tar, Manusia menurnt Subrawardi Al-Magtul, (Banda Aceh: PeNA, 2011)

Mehdi Hairi Yazdi, Menghadirkan Cahaya Tuban, terj. Ahsin Muhammad,
(Bandung Mizan, 2003)

Michael A. Sells (ed) Early Islamic Mysticism; Sufi, Qur'an, Mi’raj, Poetic and
Theological Writing, New York: Paulist Press, 1996),

Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an; Kizab Sastra Terbesar, (Y ogyakarta : Elsaq
Press, 2005)

Oman Fathurrahman, Tanbih Al-Masyi; Menyoal Wabdatul Wujnd, Kasus
Abdurranf Singkel, di Aceh Abad ke 17, (Bandung, Mizan, 1999)

Rosihon Anwar, Menelusuri Ruang Bathin Al-Quran; Belajar Tafsir Bathini
pada Allamah Thaba’ Thaba'’, (Jakarta: Erlangga, 2010)

Syaifan Nur, Mulla Sadra; Pendiri Mazhab Al-Hikmabh Al-Muta'aliyyah,
(Bandung: Teraju Mizan, 2003)

Toshihiko lzutzu God and Man in the Quran, Semantic of the Qur'anic
Weltanschaung, (Kuala Lumpur, Islamic Book Trust, 2002)

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 196



Wan Mohd Shahgir Abdullah, Manbalus Shafi Syekh Dand Al Fatani;
Membicarakan Rumus-rumus Shufi dan Istilab-istilah Tasawuf, (Kuala
Lumpur: Khazanah Fathimiyah, 1992).

Jurnal At-Tafkir Vol XII No. 2 Desember 2019 197



