
Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 118

PENYELENGGARAAN DAYAH DALAM KEBIJAKAN
PEMERINTAH DI ACEH TAHUN 1966 – 1998

Basri

ABSTRAK
Artikel ini fokus pada menelaah penyelenggaraan dayah dalam
kebijakan pemerintah di Aceh Tahun 1966-1998. Beranjak dari
sebuah kondisi politik dan keberpihakan pemerintah terhadap dayah
yang terkesan dilematis. Artikel ini tertarik untuk menemukan
kebijakan pemerintah terhadap dayah. Oleh karena kajian ini
mengangkat data-data masa lalu, maka penelitian ini menggunakan
pendekatan historis dengan penggunaan data dokumen dan wawancara
pelaku sejarah. Dari kajian yang dilakukan ditemukan bahwa
kebijakan pemerintah terhadap penyelenggaraan pendidikan di dayah
mencakup pada aspek kurikulum dalam bentuk perubahan dan integrasi
kurikulum dan aspek kelembagaan dengan berkembangnya pesantren
tradisional dan modern.

Kata Kunci: Dayah, Kebijakan, Pemerintah 1966-1998

Pendahuluan
Dayah merupakan salah satu sistem lembaga pendidikan Islam di

Aceh yang dibentuk dari inisiatif masyarakat (Suyanta, 2012: 45). Oleh
karena itu, eksistensi dayah terus mengakar kuat dalam kehidupan
masyarakat Aceh, baik dalam pola kehidupan, budaya dan agama
(Silahuddin, 2016: 348). Hal tersebut tidak hanya terlihat pada aspek
kelembagaan, bahkan kurikum juga ikut menampakkan bagaimana dayah
sebagai lembaga pendidikan membentuk, sekaligus memberi jawaban
terhadap berbagai problematika yang dihadapi baik secara keagamaan
maupun sosial. Dalam mata pelajaran yang diajarkan memberi pemahaman,
penghayatan, dan kecakapan dalam beragama dan membentuk moralitas
yang berdampak terhadap kecakapan dalam bermasyarakat sehingga out-
put pendidikan dayah dapat melahirkan lulusan berbagai macam disiplin
ilmu agama. Sebagaimana dituliskan oleh Zamakhsyari dikutip oleh
Silahuddin, bahwa dayah sebagai sebuah lembaga pendidikan telah
melahirkan berbagai ilmuan dalam berbagai disiplin ilmu agama seperti

 Penulis adalah Dosen Institut Agama Islam Negeri Langsa, Email:
basri.iain@iainlangsa.ac.id



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 119

fikih, tauhid, bahasa arab, penceramah, dan lain sebagainya (Silahuddin,
2016: 348).

Jika melihat sejarah kemunculan dan perkembangan dayah di Aceh
maka perkembangannya tidak bisa lepas dari kemunculan pendidikan Islam
di Indonesia. Kehadiran pendidikan Islam mempunyai keterkaitan erat
dengan masuknya Islam ke Indonesia dalam rentetan sejarah panjang
(Daulay, 2009: 10). Hal ini menunjukkan peran dayah sebagai lembaga
pendidikan sudah lama dimulai dalam berbagai pradigma sosial politik yang
melingkupinya. Tentunya juga tidak terlepas dari kebijakan pemerintah
dalam masa bersangkutan. Periode kerajaan Aceh, lembaga pendidikan
dayah berkembang pesat. Pemerintah kesultanan ketika itu memberi
perhatian kepada lembaga pendidikan termasuk dayah dibawah lembaga
Balai Seutia Hukama, Balai Seutia Ulama, dan, Balai Jama’ah Himpunan Ulama
(Hadi, 2017: 3). Oleh karena ulama mempunyai hak-hak istimewa erat
kaitannya dengan perkembangan dayah ketika itu, Moetono menyebutkan.

Hak Istimewa yang diberikan terhadap ulama oleh kerajaan  sebuah
wilayah bebas (Desa pendidikan) kepada ulama untuk dikelola. Desa
pendidikan ini tidak saja sebagai mata pencaharian ulama, tetapi dan
terutama, agar ulama yang bersangkutan mempunyai kemampuan
secara ekonomi, sehingga dapat memberikan pelayanan keagamaan
secara baik dan memuaskan. (Moetono, 1985: 98)

Kondisi tersebut berubah ketika Kolonial Belanda menjajah Aceh.
Perubahan dari segi kelembagaan adalah alih fungsi dayah cenderung pada
lembaga membentuk pejuang kemerdekaan, begitu juga dari aspek
kebijakan, dayah didiskriminasikan melalui kebijakan pemerintah Belanda
dalam bentuk ordinasi. Setelah masa kemerdekaan, kondisi dayah sudah
mulai membaik, terutama ulama-ulama yang masih hidup, mulai
membangun kembali dayah-dayah yang lama ditinggalkan ketika
penjajahan, dan peran pemerintah terhadap dayah sudah mulai membaik,
apalagi beberapa ulama ikut menjadi penggerak roda pemerintahan (Saridjo,
1996: 45).

Pada tahun 1966 – 1998 kondisi politik berubah dari kebijakan orde
lama berganti dengan orde baru. Perubahan sistem pemerintahan tentu akan
memberi dampak terhadap kebijakan penyelenggaraan pendidikan,
termasuk dayah. Hasbi Amiruddin menyebutkan periode tahun 1966 – 1998
merupakan periode perkembangan pesat pendidikan dayah yang ditandai
dengan banyak bermunculan dayah-dayah sebelumnya berhenti
(Amiruddin, 2013: 35). Apalagi didukung oleh ketetapan MPRS No.
XXVII/MPRS/1966 point 4 disebutkan bahwa “agar pondok-pondok



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 120

pesantren mendapat perhatian pemerintah sewajarnya”. Namun di sisi lain,
konflik yang berpanjangan antara GAM dan NKRI memberi dampak tidak
baik terhadap dayah, apalagi dayah menjadi lembaga pendidikan yang
curigai membentuk kelompok pemberontak (Hadi, 2017: 3). Melihat realitas
tersebut penyelenggaraan pendidikan di dayah tahun 1966 – 1998 menjadi
menarik diteliti, apalagi posisi dayah periode tersebut sangat dilematis.

Metode Penelitian
Penelitian ini menelaah tentang penyelenggaraan dayah dalam

kebijakan pemerintah Aceh dalam kurun waktu 1966-1998. Oleh karena
menelaah peristiwa-peristiwa masa lampau, maka pendekatan yang
digunakan adalah pendekatan historis. Pendekatan historis terhadap
penelitian (historical research) digunakan untuk melakukan telaah kritis
tentang peristiwa-peristiwa, aneka perkembangan dan pengalaman-
pengalaman yang terjadi dengan melakukan penafsiranpenafsiran terhadap
petunjuk-petunjuk yang terhimpun dalam data, serta menemukan berbagai
variasi yang berkembang pada satu atau lebih dari faktor-faktor yang ada.
Teori ini dikembangkan oleh Fred N. Kerlinger (Kuntowijoyo, 2003: 23).
Pendekatan teori ini lebih populer disebut sinkronis dan diakronis.
Sinkronis berkaitan dengan peristiwa yang terjadi dalam suatu masa yang
terbatas (Muhajir, 2006:43), sedangkan diakronis suatu pendekatan
dengan melihat perkembangan sepanjang waktu yang bersifat historis
(Kuntowijoyo, 2003: 24).

Kedua istilah tersebut menjadi teori yang digunakan untuk melihat
perkembangan suatu masalah yang akan dibahas dengan metode sejarah
untuk melihat kejadian dan peristiwa yang benar-benar terjadi di masa
lampau. Penelitian sejarah (historical Research) dilakukan melalui lima
tahapan yaitu: Pertama, pemilihan topik. Kedua, pengumpulan sumber.
Ketiga, verifikasi (kritik sejarah, keabsahan sumber). Keempat, interpretasi
(analisis dan sentesis). Kelima, penulisan. (Kuntowijoyo, 2003: 24).

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data-data
sumber sejarah, baik dalam bentuk perundang-undangan, maupun
informasi-infomasi lainnya. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan
informan dari pelaku sejarah pada kurun waktu yang ditentukan dalam
judul kajian. Oleh sebab itu ada dua cara pengumpulan data dilakukan,
yaitu: melalui “kajian pustaka” (library research) dengan mencari buku-buku
literatur yang relevan, Undang-Undang Keistimewaan Aceh, Peraturan
Gubernur Daerah Istimewa Aceh, juga digunakan data yang diperoleh
melalui “wawancara” dengan pejabat yang berwenang dalam
penyelenggaraan pendidikan Islam di Aceh. Wawancara dilakukan untuk
memperoleh sejumlah informasi yang valid mengenai penyelenggaraan



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 121

pendidikan Islam yang  mencakup kebijakan, kelembagaan, dan kurikulum
selama orde baru.

Cikal Bakal terbentuk Dayah
Amirul Hadi menyebutkan istilah “dayah” berasal dari bahasa Arab,

yaitu “inzawa-yanzawi” yang berarti pohon dan sudut (Hadi, 2017: 3).
Begitu juga George Magdisi dalam Safwan Idris menyebutkan bahwa istilah
“dayah” merupakan bahasa Arab dari asal kata “zawiyah” yang berarti
sudut-sudut.  Penyebutan istilah tersebut terhadap lembaga pendidikan
karena sudut-sudut masjid dijadikan sebagai tempat menyelenggaraakan
pendidikan, dan inilah awal terbentuknya pendidikan Islam, kemudian
berkembang membentuk zawiyah (Idris, 2002: 61). Di samping itu, “dayah”
pada awalnya juga dikenal dengan istilah “meunasah”. Istilah meunasah
yang sering diucapkan oleh masyarakat Aceh merupakan bahasa arab dari
istilah “madrasah”. Dari uraian tersebut terlihat ada kesepakatan diantara
pakar untuk menyebutkan bahwa dayah berasal dari bahasa Arab dari kata
“zawiyah”. Perubahan kata dari “zawiyah” menjadi “dayah” bukanlah
perubahan kata, melainkan perubahan yang dibentuk akibat dialek
masyarakat Aceh yang cenderung meng-Aceh-kan setiap bahasa lain.

Dalam perkembangan selanjutnya, istilah dayah sudah agak mulai
memudar dikalangan masyarakat Aceh. Lembaga-lembaga pendidikan yang
sebelumnya disebut dayah, banyak berubah menjadi pesantren, mungkin ini
merupakan keterpengaruhan terhadap sistem pesantren di Jawa. Namun
kondisi tidak bertahan lama, pemerintah Aceh melalui qanun menyebutkan
kembali pesantren dengan dayah, kemudian dibagi dalam dua bentuk, yaitu
dayah tradisional dan modern. Dayah tradisional diidentik dengan lembaga
pendidikan yang menggunakan kurikulum hanya pada kajian kitab turats,
berbeda dengan dayah modern, kurikulum yang digunakan mengintegrasi
antara kurikulum umum dan agama, serta lebih fokus pada penguasaan
bahasa asing bagi santri-santri.

Terlepas dari perbedaan, keduanya masih disebut dayah dengan
karakteristik ke-Aceh-an dan menjawab persoalan keagamaan masyarakat
setempat. Oleh sebab itu, ketika istilah “daya” identik dengan pendidikan
Islam dan masyarakat, maka kajian tentang meunasah dan rangkang menjadi
wilayah yang harus disentuh. Istilah “meunasah” dikenal oleh masyarakat
Aceh sebagai perubahan dari dialek regional yang berubah dari asal kata
bahasa Arab, yaitu “madrasah”, yang artinya tempat belajar (Hasjmy, 1993:
191-194). Dengan demikian, “meunasah” yang sekarang dikenal sebagai
tempat shalat lima waktu, teryata multifungsi dalam penggunaan
sebelumnya. Selain tempat ibadah “meunasah” juga tempat dilaksanakan
berbagai kegiatan sosial dan pendidikan yang mengajarkan berbagai disiplin



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 122

ilmu keagamaan (Dhuhri, 2011: 153). Dalam sistem pendidikan Islam klasik,
meunasah menjadi pendidikan dasar (SD) yang ditempuh oleh masyarakat
ketika itu dengan materi dasar keagamaan, seperti membaca Al-Quran dan
kitab-kitab dalam bahasa melayu jawi. Di saat mereka sudah menyelesaikan
pendidikan di meunasah, mereka dapat melanjutkan pendidikan tingkat dayah
(Dhuhri, 2011: 153). Sedangkan rangkang merupakan pondok-pondoh yang
dibangun sekitar masjid sebagai asrama bagi santri di sekitar halaman masjid
(Dhuhri, 2011: 153).

Kebijakan Pemerintah terhadap dayah
Istilah “Kebijakan” sama dengan kata policy dan dibedakan dengan

kebijaksanaan (wisdom) maupun kebajikan (virtues) (Nugroho, 2008: 35).
Fachruddin Azmi mendefinisikan kebijakan dengan rekayasa social yang
memiliki dampak yang luas bagi kehidupan (Azmi, 2016: 4). Di samping itu,
istilah tersebut lebih sering dan secara luas dipergunakan dalam kaitannya
dengan tindakan-tindakan atau kegiatan-kegiatan pemerintah atau perilaku
negara pada umumnya. Dalam sistem kepemerintahan kebijakan mengarah
pada pengambilan keputusan terhadap sistem tatanan sosial cultur.

Berbicara mengenai kebijakan dalam penyelenggaran dayah, tentu
tidak terlepas dari persoalan politik di mana lembaga tersebut
diselenggarakan. Apalagi dayah merupakan sebuah lembaga pendidikan, di
dalamnya berbagai elemen terlibat. Pendidikan dan politik merupakan dua
hal yang tidak dapat dipisahkan antara satu dengan lainnya. Sistem politik
yang bagus didukung oleh SDM yang dilahirkan dari pendidikan bermutu.
Begitu juga pendidikan bermutu didukung oleh kebijakan politik (political
will) yang berpihak pada sektor pendidikan. Begitu juga sebaliknya, lembaga
pendidikan tidak akan bermutu jika pemerintah sebagai salah satu pihak
yang bertanggung jawab dalam pengelolaan pendidikan bersikap tidak
perduli dengan sistem pendidikan di dalam negaranya. Dari adanya saling
keterhubungan dan ketergantungan tersebut dapat dipahami bahwa
pendidikan dengan kekuasaan negara sangat berhubungan erat. Hubungan
dan persinggungan tersebut akan terus berlangsung, meskipun keduanya
mengalami pergeseran seiring dengan perubahan dan tuntutan zaman.
Pendidikan selalu berusaha memberikan konstribusi dan berpartisipasi
dalam pembangunan negara. Begitu juga kekuasaan negara selalu
memperlihatkan hubungannya dengan melahirkan berbagai bentuk
kebijakan sebagai upaya peningkatan mutu pendidikan. Kebijakan akan
selalu berubah seiring perubahan suasana politik pada pemerintah yang
berlaku.

Begitu juga sistem politik Indonesia, kebijakan Orde Lama akan
berganti dengan kebijakan Orde Baru, seterusnya, Orde Baru akan berganti



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 123

dengan reformasi. Kebijakan-kebijakan tersebut mempunyai rentetan waktu
dan ruang keberlakuannya. Sebagaimana diketahui tahun 1966 – 1989
merupakan tahun di mana diterjadinya perubahan sistem politik Indonesia
dari sistem orde lama ke orde baru. Perubahan ini hanya pada pertukaran
pemerintah, bahkan terjadi perubahan pada kebijakan. Pemerintah sebagai
agen dituntut mampu menghasilkan sebuah kebijakan yang memberi
kemajuan dan perkembangan, dan kebijakan-kebijakan tersebut menjadi
karateristik politik pemerintah yang berwenang. Begitu juga dengan
pemerintah orde baru menganut sistem sentralisasi, yaitu segala kebijakan
berdasarkan wewenang pemerintah pusat. Dalam hal ini, pemerintah pusat
mengatur setiap sesuatu yang berlaku di daerah (Asrori, 2009: 67). Realitas
tersebut menuai kritik dari Azyumardi Azra, menurutnya, di antara masalah
dan kelemahan proses dan sistem sentralistik adalah: Pertama, kebijakan
pendidikan nasional yang sangat sentralistik dan tidak beragam, kemudina
mengabaikan keragaman yang sesuai dengan realitas ekonomi  dan budaya
masyarakat Indonesia, Kedua, kebijakan dan penyelenggaraan pendidikan
nasional lebih berorientasi pada pencapaian target-target tertentu seperti
target kurikulum yang pada gilirannya mengabaikan proses pembelajaran
yang efektif dan mampu menjangkau seluruh ranah dan potensi anak didik
(Azra, 2002: 3).

Dampak sentralisasi yang diterapkan oleh pemerintah pusat juga
berimbas terhadap penyelenggaraan pendidikan di dayah. Salah satunya
adalah kebijakan pemerintah daerah terhadap lembaga pendidikan di daerah
jarang sekali, terutama untuk lembaga pendidikan yang dikelola sendiri
secara mandiri seperti pesantren (Usa, 1991: 1). Berkaitan dengan hal
tersebut, penulis tidak mendapatkan secara khusus kebijakan pemerintah
Aceh terhadap penyelenggaran dayah. Hanya sebagai perpanjangan
kebijakan pusat yag sentralistik. Pada awal kebijakan orde baru,
penyelenggaran pendidikan dayah tidak tersentuh oleh kebijakan
pemerintah, meskipun pemerintah pusat. Hal ini tidak hanya dirasakan oleh
dayah (pesantren), termasuk juga lembaga pendidikan Islam lainnya.
Keppres Nomor 34 Tahun 1972 hanya menguntungkan bagi pendidikan
umum dan kejuruan, sedangkan pendidikan agama tidak jelas kemana
tuannya. Kondisi tersebut mendapat respon dari Majelis Pertimbangan
Pendidikan dan Pengajaran Agama (MP3A) menyampaikan kondisi
tersebut kepada Menteri agama kemudian dilanjutkan kepada Presiden.
Dari negosiasi tersebut, pemerintah kemudian melakukan pengecualian
terhadap pendidikan agama (madrasah dan pesantren) untuk tetap berada
di bawah pengelolaan Manteri Agama (Hamzah, 2014: 9).

Mensikapi kebijakan tersebut, pemerintah mengeluarkan TAP
MPRS No. XXVII/MPRS/1966. Point penting dari kebijakan tersebut,



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 124

pemerintah memperlakukan madrasah setara dengan sekolah umum, dan
pondok pesantren mendapatkan perhatian melalui subsidi dan pembinaan.
Kebijakan ini telah memberi ruang bagi pemerintah daerah untuk
membantu dayah di Aceh. Memang dalam hal ini penulis tidak menemukan
kebijakan khusus pemerintah Aceh terhadap dayah, namun upaya-upaya
khusus dilakukan untuk pemberdayaan dayah telah dilakukan. Diantaranya
perubahan pada kurikulum dayah. Kurikulum yang dipelajari di dayah
berbeda dengan masa penjajahan Belanda, penyelenggaraan dayah sudah
mengakomodasi berbagai perkembangan dengan menerima mata pelajaran
umum sebagai kurikulum yang dipelajari di dayah (Hamzah, 2014: 9). Pada
tahun 1967 dalam sebuah musyawarah dayah seluruh Aceh yang diadakan
di Seulimum, telah mngambil keputusan-keputusan, antara lain membentuk
persatuan dayah yang diberi nama “Inshafuddin”. Lahirnya persatuan ini
mempunyai arti penting dalam pelaksanaan pendidikan agama di dayah
(Wawancara Zamzami, 2017).

Perkembangan dayah pada masa ini tidak terlepas kondisi
sebelumnya. Di mana dayah-dayah sudah mulai bangkit dari keterpurukan
masa penjajahan. Bahkan ada beberapa dayah yang mencoba
mengembalikan keilmuan-keilmuan yang dipelajari sebelumnya, meskipun
tidak semuanya. Sejak tahun 1966 dayah-dayah terus meningkat semakin
banyak. Berdasarkan data dokumentasi yang  peneliti dapatkan di Kantor
wilayah Kementrian Agama Propinsi Aceh, bahwa sejak tahun 1966 sampai
tahun 1972 jumlah dayah/pesantren yang terdaftar di Aceh sebanyak 244
buah dengan guru berjumlah 591 orang dan santri sebanyak 11.721 orang
(Kementerian Agama, 2016). Bertambahnya dayah sebagai lembaga
pendidikan tidak terlepas dari out-put yang dihasilkan oleh beberapa dayah
terkemuka di Aceh. Misalnya, Dayah Darussalam Labuhan Haji telah
melahirkan banyak para ulama yang tersebar di berbagai daerah Aceh
maupun luar Aceh. Ulama tersebut kemudian mendirikan dayah-dayah lain
di tempat asalnya. Seperti, Abdullah Hanafie mendirikan dayah Tanoh
Mirah di Peusangan, dan banyak ulama-ulama lain yang mendirikan dayah
setelah pulang dari belajar di dayah-dayah lainnya (Wawancana Tgk. Daud
Zamzami, 2017).

Selain arah kebijakan pada kurikulum, perubahan juga terjadi secara
kelembagaan. beberapa dayah yang pada mulanya menggunakan sistem
dayah salafiyah penuh, kemudian berupaya mensejajarkan sistem
pendidikan di luar dayah (Sistem pendidikan madrasah/sekolah), hal ini
dapat dilihat dari adanya perubahan metode mengajar dari beberapa dayah
yang semula menggunakan sistem salafiyah penuh (tradisional), berubah ke
sistem modern.  Pendidikan  sistem dayah di Aceh juga mengalami berbagai
fenomena baru yaitu munculnya beragai dayah yang besifat terpadu yang



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 125

mengambil pola-pola perubahan yang telah dilakukan di Jawa. Diantara
Dayah terpadu yang sangat menonjol adalah Madrasah Bustanul Ulum
Langsa Aceh Timur, Dayah Jeumala Amal di Lueng Putu, Kabupaten Pidie.
Dayah Bustanul Ulum Langsa (1961), mulanya hanya sebuah dayah
tradisional biasa, kemudian pada tahun 1985 dayah ini dimodernisasikan
dengan konsep terpadu, dengan memadukan pendidikan madrasah dengan
pendidikan dayah yang berada di bawah naungan Kementerian Agama.
Dengan mengunakan administrasi dan pendidikan sistem sekolah, ternyata
masyarakat menaruh minat yang luar biasa terhadap lembaga pendidikan
dayah yang terpadu ini. Lahirnya pendidikan dayah terpadu, nampaknya
tidak bisa terlepas dari pembaharuan-pembaharuan yang dialami oleh
pendidikan pesantren di Jawa, terutama dengan munculnya beberapa
pesantren terpadu di Jawa yang sangat diminati oleh masyarakat (Idris, 2002:
86-87). Setelah Bustanul Ulum menampakkan kejayaannya, pada tahun
1988 didirikan Dayah Jeumala Amal di Lhueng Putu oleh Teuku Abdullah
Laksamana. Setelah itu, bermunculan berbagai dayah modern lainnya yang
didirikan dalam sepuluh tahun terakhir. Seperti, Dayah Syamsyudhuha
Kecamatan Dewantara cabang dari Dayah Darul Arafah Medan di
Lhokseumawe, pesantren modern terpadu Bambi di Pidie, Dayah Tgk Chik
Oemar Diyan di Indrapuri, Dayah Abu Lam U di Ingin Jaya, Dayah Fauzul
Kabir di Jantho, Dayah Darul Ulum YPUI di Kodya Banda Aceh dan Lain-
lain (Wawancana Tgk. Daud Zamzami, 2017).

Munculnya dayah-dayah modern terpadu, Subhan menyebutkan
terdapat dua elemen dalam sistem pendidikan modern yang diadopsi dan
mendapat alokasi  di dalam lingkungan pesantren. Pertama, sistem
kelembagaan madrasah, sebuah sistem pendidikan yang berjenjang dan
klasikal, penerapan kurikulum dan jadwal pelajaran yang ketat,
penyelenggaraan ujian berstruktur, kelulusan dan ijazah-terkadang yang
dilegalisasi negara sebagai tanda lulus. Kedua, masukan materi-materi
pengetahuan umum dan sekuler sebagai bagian dari bidang kajian santri
(Subhan, 2012: 184). Namun hal tersebut tidak melemahkan kedudukan
dayah tradisional. Dayah-dayah tradisional masih mendapatkan siswa yang
ramai asalkan saja kehadiran teungku dalam pendidikan dapat terjamin. Ini
terlihat beberapa dayah tradisional yang muridnya bertambah banyak,
seperti Dayah Makhadai Ulum Masjid Raya Samalanga dan Dayah Putri
Mesjid Raya Samalanga murid-murid sampai mencapai ribuan orang,
sehingga tidak berlebihan kalau dayah tersebut sumber pembinaan kader
dayah, demikian juga Dayah Ibrahimiyah Seulimum Aceh Besar, Dayah
Darul Munawarah di Kuta Krueng di Pidie, Dayah Baitussabri di Simpang
Ulim Aceh Timur, Dayah Ahlussunnah Wal Jami’ah di Meulaboh, Aceh



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 126

Barat, Dayah Darussa’adah Kuta Fajar Aceh Selatan, merupakan dayah-
dayah tradisional yang sangat berkembang (Idris, 2002: 86-87).

Setelah pemerintah pusat mengeluarkan Undang-Undang Nomor 2
Tahun 1989 tentang sistem pendidikan nasional, pengelolaan dayah di Aceh
juga ikut bagian menyukses tujuan pendidikan nasional tersebut. Dayah-
dayah salafiah sudah membuka diri dengan kurikulum umum yang
sebelumnya berlaku pada dayah modern. Bahkan ada beberapa dayah
tradisional mengajarkan santrinya kemampuan bahasa Asing. Misalnya
kegiatan pembinaan bahasa Asing bagi santri di dayah Darussalam Labuhan
Haji Aceh Selatan dan Penyelenggaraan sekolah umum bagi santri selepas
santri belajar kitab kuning di Balai Pengajian (Wawancara dengan Tgk.
Zakaria, 2019). Dalam hal ini, Ainulrafiq dalam Azman Ismail, dayah
memiliki beberapa fungsi dalam hubungannya dengan pendidikan Islam.
Pertama, sebagai wahana kaderisasi ulama yang nantinya diharapkan mampu
menyebarkan agama di tengah-tengah masyarakat. Kedua, membentuk jiwa
santri yang mempunyai kualifikasi moral dan religious. Ketiga, menanamkan
kesadaran holistik bahwa belajar merupakan kewajiban dan pengabdian
kepada Tuhan, bukan hanya untuk meraih prestasi kehidupan dunia (Ismail
dan Gani, 2010: 93).

Sejak tahun 1980-an, ada upaya yang dilakukan oleh para intelektual
baik yang berasal dari dayah dan sekolah, untuk mengubah dua hal yaitu
sistem dan kurikulum dayah, menjadikan lembaga ini sesuai dengan
perkembangan dunia modern. Dengan demikian, dayah-dayah tersebut
dijadikan sebagai dayah terpadu (integrated dayah). Dari segi kurikulum dan
sistem pengajaran mereka mengikuti sistem madrasah. Kurikulum
madrasah diajarkan pagi hari, sedangkan sore hari diterapkan kurikulum dan
sistem dayah. Dalam dayah-dayah tersebut, para murid diharuskan untuk
tinggal di dayah, sebagaimana yang diterapkan pada dayah-dayah tradisional.
Sejalan dengan itu, tidak seperti dayah-dayah tradisional, dayah terpadu
tidak mengajarkan kitab-kitab yang lebih tinggi (advanced texts). Oleh karena
itu, mutu pendidikan Islam yang dimilki oleh dayah terpadu tidak
memenuhi syarat yang disebut sebagai seorang ulama ((Amiruddin, 2013:
35).

Dengan demikian, di Aceh dayah pada awalnya merupakan
pendidikan yang dilaksanakan oleh teungku-teungku di rumah-rumah,
kemudian berkembang materi pengajian dan bertambah santri, pindah
tempat untuk dilaksanakan pada rangkang-rangkang, di Aceh setiap sudut
(lingkungan) dalam satu kampong  memiliki satu rangkang (mushalla),
untuk peningkatan pengajian, diikuti dengan kematangan dan kedewasaan
santri untuk mengikuti pengajian, pendidikan dilanjutkan ke tempat yang
lebih umum yaitu meunasah, yang merupakan pusat aktifitas keagamaan



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 127

masyarakat kampong. Kondisi Aceh sudah semakin kondusif dari berbagai
pergerakan dan pergolakan dari dalam dan penjajahan dari luar, baru mulai
tumbuh pusat-pusat pendidikan yang disebut dengan dayah, tumbuh dan
berkembang dayah-dayah yang merupakan tempat pendidikan untuk
melahirkan ulama-ulama dan pemimpin umat. Transformasi lembaga
pendidikan dayah dengan berkembang dan tumbuh dayah-dayah di seluruh
Aceh, dengan jumlah, bentuk kelembagaan, manajemen pengelolaan yang
modern serta sistem pendidikan yang memiliki standar, maka dayah di Aceh
dapat dikelompokan kepada tiga katagori dayah, serta sebagian dari dayah
tersebut berubah nama menjadi madrasah terpadu/madrasah modern.

Terkait dengan kebijakan pembiayaan, penulis belum menemukan
satu aturan yang pengatur pembiayaan pemerintah daerah dalam
penyelenggaraan dayah. Menurut informasi yang disampaikan oleh Tgk.
Zakaria, bahwa kondisi dayah ketika itu tidak ada dibiayai khusus oleh
pemerintah pusat atau daerah, namun pemerintah ada memberikan dana
kepada dayah dalam bentuk bantuan atau subsidi yang tidak mengikat.
Biasanya pembiayaan diberikan ketika ada kunjungan kedinasan pemerintah
daerah ke dayah atau ada pembiayaan dari anggota legeslatif. Bahkan ketika
itu, ada dayah-dayah yang menutup diri untuk tidak menerima pembiayaan
pemerintah, seperti dayah di Blang Pidie Aceh Barat Daya (Wawancara
dengan Tgk. Zakaria, 2019). Meskipun tidak ada kebijakan khusus
pembiayaan pemerintah terhadap dayah, namun dayah tetap terus
melaksanakan berbagai kegiatannya dari donasi masyarakat dalam
berbentuk wakaf, pembiayaan harta pesantren dari kepemilikan pimpinan
dan iuran SPP yang dibayar santri dalam tiap bulan.

Persoalan yang terjadi dalam perkembangan dayah periode tahun
1966 – 1998 adalah keberadaan dayah yang dicurigai oleh pemerintah pusat
sebagai lembaga pendidikan yang ikut membentuk kelompok pemberontak.
Kecurigaan ini ikut berdampak pada hubungan baik antara keduanya dan
ruang gerak dayah menjadi sempit. Beberapa dayah dianggap bagian dari
zona merah yang mendidik pada pemberontak. Kondisi ini tidak hanya
sebuah kecurigaan saja, bahkan ada pimpinan dayah yang dibunuh karena
dicurigai sebagai Gerakan Aceh Merdeka (Hadi, 2017: 3). Meskipun dalam
kondisi dicurigai, pemerintah tidak bisa sepenuhnya melepaskan dayah dari
kebijakan. Karena pemerintah melihat bahwa ulama sangat berperan dalam
membentuk tatasan sosial budaya dalam masyarakat. Dalam beberapa
kegiatan pemerintah memanfaatkan ulama untuk mengajak para
pemberontak menyerah diri kepangkuan ibu pertiwi. Kondisi yang dilematis
ini tidak menjadikan dayah harus menghentikan proses belajar mengajar,
bahkan penyelenggaraan terus maju. Kepercayaan masyarakat terhadap
sistem pendidikan di dayah semakin besar. Hal ini menumbuhkan animo



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 128

masyarakat semakin besar untuk mengantarkan anak-anaknya belajar di
Dayah.

Kesimpulan
Dari uraian pembahasan di atas dapat disimpulkan bahwa kebijakan
pemerintah terhadap dayah dari pada aspek kurikulum dan kelembagaan.
Aspek kurikulum dengan mengintegrasikan kurikulum dayah dengan
kurikulum umum. Hal ini dilakukan untuk menjawab kesetaraan dayah
dalam sistem pendidikan nasional sebagaimana disebutkan dalam undang-
undang. Sedangkan aspek kelembagaan berkembangannya lembaga
pendidikan dayah dalam dua versi, yaitu pendidikan dayah tradisional dan
modern. Lembaga pendidikan tradisional ditandari dengan dominasi
kurikulum ke-dayah-annya dalam kajian-kajian turats, hanya sekedar saja di
lengkapi dengan kurikulum umum. Sedangkan dayah modern hampir setara
antara kurikulum dayah dan umum, bahkan umum mendominasi dalam
proses belajar mengajar.



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 129

DAFTAR PUSTAKA

Hasjmy, A., Kebudayaan Aceh Dalam Sejarah, Jakarta: Beuna, 1993
Hadi, Abdul, “Eksistensi Lembaga Dayah dalam Eskalasi Bangsa”, Jurnal

Al-Ijtima’i, Volume 2, No. 2, Tahun 2017
Arief Subhan, Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia Abad ke-20, Pergumulan

antara Modernisasi dan Indentitas, Jakarta:  Kencana, 2012
Azman Ismail dan Syukrinur A. Gani, “Dayah, Peran, Perkembangan dan

Tantangan Masa Depan”, Dalam Refleksi Setengah Abad Pendidikan
Aceh, Menjenguk Masa lampau Menjangkau Masa Depan, Majlis
pendidikan Daerah Aceh, 2010

Azyumardi Azra, Masalah dan Kebijakan Pendidikan Islam di Era Otonomi
Daerah. Disampaikan pada Konferensi Nasional Manajemen
Pendidikan, Jakarta 8-10 Agustus 2002

Dudung Muhajir, Pendekatan Sejarah, dalam Amin Abdullah, dkk, Metodologi
Penelitian Agama Pendekatan Multidisipliner, Yogyakarta: Lembaga
Penelitian UIN Sunan Kalijaga, 2006

Fachruddin Azmi, Kebijakan Pendidikan Islam Memberdayakan Peradaban,
Medan: Manhaji, 2016

Haidar Putra Daulay, Dinamika Pendidikan Islam di Asia Tenggara, Jakarta:
Rineka Cipta, 2009

Hasbi Amiruddin, Menatap Masa Depan dayah di Aceh, cet. 3, Banda Aceh :
Yayasan Pena, 2013

Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, Cet-II. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya,
2003

Marwan Saridjo, Bunga Rampai Pendidikan Agama Islam. Jakarta:  Armisco,
1996

Muslih Usa, Pendidikan di Indonesia: Antara Cita dan Fakta, (Yogyakarta:  Tiara
Wacana Yogya, 1991

Rian Nugroho, Kebijakan Pendiidkan Yang Unggul, Jakarta: Pustaka Pelajar,
2008

S. Karni Asrori, Etos Studi Kaum Santri Wajah Baru Pendidikan Islam,
Bandung: Mizan, 2009

Safwan Idris, “Pengembangan Pendidikan Pesantren/Dayah (Antara
Tradisi dan Pembaharuan)”, dalam, Pengembangan Pendidikan di
Naggroe Aceh Darussalam, Cet. 2. Banda Aceh: Majlis Pendidikan
Daerah Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam, 2002

Saifuddin Dhuhri, Dayah dalam Tiga Phase Perkembangan; Menelaah
Pendidikan Berbasis Perubahan Sosial yang telah Punah, Sarwah:
Jurnal Pecerahan Intelektual Muslim, Volume IX, Nomor 4 Januari
2011



Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 2 Desember 2019 130

Silahuddin, “Budaya Akademik dalam Sistem Pendidikan Dayah Salafiyah
di Aceh”, Jurnal Miqot Volume 40 Nomor 2 Tahun 2016

Soemarsaid Moetono, Negara dan Usaha Bina-Negara di Jawa Masa Lampau:
Studi Tentang Masa Mataram II, Abad XVI Sampai XIX, Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia, 1985

Sri Suyanta, Idealitas Kemandirian Dayah, Jurnal Ilmiah Islam Futura,
Volume XI, No. 2 Februari 2012

Syeh Hawib Hamzah, “Perkembangan Pesantren di Indonesia (Era Orde
Lama, Orde Baru, Reformasi), Syamil, Volume 2, Nomor 1, Tahun
2014

Teungku Daud Zamzami, Wawancara di Banda Aceh, tanggal 26 Desember
2017.

Teungku Daud Zamzami, Wawancara di Banda Aceh, tanggal 26 Desember
2017.

Teungku Daud Zamzami, Wawancara di Banda Aceh, tanggal 26 Desember
2017.

Wawancara dengan Tgk. Zakaria Alumni Labuhan Haji Aceh Selatan,
tanggal 30 November 2019

Wawancara dengan Tgk. Zakaria Alumni Labuhan Haji Aceh Selatan,
tanggal 30 November 2019


