PERGULATAN PEMIKIRAN ISLAM DI ACEH
(Analisis Terhadap Organisasi Masyarakat Islam
di Aceh Pasca MoU-Helsinki)

Syafieh

Abstrak

Typology thinking of Islamic society organizations in Aceh there
are three types including the first typology of traditional Islamic
thought. Community organizations are included in the thinking of
traditional Islam in Aceh is 1) HUDA (Associationof Acehnese
Dayah Ulama), 2) MUNA (Majelis Ulama Nanggroe Aceh
Darussalam), 3) NU (Nahdlatul Ulama), and 4) Al-Wasliyah,
second, typologies of thought Modern Islam represented by
Muhammadiyah, and the third, the typology of fundamentalist
Islamic thought. Fundamentalist Islamic Thought in Aceh is
represented by 1) Hizb ut-Tahrir Indonesia (HTI) 2) The Islamic
Defenders Front (FPI). However provide a typology of
traditional Islam, modern Islam, and Islamic fundamentalist
Islam to the community organizations in Aceh is irrelevant
because the organasasi movement today is beyond the
dichotomous typology.

Keywords:Islamic society organizations, traditional Islam, modern
Islam, and Islamic fundamentalist Islam

A. Pendahuluan

Dalam 20 tahun terakhir, ada dua peristiwa sejarah penting
terjadi di Aceh yang mampu merubah keadaan sosial politik
masyarakat Aceh. Pertama, munculnya era refomasi di Indonesia yang
berdampak pada masyarakat Aceh. semenjak pasca reformasi hingga
sekarang Aceh telah mendapatkan payung hukum, mulai dari UU No.
44 tahun 1999 tentang keistemewaan Aceh, UU No. 18 tahun 2001
tentang otonomi daerah (Pelaksanaan syariat Islam), UU No. 32 tahun
2004 tentang pemerintah daerah, dan yang terakhir UU No.11 tahun
2006 tentang pemerintahan Aceh. Pada rentang waktu tersebut politik
dan kondisi sosial di Aceh mengalami perubahan yang sangat cepat.

Penulis adalah dosen Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah di IAIN
Zawiyah Cot Kala Langsa, Email: syaf 74@yahoo.com.

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 1


mailto:syaf_74@yahoo.com

Kedua,penandatanganan Nota Kesepahaman (Memorandum of
Understanding, MoU) antara pemerintahan RI dan Gerakan Aceh
Merdeka (GAM) pada 5 Agustus 2005 di Helsinki, Finlandia,
merupakan peristiwa bersejarah dalam tiga puluh tahun konflik di
aceh. Perundingan itu tidak hanya menjadi angin segar kedamaian bagi
rakyat Aceh, tetapi jugatermaktub hak-hak rakyat Aceh yang harus
dipenuhi oleh pemerintah pusat melaluiPemerintah Propinsi Aceh
terkait dengan kejahteraan rakyat Aceh. Ada tiga poin utama dariMoU
Helsinki tersebut bagi rakyat Aceh, yaitu, penerapan syari’at Islam dan
Lembaga WaliNanggroe, pembentukan partai politik lokal, dan
pembagian hasil minyak bumi dan gas alamsebesar 70 persen.
Sementara pthak GAM sendiri bersedia untuk menanggalkan tuntutan
merdeka dan bersedia membangun Aceh ke arah yang lebih baik di
bawah Negara KesatuanRepublik Indonesia (NKRI).

Dari kedua peristiwa sejarah tersebut yakni dibukanya
kranreformasi dan  penandatanganan  Nota  Kesepahaman
(Memorandum of Understanding, MoU) antara pemerintahan RI dan
Gerakan Aceh Merdeka (GAM), euforia kebebasan berpendapat dan
berkumpul mencapai titik didihnya,hal ini juga berpengaruh pada
perkembang-an organisasi Islam di Aceh. Bak jamur di musim
penghujan, banyak bermunculan organisasi-organisasi Islam dengan
berbagai ideologi. Mulai dari yang lokal seperti Majlis Ulama Nagroe
Aceh Darussalam (MUNA) dan Himpunan Ulama Dayah Aceh
(HUDA), sampai yang trans-nasional seperti Hizbut Tahrir Indonesia
(HTI), dari yang tradisional sampai yang fundamentalis, menghiasi
wajah reformasi di Aceh. Disamping memang di Aceh telah ada
organisasi Islam jauh sebelum Indonesia merdeka, bahkan organisasi
Islam ini sangat berperan dalam berjuangan pergerakan kemerdekaan.
Melalui organisasi inilah, proses ideologisasi, pendidikan, dan
perlawanan terhadap kolonialisme menemui titik relevansinya. Sekedar
menyebut contoh, Muhammadiyyah, Nahdlatul Ulama sampai pada
Masyumi  merupakan sederet organisasi Islam yang pernah
menorehkan tinta sejarah bagi perjuangan kemerdekaan.

Teori mengenai pemikiran dan pergerakkan yang berkembang
didunia Islam dikemukan oleh Fazlur Rahman. Ia menyebutkan bahwa
pemikiran dan pergerakkan yang berkembang didunia Islam, ada
empat tipologi pemikiran dan pergerakkan Islam yang berkembang:
1)Revivalisme pra-Modernis, 2) Modernisme Klasik, 3)Neo-
Revivalisme; 4)Neo-Modernisme (Rahman, Fazlur, 1985:20). Selain
Fazlur Rahman, Nurchalish Madjid juga memetakan tentang pemikiran

2 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



dan pergerakkan Islam yang berkembang di Indoensia (Nurcholish
Madjid, 1992:122). Dalam pandangan Nurchalish Madjid
TipologiPemikiran Islam di Indonesia terdiri dari beberapa tipe antara
lain, pertama,pemikiran Islam tradisonalis yakni sesuatu yang alami,
sebab di dalam suatu komunitas masyarakat pasti memiliki keragaman
pemikiran, budaya, bahasa dan agama, Kedua, tipe modern
menyerukan umat Islam untuk memberikan penalaran terhadap Islam,
agar segera berkemas memajukan Islam dalam berbagai bidang,
terutama dalam melakukan gerakan reformasi dalam bidang social dan
moral. Ketiga, neo-modern yakni dipandang sebagai gerakan
intelektual yang mencoba menggugat, bahkan mendekonstruksi
pemikiran sebelumnya yang berkembang dalam bingkai paradigma
pemikiran modern, dan keempat, Pemikiran Islam multikulturalisme
yakni secara fenomenologis terjadinya keragaman pemikiran di
kalangan muslim katadia, karena metode pendekatan yang berbeda
dalam mengkaji ayat-ayat Alquran dan Sunnah dan kelima, liberalism
yakni berusaha  membumikan dan  merasionalkan pemahaman
terhadap doktrin Islam sebagai agama yang rasional dan elastis.
Mengkaji pemikiran Organisasi masyarakat Islam di Aceh dengan
membuat tipologi ini jauh lebih sederhana dari versi Abuddin Nata
(Abuddin Nata, 2001).

Oleh karena itu, tulisan ini akan membahas tentang pergulatan
pemikiran Islam di Aceh dengan menganalisis terhadap tipologi
pemikiran dan gerakan organisasi masyarakat Islam di Aceh setelah
dibukanya kran reformasi di Indonesia dan setelah penandatanganan
Nota Kesepahaman (MoU) antara pemerintahan RI dan Gerakan Aceh
Merdeka (GAM). Tipologi tidak dimaksudkan untuk mengkotak-kotak
Umat Islam, melainkan untuk memudahkan kita dalam mengkaji
berbagai warna pemikiran dalam Islam di Aceh

B. Teori Pemikiran dan Pergerakkan Islam

Fazlur Rahman dalam teorinya mengenai pemikiran dan
pergerakkan yang berkembang didunia Islam, ada empat tipologi
pemikiran dan pergerakkan Islam yang berkembang: 1) Revivalisme
pra-Modernis, 2) Modernisme Klasik, 3) Neo-Revivalisme; 4) Neo-
Modernisme (Rahman, Fazlur, 1985:20). Pertama, Revivalisme pra-
Modernis. Revivalisme sering pula diartikan dengan istilah-istilah
“foundamentalism”,  “militancy”,  “reassertion”,  “resurgence”’,
“activism”,  “reconstrutionism”. Sedangkan kaum revivalis
berbahasa arab menggunakan istilah “Ushuliyahal-Islamiyyah” (Dasar-

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 3



dasar Islam), “Shahwahal-Islamiyyah” (Kebangunanlslam), Al-
ba’atsal-Islami (Kebangkitan Islam). (Hrair Dekmejian, 1985: 4)

Menurut Fazlur Rahman, kelompok Revivalisme pra-Modernis ini
pertama muncul pada abad ke-18 yang diwakili oleh Wahabiyah di
Saudi Arabia dan Sanusiyah di Afrika Utara. Visi dan misi gerakan
tersebut adalah: 1) prihatin terhadap kemerosotan umat Islam; 2)
kembali pada Islam yang sesuai dengan tuntunan Nabi Muhammad,
membuang takhayul, bid’ah dan khurafat; 3) reinterpretasi terhadap
konsep takdir yang salah selama ini; dan 4) perlawanan bersenjata, jika
diperlukan (Fazlur Rahman, 1985:23)

Menurut Esposito dalam bukunya, Islam : The Straight Path
meski ada perbedaan-perbedaan khas dalam hal interpretasi, kerangka
ideologis umum revivalisme Islam mencakup tujuh keyakinan :
Pertama, Islam adalah pegangan hidup yang lengkap dan total. Agama
integral dengan politik hukum, dan masyarakat. Kedua, Kegagalan
masyarakat-masyarakat Muslim disebabkan oleh penyimpangan
mereka dari jalan lurus Islam dan mengikuti jalan  sekuler Barat,
dengan ideologi dan nilai-nilai yang sekuler- materialistis. Ketiga,
Pembaruan masyarakat mensyaratkan kembali pada Islam. Keempat,
Untuk memulihkan kekuasaan Tuhan dan meresmikan tatanan sosial
Islam sejati, hukum-hukum berinspirasi Barat harus digantikan dengan
hukum Islam, yang merupakan satu-satunya cetak biru yang bisa
diterima bagi masyarakat Muslim. Kelima, Meski westernisasi
masyarakat dikecam, modernisasi tidak. Ilmu pengetahuan dan
teknologi diterima, tapi keduanya harus ditundukkan dibawah akidah
dan nilai-nilai Islam,demi menjaga dari westernisasi dan sekulerisa
simasyarakat Muslim. Keenam, Proses Islamisasi, atau lebih tepatnya
re-Islamisasi, memerlukan organisasi-organisasi atau serikat-serikat
Muslim yang berdedikasi dan terlatih, yang dengan contoh dan kegiatan
mereka, mengajak orang lain untuk lebih taat dan organisasi orang-
orang Muslim yang ingin berjthad melawan korupsi dan
ketidakadilan sosial. Ketujuh, Revivalisme Islam menginginkan
kembalinya Islam sebagai mercusuar dunia seperti yang pernah dialami
dimasa lalu, dalam segala bidang, baik itu agama, politik, ekonomi,
budaya, bahkan sains dan teknologi. Keinginan ini barangkali terlalu
utopis, jika melihat bagaimana dominasi kekuatan dunia saat ini
bukanlagi terletak pada persoalan semata-mata politik kekuasaan, yakni
bagaimana negara-negara diseluruh dunia bersatu dalam satu pemimpin
(khilafah), misalnya, tapi saat ini dominasi itu ada pada kekuatan

4 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



ekonomi pasar yang bahkan bisa mengalahkan kebijakan sebuah negara
(John LEsposito, 1988:93-112)

Kedua, Modernisme Klasik. muncul pada awal abad ke-19,
modernis mesering juga diganti dengan istilah-istilah lain, seperti
“reformis”, ‘“reawakening”, “renaissance” dan ‘“remewal”. Kaum
modernis yang berbahasa Arab dan Urdu menggunakan istilah
“Tajdid”, Ishlah”, atau “Salaf (Hrair Dekmejian, 1985:4). Menurut
Fazlur Rahman, modernism ialah usaha (dari tokoh-tokoh muslim)
untuk melakukan harmonisasi antara agama dan pengaruh modernisasi
dan westernisasi yang berlangsung didunia islam.Usaha itu dilakukan
dengan menafsirkan dasar-dasar doktrin supaya sesuai dengan
semangat zaman (Fazlur Rahman, 1982: 215-6).

Ada beberapa ciri yang menandai modernism Islam yang telah
dikenal luas dalam kajian-kajian terdahulu. Hamilton Gibb menitik
beratkan kepada ciri “apologetic”. Ciri ini ditandai dengan sikap
pembelaan terhadap Islam dari berbagai tantangan yang datang dari
kaum kolonial dan missionaris Kristen. Apologia menurut gibb,
dilakukan sebagai upaya untuk menunjukkan keunggulan Islam atas
peradaban Barat (Hamilton A.R.Gibb, 1977:68). Sementara itu Fazlur
Rahman, Deliarnoer, dan Mukti Ali lebih menonjolkan karakterisitik
modernism pada “keharusan ijtihad”, khususnya ijtihad dalam masalah-
masalah mu’amalah (kemasyarakatan) dan penolakkan mereka terhadap
sikap jumud (kebekuan berfikir), dan taqlid (mengikuti sesuatu tanpa
pengertian) (A. Mukti Ali, 1988: 259).

Ketiga, Neo-Revivalisme. Pemikiran ini muncul sebagai respon
terhadap pemikiran modernism klasik (demokrasi dan juga kemajuan
pendidikan). Namun relasiantara kaumneo-revivalis dengan kaum
modernisme klasik tidak selamanya antagonis. Ada tiga hal yang
menjadi penolakan kaum neo-revivalis terhadap pemikiran kaum
modernis yaitu keharaman bunga bank, family planning (keluarga
berencana), dan tidak menutup aurat adalah dosa besar. Pemikiran ini
muncul pada awal abad ke-20 didaerah Arab Timur Tengah, India-
Pakistan dan juga Indonesia. Slogan gerakan neo-revivalisme adalah
bahwa Islam mencakup seluruh aspek kehidupan. Gerakan ini dimotori
oleh Al-Maududi, Khadafi, dan Imam Khumaini (Fazlur Rahman,
1985: 30-33).

Menurut Hasan Hanafi Gerakan Neo-revivalisme yang paling
awal lahir adalah gerakan Ikhwanul Muslimin (IM) (Hassan Hanafi,
2003:32) di Mesir yang didirikan pada 1928 oleh Hasan al-Banna, yang
pada intinya ia merumuskan ideologi Ikhwanul Muslimin sebagai

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 5



ideologi yang total dan komprehensif, yang didasarkan pada tiga
pandangan pokok; 1)Islam adalah sistem komprehensif yang mampu
berkembang sendiri; 2) Islam memancar dari dua sumber fundamental,
yakni al-Qur’an dan Hadist; 3) Islam berlaku untuk segala waktu dan
tempat.

Keempat, Neo-Modernisme Pada pertengahan abad XX lahir
gerakan neo-modernisme yang dipelopori oleh Fazlur Rahman. Fazlur
Rahman mengkritik ketiga gerakan sebelumnya yang tidak mempunyai
metode khusus dalam menangani masalah-masalah yang berkembang
dalam dunia Islam. Oleh karena itu, Fazlur Rahman merumuskan
metodenya yang terdiri dari tiga langkah, yaitu: 1) Pendekatan historis
untuk menemukan makna teks al-Qur’an; 2) Perbedaan antara
ketetapan legal dengan sasaran dan tujuan al-Qur’an; dan 3)
Pemahaman dan penetapan sasaran al-Qur’an dengan sepenuhnya
memperhatikan latar belakang sosiologisnya (Muhammad Igbal, 1994:
42).

Adapun gejala Neo-Modernisme Islam di Indonesia menurut Greg
Barton, mulai terlihat pada tahun 1970-an yang dimotori oleh generasi
muda terpelajar. Umumnya mereka yang berpendidikan modern,
namun yang pasti mereka adalah generasi yang sudah matang
pemikirannya dan dibesarkan oleh berbagai pengalaman. Gerakan
Neomodernisme memperoleh ketenaran secara mengesankan setelah
keluarnya statemen Nurcholish Madjid dalam seminar tunggal pada
bulan Januari 1970 yang pada waktu itu menggunakan terma
desakralisasi dan sekularisasi

Sementara itu, Nurcholish Madjid dalam melihat tipologi
pemikiran dan pergerakkan Islam yang berkembang di Indonesia ada
lima tipologi pemikiran dan pergerakkan Islam yang berkembang; 1)
Islam tradisional; 2) Islam Modern; 3) Islam Neo-modern; 4) Islam
Multi-Kultural dan 5) Islam Liberal (Nurcholish Madjid, 1996:26-28).
Pertama, Tradisionalisme Islam. Menurut Deliar Noer Islam
Tradisional adalah kelompok Islam yang masih mempertahankan tradisi
sebagai bagian dari aktifitas keagamaannya. Diantara konsep
keagamaan  Islam  tradisional = adalah penolakan  terhadap
pembaharuan dan mempertahankan tradisi pada kondisi kebudayaan
tertentu yang telah terakulturasi dengan nilai-nilai daerah tertentu dan
dianggap sebagai konsep keagamaan. Tertutupnya pintu ijtihad apabila
tidak ada sosok pembaharu yang memenuhi syarat untuk melakukan
ijtihad (mujtahid) (Saifuddinzuhri, 1982: 242). Gerakan Islam

6 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



tradisional adalah gerakan membangkitkan tradisi sebagai suatu realitas
spiritual ditengah modernism (Seyyed Hossein Nasr, 1994: 191).

Kedua, Islam Moderat. Dalam pergulatan pemikiran Islam, kata
moderat sering diartikan sebagai “jalan tengah”, yaitu tidak berpihak
pada salah satu aliran, paham, golongan atau kelompok tertentu. Secara
etimologis, kata “moderat” (moderate [Inggris]) berasal dari bahasa
Latin ‘moderare’ yang artinya “ mengurangi atau mengontrol”. Dalam
The American Heritage Dictionary of the English Language Kkata
moderate didefinisikan sebagai; (1) not excessiveor extreme (2)
temperate (3) average ; mediocre (4) opposedto radical views or
measures.

Moderat dalam Islam bukan semata “sikap ketiga dan baru” tetapi
juga adalah sebuah manhaj (metode) yang menengahi dua ekstrimitas
yang saling bertentangan, dengan menolak eksageritas (sikap
berlebihan) pada salah satu pihak yang pada akhirnya menimbulkan
keberpihakan pada salah satu dari dua kutub yang bertentangan.
Moderat dalam konsep Islama dalah satu prinsip yang meniscayakan
setiap Muslim untuk mampu merangkul dan mengkombinasikan
elemen-elemen yang dapat disinergikan dalam satu keharmonisan yang
tidak saling memusuhi pada kedua kutub yang berlawanan (Muhammad
Imarah, 1989: 265-269)

Ketiga, Pemikiran Islam Neo-Modern. Pengertian umum yang
berkembang tentang neo-modernisme mengisyaratkan dua hal.
Pertama, neo-modernisme dipandang sebagai keadaan sejarah setelah
zaman modern. Kedua, neo-modernisme dipandang sebagai gerakan
intelektual yang mencoba menggugat, bahkan mendekonstruksi
pemikiran sebelumnya yang berkembang dalam bingkai paradigma
pemikiran modern.

Gagasan-gagasan yang dilontarkan kalangan neo-modernisme
pada intinya menyatakan bahwa agama, baik secara teologis maupun
secara sosiologis sangat mendukung proses demokratisasi. Agama lahir
dan berkembang dengan misi untuk melindungi dan menjunjung tinggi
harkat dan martabat manusia.

Keempat, Pemikiran Islam Multikultural. Menurut Nurcholish
Madjid pemikiran Islam multikultural secara fenomenologis adalah
terjadinya keragaman pemikiran dikalangan muslim, karena metode
pendekatan yang berbeda dalam mengkaji ayat-ayat Alquran dan
Sunnah. Beberapa tipologi pemikiran Islam multicultural antara lain: 1)
Pemahaman yang fundamentalis, 2) Pemahaman teologi yang

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 7



normative, 3)Pemahaman eksklusifis, 4) Pemahaman yang bersifat
transformative dan 5) Pemahaman Esoteris.

Kelima, Pemikiran Islam Liberal. Ciri liberalism Islam di
Indonesia adalah berusaha membumikan dan merasionalkan
pemahaman terhadap doktrin Islam sebagai agama yang rasional dan
elastisitas. Liberalisme Islam di Indonesia padadasarnya menghendaki
bagaimana seharusnya umat Islam memahami Islam secara
komprehensif mulai dari aspek ketauhidan, syariat, muamalat dan etika.
Tidak memahami Islam sebatas aspek syariat saja, karena selama ini
umat islam kebanyakan memahami Islam masih sebatas symbol-simbol.

Liberalisme Islam hadir di Indonesia tidak perlu ditakuti karena,
Liberalisme pada intinya memfokuskan pada kepentingan individu
manusia. Sangat jauh dari bayangan yang dikhawatirkan orang selama
ini. Luthfi menjelaskan tidak ada yang perlu ditakuti dari liberalisme,
karena liberalisme justru lahir dengan menyesuaikan dan menghargai
sifat dasar manusia.

C. Tipologi Pemikiran Organisasi Islam Di Aceh

Kalau melihat peta pemikiran dan pergerakan Islam yang
dikemukan oleh Fazlur Rahman dan memotret tipologi organisasi
Islam yang berkembang di Aceh, tidak semua organisasi Islam di Aceh
terwakili oleh tipologi pemikiran Islam yang dikembangkan oleh Fazlur
Rahman. Tipologi Rahman yang melihat pada pemikiran dan
pergerakan Islam secara global tentu tidak belum bisa dijadikan acuan
dalam menilai pemikiran dan gerakan Islam di Indonesia terutama di
Aceh. Agar dapat menganalisis dengan tepat tentang peta pemikiran
dan pergerakan organisasi Islam di Aceh, maka diperlukan peta yang
mersifat lokalistik ke-Indonesia-an, karena Aceh bagian dari Indonesia.

Dalam melihat tipologi pemikiran organisasi Islam di Aceh,
penulis lebih condong kepada peta pemikiran Islam di Indonesia yang
dibuat oleh Nurcholich Madjid. Kecendrungan ini diambil karena
tipologi pemikiran dan gerakan Islam yang dibuat oleh Fazlur Rahman
kurang mempunyai tempat ketika dipakai untuk melihat tipologi
pemikiran organisasi masyarakat di Aceh, disamping itu organisasi
masyarakat Islam di Aceh adalah bagian organisasi masyarakat Islam
yang berkembang di Indonesia. Ada beberapa tipologi pemikiran
organisasi Islam di Aceh antara Lain:
a. Pemikiran Islam Tradisonal

Menurut Howard Federspiel, tradisionalisme di Indonesia sebagai
paham yang mempertahankan nilai-nilai yang telah mapan di kalangan

8 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



umat Islam penganut madhab Shafi’i. Kelompok ini di Indonesia
muncul pada abad ke-20 sebagai perlawanan terhadap pandangan-
pandangan kaum modernis (Ronald Alan Lukens Bull, 1999:125-126).
Kelompok tradisonalis di Indonesia terlihat dalam tradisi
pesantren.Contoh 7urath dikalangan pesantren tidak hanya dinilai
sebagai sesuatu yang harus diikuti dan ditampilkan kembali dalam
kehidupan modern, tetapi telah dianggap sebagai sesuatu yang
sempurna. Pemikiran tokoh-tokoh seperti al-Syafi'l dan al-Ghazali
dianggap telah menyelesaikan berbagai persoalan umat. Hal ini senada
dengan apa yang telah diungkapkan Muhammed Arkoun, tagdis al-
afkar al-dini, yaitu sebuah cara berpikir yang oleh Fahmi Huwaidi
menyebutnya sebagai penyembahan terhada pteks(ubbadahal- Nusiis)
(Naquibal-Atas, 1984:90).

Dengan melihat teori yang ditulis oleh Howard Federspiel di atas,
maka organisasi masyarakat yang termasuk dalam pemikiran Islam
tradisional di Aceh adalah 1) HUDA (Himpunan Ulama Dayah), 2)
MUNA (Majelis Ulama Nanggroe Aceh Darussalam), 3) NU (Nahdlatul
Ulama), dan 4) Al-wasliyah.

1. HUDA (Himpunan Ulama Dayah)

Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh Firdaus sejarah
mencatat proses kelahiran HUDA terkait erat dengan isu perdamaian di
Aceh. Kehadiran HUDA juga memiliki sejarah tersendiri dan tidak
jauh berbeda dengan proses terbentuknya PUSA. Berkat hasil
musyawarah pertama yang dilakukan di Makam Syiah Kuala tanggal
13-14 September 1999, yang diikuti oleh lebih kurang 600 peserta dari
berbagai daerah yang ada di Aceh yang terdiri dari kalangan aktivis
muda, mahasiswa, santri dan para ulama. Tercapailah sebuah
kesepakatan untuk mendirikan sebuah organisasi yang siap menampung
aspirasi masyarakat dan berjuang menyelesaikan konflik yang
berkepanjangan. Organisasi ~ dimaksud diberi nama  HUDA
(Himpunan Ulama Dayah Aceh), didirikan di Makam Syiah Kuala
Banda Aceh pada Tanggal 4 Jumadil Akhir 1420 H, bertepatan dengan
Tanggal 14 September 1999 M dan berkedudukan di Kota Provinsi
Daerah Istimewa Aceh (Firdaus, 2010:3)

Organisasi ini menjadi refleksi dari gerakan ulama dayah secara
terstruktur dan terorganisir untuk ikut bagian dari perubahan situasi
socio-politico di Aceh pasca reformasi. Disamping itu, pada awal-awal
berdirinya organisasi HUDA, fokus gerakannya mewujudkan syariat
Islam secara kaffah di Aceh. Secara umum, isu yang dikembangkan
oleh organisasi berbasis santri ini yaitu menuntut keadilan hukum bagi

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 9



korban operasi militer di Aceh, mewujudkan Aceh yang berdaulat dan
bermartabat, mewujudkan syariat Islam, dan meminta kepada
pemerintah pusat untuk segera melakukan referendum dan jajak
pendapat. (Serambi Indoensia, 16 September 1999 dan Edward
Aspinal, 2009:288)

Disamping menyoroti sosial-politik di Aceh, HUDA juga
menyoroti tentang sosial-keagamaan di Aceh. Langkah kongkrit yang
dilakukan HUDA adalah menolak aliran wahabi-salafi hidup di Aceh,
isu yang berkembang pasca kehadiran FPI di Aceh dalam berbagai
gerakan massa “amar ma’ruf nahi mungkar” yang juga mempunyai
persinggungan dengan gerakan anti salafi-wahabi di tanah Jawa,
termasuk ide melahirkan Islam nusantara dalam muktamar NU ke-33 di
Jombang beberapa waktu lalu. Kehadiran salafi-wahabi dianggap
bertentangan dengan ajaran-ajaran syafi’iyah-asy’ariyah maturidiyah,
khususnya salafi-takfiri, yang sering menuduh “aswaja” sebagai ahlul
bid’ah.

2. MUNA (Majelis Ulama Nanggroe Aceh Darussalam)

Sejarah Munculnya MUNA tidak terlepas dari konflik dan juga
perdamaian antara RI dengan GAM. Menurut Tgk. Hasballah salah
seorang penggurus Partai PA Aceh Besar Wacana dan lembaga MUNA
sudah ada sejak sebelum perdamaian yakni pada masa konflik itu
sendiri. Sebelum perdamaian cita-cita dan tujuan dari Gerakan Aceh
Merdeka (GAM) adalah Aceh menjadi merdeka. Sebagai sebuah
Negara yang merdeka dan daerah yang besyariat Islam tentu
mebutuhkan lembaga resmi keulamaan seperti Indonesia yang
mempunyai lembaga Majelis Ulama Indonesia (MUI), dan MPU di
Aceh. Cita-cita semula pada saat Aceh Merdeka semua yang beratribut
RI dihilangkan, maka untuk lembaga ulama sudah dipersiapkan dengan
nama MUNA, jadi nama MUNA sudah ada sebelum damai (Firdaus,
2013:2).

MUNA (Musyawarah Ulama Nanggroe Aceh) adalah salah satu
organisasi sosial kemasyarakatan yang lahir di Aceh yang fokus pada
pemberdayaan masyarakat dibidang sosial keagamaan. Lembaga
organisasi ini lahir sebagai respon terhadap situasi eks-kombatan GAM
paska konflik. Keberadaan organisisai ini diyakini akan menjawab
persoalan dan kebutuhan spesifik anggota mantan GAM yang pada saat
itu telah berdamai dengan RI yang membutuhkan legitimasi dari
organisasi ulama yang tidak dapat dipenuhi oleh organisasi ulama yang
telah ada di Aceh saat ini.

10 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



Menurut  Anggaran  Dasar dan  Anggaran ~ Rumah
Tangga(AD/ART) Majelis Ulama Nanggroe Aceh yang disingkat
MUNA lembaga Majelis Ulama Nanggroe Aceh adalah wadah yang
menghimpun  para ulama dan  cendikiawan  se-Aceh untuk
menyatukan gerak dan langkah-langkah umat Islam Aceh-Indonesia
dalam mewujudkan cita-cita bersama.Majelis Ulama Nanggroe Aceh
yang didirikan sebagai hasil dari Musyawarah para ulama dan
cendekiawan yang datang dari berbagai wilayah di Aceh meliputi
seluruh Ulama Aceh terkemuka yang mewakili 23 Kabupaten/Kota
dalam  Propinsi Aceh.Ulama Sebagai Warasatul Anbiya menjadi
kewajiban untuk berperan aktif dalam membina Aqidah Umat dan
membangun akhlak Masyarakat demi terwujudnya Negeri yang
Baldatun Tayyibatun wa Rabbun Ghafur dalam Daulah Dinul Islam
(Firdaus, 2013:5).

3. NU (Nahdlatul Ulama)

Nahdlatul Ulama (NU) merupakan salah satu organisasi sosial
keagamaan di Indonesia yang pembentukannya merupakan kelanjutan
perjuangan kalangan pesantren dalam melawan kolonialisme di
Indonesia. NU didirikan pada tanggal 31 Januari 1926 di Surabaya oleh
sejumlah ulama tradisional yang diprakarsai oleh K.H. Hasyim Asy’ari.
Organisasi ini berakidah Islam menurut paham Ahlussunah wal
Jama’ah. (Andre Feillard, 1999:9).

Basis gerakan yang menjadi orientasi adalah sosial keagamaan.
Meskipun dalam perjalanan sejarahnya, NU pernah juga menjadi
organisasi politik (partai), yakni mulai tahun 1952 sampai tahun
1983.Namun, dalam muktamar tahun 1983 di Situbondo, NU
menyatakan kembali ke khittah 1926, artinya NU kembali pada
orientasi awal organisasi, yakni organisasi sosial keagamaan. (Ridwan,
2004:186)

NahdlatulUlama(NU) pertama kali masuk ke Aceh pada tahun
1940 yang di pegang oleh mandat Tgk. H. Hasan Samalanga, yang
menjabat pada waktu itu menjabat sebagai kepala Jawatan Agama Aceh
yang sekarang di kenal dengan kemenag Aceh sampai pada tahun 1973
(Adli, http://baiturrahmanonline.com/2015/04  /21/nahdlatul-ulama-
aceh-dari-masa-kemasa/).Walaupun NU sudah lama di Aceh, namun
organisasi Masyarakat Islam tersebesar di Indonesia ini kurang
berkembang di Aceh dan masih kalah dengan organisasi Islam lainnya
seperti Muhammadiyah dan Al-wasyliyah. Namun sejak 10 tahun
terakhir NU kembali berkembang dan sudah merambah ke seluruh
wilayah Aceh.

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 11


http://baiturrahmanonline.com/2015/04%20/21/nahdlatul-ulama-aceh-dari-masa-kemasa/
http://baiturrahmanonline.com/2015/04%20/21/nahdlatul-ulama-aceh-dari-masa-kemasa/

4. Al-washliyah

Al Jam’iyatul Washliyah merupakan organisasi Islam yang lahir
pada 30 November 1930 dan bertepatan 9 Rajab 1349 H di kota Medan,
Sumatera Utara. (Syahrul AR el-Hadidhy, 2005:2-4) Ide didirikannya
organisasi ini berawal dari perluasan sebuah perhimpunan pelajar yang
ada di Maktab Islamiyah Tapanuli (MIT) yang merupakan satu-satunya
lembaga pendidikan agama yang ada di kota Medan, yang ide awal
pembentukannya dilakukan oleh pelajar-pelajar kelas tinggi MIT yang
membentuk kelompok diskusi pada tahun 1928 yang mereka namakan
dengan  “Debating Club” yang tujuannya adalah untuk
mendiskusikanpelajaran-pelajaran yang mereka pelajari di maktab
(Chalijah Hasanuddin, 1988:34-35). Setelah beberapa pertemuan
dengan para ulama, dalam sebuah pertemuan di rumah Muhammad
Joenoes pada 26 Oktober 1930, para pelajar dan ulama mengeluarkan
keputusan untuk mendirikan sebuah organisasi yang bernama Al-
Djam’iatoel al-Washlijah (Nukman Sulaiman, 1956:34-38).

Al Jam’iyatul Washliyah diperkenalkan di Aceh tidak lama
setelah berdirinya organisasi masyarakat Islam tersebut. Hal ini
terbukti, dengan adanya catatan dalam buku Sejarah Pendidikan Daerah
Istimewa Aceh yang mencantumkan 91 Madrasah Washliyah di
Meulaboh Aceh Barat yang ada di Aceh hingga tahun 1936. Tidak
sampai disitu, Berdasarkan apa yang termaktub dalam buku 10 tahun
Darussalam juga menjadi bukti al-Washliyah mengedepankan aktifitas
pendidikan dan dakwah islamiyah seperti  dinyatakan bahwa sejak
tahun 1951hingga 1956 di Aceh telah berdiri 30 lembaga pendidikan
agama setingkat SLTP dan SLTA dan salah satunya didirikan dengan
nama PGAP Washlijah Kutatjane. Namun, pada akhir tahun 1957
semua lembaga pendidikan sejenis dihapus diseluruh Indonesia (Abdul
Hafiz Harahap, Academia:2).

Sampai saat ini, Al-Washliyah di Aceh tetap concent terhadap
pendidikan dan sosial, terbukti pada tahun 2011 Al-Washliyah telah
memiliki beberapa perguruan tinggi di Aceh antaralain Sekolah Tinggi
dan Ilmu Keguruan (STKIP) Al-Washliyah Banda Aceh, Sekolah
Tinggi [lmu Sosial Politik (STISIP) Al- WashliyahBandaAceh, dan
Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Al-Washliyah Banda Aceh (Ja’far,
2011:63)

b. Pemikiran Islam Modern

12 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



Menurut Nurcholish Madjid, gerakan pemikiran Islam modern
diawali oleh gerakan revivalisme pada abad ke-18 dan 19, yang
menyerukan kepada umat Islam untuk memberikan penalaran terhadap
Islam agar Islam mengalami kemajuan dalam berbagai bidang,
terutama dalam melakukan gerakan reformasi dalam bidang sosial dan
moral. Gerakan ini memurnikan aqidah Islam dengan cara
mengantarkan umat Islam pada masa Nabi dan Khulafa urrasyidin.
Gerakan ini telah membangkitkan kelompok modernis Islam. Gerakan
revivalisme ini sebagai pendobrak dari penyakit TBC (Taqlid,
Bid’ah dan Churafat), yang berusaha memurnikan aqidah Islam
(Nurcholish Madjid, 1992:125).

Dengan melihat teori yang diberikan oleh Nurcholish Madjid,
yang termasuk pemikiran Islam modern adalah Muhammadiyah.
Muhammadiyah didirikan oleh KH. Ahmad Dahlan di Yogyakarta pada
tanggal 18 November 1912. Organisasi masyarakat muhammadiyah
bergerak  dibidang  keagamaan,  pendidikan, dan  sosial
budaya.Muhammadiyah  merupakan gerakan reformasi Islam.
Muhammadiyah berusaha menghapuskan bidah, takhayul, dan takhlik
yang ada dalam masyarakat. Muhammadiyah berani melahirkan pikiran
yang sehat dan murni dengan dasar Al-Qur'an dan hadist.

Muhammadiyah diperkenalkan di Aceh pada tahunl923,
olehseorangpegawaipegadaianBelandaasalsundaalmarhumDjajasoekart
a.Namun menurut catatan, organisasi Muhammadiyahbaru resmi
didirkkan di  Banda  Aceh pada  tahun 1927  yang
kemudianbaruberkembangkepesisir timurdan wilayah Aceh lainya.
Gerakan ini juga mulai melaksanakan ajaran-ajaran Islam secara
modern dengan mendirikan sekolah-sekolah dan lembaga pendidikan
lainya, Muhammadiyah di Aceh juga ikut brkiprah dalam bidang
politik, selain dalam bidang sosial yaitu membantu fakir miskin dan
anak yatim guna memperoleh pendidikan yang layak di Aceh dan
Banda Aceh khususnya. Disamping misi utamanya yaitu melakukan
pemurnian ajaran Islam sesuai dengan Al-Quran dan Hadist.

c. Pemikian Islam Fundamentalis

Menurut Jamhari dan Jajang Jahroni, Fundamentalisme Islam
yaitu suatu gerakan sosial, politik dan keagamaan yang memiliki
keyakinan ideologis kuat dan fanatik yang selalu mereka perjuangkan
untuk mengganti tatanan nilai dan sistem yang sedang berlangsung.
(Jamhari dan Jajang]., 2004:3-4) Azyumardi Azra, mengatakan Islam
fundamentalis adalah kaum fundamentalis mengambil sikapperlawanan
secara radikal terhadap ancaman yang dipandang mengancam

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 13



eksistensi agama dan menolak hermeneutika atau sikap kritis terhadap
teks dan interpretasinya (Azyumardi Azra,1996:109-110)

Dengan melihat teori yang diberikan oleh Jamhari dan jajang
Jahroni tersebut di atas, maka yang termasuk pemikiran Islam
fundamentalis di Aceh adalah 1) Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) 2)
Front Pembela Islam (FPI). Pertama,Hizbut Tahrir Indonesia (HTI).
Secara histories HT di didrikan oleh An-Nabhani di negara Jerussalem
pada tahun 1953 dengan mendirikan partai politik yang diberi nama
HizbAl-Tahrir al-Islami. Al-Nabhani menawarkan ideology Islam
sebagai satu-satunya yang membangun partai HT. Ideologi Islam
dalam hal ini juga dipahami sebagai pemikiran Islam atau (Fikrah
Islam).

Hizbut Tahrirmasuk ke Indonesia pada tahunl1980-an dengan
merintis dakwah di kampus-kampus besar di seluruh Indonesia. Pada
era 1990-an ide-ide dakwah Hizbut Tahrir merambah kemasyarakat,
melalui berbagai aktivitas dakwah di masjid, perkantoran, perusahaan,
dan perumahan. Tujuan HTI adalah melanjutkan kehidupan Islam dan
mengemban dakwah Islam keseluruh penjuru dunia. Di samping itu
Hizbut Tahrir bertujuan membangkitkan kembali umat Islam dengan
kebangkitan yang benar, melalui polapikir yang cemerlang. HTI
berusaha untuk mengembalikan posisi umat ke masa kejayaan dan
keemasannya seperti dulu, di mana umat akan mengambil alih kendali
negara-negara dan bangsa-bangsa di dunia ini.

Tentang kapan masuknya HTI ke Aceh tidak ada catatan yang
akurat tentang kapan masuknya HTI ke Aceh. Tidak adanya catatan
yang jelas tentang masuknya HTI ke Aceh dikarenakan HTI di Aceh
dalam perkembangannya tidak melalui masyarakat umum, HTI hanya
beredar di Kalangan mahasiswa dan cendikiawan. Di samping itu
kehadiran HTI di Aceh kurang mendapatkan simpati oleh semua
lapisan masyarakat Aceh terutama kalangan ulama dayah.

Kedua, Front Pembela Islam (FPI). FPI ini didirikan 17 Agustus
1998 (atau 24 Rabiuts Tsani 1419 H) di halaman Pondok Pesantren Al
Um, Kampung Utan, Ciputat, di Selatan Jakarta oleh sejumlah Habaib,
Ulama, Mubaligh dan Aktivis Muslim. (Jajang Jahroni, 12 Maret
2008). Tujuan berdirinya FPI untuk menegakkan hokum Islam di
negara sekuler dan menjadi wadah kerja sama antara ulama dan umat
dalam menegakkan Amar Ma'ruf dan Nahi Munkar di setiap aspek
kehidupan. Latar belakang pendirian FPI sebagaimana diklaim oleh
organisasi tersebut antara lain: (1) Adanya penderitaan panjang ummat
Islam di Indonesia karena lemahnya kontrol sosial penguasa sipil

14 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



maupun militer akibat banyaknya pelanggaran HAM yang dilakukan
oleh oknum penguasa. (2).Adanya kemungkaran dan kemaksiatan yang
semakin merajalela di seluruh sektor kehidupan. (3).Adanya kewajiban
untuk menjaga dan mempertahankan harkatdan martabat Islam serta
ummatlslam. (Wikipedia:https://id.wiki
pedia.org/wiki/Front Pembela Islam#Latar belakang).

Berbicara tentang kapan FPI mulai masuk ke Aceh belum ada
catatan yang jelas. Namun ada beberapa informasi yang mengatakan
bahwa FPI mulai masuk ke Aceh ketika FPI melibatkan diri dalam
aksi-aksi kemanusiaan dengan mengirimkan relawan ke daerah bencana
tsunami di Aceh pada 25 Desember 2004. (Wikipedia: https://id.wiki
pedia.org/wiki /Front Pembela Islam). Sampai saat ini, organisasi
masyarakat Islam FPI tersebut mempunyai anggota yang cukup banyak
di Aceh, bahkan setiap kabupaten di Aceh sudah ada pengurus FPI.

D. Pergulatan Pemikiran Organisasi Masyarakat Islam di Aceh

Perbedaan ideology dan kepentingan pada masing-masing
organisasi masyarakat Islam di Aceh, membuka ruang perdebatan secara
tidak langsung. Perdebatan ini bisa disebut sebagai perang pemikiran
(gazwu al-fikr), dimana setiap pihak melancarkan serangan ideloginya
lewat aksi yang terjadi di tengah-tengah masyarakatnya. Bentuk
serangan ini biasanya memberikan pembenaran padadirinya (truth
claim) disertai menganggap “tidak benar” pihak lain yang tidak
sehaluan dengannya.

Dalam analisis ini, perang pemikiran tersebut akan dikategorikan
kedalam beberapa kategori yang sekiranya menjadi ajang pergulatan
pada masing-masing organisasi Islam tersebut.

a. Ideologi

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia ideologi didefinisikan
sebagai kumpulan konsep bersistem yang dijadikan asas pendapat yang
memberikan arah dan tujuan untuk kelangsungan hidup. Di sini ideolgi
meupakan ’payung’ yang menjadi panduan dalam menjalankan roda
organisasi. Ketika menganalisis organisasi masyarakat Islam di Aceh
ini, ideologi kita pahami sebagai kerangka besar dimana organisasi itu
bersandar didalamnya.

Kalau melihat ideologi organisasi masyarakat di Aceh terdapat
kesulitan tersendiri. Sulit karena organisasi masyarakat Islam di Aceh
melampaui batasan tipologi yang ada. Misalnya saja HUDA dan
MUNA yang notabenenya adalah organisasi masyarakat Islam yang
dibentuk oleh kalangan ulama, tentu mempunyai ideologi
mempertahankan ajaran-ajaran yang sudah digariskan oleh Ahlusunnah

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 15


https://id.wiki
https://id.wiki

waljama’ah. Namun kalau melihat sepak terjangnya, HUDA dan
MUNA lebih condong memilih politik praktis sebagai lahan
perjuangannya ketimbang tampil sebagai organisasi masyarakat Islam
yang berusaha membantu masyarakat dalam memahami persoalan
keagamaan seperti figh, tata cara beribadah, tasawuf dan aqidah.

Sedangkan NU dan Al-wasliyah lebih berideologi tradisional-
moderat. Nuansa tradisional muncul karena penghargaan yang
tinggi atas teks-teks klasik dan tradisi lokal. Hal ini terlihat melalui
kajian-kajian kitab klasik, halagah maupun tulisan yang banyak
bersumber dari kitab-kitab kuning. Kecenderungan moderat
karenaSikap NU dan Al-Wasliyah menerima pelaksaan syari’at yang
formalistik yaitu diterapkannya hukum Syari’at Islam di Aceh.
Disamping itu, kedua orangnisasi tradisional ini lebih mengembangkan
pendidikan daripada terjun ke politik praktis.

Ideologi Muhammadiyah lebih berorientasi modernis artinya
melakukan pemurnian aqidah Islam dengan cara menghilangkan
penyakit TBC (Tagqlid, Bid’ah dan Churafat) di masyarakat, yang
berusaha memurnikan aqidah Islam dan melakukan pemurnian ajaran
Islam sesuai dengan Al-Quran dan Hadist. Namun Muhammadiyah
tidak keberatan terhadap Qanun Aceh yang menetapkan Akidah
Ahlusunnah Waljama’ah dan Mazhab Syafi’i sebagai pegangan
masyarakat Aceh asalkan ditafsirkan secara terbuka dan tidak
ditafsirkan secara sempit.

Sementara, ideologi HTI menurut penulis lebih cenderung
fundamentalis-utopis. Fundamentalis karena ide-ide dan system Islam
pada masa permulaan (Rasulullah, al-khulafa ar- Rasyidin dan khilafah)
menjadi dasar untuk diterapkan pada masa kekinian. Sehingga ada
upaya mengalihkan sistem Islam pada masa permulaan ke masa
modern sekarang ini. Berbagai atribut yang kental pada masa Nabi di
Arab diterapkan secara apa adanya pada saat kini di Indonesia. Utopis
karena berupaya memimpikan kejayaan Islam yang pernah terwujud
mada masa lalu. Dan, kejayaan itu hanya bisa diwujudkan melalui
sistem khilafah Islamiyyah. Kecenderungan ini juga sering disuarakan
oleh HTI di Aceh. Namun HTI di Aceh kurang mempunyai pendukung,
mungkin karena di Aceh telah diberlakukan syari’at Islam dan konsep
HTI tentang Khilafah Islam belum bisa di terima oleh masyarakat Aceh
terutama kalangan pemimpin Aceh dan ulama-ulama Dayah Aceh.

Sama halnya HTI, FPI yang berideologi fundamentalis ini kurang
diterima oleh masyarakat di Aceh. Beberapa kejadian penolakan
masyarakat terhadap FPI, diantaranya tidak keluarnya izin menggelar

16 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



Tabligh Akbar di Aceh oleh Pemkab Aceh pada tanggal 26 November
2015 (Jawa Pos.com, kamis 26 November 2015), dan dilarangnya
DPD FPI Aceh Timur melakukan pelantikan di Masjid Agung
Darusalihin Idi, Aceh Timur.

b. agenda

Secara umum, agenda besar HUDA dan MUNA adalah
implementasi syariat Islam di Aceh, memberikan legalitas yang sama
terhadap pendidikan dayah maupun modern sederajat dengan pedidikan
formal, melibatkan MPU dalam izin mendirikan berbagai macam usaha
di Kota Banda Aceh serta mensertakan semua kalangan ulama yang ada
di Kota Banda Aceh dan membentuk draff UU-PA maupun ganun-
qanun.

Disisi lain agenda NU, Muhammadiyah dan Al-Wasliayah di
Aceh lebih terfokus kepada pendidikan dan sosial.Sampai saat ini,
ketiga Orgaisasi masyarakat Islam ini telah menyelenggarakan
pendidikan mulai tingkat yang paling rendah serta mendasar,
keagamaan serta pendidikan tinggi. Perhatian dibidang pendidikan
diusahakan sebagai pondasi pergerakan ketiga organisasi [slam tersebut
serta partisipasi aktif mereka dalam rangka mencerdaskan kehidupan
masyarakat Aceh.

Sementara agenda HTI dan FPI di Aceh mempunyai perbedaan.
Agenda HTladalah terwujudnya sistem khilafah secara internasional.
Menurut HTI, sistem demokrasi yang hamper rata diberlakukan
dinegara-negara di dunia terbukti tidak mampu menyejahterakan
masyarakat. Sehingga harus digeser dan diubah menjadi system
khilafah Islam (http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/). Sementara
kehadiran FPI di Aceh untuk mengawal adanya penegakkan Islam yang
kaffah serta realisasi Undang-undang syariah Islam di Aceh. Namun
terkadang cara yang dipakai oleh FPI yang cenderung merusak dan
anarkis itulah sehingga organisasi ini dimasukkan kedalam tipologi
fundamentalis.

c. konsepsinegara

Tentang konsepsi negara bagi organisasi masyarakat Islam di
Aceh baik organisasi masyarakat Islam Nasional maupun lokal
mempunyai pandangan yang sama bahwa sistem Demokrasi Pancasila
sebagai sistem kenegaraan yang diberlakukan di Indonesia masih layak
untuk dipertahankan. Walaupun Aceh diberikan perlakuan khusus oleh
pemerintah dengan diberlakukannya undang-undang Syari’at Islam dan
undang-undang yang bersifat kedaerahan, namun organisasi masyarakat

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 17


http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/

Islam sepakat bahwa Aceh harus tetap dalam naungan Nasional
Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).

Sementara itu, HTI memandang bahwa system Negara yang
dianut di Indonesia, yakni demokrasi mempunyai banyak kelemahan.
Dan menurut mereka sistem ini terbukti tidak mampu mewujudkan
kemakmuran dan kesejahteraan warganya. Dan sistem khilafah adalah
solusi terhadap sistem demokrasi yang dianggap gagal.

d. SyariatIslam

Konsepsi organisasi masyarakat Islam di Aceh tentang
pemberlakuan syari’at Islam tentu tidak sama dengan konsepsi
organisasi masyarakat Islam di daerah lain di Indoensia. Perbedaan
konsepsi ini muncul akibat berbedanya sosial-politik di Aceh dengan
daerah lain. Wacana relevan tidaknya pemberlakuan syari’at Islam di
daerah Indonesia sudah tidak menarik lagi untuk diperbincangkan
karena di Aceh sudah diberlakukukan syari’at Islam dengan
berlandaskan pada UU No. 44 Tahun 1999 dan UU 18 tahun 2001.
Lewat Undang-udang itulah berbagai aturan syariat Islam dapat
ditegakkan dalam kehiupan bermasyarakat dan berbangsa di Aceh.

Ketika Aceh menerapkan Syari’at Islam semua komponen
masyarakat Aceh baik pemerintah, ulama, masyarakat, dan organisasi
masyarakat Islam bahu membahu dalam mengawal pelaksaan syari’at
Islam di Aceh. Semua komponen masyarakat Aceh akan melakukan
perlawanan kepada siapapun yang mengusik penerapan syari’at Islam
yang telah berlaku secara kaffah (menyeluruh) di Aceh.

Dengan diberlakuannya syari’at Islam di Aceh, tipologi
organisasi masyarakat Islam di Aceh menjadi kabur. Baik organisasi
masyarakat Islam di Aceh yang berfikiran Islam tradisional diwakili
oleh HUDA, MUNA, NU, dan Al-Washliyah, organisasi masyarakat
Islam yang berfikiran Islam modern, dan organisasi masyarakat Islam
yang berfikiran Islam fundamentalis yang nofabene-nya pendukung
pemberlakuan syariat Islam di Indonesia, sepakat untuk mendukung
pelaksaan Syari’at Islam di Aceh. Dengan demikian polarisasi
pemikiran Islam di Aceh dalam hal pelaksanaan syari’at Islam ini tidak
relevan lagi untuk gunakan, karena semua organisasi masyarakat Islam
Aceh sepakat untuk mendukung penerapan syari’at Islam yang telah
berlaku secara kaffah (menyeluruh) di Aceh. Kalaupun ada perbedaan
pandangan terletak pada HTI yang menginginkan pemberlakuan syariat
Islam melalui sistem khilafah. sebab menurut HTI, hanya dengan
sisitem khalifah inilah pelaksanaan syariat Islam bisa berjalan dengan
baik.

18 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



E. Penutup

Munculnya organisasi masyarakat Islam di Aceh tidak bisa
dilepaskan dari dua peristiwa sejarah penting di Aceh yakni dibukanya
kranreformasi di Indonesia dan penandatanganan Nota Kesepahaman
(MoU) antara pemerintahan RI dan Gerakan Aceh Merdeka (GAM).
Dalam 20 tahun terakhir, banyak organisasi-organisasi Islam yang
muncul di Aceh, mulai dari yang lokal seperti Majlis Ulama Nagroe
Aceh Darussalam (MUNA) dan Himpunan Ulama Dayah Aceh
(HUDA), sampai yang trans-nasional seperti Hizbut Tahrir Indonesia
(HTI), disamping memang di Aceh telah ada organisasi Islam jauh
sebelum Indonesia merdeka, bahkan organisasi masyarakat Islam ini
sangat berperan dalamberjuanganpergerakankemerdekaan Republik
Indonesia seperti Muhammadi-yah,Nahdlatul Ulama, dan Al-
Washliyah.

Dilihat dari tipologi pemikiran organisasi masyarakat Islam di
Aceh terdapat tiga tipologi diantaranya pertama, tipologi pemikiran
Islam tradisional. Organisasi masyarakat yang termasuk dalam
pemikiran Islam tradisional di Aceh adalah 1) HUDA (Himpunan
Ulama Dayah), 2) MUNA (MajelisUlamaNanggroeAcehDarussalam),
3) NU (Nahdlatul Ulama), dan 4) Al-wasliyah, kedua, tipologi
pemikiran Islam Modern yang diwakili oleh Muhammadiyah, dan
ketiga, tipologi pemikiran Islam Fundamenta-lis. Pemikiran Islam
fundamentalis di Aceh ini diwakili oleh 1) Hizbut Tahrir Indonesia
(HTI) 2) Front Pembela Islam (FPI). Pertama, Hizbut Tahrir Indonesia
(HTI).

Namun kalau dilihat dari gerakannya, pemberian tipologi Islam
tradisional, Islam modern, dan Islam fundamentalis kepada organisasi
masyarakat Islam di Aceh saat ini perlu dikaji ulang, karena semua
organisasi masyarakat Islam di Aceh telah melampaui batasan tipelogi
tersebut. Sebagai contoh Himpunan Ulama Dayah Aceh (HUDA),
organisasi yang lahir dari kalangan ulama Dayah yang seharusnya
menjaga tradisi ajaran ahlusunnah waljamaah ternyata juga aktif
dalam politik praktis. Sementara Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) yang
bercorak fundamentalis malah ikut dalam kegiatan penolakan wahabi-
salafis yang dilakukan oleh ulama Dayah bersama masyarakat. Contoh
lain adalah penerimaan semua organisasi masyarakat Islam, baik Islam
tradisional, Islam modern, maupun Islam fundametalis, terhadap
pemberlakukan syari’at Islam secara formal di Aceh. Oleh karena itu
memberikan tipologi Islam tradisional, Islam modern, dan Islam

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 19



fundamentalis kepada organisasi masyarakat Islam di Aceh saat ini
sudah tidak relevan lagi.

DAFTAR PUSTAKA

Ali,A.Mukti, Beberapa Persoalan Agama Dewasa ini, Jakarta :
Rajawali Press, 1988.

Adli, NU Dari Masa Kemasa http://baiturrahman
online.com/2015/04/21/nahdlatul-ulama-aceh-dari-masa
kemasa/

Bull, Ronald Alan Lukens, A Peace full Jihad : Javanese Islamic
Education and Religious Identity Construction, Australia :
UMI Dissertation Services, 1999.

20 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



Dekmejian,Hrair, Islamin Revolution : Fundamentalism in the Arab
World, Syracus : Syracus University Press,1985.

Esposito,JohnL., Islam the Straight Parth, diterjemahkan oleh Arif
Maftuhin dengan judul “Islam Warna-warni: Ragam Ekspresi
menuju Jalan Lurus,” cet. 1; Jakarta : Paramadina, 2004.

Firdaus, Peran Ulama HUDA Dalam Politik Pasca Orde Baru Rehab-
Rekon Aceh Pasca Gempa Dan Tsunami, Pasca MoU Helsinki

Hingga Sekarang, Banda Aceh: PusatPenelitian Dan Penerbit
UIN Ar-Raniry, 2010

Feillard, Andre, NU Vis a Vis Negara, Yogyakarta: LKIS, 1999

HamiltonA.R.Gibb, Modern Trend in
Islam,Chicago:TheChicagoUniversity press,1977

Haryono,YudhieR.Gagalnya Mazhab Islam
Liberal Republika,2 1Maret2001

Hasanuddin, Chalijah. A/-Jam’iyatul Washliyah Api Dalam Sekam.
Bandung: Pustaka, 1988

Imarah,Muhammad, Perang Terminologi Islam Versus Barat, Jakarta :
Logos, 1989.

Ja’far, “Geliat Al-Washliyah di Negeri Syariat,” dalam Al-Jam’iyatul
Washliyah: Potret Histori, Edukasi dan Filosofi, ed. Ja’far
Medan: Perdana Publishing dan Center for Al-Washliyah
Studies, 2011.

Jahroni, Jajang. (March 12, 2008) Defending the Majesty of Islam:
Indonesia's Front Pembela Islam, 1998-2003 (Islam in

Southeast Asia: Views from Within). University of Washington
Press, ISBN-13: 978-9749511114 ISBN-10: 9749511115

Lidle,R.William, Poilticsand Culture in Indonesia, dalam Ahmad Amir
Aziz

Madjid, Nurcholish,Islam Kemodernan dan Keindonesiaan, Bandung :
Mizan, 1992

------------ , et.al.,Satu Islam Sebuah Dilema, Bandung:Mizan,1996

Noer, Deliar, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942, Jakarta
: LP3ES, 1998.

Nasution, Harun Pembaruan dalamlislam, Jakarta:BulanBintang, 1975

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 21



Rahman,Fazlur, Gerakan Pembaharuan dalam Islam di Tengah
Tantangan Dewasaini, dalam Harun Nasution dan Azyumardi
Azra (penyunting), Perkembangan Modern Dalam Islam,
Jakarta : Yayasan Obor Indonesia, 1985.

Ridwan, Paradigma Politik NU : Relasi Sunni-NU dalam Pemikiran
Politik, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004

www.http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/
Wikipedia: https://id.wiki pedia.org/wiki /Front Pembela Islam

22 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016


http://www.http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/
https://id.wiki

