
Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 1

PERGULATAN PEMIKIRAN ISLAM DI ACEH 
(Analisis Terhadap Organisasi Masyarakat Islam 

di Aceh Pasca MoU-Helsinki)

Syafieh

Abstrak
Typology thinking of Islamic society organizations in Aceh there 
are three types including the first typology of traditional Islamic 
thought. Community organizations are included in the thinking of 
traditional Islam in Aceh is 1) HUDA (Associationof Acehnese 
Dayah Ulama), 2) MUNA (Majelis Ulama Nanggroe Aceh 
Darussalam), 3) NU (Nahdlatul Ulama), and 4) Al-Wasliyah, 
second, typologies of thought Modern Islam represented by 
Muhammadiyah, and the third, the typology of fundamentalist 
Islamic thought. Fundamentalist Islamic Thought in Aceh is 
represented by 1) Hizb ut-Tahrir Indonesia (HTI) 2) The Islamic 
Defenders Front (FPI). However provide a typology of 
traditional Islam, modern Islam, and Islamic fundamentalist 
Islam to the community organizations in Aceh is irrelevant 
because the organasasi movement today is beyond the 
dichotomous typology.

Keywords:Islamic society organizations, traditional Islam, modern 
Islam, and Islamic fundamentalist Islam

A. Pendahuluan 
Dalam 20 tahun terakhir, ada dua peristiwa sejarah penting 

terjadi di Aceh yang mampu merubah keadaan sosial politik 
masyarakat Aceh. Pertama, munculnya era refomasi di Indonesia yang 
berdampak pada masyarakat Aceh. semenjak pasca reformasi hingga 
sekarang Aceh telah mendapatkan payung hukum, mulai dari UU No. 
44 tahun 1999 tentang keistemewaan Aceh, UU No. 18 tahun 2001 
tentang otonomi daerah (Pelaksanaan syariat Islam), UU No. 32 tahun 
2004 tentang pemerintah daerah, dan yang terakhir UU No.11 tahun 
2006 tentang pemerintahan Aceh. Pada rentang waktu tersebut politik 
dan kondisi sosial di Aceh mengalami perubahan yang sangat cepat. 

 Penulis adalah dosen Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah di IAIN 
Zawiyah Cot Kala Langsa, Email: syaf_74@yahoo.com.

mailto:syaf_74@yahoo.com


2 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

Kedua,penandatanganan Nota Kesepahaman (Memorandum of 
Understanding, MoU) antara pemerintahan RI dan Gerakan Aceh 
Merdeka (GAM) pada 5 Agustus 2005 di Helsinki, Finlandia, 
merupakan peristiwa bersejarah dalam tiga puluh tahun konflik di 
aceh. Perundingan itu tidak hanya menjadi angin segar kedamaian bagi 
rakyat Aceh, tetapi jugatermaktub hak-hak rakyat Aceh yang harus 
dipenuhi oleh pemerintah pusat melaluiPemerintah Propinsi Aceh 
terkait dengan kejahteraan rakyat Aceh. Ada tiga poin utama dariMoU 
Helsinki tersebut bagi rakyat Aceh, yaitu, penerapan syari’at Islam dan 
Lembaga WaliNanggroe, pembentukan partai politik lokal, dan 
pembagian hasil minyak bumi dan gas alamsebesar 70 persen. 
Sementara pihak GAM sendiri bersedia untuk menanggalkan tuntutan 
merdeka dan bersedia membangun Aceh ke arah yang lebih baik di 
bawah Negara KesatuanRepublik Indonesia (NKRI).

Dari kedua peristiwa sejarah tersebut yakni dibukanya 
kranreformasi dan penandatanganan Nota Kesepahaman 
(Memorandum of Understanding, MoU) antara pemerintahan RI dan 
Gerakan Aceh Merdeka (GAM), euforia kebebasan berpendapat  dan  
berkumpul  mencapai titik didihnya,hal ini juga berpengaruh pada 
perkembang-an organisasi Islam di Aceh. Bak jamur di musim 
penghujan, banyak bermunculan organisasi-organisasi Islam dengan 
berbagai ideologi. Mulai dari yang lokal seperti Majlis Ulama Nagroe 
Aceh Darussalam (MUNA) dan Himpunan Ulama Dayah Aceh 
(HUDA), sampai yang trans-nasional seperti Hizbut Tahrir Indonesia 
(HTI), dari yang tradisional sampai yang fundamentalis, menghiasi 
wajah reformasi di Aceh. Disamping memang di Aceh telah ada 
organisasi Islam jauh sebelum Indonesia merdeka, bahkan organisasi 
Islam ini sangat berperan dalam berjuangan pergerakan kemerdekaan. 
Melalui organisasi inilah, proses ideologisasi, pendidikan, dan 
perlawanan terhadap kolonialisme menemui titik relevansinya. Sekedar 
menyebut contoh, Muhammadiyyah, Nahdlatul Ulama  sampai  pada  
Masyumi  merupakan  sederet  organisasi Islam yang pernah 
menorehkan tinta sejarah bagi perjuangan kemerdekaan.

Teori mengenai pemikiran dan pergerakkan yang berkembang 
didunia Islam dikemukan oleh Fazlur Rahman. Ia menyebutkan bahwa 
pemikiran dan pergerakkan yang berkembang didunia Islam, ada 
empat tipologi pemikiran dan pergerakkan Islam yang berkembang: 
1)Revivalisme pra-Modernis, 2) Modernisme Klasik, 3)Neo-
Revivalisme; 4)Neo-Modernisme (Rahman, Fazlur, 1985:20). Selain 
Fazlur Rahman, Nurchalish Madjid juga memetakan tentang pemikiran 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 3

dan pergerakkan Islam yang berkembang di Indoensia (Nurcholish 
Madjid, 1992:122). Dalam pandangan Nurchalish Madjid 
TipologiPemikiran Islam di Indonesia terdiri dari beberapa tipe antara 
lain, pertama,pemikiran Islam  tradisonalis yakni sesuatu yang alami, 
sebab di dalam suatu  komunitas masyarakat pasti memiliki keragaman 
pemikiran, budaya, bahasa dan agama, Kedua, tipe modern 
menyerukan umat Islam untuk memberikan penalaran terhadap Islam, 
agar segera berkemas memajukan Islam dalam berbagai bidang, 
terutama dalam melakukan gerakan reformasi dalam bidang social dan 
moral. Ketiga, neo-modern yakni dipandang sebagai gerakan 
intelektual yang mencoba menggugat, bahkan mendekonstruksi 
pemikiran sebelumnya yang berkembang dalam bingkai paradigma 
pemikiran modern, dan keempat, Pemikiran Islam multikulturalisme 
yakni secara fenomenologis terjadinya keragaman pemikiran di 
kalangan muslim katadia, karena metode pendekatan yang  berbeda 
dalam  mengkaji ayat-ayat Alquran dan Sunnah dan kelima, liberalism 
yakni berusaha  membumikan dan  merasionalkan pemahaman  
terhadap doktrin Islam sebagai agama yang rasional dan elastis. 
Mengkaji pemikiran Organisasi masyarakat Islam di Aceh dengan 
membuat tipologi ini jauh lebih sederhana dari versi Abuddin Nata 
(Abuddin Nata, 2001).

Oleh karena itu, tulisan ini akan membahas tentang  pergulatan 
pemikiran Islam di Aceh dengan menganalisis terhadap tipologi 
pemikiran dan gerakan organisasi masyarakat Islam di Aceh setelah 
dibukanya kran reformasi di Indonesia dan setelah penandatanganan 
Nota Kesepahaman (MoU) antara pemerintahan RI dan Gerakan Aceh 
Merdeka (GAM). Tipologi tidak dimaksudkan untuk mengkotak-kotak 
Umat Islam, melainkan untuk memudahkan kita dalam mengkaji 
berbagai warna pemikiran dalam Islam di Aceh

B. Teori Pemikiran dan Pergerakkan Islam 
Fazlur Rahman dalam teorinya mengenai pemikiran dan 

pergerakkan yang berkembang didunia Islam, ada empat tipologi 
pemikiran dan pergerakkan Islam yang berkembang: 1) Revivalisme 
pra-Modernis, 2) Modernisme Klasik, 3) Neo-Revivalisme; 4) Neo-
Modernisme (Rahman, Fazlur, 1985:20). Pertama, Revivalisme pra-
Modernis. Revivalisme sering pula diartikan dengan istilah-istilah 
“foundamentalism”, “militancy”, “reassertion”, “resurgence”, 
“activism”, “reconstrutionism”. Sedangkan  kaum  revivalis  
berbahasa arab menggunakan istilah “Ushuliyahal-Islamiyyah” (Dasar-



4 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

dasar Islam), “Shahwahal-Islamiyyah” (KebangunanIslam), Al-
ba’atsal-Islami (Kebangkitan Islam). (Hrair Dekmejian, 1985: 4)

Menurut Fazlur Rahman, kelompok Revivalisme pra-Modernis ini 
pertama muncul pada abad ke-18 yang diwakili oleh Wahabiyah di 
Saudi Arabia dan Sanusiyah di Afrika Utara. Visi dan misi gerakan 
tersebut adalah: 1) prihatin terhadap kemerosotan  umat Islam; 2)  
kembali pada Islam yang  sesuai dengan tuntunan Nabi Muhammad, 
membuang takhayul, bid’ah dan khurafât; 3) reinterpretasi terhadap 
konsep takdir yang salah selama ini; dan 4) perlawanan bersenjata, jika 
diperlukan (Fazlur Rahman, 1985:23)

Menurut Esposito dalam bukunya, Islam : The Straight Path 
meski ada perbedaan-perbedaan khas dalam hal interpretasi, kerangka 
ideologis umum revivalisme Islam mencakup tujuh keyakinan : 
Pertama, Islam adalah pegangan hidup yang lengkap dan total.  Agama 
integral dengan politik hukum, dan masyarakat. Kedua, Kegagalan 
masyarakat-masyarakat Muslim disebabkan oleh penyimpangan 
mereka dari jalan lurus Islam dan mengikuti jalan   sekuler  Barat,  
dengan   ideologi  dan  nilai-nilai  yang  sekuler- materialistis. Ketiga, 
Pembaruan masyarakat mensyaratkan kembali pada Islam. Keempat, 
Untuk memulihkan kekuasaan Tuhan dan meresmikan tatanan sosial  
Islam sejati, hukum-hukum berinspirasi Barat harus digantikan dengan 
hukum Islam, yang merupakan satu-satunya cetak biru yang bisa 
diterima bagi masyarakat Muslim. Kelima, Meski westernisasi 
masyarakat dikecam, modernisasi tidak. Ilmu pengetahuan dan 
teknologi diterima, tapi keduanya harus ditundukkan dibawah akidah 
dan nilai-nilai Islam,demi menjaga dari westernisasi dan sekulerisa 
simasyarakat Muslim. Keenam, Proses Islamisasi, atau lebih tepatnya 
re-Islamisasi,   memerlukan organisasi-organisasi atau serikat-serikat 
Muslim yang berdedikasi dan terlatih, yang dengan contoh dan kegiatan 
mereka, mengajak orang lain untuk lebih taat dan organisasi orang- 
orang  Muslim yang  ingin  berjihad  melawan korupsi dan  
ketidakadilan sosial. Ketujuh, Revivalisme Islam menginginkan 
kembalinya Islam sebagai mercusuar dunia seperti yang pernah dialami 
dimasa lalu, dalam segala bidang,  baik itu agama,  politik, ekonomi, 
budaya, bahkan sains dan teknologi. Keinginan ini barangkali terlalu 
utopis, jika melihat bagaimana dominasi kekuatan dunia saat ini 
bukanlagi terletak pada persoalan semata-mata politik kekuasaan, yakni 
bagaimana negara-negara diseluruh dunia bersatu dalam satu pemimpin 
(khilafah), misalnya, tapi saat ini dominasi itu ada pada kekuatan 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 5

ekonomi pasar yang bahkan bisa mengalahkan kebijakan sebuah negara 
(John LEsposito, 1988:93-112)

Kedua, Modernisme Klasik.  muncul pada awal abad ke-19, 
modernis mesering juga diganti dengan istilah-istilah lain, seperti 
“reformis”, “reawakening”, “renaissance” dan “renewal”. Kaum 
modernis yang berbahasa Arab dan Urdu menggunakan istilah 
“Tajdid”, Ishlah”, atau “Salaf (Hrair Dekmejian, 1985:4). Menurut 
Fazlur Rahman, modernism ialah usaha (dari tokoh-tokoh muslim) 
untuk melakukan harmonisasi antara agama dan pengaruh modernisasi 
dan westernisasi yang berlangsung didunia islam.Usaha itu dilakukan 
dengan menafsirkan dasar-dasar doktrin supaya sesuai dengan 
semangat zaman (Fazlur Rahman, 1982: 215-6).

Ada beberapa ciri yang menandai modernism Islam yang telah 
dikenal luas dalam kajian-kajian terdahulu. Hamilton Gibb menitik 
beratkan kepada ciri“apologetic”. Ciri ini ditandai dengan sikap 
pembelaan terhadap Islam dari berbagai tantangan yang datang dari 
kaum kolonial dan missionaris Kristen. Apologia menurut gibb, 
dilakukan sebagai upaya untuk menunjukkan keunggulan Islam atas 
peradaban Barat (Hamilton A.R.Gibb, 1977:68). Sementara itu Fazlur 
Rahman, Deliarnoer, dan Mukti Ali lebih menonjolkan karakterisitik 
modernism pada “keharusan ijtihad”, khususnya ijtihad dalam masalah-
masalah mu’amalah (kemasyarakatan) dan penolakkan mereka terhadap 
sikap jumud (kebekuan berfikir), dan taqlid (mengikuti sesuatu tanpa 
pengertian) (A. Mukti Ali, 1988: 259). 

Ketiga, Neo-Revivalisme. Pemikiran ini muncul sebagai  respon  
terhadap pemikiran modernism klasik (demokrasi dan juga kemajuan 
pendidikan). Namun relasiantara kaumneo-revivalis dengan kaum 
modernisme klasik tidak selamanya antagonis. Ada tiga hal yang 
menjadi penolakan kaum neo-revivalis terhadap pemikiran kaum 
modernis yaitu keharaman bunga bank, family planning (keluarga 
berencana), dan tidak menutup aurat adalah dosa besar. Pemikiran ini 
muncul pada awal abad ke-20 didaerah Arab Timur Tengah, India-
Pakistan dan juga Indonesia. Slogan gerakan neo-revivalisme adalah 
bahwa Islam mencakup seluruh aspek kehidupan. Gerakan ini dimotori 
oleh Al-Maududi, Khadafi, dan Imam Khumaini (Fazlur Rahman, 
1985: 30-33).

Menurut Hasan Hanafi Gerakan Neo-revivalisme yang paling 
awal lahir adalah gerakan Ikhwanul Muslimin (IM) (Hassan Hanafi, 
2003:32) di Mesir yang didirikan pada 1928 oleh Hasan al-Banna, yang 
pada intinya ia merumuskan ideologi Ikhwanul Muslimin sebagai 



6 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

ideologi yang total dan komprehensif, yang didasarkan pada tiga 
pandangan pokok; 1)Islam adalah sistem komprehensif yang mampu 
berkembang sendiri; 2) Islam memancar dari dua sumber fundamental, 
yakni al-Qur’an dan Hadist; 3) Islam berlaku untuk segala waktu dan 
tempat.

Keempat, Neo-Modernisme Pada pertengahan abad XX lahir 
gerakan neo-modernisme yang dipelopori oleh Fazlur Rahman. Fazlur 
Rahman mengkritik ketiga gerakan sebelumnya yang tidak mempunyai 
metode khusus dalam menangani masalah-masalah yang berkembang 
dalam dunia Islam. Oleh karena itu, Fazlur Rahman merumuskan 
metodenya yang terdiri dari tiga  langkah, yaitu: 1) Pendekatan historis 
untuk menemukan makna teks al-Qur’an; 2)  Perbedaan antara 
ketetapan legal dengan sasaran dan tujuan al-Qur’an; dan 3) 
Pemahaman dan penetapan sasaran al-Qur’an dengan sepenuhnya 
memperhatikan latar belakang sosiologisnya (Muhammad Iqbal, 1994: 
42).

Adapun gejala Neo-Modernisme Islam di Indonesia menurut Greg 
Barton, mulai terlihat pada tahun 1970-an yang dimotori oleh generasi 
muda terpelajar. Umumnya mereka yang berpendidikan modern, 
namun yang pasti mereka adalah generasi yang sudah matang 
pemikirannya dan dibesarkan oleh berbagai pengalaman. Gerakan 
Neomodernisme memperoleh ketenaran secara mengesankan setelah 
keluarnya statemen Nurcholish Madjid dalam seminar tunggal pada 
bulan Januari l970 yang pada waktu itu menggunakan terma 
desakralisasi dan sekularisasi

Sementara itu, Nurcholish Madjid dalam melihat tipologi 
pemikiran dan pergerakkan Islam yang berkembang di Indonesia ada 
lima tipologi pemikiran dan pergerakkan Islam yang berkembang; 1) 
Islam tradisional; 2) Islam Modern; 3) Islam Neo-modern; 4) Islam 
Multi-Kultural dan 5) Islam Liberal (Nurcholish Madjid, 1996:26-28). 
Pertama, Tradisionalisme Islam. Menurut Deliar Noer Islam 
Tradisional adalah kelompok Islam yang masih mempertahankan tradisi 
sebagai bagian dari aktifitas keagamaannya. Diantara konsep  
keagamaan  Islam  tradisional  adalah penolakan  terhadap 
pembaharuan dan mempertahankan tradisi pada kondisi kebudayaan 
tertentu yang telah terakulturasi dengan nilai-nilai daerah tertentu dan 
dianggap sebagai konsep keagamaan. Tertutupnya pintu ijtihad apabila 
tidak ada sosok pembaharu yang memenuhi syarat untuk melakukan 
ijtihad (mujtahid) (Saifuddinzuhri, 1982: 242). Gerakan Islam 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 7

tradisional adalah gerakan membangkitkan tradisi sebagai suatu realitas 
spiritual ditengah modernism (Seyyed Hossein Nasr, 1994: 191).

Kedua, Islam Moderat. Dalam pergulatan pemikiran  Islam, kata 
moderat sering diartikan sebagai“jalan tengah”, yaitu tidak berpihak 
pada salah satu aliran, paham, golongan atau kelompok tertentu. Secara 
etimologis, kata “moderat” (moderate [Inggris]) berasal dari bahasa 
Latin ‘moderare’  yang artinya “ mengurangi atau mengontrol”. Dalam 
The American Heritage Dictionary of the English Language kata 
moderate didefinisikan sebagai; (1) not excessiveor extreme (2) 
temperate (3) average ; mediocre (4) opposedto radical views or 
measures.

Moderat dalam Islam bukan semata “sikap ketiga dan baru” tetapi 
juga adalah sebuah manhāj (metode) yang menengahi dua ekstrimitas 
yang saling bertentangan, dengan menolak eksageritas (sikap 
berlebihan) pada salah satu pihak yang pada akhirnya menimbulkan 
keberpihakan pada salah satu dari dua kutub yang bertentangan. 
Moderat dalam konsep Islama dalah satu prinsip yang meniscayakan 
setiap Muslim untuk mampu merangkul dan mengkombinasikan 
elemen-elemen yang dapat disinergikan dalam satu keharmonisan yang 
tidak saling memusuhi pada kedua kutub yang berlawanan (Muhammad 
Imarah, 1989: 265-269) 

Ketiga, Pemikiran Islam Neo-Modern. Pengertian umum   yang 
berkembang tentang neo-modernisme mengisyaratkan dua hal. 
Pertama, neo-modernisme dipandang sebagai keadaan sejarah setelah 
zaman modern. Kedua, neo-modernisme dipandang sebagai gerakan 
intelektual yang mencoba menggugat, bahkan mendekonstruksi 
pemikiran sebelumnya yang berkembang dalam bingkai paradigma 
pemikiran modern.

Gagasan-gagasan yang dilontarkan kalangan neo-modernisme 
pada intinya menyatakan bahwa agama, baik secara teologis maupun 
secara sosiologis sangat mendukung proses demokratisasi. Agama lahir 
dan berkembang dengan misi untuk melindungi dan menjunjung tinggi 
harkat dan martabat manusia.

Keempat, Pemikiran Islam Multikultural. Menurut Nurcholish 
Madjid pemikiran Islam multikultural secara fenomenologis adalah 
terjadinya keragaman pemikiran dikalangan muslim, karena metode 
pendekatan yang berbeda dalam mengkaji ayat-ayat Alquran dan 
Sunnah. Beberapa tipologi pemikiran Islam multicultural antara lain: 1) 
Pemahaman yang fundamentalis, 2) Pemahaman teologi yang 



8 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

normative, 3)Pemahaman eksklusifis, 4) Pemahaman yang bersifat 
transformative dan 5) Pemahaman Esoteris.

Kelima, Pemikiran Islam Liberal. Ciri liberalism Islam di 
Indonesia adalah berusaha membumikan dan merasionalkan 
pemahaman terhadap doktrin Islam sebagai agama yang rasional dan 
elastisitas. Liberalisme Islam di Indonesia padadasarnya menghendaki 
bagaimana seharusnya umat Islam memahami Islam secara 
komprehensif mulai dari aspek ketauhidan, syariat, muamalat dan etika. 
Tidak memahami Islam sebatas aspek syariat saja, karena selama ini 
umat islam kebanyakan memahami Islam masih sebatas symbol-simbol.

Liberalisme Islam hadir di Indonesia tidak perlu ditakuti   karena, 
Liberalisme pada intinya memfokuskan pada kepentingan individu 
manusia. Sangat jauh dari bayangan yang dikhawatirkan orang selama 
ini. Luthfi menjelaskan tidak ada yang perlu ditakuti dari liberalisme, 
karena liberalisme justru lahir dengan menyesuaikan dan menghargai 
sifat dasar manusia.

C. Tipologi Pemikiran Organisasi Islam Di Aceh
Kalau melihat peta pemikiran dan pergerakan Islam yang 

dikemukan oleh Fazlur Rahman  dan memotret tipologi organisasi 
Islam yang berkembang di Aceh, tidak semua organisasi Islam di Aceh 
terwakili oleh tipologi pemikiran Islam yang dikembangkan oleh Fazlur 
Rahman. Tipologi Rahman yang melihat pada pemikiran dan 
pergerakan Islam secara global tentu tidak belum bisa dijadikan acuan 
dalam menilai pemikiran dan gerakan Islam di Indonesia terutama di 
Aceh. Agar dapat menganalisis dengan tepat tentang peta pemikiran 
dan pergerakan organisasi Islam di Aceh,  maka diperlukan peta yang 
mersifat lokalistik ke-Indonesia-an, karena Aceh bagian dari Indonesia.

Dalam melihat tipologi pemikiran organisasi Islam di Aceh, 
penulis lebih condong kepada peta pemikiran Islam di Indonesia yang 
dibuat oleh Nurcholich Madjid. Kecendrungan ini diambil karena 
tipologi pemikiran dan gerakan Islam yang dibuat oleh Fazlur Rahman 
kurang mempunyai tempat ketika dipakai untuk melihat tipologi 
pemikiran organisasi masyarakat di Aceh, disamping itu organisasi 
masyarakat Islam di Aceh adalah bagian organisasi masyarakat Islam 
yang berkembang di Indonesia. Ada beberapa tipologi pemikiran 
organisasi Islam di Aceh antara Lain:
a. Pemikiran Islam Tradisonal

Menurut Howard Federspiel, tradisionalisme di Indonesia sebagai 
paham yang mempertahankan nilai-nilai yang telah mapan di kalangan 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 9

umat Islam penganut madhab Shafi’i. Kelompok ini di Indonesia 
muncul pada abad ke-20 sebagai perlawanan   terhadap pandangan-
pandangan kaum modernis (Ronald Alan Lukens Bull, 1999:125-126). 
Kelompok tradisonalis di Indonesia terlihat dalam tradisi 
pesantren.Contoh Turāth dikalangan pesantren tidak hanya dinilai 
sebagai sesuatu yang harus diikuti dan ditampilkan kembali dalam 
kehidupan modern, tetapi telah dianggap sebagai sesuatu yang 
sempurna. Pemikiran tokoh-tokoh seperti al-Syāfi'I dan al-Ghazâli 
dianggap  telah menyelesaikan  berbagai persoalan umat. Hal ini senada 
dengan apa yang telah diungkapkan Muhammed Arkoun, taqdis al-
afkār al-dīnī, yaitu sebuah cara berpikir yang oleh Fahmi Huwaidi 
menyebutnya sebagai penyembahan terhada pteks(ubbādahal- Nusūs) 
(Naquibal-Atas, 1984:90).

Dengan melihat teori yang ditulis oleh Howard Federspiel di atas, 
maka organisasi masyarakat yang termasuk dalam pemikiran Islam 
tradisional di Aceh adalah 1) HUDA (Himpunan Ulama Dayah), 2) 
MUNA (Majelis Ulama Nanggroe Aceh Darussalam), 3) NU (Nahdlatul 
Ulama), dan 4) Al-wasliyah.
1. HUDA (Himpunan Ulama Dayah)

Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh Firdaus sejarah 
mencatat proses kelahiran HUDA terkait erat dengan isu perdamaian di 
Aceh. Kehadiran HUDA juga   memiliki   sejarah   tersendiri dan tidak 
jauh berbeda dengan proses terbentuknya PUSA. Berkat hasil 
musyawarah pertama yang dilakukan di Makam Syiah Kuala tanggal 
13-14 September 1999, yang diikuti oleh lebih kurang 600 peserta dari 
berbagai daerah yang ada di Aceh yang terdiri dari kalangan aktivis 
muda, mahasiswa, santri dan para ulama. Tercapailah sebuah 
kesepakatan untuk mendirikan sebuah organisasi yang siap menampung 
aspirasi masyarakat dan berjuang menyelesaikan konflik yang 
berkepanjangan. Organisasi  dimaksud diberi  nama  HUDA 
(Himpunan Ulama Dayah Aceh), didirikan  di Makam Syiah  Kuala 
Banda Aceh pada Tanggal 4 Jumadil Akhir 1420 H, bertepatan dengan 
Tanggal 14 September 1999 M  dan berkedudukan di Kota Provinsi 
Daerah Istimewa Aceh (Firdaus, 2010:3)

Organisasi ini menjadi refleksi dari gerakan ulama dayah secara 
terstruktur dan terorganisir untuk ikut bagian dari perubahan situasi 
socio-politico di Aceh pasca reformasi. Disamping itu, pada awal-awal 
berdirinya organisasi HUDA, fokus gerakannya mewujudkan syariat 
Islam secara kaffah di Aceh. Secara umum, isu yang dikembangkan 
oleh organisasi berbasis santri ini yaitu menuntut keadilan hukum bagi 



10 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

korban operasi militer di Aceh, mewujudkan Aceh yang berdaulat dan 
bermartabat, mewujudkan syariat Islam, dan meminta kepada 
pemerintah pusat untuk segera melakukan referendum dan jajak 
pendapat. (Serambi Indoensia, 16 September 1999 dan Edward 
Aspinal, 2009:288)

Disamping menyoroti sosial-politik di Aceh, HUDA juga 
menyoroti tentang sosial-keagamaan di Aceh. Langkah kongkrit yang 
dilakukan HUDA adalah menolak aliran wahabi-salafi hidup di Aceh, 
isu yang berkembang pasca kehadiran FPI di Aceh dalam berbagai 
gerakan massa “amar ma’ruf nahi mungkar” yang juga mempunyai 
persinggungan dengan gerakan anti salafi-wahabi di tanah Jawa, 
termasuk ide melahirkan Islam nusantara dalam muktamar NU ke-33 di 
Jombang beberapa waktu lalu. Kehadiran salafi-wahabi dianggap 
bertentangan dengan ajaran-ajaran syafi’iyah-asy’ariyah maturidiyah, 
khususnya salafi-takfiri, yang sering menuduh “aswaja” sebagai ahlul 
bid’ah. 
2. MUNA (Majelis Ulama Nanggroe Aceh Darussalam)

Sejarah Munculnya MUNA tidak terlepas dari konflik dan juga 
perdamaian antara RI dengan GAM. Menurut Tgk. Hasballah salah 
seorang penggurus Partai PA Aceh Besar Wacana dan lembaga MUNA 
sudah ada sejak sebelum perdamaian yakni pada masa konflik itu 
sendiri. Sebelum perdamaian cita-cita dan tujuan dari Gerakan Aceh 
Merdeka (GAM) adalah Aceh menjadi merdeka. Sebagai sebuah 
Negara yang merdeka dan daerah yang besyariat Islam tentu 
mebutuhkan lembaga resmi keulamaan seperti Indonesia yang 
mempunyai lembaga Majelis Ulama Indonesia (MUI), dan MPU di 
Aceh.   Cita-cita semula pada saat Aceh Merdeka semua yang beratribut 
RI dihilangkan, maka untuk lembaga ulama sudah dipersiapkan dengan 
nama MUNA, jadi nama   MUNA  sudah ada sebelum damai (Firdaus, 
2013:2).

MUNA (Musyawarah Ulama Nanggroe Aceh) adalah salah satu 
organisasi sosial kemasyarakatan yang lahir di Aceh yang fokus pada 
pemberdayaan masyarakat dibidang sosial keagamaan. Lembaga 
organisasi ini lahir sebagai respon terhadap situasi eks-kombatan  GAM 
paska konflik. Keberadaan organisisai ini diyakini akan menjawab 
persoalan dan kebutuhan spesifik anggota mantan GAM yang pada saat 
itu telah berdamai dengan RI yang membutuhkan legitimasi dari 
organisasi ulama yang tidak dapat dipenuhi oleh organisasi ulama yang 
telah ada di Aceh saat ini.



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 11

Menurut Anggaran Dasar dan Anggaran Rumah 
Tangga(AD/ART) Majelis Ulama Nanggroe Aceh yang disingkat 
MUNA lembaga Majelis Ulama Nanggroe Aceh adalah wadah yang 
menghimpun  para ulama dan  cendikiawan  se-Aceh untuk 
menyatukan gerak dan langkah-langkah umat Islam Aceh-Indonesia 
dalam mewujudkan cita-cita bersama.Majelis Ulama Nanggroe Aceh 
yang didirikan sebagai hasil dari Musyawarah para ulama dan 
cendekiawan yang datang dari berbagai wilayah di Aceh meliputi 
seluruh Ulama Aceh terkemuka yang mewakili 23 Kabupaten/Kota 
dalam  Propinsi Aceh.Ulama Sebagai Warasatul Anbiya menjadi 
kewajiban untuk berperan aktif dalam membina Aqidah Umat dan 
membangun akhlak Masyarakat demi terwujudnya Negeri yang 
Baldatun Tayyibatun wa Rabbun Ghafur dalam Daulah  Dinul Islam 
(Firdaus, 2013:5).
3. NU (Nahdlatul Ulama)

Nahdlatul Ulama (NU) merupakan salah satu organisasi sosial 
keagamaan di Indonesia yang pembentukannya merupakan kelanjutan 
perjuangan kalangan pesantren dalam melawan kolonialisme di 
Indonesia. NU didirikan pada tanggal 31 Januari 1926 di Surabaya oleh 
sejumlah ulama tradisional yang diprakarsai oleh K.H. Hasyim Asy’ari. 
Organisasi ini berakidah Islam menurut paham Ahlussunah wal 
Jama’ah. (Andre Feillard, 1999:9).

Basis gerakan yang menjadi orientasi adalah sosial keagamaan. 
Meskipun dalam perjalanan sejarahnya, NU pernah juga menjadi 
organisasi politik (partai), yakni mulai tahun 1952 sampai tahun 
1983.Namun, dalam muktamar tahun 1983 di Situbondo, NU 
menyatakan kembali ke khittah 1926, artinya NU kembali pada 
orientasi awal organisasi, yakni organisasi sosial keagamaan. (Ridwan, 
2004:186)

NahdlatulUlama(NU) pertama kali masuk ke Aceh pada tahun 
1940 yang di pegang oleh mandat Tgk. H. Hasan Samalanga, yang 
menjabat pada waktu itu menjabat sebagai kepala Jawatan Agama Aceh 
yang sekarang di kenal dengan kemenag Aceh sampai pada tahun 1973 
(Adli, http://baiturrahmanonline.com/2015/04 /21/nahdlatul-ulama-
aceh-dari-masa-kemasa/).Walaupun NU sudah lama di Aceh, namun 
organisasi Masyarakat Islam tersebesar di Indonesia ini kurang 
berkembang di Aceh dan masih kalah dengan organisasi Islam lainnya 
seperti Muhammadiyah dan Al-wasyliyah. Namun sejak 10 tahun 
terakhir NU kembali berkembang dan sudah merambah ke seluruh 
wilayah Aceh.

http://baiturrahmanonline.com/2015/04%20/21/nahdlatul-ulama-aceh-dari-masa-kemasa/
http://baiturrahmanonline.com/2015/04%20/21/nahdlatul-ulama-aceh-dari-masa-kemasa/


12 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

4. Al-washliyah
Al Jam’iyatul Washliyah merupakan organisasi Islam yang lahir 

pada 30 November 1930 dan bertepatan 9 Rajab 1349 H di kota Medan, 
Sumatera Utara. (Syahrul AR el-Hadidhy, 2005:2-4) Ide didirikannya 
organisasi ini berawal dari perluasan sebuah perhimpunan pelajar yang 
ada di Maktab Islamiyah Tapanuli (MIT) yang merupakan satu-satunya 
lembaga pendidikan agama yang ada di kota Medan, yang ide awal 
pembentukannya dilakukan oleh pelajar-pelajar kelas tinggi MIT yang 
membentuk kelompok diskusi pada tahun 1928 yang mereka namakan 
dengan “Debating Club” yang tujuannya adalah untuk 
mendiskusikanpelajaran-pelajaran yang mereka pelajari di maktab 
(Chalijah Hasanuddin, 1988:34-35). Setelah beberapa pertemuan 
dengan para ulama, dalam sebuah pertemuan di rumah Muhammad 
Joenoes pada 26 Oktober 1930, para pelajar dan ulama mengeluarkan 
keputusan untuk mendirikan sebuah organisasi yang bernama Al-
Djam’iatoel al-Washlijah (Nukman Sulaiman, 1956:34-38). 

Al Jam’iyatul Washliyah diperkenalkan di Aceh tidak lama 
setelah berdirinya organisasi masyarakat Islam tersebut. Hal ini 
terbukti, dengan adanya catatan dalam buku Sejarah Pendidikan Daerah 
Istimewa Aceh yang mencantumkan 91 Madrasah Washliyah di 
Meulaboh Aceh Barat yang ada di Aceh hingga tahun 1936. Tidak 
sampai disitu, Berdasarkan apa yang termaktub dalam buku 10 tahun 
Darussalam juga menjadi bukti al-Washliyah mengedepankan aktifitas 
pendidikan dan dakwah islamiyah seperti   dinyatakan bahwa sejak 
tahun 1951hingga 1956 di Aceh telah berdiri 30 lembaga pendidikan 
agama setingkat SLTP dan SLTA dan salah satunya didirikan dengan 
nama PGAP Washlijah Kutatjane. Namun, pada akhir tahun 1957 
semua lembaga pendidikan sejenis dihapus diseluruh Indonesia (Abdul 
Hafiz Harahap, Academia:2).

Sampai saat ini, Al-Washliyah di Aceh tetap concent  terhadap 
pendidikan dan sosial, terbukti pada tahun 2011 Al-Washliyah telah 
memiliki beberapa perguruan tinggi di Aceh antaralain Sekolah Tinggi 
dan Ilmu Keguruan  (STKIP) Al-Washliyah Banda Aceh, Sekolah 
Tinggi Ilmu Sosial Politik (STISIP) Al- WashliyahBandaAceh, dan 
Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Al-Washliyah Banda Aceh (Ja’far, 
2011:63)
b. Pemikiran Islam Modern



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 13

Menurut Nurcholish Madjid, gerakan pemikiran Islam modern 
diawali oleh gerakan revivalisme pada abad ke-18 dan 19, yang 
menyerukan kepada umat Islam untuk memberikan penalaran terhadap 
Islam agar Islam mengalami kemajuan dalam berbagai bidang, 
terutama dalam melakukan gerakan reformasi dalam bidang sosial dan 
moral. Gerakan ini memurnikan aqidah Islam dengan cara 
mengantarkan umat Islam pada masa Nabi dan Khulafa urrasyidin. 
Gerakan ini telah membangkitkan kelompok modernis Islam.  Gerakan 
revivalisme  ini  sebagai  pendobrak  dari  penyakit  TBC (Taqlid, 
Bid’ah dan Churafat), yang berusaha memurnikan aqidah Islam 
(Nurcholish Madjid, 1992:125).

Dengan melihat teori yang diberikan oleh Nurcholish Madjid, 
yang termasuk pemikiran Islam modern adalah Muhammadiyah. 
Muhammadiyah didirikan oleh KH. Ahmad Dahlan di Yogyakarta pada 
tanggal 18 November 1912. Organisasi masyarakat muhammadiyah 
bergerak dibidang keagamaan, pendidikan, dan sosial 
budaya.Muhammadiyah merupakan gerakan reformasi Islam. 
Muhammadiyah berusaha menghapuskan bidah, takhayul, dan takhlik 
yang ada dalam masyarakat. Muhammadiyah berani melahirkan pikiran 
yang sehat dan murni dengan dasar Al-Qur'an dan hadist. 

Muhammadiyah diperkenalkan di Aceh pada tahun1923, 
olehseorangpegawaipegadaianBelandaasalsundaalmarhumDjajasoekart
a.Namun menurut catatan, organisasi Muhammadiyahbaru resmi 
didirikan di Banda Aceh pada tahun 1927 yang 
kemudianbaruberkembangkepesisir timurdan wilayah Aceh lainya. 
Gerakan ini juga mulai melaksanakan ajaran-ajaran Islam secara 
modern dengan mendirikan sekolah-sekolah dan lembaga pendidikan 
lainya, Muhammadiyah di Aceh juga ikut brkiprah dalam bidang 
politik, selain dalam bidang sosial yaitu membantu fakir miskin dan 
anak yatim guna memperoleh pendidikan yang layak di Aceh dan 
Banda Aceh khususnya. Disamping misi utamanya yaitu melakukan 
pemurnian ajaran Islam sesuai dengan Al-Quran dan Hadist.
c. Pemikian Islam Fundamentalis 

Menurut Jamhari dan Jajang Jahroni, Fundamentalisme Islam 
yaitu suatu gerakan sosial, politik dan keagamaan yang memiliki 
keyakinan ideologis kuat dan fanatik yang selalu mereka perjuangkan 
untuk mengganti tatanan nilai dan sistem yang sedang berlangsung. 
(Jamhari dan JajangJ., 2004:3-4) Azyumardi Azra, mengatakan Islam 
fundamentalis adalah kaum fundamentalis mengambil sikapperlawanan 
secara radikal terhadap ancaman yang dipandang mengancam 



14 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

eksistensi agama dan menolak hermeneutika atau sikap kritis terhadap 
teks dan interpretasinya (Azyumardi Azra,1996:109-110)

Dengan melihat teori yang diberikan oleh Jamhari dan jajang 
Jahroni tersebut di atas, maka yang termasuk pemikiran Islam 
fundamentalis di Aceh adalah 1) Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) 2) 
Front Pembela Islam (FPI). Pertama,Hizbut Tahrir Indonesia (HTI). 
Secara histories HT di didrikan oleh An-Nabhani di negara Jerussalem 
pada tahun 1953 dengan mendirikan partai politik yang diberi nama 
HizbAl-Tahrir al-Islami.  Al-Nabhani menawarkan ideology Islam 
sebagai satu-satunya yang membangun partai HT.  Ideologi Islam 
dalam hal ini juga dipahami sebagai pemikiran Islam atau (Fikrah 
Islam).  

Hizbut Tahrirmasuk ke Indonesia pada tahun1980-an dengan 
merintis dakwah di kampus-kampus besar di seluruh Indonesia. Pada 
era 1990-an ide-ide dakwah Hizbut Tahrir merambah kemasyarakat, 
melalui berbagai aktivitas dakwah di masjid, perkantoran, perusahaan, 
dan perumahan. Tujuan HTI adalah melanjutkan kehidupan Islam dan 
mengemban dakwah Islam keseluruh penjuru dunia. Di samping itu 
Hizbut Tahrir bertujuan membangkitkan kembali umat Islam dengan 
kebangkitan yang benar, melalui polapikir yang cemerlang. HTI 
berusaha untuk mengembalikan posisi umat ke masa kejayaan dan 
keemasannya seperti dulu, di mana umat akan mengambil alih kendali 
negara-negara dan bangsa-bangsa di dunia ini.

Tentang kapan masuknya HTI ke Aceh tidak ada catatan yang 
akurat tentang kapan masuknya HTI ke Aceh. Tidak adanya catatan 
yang jelas tentang masuknya HTI ke Aceh dikarenakan HTI di Aceh 
dalam perkembangannya tidak melalui masyarakat umum, HTI hanya 
beredar di Kalangan mahasiswa dan cendikiawan. Di samping itu 
kehadiran HTI di Aceh kurang mendapatkan simpati oleh semua 
lapisan masyarakat Aceh terutama kalangan ulama dayah. 

Kedua, Front Pembela Islam (FPI). FPI ini didirikan 17 Agustus 
1998 (atau 24 Rabiuts Tsani 1419 H) di halaman Pondok Pesantren Al 
Um, Kampung Utan, Ciputat, di Selatan Jakarta oleh sejumlah Habaib, 
Ulama, Mubaligh dan Aktivis Muslim. (Jajang Jahroni, 12 Maret 
2008). Tujuan berdirinya FPI untuk menegakkan hokum Islam di 
negara sekuler dan menjadi wadah kerja sama antara ulama dan umat 
dalam menegakkan Amar Ma'ruf dan Nahi Munkar di setiap aspek 
kehidupan. Latar belakang pendirian FPI sebagaimana diklaim oleh 
organisasi tersebut antara lain: (1) Adanya penderitaan panjang ummat 
Islam di Indonesia karena lemahnya kontrol sosial penguasa sipil 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 15

maupun militer akibat banyaknya pelanggaran HAM yang dilakukan 
oleh oknum penguasa. (2).Adanya kemungkaran dan kemaksiatan yang 
semakin merajalela di seluruh sektor kehidupan. (3).Adanya kewajiban 
untuk menjaga dan mempertahankan harkatdan martabat Islam serta 
ummatIslam. (Wikipedia:https://id.wiki 
pedia.org/wiki/Front_Pembela_Islam#Latar_belakang).

Berbicara tentang kapan FPI mulai masuk ke Aceh belum ada 
catatan yang jelas. Namun ada beberapa informasi yang mengatakan 
bahwa FPI mulai masuk ke Aceh ketika FPI melibatkan diri dalam 
aksi-aksi kemanusiaan dengan mengirimkan relawan ke daerah bencana 
tsunami di Aceh pada 25 Desember 2004. (Wikipedia: https://id.wiki 
pedia.org/wiki /Front_Pembela_Islam). Sampai saat ini, organisasi 
masyarakat Islam FPI tersebut mempunyai anggota yang cukup banyak 
di Aceh, bahkan setiap kabupaten di Aceh sudah ada pengurus FPI.
D. Pergulatan Pemikiran Organisasi Masyarakat Islam di Aceh

Perbedaan ideology dan kepentingan pada masing-masing 
organisasi masyarakat Islam di Aceh, membuka ruang perdebatan secara 
tidak langsung.Perdebatan  ini  bisa  disebut  sebagai  perang  pemikiran 
(gazwu al-fikr), dimana setiap pihak melancarkan serangan ideloginya 
lewat aksi yang terjadi di tengah-tengah masyarakatnya. Bentuk 
serangan ini biasanya memberikan pembenaran padadirinya (truth 
claim) disertai menganggap “tidak benar” pihak lain yang tidak 
sehaluan  dengannya.

Dalam analisis ini, perang pemikiran tersebut akan dikategorikan 
kedalam beberapa kategori yang sekiranya menjadi ajang pergulatan 
pada masing-masing organisasi Islam tersebut.
a. Ideologi

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia ideologi didefinisikan 
sebagai kumpulan konsep bersistem yang dijadikan asas pendapat yang 
memberikan arah dan tujuan untuk kelangsungan hidup. Di sini ideolgi 
meupakan ’payung’ yang menjadi panduan dalam menjalankan roda 
organisasi. Ketika menganalisis organisasi masyarakat Islam di Aceh 
ini, ideologi kita pahami sebagai kerangka besar dimana organisasi itu 
bersandar didalamnya.

Kalau melihat ideologi organisasi masyarakat di Aceh terdapat 
kesulitan tersendiri. Sulit karena organisasi masyarakat Islam di Aceh 
melampaui batasan tipologi yang ada. Misalnya saja HUDA dan 
MUNA yang notabenenya adalah organisasi masyarakat Islam yang 
dibentuk oleh kalangan ulama, tentu mempunyai ideologi 
mempertahankan ajaran-ajaran yang sudah digariskan oleh Ahlusunnah 

https://id.wiki
https://id.wiki


16 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

waljama’ah. Namun kalau melihat sepak terjangnya, HUDA dan 
MUNA lebih condong memilih politik praktis sebagai lahan 
perjuangannya ketimbang tampil sebagai organisasi masyarakat Islam 
yang berusaha membantu masyarakat dalam memahami persoalan 
keagamaan seperti fiqh, tata cara beribadah, tasawuf dan aqidah. 

Sedangkan NU dan Al-wasliyah lebih berideologi tradisional-
moderat. Nuansa  tradisional  muncul  karena  penghargaan  yang  
tinggi atas teks-teks klasik dan tradisi lokal. Hal ini terlihat melalui 
kajian-kajian kitab klasik, halaqah maupun tulisan yang banyak 
bersumber dari kitab-kitab kuning. Kecenderungan moderat 
karenaSikap NU dan Al-Wasliyah menerima pelaksaan syari’at yang 
formalistik yaitu diterapkannya hukum Syari’at Islam di Aceh. 
Disamping itu, kedua orangnisasi tradisional ini lebih mengembangkan 
pendidikan daripada terjun ke politik praktis.

Ideologi Muhammadiyah lebih berorientasi modernis artinya 
melakukan pemurnian aqidah Islam dengan cara menghilangkan 
penyakit  TBC (Taqlid, Bid’ah dan Churafat) di masyarakat, yang 
berusaha memurnikan aqidah Islam dan melakukan pemurnian ajaran 
Islam sesuai dengan Al-Quran dan Hadist. Namun Muhammadiyah 
tidak keberatan terhadap Qanun Aceh yang menetapkan Akidah 
Ahlusunnah Waljama’ah dan Mazhab Syafi’i sebagai pegangan 
masyarakat Aceh asalkan ditafsirkan secara terbuka dan tidak 
ditafsirkan secara sempit.

Sementara, ideologi HTI menurut penulis lebih cenderung 
fundamentalis-utopis. Fundamentalis karena ide-ide dan system Islam 
pada masa permulaan (Rasulullah, al-khulafa ar- Rasyidin dan khilafah) 
menjadi dasar untuk diterapkan pada masa kekinian. Sehingga ada 
upaya mengalihkan sistem Islam pada masa permulaan ke masa 
modern sekarang ini. Berbagai atribut yang kental pada masa Nabi di 
Arab diterapkan secara apa adanya pada saat kini di Indonesia. Utopis 
karena berupaya memimpikan kejayaan Islam yang pernah terwujud 
mada masa lalu. Dan, kejayaan itu hanya bisa diwujudkan melalui 
sistem khilafah Islamiyyah. Kecenderungan ini juga sering disuarakan 
oleh HTI di Aceh. Namun HTI di Aceh kurang mempunyai pendukung, 
mungkin karena di Aceh telah diberlakukan syari’at Islam dan konsep 
HTI tentang Khilafah Islam belum bisa di terima oleh masyarakat Aceh 
terutama kalangan pemimpin Aceh dan ulama-ulama Dayah Aceh.

Sama halnya HTI, FPI yang berideologi fundamentalis ini kurang 
diterima oleh masyarakat di Aceh. Beberapa kejadian penolakan 
masyarakat terhadap FPI, diantaranya tidak keluarnya izin menggelar 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 17

Tabligh Akbar di Aceh oleh Pemkab Aceh pada tanggal 26 November 
2015 (Jawa Pos.com, kamis 26 November 2015), dan  dilarangnya 
DPD FPI Aceh Timur melakukan pelantikan di Masjid Agung  
Darusalihin Idi, Aceh Timur.
b. agenda

Secara umum, agenda besar HUDA dan MUNA adalah 
implementasi syariat Islam di Aceh, memberikan legalitas yang sama 
terhadap pendidikan dayah maupun modern sederajat dengan pedidikan 
formal, melibatkan MPU dalam izin mendirikan berbagai macam usaha 
di Kota Banda Aceh serta mensertakan semua kalangan ulama yang ada 
di Kota Banda Aceh dan membentuk draf  UU-PA maupun qanun-
qanun.

Disisi lain agenda NU, Muhammadiyah dan Al-Wasliayah di 
Aceh lebih terfokus kepada pendidikan dan sosial.Sampai saat ini, 
ketiga Orgaisasi masyarakat Islam ini telah menyelenggarakan 
pendidikan mulai tingkat yang paling rendah serta mendasar, 
keagamaan serta pendidikan tinggi. Perhatian dibidang pendidikan 
diusahakan sebagai pondasi pergerakan ketiga organisasi Islam tersebut 
serta partisipasi aktif mereka dalam rangka mencerdaskan kehidupan 
masyarakat Aceh. 

Sementara agenda HTI dan FPI di Aceh mempunyai perbedaan. 
Agenda HTIadalah terwujudnya sistem khilafah secara internasional. 
Menurut HTI, sistem demokrasi yang hamper rata diberlakukan 
dinegara-negara di dunia terbukti tidak mampu menyejahterakan 
masyarakat. Sehingga harus digeser dan diubah menjadi system 
khilafah Islam (http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/). Sementara 
kehadiran FPI di Aceh untuk mengawal adanya penegakkan Islam yang 
kaffah serta realisasi Undang-undang syariah Islam di Aceh. Namun 
terkadang cara yang dipakai oleh FPI yang cenderung merusak dan 
anarkis itulah sehingga organisasi ini dimasukkan kedalam tipologi 
fundamentalis.
c. konsepsinegara

Tentang konsepsi negara bagi organisasi masyarakat Islam di 
Aceh baik organisasi masyarakat Islam Nasional maupun lokal 
mempunyai pandangan yang sama bahwa sistem Demokrasi Pancasila 
sebagai sistem kenegaraan yang diberlakukan di Indonesia masih layak 
untuk dipertahankan. Walaupun Aceh diberikan perlakuan khusus oleh 
pemerintah dengan diberlakukannya undang-undang Syari’at Islam dan 
undang-undang yang bersifat kedaerahan, namun organisasi masyarakat 

http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/


18 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

Islam sepakat bahwa Aceh harus tetap dalam naungan Nasional 
Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).

Sementara itu, HTI memandang bahwa system Negara yang 
dianut di Indonesia, yakni demokrasi mempunyai banyak kelemahan. 
Dan menurut mereka sistem ini terbukti tidak mampu mewujudkan 
kemakmuran dan kesejahteraan warganya. Dan sistem khilafah adalah 
solusi terhadap sistem demokrasi yang dianggap gagal.
d. SyariatIslam

Konsepsi organisasi masyarakat Islam di Aceh tentang 
pemberlakuan syari’at Islam tentu tidak sama dengan konsepsi 
organisasi masyarakat Islam di daerah lain di Indoensia. Perbedaan 
konsepsi ini muncul akibat berbedanya sosial-politik di Aceh dengan 
daerah lain. Wacana relevan tidaknya pemberlakuan syari’at Islam di 
daerah Indonesia sudah tidak menarik lagi untuk diperbincangkan 
karena di Aceh sudah diberlakukukan syari’at Islam dengan 
berlandaskan pada UU No. 44 Tahun 1999 dan UU 18 tahun 2001. 
Lewat Undang-udang itulah berbagai aturan syariát Islam dapat 
ditegakkan dalam kehiupan bermasyarakat dan berbangsa di Aceh.

Ketika Aceh menerapkan Syari’at Islam semua komponen 
masyarakat Aceh baik pemerintah, ulama, masyarakat, dan organisasi 
masyarakat Islam bahu membahu dalam mengawal pelaksaan syari’at 
Islam di Aceh. Semua komponen masyarakat Aceh akan melakukan 
perlawanan kepada siapapun yang mengusik penerapan syari’at Islam 
yang telah berlaku secara kaffah (menyeluruh) di Aceh.

 Dengan diberlakuannya syari’at Islam di Aceh, tipologi 
organisasi masyarakat Islam di Aceh menjadi kabur. Baik organisasi 
masyarakat Islam di Aceh yang berfikiran Islam tradisional diwakili 
oleh HUDA, MUNA, NU, dan Al-Washliyah, organisasi masyarakat 
Islam yang berfikiran Islam modern, dan organisasi masyarakat Islam 
yang berfikiran Islam fundamentalis yang notabene-nya pendukung 
pemberlakuan syariat Islam di Indonesia, sepakat untuk mendukung 
pelaksaan Syari’at Islam di Aceh. Dengan demikian polarisasi 
pemikiran Islam di Aceh dalam hal pelaksanaan syari’at Islam ini tidak 
relevan lagi untuk gunakan, karena semua organisasi masyarakat Islam 
Aceh sepakat untuk mendukung penerapan syari’at Islam yang telah 
berlaku secara kaffah (menyeluruh) di Aceh. Kalaupun ada perbedaan 
pandangan terletak pada HTI yang menginginkan pemberlakuan syariat 
Islam melalui sistem khilafah. sebab menurut HTI, hanya dengan 
sisitem khalifah inilah pelaksanaan syariat Islam bisa berjalan dengan 
baik. 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 19

E. Penutup
Munculnya organisasi masyarakat Islam di Aceh tidak bisa 

dilepaskan dari dua peristiwa sejarah penting di Aceh yakni dibukanya 
kranreformasi di Indonesia dan penandatanganan Nota Kesepahaman 
(MoU) antara pemerintahan RI dan Gerakan Aceh Merdeka (GAM). 
Dalam 20 tahun terakhir, banyak organisasi-organisasi Islam yang 
muncul di Aceh, mulai dari yang lokal seperti Majlis Ulama Nagroe 
Aceh Darussalam (MUNA) dan Himpunan Ulama Dayah Aceh 
(HUDA), sampai yang trans-nasional seperti Hizbut Tahrir Indonesia 
(HTI), disamping memang di Aceh telah ada organisasi Islam jauh 
sebelum Indonesia merdeka, bahkan organisasi masyarakat Islam ini 
sangat berperan dalamberjuanganpergerakankemerdekaan Republik 
Indonesia seperti Muhammadi-yah,Nahdlatul Ulama, dan Al-
Washliyah.

Dilihat dari tipologi pemikiran organisasi masyarakat Islam di 
Aceh terdapat tiga tipologi diantaranya pertama, tipologi pemikiran 
Islam tradisional. Organisasi masyarakat yang termasuk dalam 
pemikiran Islam tradisional di Aceh adalah 1) HUDA (Himpunan 
Ulama Dayah), 2) MUNA (MajelisUlamaNanggroeAcehDarussalam), 
3) NU (Nahdlatul Ulama), dan 4) Al-wasliyah, kedua, tipologi 
pemikiran Islam Modern yang diwakili oleh Muhammadiyah, dan 
ketiga, tipologi pemikiran Islam Fundamenta-lis. Pemikiran Islam 
fundamentalis di Aceh ini diwakili oleh 1) Hizbut Tahrir Indonesia 
(HTI) 2) Front Pembela Islam (FPI). Pertama,Hizbut Tahrir Indonesia 
(HTI).

Namun kalau dilihat dari gerakannya, pemberian tipologi Islam 
tradisional, Islam modern, dan Islam fundamentalis kepada organisasi 
masyarakat Islam di Aceh saat ini perlu dikaji ulang, karena semua 
organisasi masyarakat Islam di Aceh  telah melampaui batasan tipelogi 
tersebut. Sebagai contoh Himpunan Ulama Dayah Aceh (HUDA), 
organisasi yang lahir dari kalangan ulama Dayah yang seharusnya 
menjaga tradisi ajaran ahlusunnah waljamaah ternyata juga aktif 
dalam politik praktis. Sementara Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) yang 
bercorak fundamentalis malah ikut dalam kegiatan penolakan wahabi-
salafis yang dilakukan oleh ulama Dayah bersama masyarakat. Contoh 
lain adalah penerimaan semua organisasi masyarakat Islam, baik Islam 
tradisional, Islam modern, maupun Islam fundametalis, terhadap 
pemberlakukan syari’at Islam secara formal di Aceh. Oleh karena itu 
memberikan tipologi Islam tradisional, Islam modern, dan Islam 



20 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

fundamentalis kepada organisasi masyarakat Islam di Aceh saat ini 
sudah tidak relevan lagi.

DAFTAR PUSTAKA 

Ali,A.Mukti,  Beberapa Persoalan Agama Dewasa ini, Jakarta : 
Rajawali Press, 1988.

Adli, NU Dari Masa Kemasa http://baiturrahman 
online.com/2015/04/21/nahdlatul-ulama-aceh-dari-masa 
kemasa/

Bull, Ronald Alan Lukens, A Peace full Jihad : Javanese Islamic 
Education and Religious Identity Construction, Australia : 
UMI Dissertation Services, 1999.



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 21

Dekmejian,Hrair, Islamin Revolution : Fundamentalism in the Arab 
World, Syracus : Syracus University Press,1985.

Esposito,JohnL., Islam the Straight Parth, diterjemahkan oleh Arif 
Maftuhin dengan judul “Islam Warna-warni: Ragam Ekspresi 
menuju Jalan Lurus,” cet. 1; Jakarta : Paramadina, 2004.

Firdaus, Peran Ulama HUDA Dalam Politik Pasca Orde Baru Rehab-
Rekon Aceh Pasca Gempa Dan Tsunami, Pasca MoU Helsinki 
Hingga Sekarang, Banda Aceh: PusatPenelitian Dan Penerbit 
UIN Ar-Raniry, 2010

Feillard, Andre, NU Vis a Vis Negara, Yogyakarta: LKIS, 1999

HamiltonA.R.Gibb, Modern Trend in 
Islam,Chicago:TheChicagoUniversity press,1977

Haryono,YudhieR.Gagalnya Mazhab Islam 
Liberal,Republika,21Maret2001

Hasanuddin, Chalijah. Al-Jam’iyatul Washliyah Api Dalam Sekam. 
Bandung: Pustaka, 1988

Imarah,Muhammad, Perang Terminologi Islam Versus Barat, Jakarta : 
Logos, 1989.

Ja’far,  “Geliat Al-Washliyah  di Negeri Syariat,” dalam Al-Jam’iyatul 
Washliyah:   Potret  Histori,   Edukasi dan  Filosofi,  ed. Ja’far 
Medan: Perdana Publishing dan Center for Al-Washliyah 
Studies, 2011.

Jahroni, Jajang. (March 12, 2008) Defending the Majesty of Islam: 
Indonesia's Front Pembela Islam, 1998-2003 (Islam in 
Southeast Asia: Views from Within). University of Washington 
Press, ISBN-13: 978-9749511114 ISBN-10: 9749511115

Lidle,R.William,  Poilticsand Culture in Indonesia, dalam Ahmad Amir 
Aziz

Madjid, Nurcholish,Islam Kemodernan  dan Keindonesiaan, Bandung  : 
Mizan, 1992

------------, et.al.,Satu Islam Sebuah Dilema,  Bandung:Mizan,1996

Noer, Deliar, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942, Jakarta 
: LP3ES, 1998.

Nasution, Harun Pembaruan dalamIslam, Jakarta:BulanBintang, 1975



22 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

Rahman,Fazlur, Gerakan Pembaharuan dalam Islam di Tengah 
Tantangan Dewasaini, dalam Harun Nasution dan Azyumardi 
Azra (penyunting), Perkembangan Modern Dalam Islam, 
Jakarta : Yayasan Obor Indonesia, 1985.

Ridwan, Paradigma Politik NU : Relasi Sunni-NU dalam Pemikiran 
Politik, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004

www.http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/

Wikipedia: https://id.wiki pedia.org/wiki /Front_Pembela_Islam

http://www.http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/
https://id.wiki

