PERKEMBANGAN PESANTREN
DARI TRADISIONAL KE MODERN

Saparuddin Rambe”

Abstrak

Pesantren merupakan lembaga pendidikan tertua asli Indonesia.
Pada awalnya pesantren ini memakai sistem pendidikan
tradisional, dari  kurikulum, metode, sampai kepada sistem
pendidikannya. Seiring perkembangan zaman pesantren yang
dikenal dengan sistem pembelajaran tradisionalnya, dianggap
tidak mampu lagi menghadapi perkembangan zaman. Untuk
menjawabnya pesantren melakukan perubahan-perubahan yang
dalam skala terbatas untuk menjamin keberlangsungan dan
ketahanan pendidikan yang diselenggarakannya. Perubahan dari
sistem pendidikan salafiah menjadi khalafiyah. Pesantren
khalafiyah (modern) yang mengadopsi sistem madrasah atau
sekolah yang memasukkan pelajaran umum dalam kurikulum
madrasah  yang  dikembangkan, atau  pesantren  yang
menyelenggarakan tipe sekolah-sekolah umum.

Kata Kunci: Pendidikan, Pesantren Tradisional, dan Modernisasi

A.Pendahuluan

Sebagai lembaga pendidikan tertua dan asli Indonesia, pesantren
menampilkan suatu sistem pendidikan tradisional. Namun, sejalan
dengan perkembangan zaman, sebagian besar pesantren mengadakan
berbagai perbaikan dan pembenahan sebagai upaya modernisasi
pendidikan yang diselenggarakannya.

Modernisasi pendidikan pesantren, diyakini sebagai suatu upaya
pesantren untuk tetap bertahan dan eksis di tengah pergumulannya
dengan lembaga pendidikan modern yang menawarkan sistem
pendidikan sekuler melalui sistem pendidikan sekolah. Modernisasi
pesantren awalnya dilakukan sebagai respon terhadap penjajah Belanda

*Penulis adalah Dosen di Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan
IAIN Zawiyah Cot Kala Langsa, email rambe255@yahoo.co.id

52 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



yang memperkenalkan sistem pendidikan modern. Modernisasi
pesantren dilakukan dengan mengembangkan kurikulum pesantren
dengan memasukkan mata pelajaran umum, yang selanjutnya
berimplikasi terhadap diversifikasi lembaga pendidikan pesantren,
sistem penjenjangan, kepemimpinan dan manajemen pendidikan
pesantren

B. Definisi Pesantren

Perkataan pesantren berasal dari kata santri, dengan awalan pe
akhiran an yang berarti tempat tinggal santri. Dengan nada yang sama
Soegarda Poerbakawadja (1976: 233), menjelaskan pesantren asal
katanya adalah santri, yaitu seorang yang belajar agama Islam,
sehingga dengan demikian, pesantren mempunyai arti tempat orang
berkumpul untuk belajar agama Islam. Manfred Ziemek berpendapat
sebagaimana Haidar Putra Daulay (2012: 60), dalam bukunya
menyebutkan bahwa asal etimologi dari pesantren adalah pesantrian
berarti “tempat santri”. Santri atau murid (umumnya sangat berbeda-
beda) mendapat pelajaran dari pemimpin pesantren (kiai) dan oleh para
guru (ulama atau ustadz). Pelajaran mencakup berbagai bidang tentang
pengetahuan Islam.

Enung K. Rukiati dan Fenti Hikmawati juga berpendapat
pesantren menurut pengertian dasarnya adalah tempat belajar santri,
sedangkan pondok berarti rumah atau tempat tinggal sederhana yang
terbuat dari bambu (Enung: 103).

Kehadiran pesantren sebagai sebuah institusi pendidikan Islam
sudah cukup lama, boleh dikatakan hampir bersamaan tuanya dengan
Islam di Indonesia. Esensi pesantren telah ada sebelum Islam masuk ke
Indonesia. Masyarakat jawa kuno telah mengenal lembaga yang mirip
dengan pesantren yang diberi nama dengan pawiyatan (Haidar: 123,
2009). Di lembaga ini guru yang disebut Ki A4jar hidup dan tinggal
bersamaan dengan muridnya yang disebut cantrik dan hubungan
mereka amat akrab bagaikan orang dengan anaknya. Di sinilah terjadi
proses pendidikan, dimana ki ajar mentransferkan ilmunya, nilai-nilai
kepada cantriknya. Sistem pendidikan pawiyatan ini mirip dengan
sistem pesantren sekarang. Selanjutnya di kalangan agamawan Hindu
dan Budha dilakukan pendidikan guru-guru agamanya. Dalam
mencetak pendetanya mereka memakai semacam sistem pesantren
juga.

Pesantren tradisional (salaf) merupakan pesantren awal atau cikal
bakal dalam pengembangan pesantren yang berkembang pada fase-fase

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 53



berikutnya, seperti pesantren khalaf dan pesantren plus sekarang ini.
Pesantren ini pertama kali dicetuskan oleh Raden Rahmad, salah
seorang Wali Songo pada abad 16 yang berlokasi di daerah Gresik
Jawa Timur. Pembelajaran pesantren tradisional menggunakan sistem
belajar wetonan, sorogan atau sistem halagah (Hasbi: 148-149, 2005).

Dalam pesantren tradisional tidak mengenal sistem kelas, dan
lama belajar. Tetapi menggunakan sistem kelompok pengajian dengan
sistem halagah. Di pesantren tradisional ini, diatur kelompok pengajian
(halagah) dan para santrinya diwajibkan memilih halagah, menurut
kebutuhan dan kemampuannya. Halagah yaitu mengaji salah satu kitab
yang sesuai dengan kurikulum yag ditentukan dengan bimbingan
seorang badal kyai. Selain itu, dapat dibantu oleh seorang asisten
(musaid-musaidat) yang bila perlu bertindak sebagai pengganti tugas
badal terutama bagi pelajar yag mendapatkan kesulitan dalam
memahami pelajaran (Hasbi: 148-149, 2005).

C.Pesantren Tradisional (Salafiyah)

Pengertian Tradisional menunjukkan bahwa lembaga ini hidup
sejak ratusan tahun (300-400 tahun) yang lalu dan telah menjadi bagian
yang mendalam dari sistem kehidupan sebagian besar umat Islam
Indonesia yang merupakan golongan mayoritas bangsa Indonesia dan
telah mengalami perubahan dari masa ke masa sesuai dengan
perjalanan umat bukan tradisional dalam arti tetap tanpa mengalami
penyesuaian (Mastuhu: 155, 1994). Kata salaf atau salafiyyah itu
sendiri diambil dari numenklatur Arab salafiyyun untuk sebutan
sekelompok umat Islam yang ingin kembali kepada ajaran Al-Qur’an
dan Assunnah sebagaimana praktik kehidupan generasi pertama Islam
(Assalafussholeh). Pada waktu itu umat Islam sedang mengalami
perpecahan dalam bentuk golongan madzhab tauhid hingga beberapa
kelompok. Kelompok salafiyun ini mengaku lepas dari semua
kelompok itu dan mengajak semua yang telah terkelompok-kelompok
menyatu kembali kepada ajaran Al-Quran dan Assunnah. Penggunaan
kata salaf juga dipakai untuk antonim kata salaf versus kholaf.
Ungkapan ini dipakai untuk membedakan antara ulama salaf
(tradisional) dan ulama kholaf (modern). Tidak selamanya yang salaf
berarti kuno manakala ulama mengajak kembali kepada ajaran Al-
Qur,an. Seringkali mereka bahkan lebih dinamis dari yang kholaf
karena ulama kholaf banyak diartikan juga untuk menggambarkan
ulama yang memiliki orientasi ke salafussholeh.

54 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



Penggunaan kata salaf untuk pesantren hanya terjadi di Indonesia.
Tetapi pesantren salaf cenderung digunakan untuk menyebut pesantren
yang tidak menggunakan kurikulum modern, baik yang berasal dari
pemerintah ataupun hasil inovasi ulama sekarang. Pesantren salaf pada
umumnya dikenal dengan pesantren yang tidak menyelenggarakan
pendidikan formal semacam madrasah ataupun sekolah. Kalaulah
menyelenggarakan pendidikan keagaman dengan system berkelas
kurikulumnya berbeda dari kurikulum, model sekolah ataupun
madrasah pada umumnya. Jadi menurut hemat penulis pesantren salaf
yakni pesantren yang melakukan pengajaran terhadap santri-santrinya
untuk belajar agama Islam secara khusus tanpa mengikutsertakan
pendidikan umum didalamnya. Kegiatan yang dilakukan biasanya
mempelajari ajaran Islam dengan belajar menggunakan kitab-kitab
kuning atau kitab kuno (klasik), yang menggunakan metode tradisional
seperti hafalan, menerjemahkan kitab-kitab di dalam berlangsungnya
proses belajar mengajar. Dalam pesantren salaf peran seorang kyai atau
ulama sangat dominan, kyai menjadi sumber referensi utama dalam
system pembelajaran santri-santrinya. Pesantren tradisional (salafi)
“merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam yang sangat
diperhitungkan dalam mempersiapkan ulama pada masa depan,
sekaligus sebagai garda terdepan dalam memfilter dampak negatif
kehidupan modern”. Istilah pesantren tradisional digunakan untuk
menunjuk ciri dasar perkembangan pesantren yang masih bertahan
pada corak generasi pertama atau generasi salafi.

Pesantren salafiyah telah memperoleh.penyetaraan melalui SKB 2
Menteri (Menag dan Mendiknas) No : 1/U/KB/2000 dan No.
MA/86/2000, tertanggal 30 Maret 2000 yang memberi kesempatan
kepada pesantren salafiyah untuk ikut menyelenggarakan pendidikan
dasar sebagai upaya mempercepat pelaksanaan program wajib belajar
dengan persyaratan tambahan mata pelajaran Bahasa Indonesia,
Matematika, dan IPA dalam kurikulumnya. Dengan demikian SKB ini
memiliki implikasi yang sangat besar untuk mempertahankan eksistensi
pendidikan pesantren (Shulton: 7, 2003).

Sedangkan mengenai arti pesantren khalafiyah (modern) adalah
pesantren yang mengadopsi sistem madrasah atau sekolah yang
memasukkan pelajaran umum dalam kurikulum madrasah yang
dikembangkan, atau pesantren yang menyelenggarakan tipe sekolah-
sekolah umum seperti; MI/SD, MTs/SMP, MA/SMA/SMK dan bahkan
PT dalam lingkungannya (Depag: 6, 2002). Dengan demikian pesantren
modern merupakan pendidikan pesantren yang diperbaharui atas

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 55



pesantren salaf, sebagai institusi pendidikan asli Indonesia yang lebih
tua dari Indonesia itu sendiri, adalah 'legenda hidup' yang masih eksis
hingga hari ini. Sedangkan menurut penulis pesantren modern itu dapat
diartikan bahwa pesantren modern adalah pesantren yang berusaha
menyeimbangkan pendidikan agama dengan pendidikan umum, metode
yang digunakan tidak lagi seperti dulu, materi yang diajarkanpun juga
lebih banyak dibanding pesantren salaf. Selain mengajarkan pendidikan
agama Islam pesantren ini juga mengajarkan ilmu-ilmu umum dan juga
bahasa-bahasa asing yang dilakukan guna menghadapi perkembangan
zaman yang semakin canggih seperti sekarang ini. Dan didirikan pula
sekolah-sekolah diberbagai tingkat sebagai sarana prasarana sebagai
penunjang dalam sistem pembelajaran mereka.

Secara umum, menurut Permenag No.3 tahun 2012, tentang
Pendidikan Keagamaan Islam, Pesantren wajib memiliki lima elemen
pokok yakni :

Kyai, Ustadz, atau sebutan yang lain

. Santri,

Pondok atau asrama; dan

. Masjid atau Musholla.

Pesantren wajib menyelenggarakan pengajian kitab kuning
sesuai dengan kekhasan masing-masing pesantren.

© o o

Kelima elemen tersebut merupakan ciri khusus yang dimiliki oleh
pesantren yang tidak dimiliki oleh lembaga pendidikan yang lain.
Selain itu ada pula ciri khusus pesantren yakni kepemimpinan yang
kharismatik dan suasana keagamaan yang mendalam.

D. Lahirnya Pesantren Modern

Berdasarkan tujuan pendiriannya, menurut Maunah (2009: 25-
26), pesantren hadir dilandasi sekurang-kurangnya oleh dua alasan:
pertama, pesantren dilahirkan untuk memberikan respon terhadap
situasi dan kondisi sosial suatu masyarakat yang tengah pada runtuhnya
sendi-sendi moral, melalui transformasi nilai yang ditawarkan (amar
ma’ruf, nahyi munkar). Kedua, salah satu tujuan pesantren adalah
menyebarluaskan informasi ajaran tentang universalitas Islam ke
seluruh pelosok nusantara yang berwatak pluralis, baik dalam dimensi
kepercayaan, budaya maupun kondisi sosial masyarakat.

Di tengah kompetisi sistem pendidikan yang ada, pesantren
sebagai lembaga pendidikan tertua yang masih bertahan hingga kini
tentua saja harus sadar bahwa penggiatan diri yang hanya pada wilayah

56 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



keagamaan tidak lagi memadai, maka dari itu pesantren harus proaktif
dalam memberikan ruang bagi pembenahan dan pembaharuan sistem
pendidikan pesantren dengan senantiasa harus selalu apresiatif
sekaligus selektif dalam menyikapi dan merespon perkembangan dan
pragmatisme budaya yang kian menggejala. Hal tersebut dapat
dijadikan pertimbangan lain bagaimana seharusnya pesantren
mensiasati fenomena tersebut dengan beberapa perubahan pesantren di
bawabh ini

a. Pembaharuan Metode pembelajaran

Model Pembelajaran pesantren pada mulanya populer
menggunakan metodik-didaktif dalam bentuk sorogan, bandongan,
halagah dah hafalan. Menurut Mastuhu (1989: 131), pembaharuan
metode pembelajaran mulai terjadi sekitar awal abad ke-20 atau
tepatnya sekitar tahun 1970-an, dari pola sorogan berubah menjadi
sistem klasikal, tidak hanya itu, beberapa pendidikan keterampilan juga
mulai masuk ke dunia pesantren, seperti bertani, berternak, kerajinan
tangan mulai akrab dikehidupan santri sehari-hari. ini dimaksudkan
untuk mengembangkan wawasan atau orientasi santri dari pandangan
hidup yang selalu berpandangan ukhrowi, supaya seimbang dengan
kehidupan duniawi (Amiruddin: 2008, 28).

b. Pembaharuan Kurikulum

Pada umunya pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam,
materi pembelajarannya lebih mengutamakan pelajaran agama Islam
yang bersumber dari kitab-kitab klasik, seperti tauhid, hadis, tafsir,
figih dan sejenisnya. Kurikulum didasarkan pada tingkat kemudahan
dan kompleksitas kitab-kitab yang dipelajari, mulai dari tingkat awal,
menengah dan lanjut (Amiruddin: 2008, 28).

Dalam perkembangannya, hampir setiap pesantren telah
melakukan pembaharuan kurikulum dengan memasukkan pendidikan
umum dalam kurikulum pesantren. Sifatnya bervariasi, ada pesantren
yang memasukan pendidikan 30% agama dan 70% umum, adapula
yang sebaliknya, yakni 80% agama dan sisanya pelajaran umum.
¢. Pembaharuan Evaluasi

Kemampuan santri biasanya dievaluasi dengan keberhasilannya
mengajarkan kitab kepada orang lain. Apabila audiensi merasa puas,
maka santri yang bersangkutan dinilai telah lulus. Legalisasi
kelulusannya adalah restu kiai bahwa santri tersebut diizinkan pindah
untuk mempelajari kitab lain yang lebih tinggi tingkatannya dan boleh
mengajarkan kitab yang dikuasainya kepada yang lain.

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 57



Pesantren yang telah mengadopsi pembaruan kurikulum, baik
yang mengacu pada Departemen Agama maupun Departemen
Pendidikan Nasional jelas telah meninggalkan model evaluasi tersebut.
Model madrasi/klasikal evaluasinya sebagaimana madrasah pada
umunya, yaitu menggunakan ujian resmi dengan memberikan angka-
angka kelulusan serta tanda kelulusan seperti ijazah (Amiruddin: 2008,
30).

d. Pembaharuan Organisasi/Manajemen

Dalam konteks pembaharuan manajemen, meskipun peran kiai
tetap dipandang penting, tetapi kiai tidak ditempatkan pada posisi
penentu kebijakan secara tunggal. Dari sini kerja dimulai dengan
pembagian unit-unit kerja sesuai urutan yang ditetapkan pimpinan
pesantren. Ini berarti kekuasan kiai telah terdistribusi kepada yang lain
yang dipercaya untuk mengemban tugas, mekanisme kerja juga mulai
diarahkan sesuai dengan visi dan misi pesantren. Berangkat dari hal
tersebut, terkadang tetap diakui bahwa pola perencanaan pesantren
umunya masih tergolong sederhana, seringkali program jangka pendek,
menengah, dan jangka penjang tampak tumpang tindih. Akibatnya,
program-programn demikian sulit diukur tingkat pencapainnaya
(Amiruddin: 2008, 30-31).

E. Ciri-Ciri Umum Pendidikan Pesantren

Sesuai dengan latar belakang sejarah pesantren, dapat dilihat
tujuan utama didirikannya suatu pesantren adalah untuk mendalami
ilmu-ilmu agama (tauhid, fikih, tafsir, hadis, akhlak, tasawuf, bahasa
Arab, dan lain-lain). Diharapkan seseorang santri yang keluar dari
pesantren telah memahami beraneka ragam mata pelajaran agama
dengan kemampuan merujuk kepada kitab-kitab klasik. (Haidar: 2012,
70).

Sangat dianjurkan juga seorang santri calon kiai, disamping
menguasai ilmu-ilmu agama secara menyeluruh, maka secara khusus
dia juga memiliki keahlian dalam mata pelajaran tertentu. Jadi
semacam spesialisasi. Karena adanya spesialisasi kiai tertentu, maka
hal ini juga berpengaruh kepada spesifik pesantren yang diasuh oleh
kiai tersebut.

Oleh karena adanya spesifikasi dari beraneka pesantren tersebut,
maka seorang santri yang telah menyelesaikan pelajarannya pada salah
satu pesantren biasanya pindah ke pesantren lain untuk melanjutkan
pelajaran yang menjadi spesifikasi dari pesantren yag di datanginya.

58 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



Karena tuntutan pokok yang mesti dikuasai oleh santri adalah
ilmu-ilmu agama Islam, maka tidak boleh tidak para santri mesti
memahami ilmu-ilmu agama Islam itu dari sumber aslinya yaitu
Alquran dan Sunnah yang telah dijabarkan oleh ulama-ulama terdahulu
dalam kitab-kitab klasik berbahasa Arab dengan segala cabang-
cabangnya yang merupakan unsur pokok dalam suatu pesantren
(Haidar: 2001, 10).

Untuk mengajarkan kitab-kitab klasik tersebut seorang kyai
menempuh cara wetonan, sorogan, dan hapalan. Wetonan atau
bandongan adalah metode kuliah dimana para santri mengikuti
pelajaran dengan duduk di sekeliling kyai. Kyai membacakan kitab
yang dipelajari saat itu, santri menyimak kitab masing-masing dan
membuat catatan. Sorogan adalah metode kuliah dengan cara santri
menghadap guru seorang demi seorang dengan membawa kitab yang
akan dipelajari (Haidar: 2001, 10).

Kitab yang dipelajari itu diklasifikasikan berdasarkan tingkatan-
tingkatan. Ada tingkat awal, menengah dan atas. Seorang santri pemula
terlebih  dahulu ia mempelajari  kitab-kitab awal, barulah
diperkenankan mempelajari kitab-kitab tingkat berikutnya, demikianlah
seterusnya.

Karena itu pulalah, pesantren tradisional tidak mengenal sistem
kelas. Kemampuan siswa tidak dilihat dari kelas berapanya, tetapi dihat
dari kitab apa yang telah dibacanya. Orang-orang pesantren telah dapat
mendudukkan derajat ilmu seorang santri, atas dasar tingkatan kitab
yang telah dibacanya (Haidar: 2001, 10).

Di samping metode wetonan dan sorogan yang disebutkan
terdahulu, maka metode hapalan pun menempati kedudukan yang
penting di dunia pesantren. Pelajaran dengan materi-materi tertentu
diwajibkan untuk dihapal. Misalnya dalam pelajaran Alquran dan
Hadis, ada sejumlah ayat-ayat yang wajib dihapal oleh santri begitu
juga Hadis. Demikian juga dalam bidang pelajaran lainnya seperti figh,
bahasa Arab, tafsir, tasawuf, akhlak dan lain-lain. Hapalan-hapalan
tersebut biasanya berbentuk nazam (sya’ir). Misalnya kaedah-kaedah
nahwu seperti Alfiyah bin Malik, merupakan bagian yang mesti dihapal
oleh santri, begitu juga nazam dari pelajaran-pelajaran lainya.

Suasana kehidupan belajar dan mengajar berlangsung sepanjang
hari dan malam. Seorang santri mulai dari bagun subuh, sampai tidur
malam berada dalam proses belajar. Demikian juga kyai berada dalam
suasana mengajar. Hubungan antara kyai santri sama halnya hubungan
antara orangtua dengan anak.

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 59



Hubungan antara santri dan kyai tidak hanya berlaku selama
santri berada dalam lingkungan pesantren, hubungan tersebut berlanjut
kendati santri tidak lagi berada secara formal di pesantren. Pada waktu-
waktu tertentu bekas santri datang mengunjungi kyai (sawon). Selain
itu hubungan santri dan kyai tidak hanya menyangkut hal yang
berkenaan dengan proses belajar mengajar, tetapi lebih dari itu dalam
hal-hal amat pribadipun sifatnya, selalu ditanyakan santri kepada kyai,
dan kyai pun selalu pula memberikan pandangan-pandangan tentang
berbagai kesulitan yang dialami santri, sesuai dengan tujuan pesantren,
dapat dilihat bahwa penekanan yang amat dipentingkan dalam
menuntut ilmu adalah keikhlasan

F. Unsur Unsur Pesantren
1. Kyai
Menurut Amin ( 2004: 28), Kyai atau pengasuh pondok pesantren
merupakan elemen yang sangat esensial bagi suatu pesantren. Rata-rata
pesantren yang berkembang di Jawa dan Madura sosok kyai begitu
sangat berpengaruh, kharismatik, berwibawa, sehingga amat disegani
oleh masyarakat di lingkungan pesantren. Disamping itu, kyai pondok
pesantren biasanya juga sekaligus sebagai penggagas dan pendiri dari
pesantren yang bersangkutan. Oleh karenanya, sangat wajar jika dalam
pertumbuhannya, pesantren sangat bergantung pada peran seorang kyai.
Menurut asal mulanya, sebagaimana dirinci oleh Zamakhsyari
Dhofier yang dikutip oleh Amin Haedari (2004: 28), perkataan kyai
dalam bahasa jawa dipakai untuk tiga jenis gelar yang saling berbeda:
a. Pertama, Sebagai gelar kehormatan bagi barang-barang yang
dianggap sakti dan kramat.
b. Kedua, Sebagai gelar kehormatan bagi orang-orang tua pada
umumnya.
c. Ketiga, Sebagai gelar yang diberikan oleh masyarakat pada
seseorang ahli agama Islam yang memiliki atau menjadi
pimpinan pesantren.

2. Pondok

Pesantren pada umumnya sering juga disebut dengan pendidikan
Islam tradisional dimana seluruh santrinya tinggal bersama dan belajar
di bawah bimbingan seorang kyai. Asrama para santri tersebut berada
di lingkungan komplek pesantren, yang terdiri dari rumah tinggal kyai,
masjid, ruang untuk belajar, mengaji dan kegiatan-kegiatan keagamaan
lainnya.

60 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



Setidaknya ada beberapa alasan mengapa pesantren harus
menyediakan pondok (asrama) untuk tempat tinggal para santrinya
(Amin: 30-32, 204):

a.

Pertama, kemasyhuran seorang kyai dan kedalaman
pengetahuannya tentang Islam, merupakan daya tarik para
santri dari jauh untuk dapat menggali ilmu dari kyai tersebut
secara terus menerus dalam waktu yang sangat lama.

Kedua, Hampir semua pesantren berada di desa-desa terpencil
jauh dari keramaian dan tidak tersedianya perumahan yang
cukup untuk menampung para santri, dengan demikian
diperlukan pondok khusus.

Ketiga, adanya timbal balik antara santri dan kyai, dimana
para santri menganggap kyainya seolah-olah seperti bapaknya
sendiri, sedangkan kyai memperlakukan santri seperti
anaknya sendiri juga. Sifat timbal balik ini menimbulkan
suasana keakraban dan kebutuhan untuk saling berdekatan
secara terus menerus.

3. Masjid

Seorang kyai yang ingin mengembangkan pesantren, pada
umumnya yang pertama-tama menjadi prioritas adalah masjid. Masjid
dianggap sebagai simbol yang tidak terpisahkan dari pesantren. Masjid
tidak hanya sebagai tempat praktek ritual ibadah, tetapi juga tempat
pengajaran kitab-kitab klasik dan aktivitas pesantren lainnya.

Secara terminologi masjid sebagai tempat aktivitas manusia yang
mencerminkan kepatuhan kepada Allah Swt (Quraish Shihab: 459,
2007). Upaya untuk menjadikan masjid sebagai pusat pengkajian dan
pendidikan Islam berdampak tiga hal (Haedari: 34, 2004);

a.

b.

Pertama, mendidik anak agar tetap beribadah dan selalu
mengingat kepada Allah.

Kedua, Menanamkan rasa cinta pada ilmu pengetahuan dan
menumbuhkan rasa solidaritas sosial yang tinggi sehingga bisa
menyadarkan hak-hak dan kewajiban manusia.

. Ketiga, memberikan ketentraman, kedamaian, kemakmuran

dan potensi-potensi positif melalui pendidikan kesabaran,
keberanian, dan semangat dalam hidup beragama.

4. Santri
Santri adalah siswa atau murid yang belajar di pesantren. Seorang
ulama bisa disebut sebagai kyai kalau memiliki pesantren dan santri

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 61



yang tinggal dalam pesantren tersebut untuk mempelajari ilmu-ilmu
agama Islam melalui kitab-kitab kuning. Oleh karena itu, eksistensi
kyai biasanya juga berkaitan dengan adanya santri di pesantrennya.

Pada umumya santri terbagi dalam dua kategori (Haedari: 35,

2004);

a. Pertama, santri mukim, yaitu murida yang berasal dari daerah
yang jauh dan menetap di pesantren. Santri mukim yang paling
lama tinggal (santri senior) di pesantren biasanya merupakan
kelompk tersendiri yang memegang tanggung jawab mengurusi
kepentingan pesantren sehari-hari, juga mengajar santri-santri
yunior tentang kitab-kitab dasar dan menengah.

b. Kedua, santri kalong, yaitu para siswa yang berasal dari desa-
desa di sekitar pesantren. Mereka bolak-balik dari rumahnya
sendiri. Para santri kalong berangkat ke pesantren ketika ada
tugas belajar dan aktivitas pesantren lainnya. Apabila pesantren
memiliki lebih banyak santri mukim daripada santri kalong,
maka pesantren tersebut adalah pesantren besar.

5. Pengajaran Kitab Kuning

Berdasarkan catatan sejarah, pesantren telah mengajarkan kitab-
kitab klasik, khususnya karangan-karangan madzhab Syafi’iyah.
Pengajaran kitab-kitab kuning berbahasa Arab dan tanpa harakat atau
sering disebut kitab gundul.

G. Modernisasi Sistem Pendidikan Dan Pesantren

Modernisasi paling awal dari sistem pendidikan di Indonesia,
harus diakui, tidak bersumber dari kalangan kaum muslim sendiri.
Sistem modern pertama kali, yang pada gilirannya mempengaruhi
sistem pendidikan Islam, justru diperkenalkan oleh pemerintahan
Belanda. Ini bermula dengan perluasan kesempatan bagi pribumi dalam
paruh kedua abad ke-19 utuk mendapatkan pendidikan. Program ini
dilakukan  pemerintah  kolonial Belanda dengan mendirikan
volkchoolen, sekolah rakyat, atau sekolah desa (nagari) dengan masa
belajar selama 3 tahun di beberapa tempat di Indonesia sejak dasawarsa
1870-an. Pada tahun 1871, terdapat 263 sekolah dasar semacam itu
dengan siswa sekitar 16.606 orang; dan menjelang 1892 meningkat
menjadi 515 sekolah dengan sekitar 52.685 siswa (Nurcholis Madjid:
xiii, 1997).

Pendidikan tradisional Islam juga harus berhadapan dengan
sistem pendidikan modern Islam. Dalam konteks pesantren, tantangan
pertama dari sistem pendidikan Belanda, sebagaimana dikemukakan di
atas. Bagi para eksponen sistem pendidikan Belanda, seperti Sutan

62 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



Takdir Alisjahbana, sistem pendidikan pesantren harus ditinggalkan
atau setidaknya, ditransformasikan sehingga mampu mengantarkan
kaum muslim ke gerbang rasionalitas dan kemajuan. Jika pesantren
dipertahankan, menurut Takdir, berarti mempertahankan
keterbelakangan dan kejumudan kaum muslim. Tetapi, sebagaimana
kita ketahui, pesantren tetap bertahan dalam kesendiriannya.

Tantangan yang lebih merangsang pesantren untuk memberikan
responnya, justru datang dari kaum reformis atau modernis muslim.
Gerakan reformis muslim yang menemukan momentumnya sejak awal
abad 20 berpendapat, bahwa untuk menjawab tantangan dan
kolonialisme dan Kristen diperlukan reformasi sistem pendidikan
Islam. Dalam konteks inilah kita menyaksikan munculnya dua bentuk
kelembagaan pendidikan modern Islam; pertama, sekolah-sekolah
umum model Belanda tetapi diberi muatan pengajaran Islam; kedua,
madrasah-madrasah modern, yang secara terbatas  mengadopsi
substansi dan metodologi pendidikan modern Belanda. Dalam bentuk
pertama, kita bisa menyebut, misalnya Sekolah Adabiyah yang
didirikan Abdullah Ahmad di padang pada tahun 1909, dan sekolah-
sekolah umum model Belanda yang didirikan organisasi semacam
Muhammadiyah (Nurcholish Madjid: xiv, 1997).

Bagaimanakah respon sistem pendidikan tradisional Islam, seperti
surau (Minangkabau) dan pesantren (Jawa) terhadap kemunculan dan
ekspansi sistem pendidikan Islam ini? Karel Steenbrink dalam konteks
surau tradisional menyebutnya sebagai “ menolak sambil mengikuti”,
dan dalam konteks pesantren menyebutnya sebagai “menolak dan
mencontoh”. Dalam hal ini surau harus mengadopsi beberapa unsur
pendidikan modern yang telah diterapkan kaum reformis khususnya
sistem klasikal dan penjenjangan. Tetapi penting dicatat, adopsi ini
dilakukan tanpa mengubah secara signifikan isi pendidikan surau itu
sendiri.

Respon yang hampir sama juga diberikan pesantren di Jawa,
komunitas pesantren menolak paham dan asumsi-asumsi keagamaan
kaum reformis. Tetapi pada saat yang sama mereka juga-kecuali dalam
batas tertentu-mengikuti jejak langkah kaum reformis, untuk bisa tetap
bertahan. Karena itulah pesantren melakukan sejumlah akomodasi dan
“penyesuaian” yang mereka anggap tidak hanya akan mendukung
kontinuitas pesantren itu sendiri, tetapi juga bermanfaat bagi para
santri, seperti sistem perjenjangan, kurikulum yang lebih jelas, dan
sistem klasikal (Madjid: xv, 1997).

Dalam kaitan ini, pesantren Mambaul Ulum di Surakarta
mengambil tempat paling depan dalam merambah bentuk respon

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 63



pesantren terhadap ekspansi pendidikan Belanda dan pendidikan
modern Islam. Pesantren Mambaul Ulum yang didirikan Susuhunan
oleh Pakubuwono pada tahun 1906 ini merupakan perintis bagi
penerimaan beberapa mata pelajaran umum dan pendidikan pesantren.
Menurut laporan inspeksi pendidikan Belanda pada tahun tersebut,
pesantren ini telah memasukkan mata pelajaran membaca (tulisan
latin), aljabar, dan berhitung ke dalam kurikulumnya.

Rintisan pesantren Mambaul Ulum ini kemudian diikuti beberapa
pesantren lain, seperti Pesantren Tebuireng, pada tahun 1916
mendirikan sebuah “Madrasah Salafiyah” yang tidak hanya
mengadopsi sistem pendidikan modern, tetapi juga memasukkan
beberapa pelajaran umum, seperti, berhitung, bahasa melayu, ilmu
bumi dan menulis dengan hurup latin ke dalam kurikulumnya.
Kemudian Pesantren Rejoso Jombang pada tahun 1927 mendirikan
sebuah madrasah yang juga memperkenalkan mata-mata pelajaran no-
keagamaan dalam kurikulumnya.

Respon yang sama tetapi dalam nuansa yang sedikit berbeda
terlihat dalam pengalaman pondok Moderm Gontor. Berpijak pada
basisnya dan kelembagaan pesantren, pada tahun 1926 berdirilah
Pondok Modern Gontor. Pondok ini selain memasukkan sejumlah
pelajaran umum kedalam kurikulumnya, juga mendorong para
santrinya untuk mempelajari bahasa inggris.

Di samping itu, sistem pendidikan di Pesantren Modern Gontor,
sejak awal berdirinya telah mempergunakan penjenjangan. Pesantren
modern ini juga telah menggunakan fasilitas dan peralatan belajar
seperti meja kursi, papan tulis dan lain-lain. Pada sisi lain, kemodernan
Pondok Pesantren Gontor ini juga terlihat pada orientasi
pembelajarannya pada penguasaan Bahasa Arab dan Bahasa Inggris,
yang pada masa itu belum mendapatkan penekanan pada pesantren
lainnya. Pembelajaran di pesantren ini lebih menekankan pada aspek
praktik berbahasa Arab dan Inggris di lingkungan kampusnya sebagai
bahasa pergaulan sehari-hari.

Pada masa setelah kemerdekaan, pesantren mendapatkan
tantangan yang tidak kalah beratnya, ketika terjadi ekspansi sekolah
umum dan madrasah modern. Respon pesantren terhadap kedua jenis
lembaga pendidikan tersebut adalah merevisi kurikulumnya dengan
memasukkan semakin banyak mata pelajaran ke dalam sistem
pendidikannya, dan membuka kelembagaan dan fasilitas-fasilitas
pendidikannya bagi kepentingan pendidikan umum (Azyumardi Azra:
xvii-xviii, 1997).

Pada masa inilah banyak pesantren yang selain tetap
mempertahankan  pendidikan  tradisionalnya, juga mendirikan
madrasah-madrasah formal yang bernaung di bawah Kementerian
Agama. Ketika pesantren tersebut membuka madrasah-madrasah

64 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



formal, mau tidak mau pembelajaran di madrasah tersebut harus
menggunakan kurikulum yang sesuai dengan perundang-undangan
yang berlaku. Modernisasi pendidikan pesantren pada aspek kurikulum
juga ditandai dengan muncul dan berkembangnya beberapa pesantren,
yang kurikulum pendidikannya mengarah kepada materi-materi
keterampilan dan keahlian. Fenomena ini tidak hanya mengubah wajah
dan substansi pendidikan pesantren, sebagai lembaga pendidikan yang
mencetak tenaga-tenaga ahli agama, tapi juga menampilkan sosok
lembaga pendidikan yang adaptif dan antisipatif terhadap
perkembangan dan perubahan zaman.

H. Penutup

Berdasarkan penjelasan-penjelasan di atas pemakalah dapat
menyimpulkan perubahan sistem pesantren tradisional ke modern di
bawabh ini:

- Pesantren
No Aspek-Aspek Pesantren Tradisional Modern
1 Metode Halaqah, Sorogan, Klasikal
Wetonan, Hafalan
2 Materi Kitab-kitab keislaman Agama dan
klasik Umum
3 Kepemimpinan Kyai Terstruktur
4 Sistem pendidikan Tidak berjenjang Berjenjang
(disesuaikan dengan buku | (diberikan nilai
yang telah dibaca santri) dan ijazah
sebagai tanda
kelulusan)

Modernisasi pendidikan pesantren merupakan jawaban pesantren
terhadap perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat. Dalam konteks
ini, pesantren telah melakukan perubahan-perubahan yang dalam skala
terbatas untuk menjamin keberlangsungan dan ketahanan pendidikan
yang diselenggarakannya. Perubahan-perubahan di atas menyentuh
aspek-aspek kurikulum (materi pembelajaran), metode, dan sistem
evaluasi.

Hal yang sebaiknya dilakukan adalah bahwa pesantren sebagai
lembaga pendidikan yang secara istigamah menjaga nilai-nilai dan
ajaran Islam, tetap mempertahankan sistem pendidikan tradisional yang
menekankan pada penguasaan kitab-kitab klasik, dan pada sisi lain
tetap melakukan inovasi pendidikan yang dilaksanakan.

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 65



66

Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



DAFTAR PUSTAKA

Amirudin Nahrawi. Pembaharuan Pendidikan Pesantren. Y ogyakarta:
Gama Media, 2008.

Daulay, Haidar Putra. Historitas dan Eksistensi Pesantren,Sekolah dan
Madrasah. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 2001.

. Pemberdayaan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Rineka
Cipta, 2009.

Pertumbuhan dan Pembaruan Penndidikan Islam di
Indonesia. Jakarta: Kencana, 2012.

. Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di
Indonesia. Jakarta: Kencana, 2012.

DEPAG. Pedoman Pondok Pesantren. Jakarta: 2002.

Haedari, Amin Dkk. Masa Depan Pesantren Dalam Tantagan
Modernitas dan Tantangan Komplesitas Gobal. Jakarta: IRD
PRESS, 2004.

Indra, Hasbi. Pesantren dan Transformasi Sosial. Jakarta: Permadani,
2005.

Madjid, Nurcholish. Bilik-Bilik Pesantren, Sebuah Potret Perjalanan.
Jakarta: Paramadina, 1997.

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta:INIS,1994.

Masyhud, Sulthon dan Khusnur Ridho. Manajemen Pondok Pesantren.
Jakarta:Diva Pustaka, 2003.

Maunah. Tradisi Intelektual Santri Dalam Tantangan Dan Hambatan
Pendidikan Pesantren Di Masa Depan. Yogyakarta: Teras,
2009.

Permenag No.3 tahun 2012, tentang Pendidikan Keagamaan Islam,
Bab I1I

Poerbakawatja, Soegarda. Ensiklopedi Pendidikan. Jakarta: Gunung
Agung, 1976.

Rukiati, Enung K. dan Fenti Hikmawati, Sejarah Pendidikan Islam di
Indonesia. Bandung: Pustaka Setia. t.t.

Shihab, M. Quraish. Wawasan Alquran. Bandung: Mizan, cet. XVIII,
2007.

Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 67



