
52 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

PERKEMBANGAN PESANTREN 
DARI TRADISIONAL KE MODERN

Saparuddin Rambe*

Abstrak
Pesantren merupakan lembaga pendidikan tertua asli Indonesia. 
Pada awalnya pesantren ini memakai sistem pendidikan 
tradisional, dari  kurikulum, metode, sampai  kepada sistem 
pendidikannya. Seiring perkembangan zaman pesantren yang 
dikenal dengan sistem pembelajaran tradisionalnya, dianggap 
tidak mampu lagi menghadapi perkembangan zaman. Untuk 
menjawabnya pesantren melakukan perubahan-perubahan yang 
dalam skala terbatas untuk menjamin keberlangsungan dan 
ketahanan pendidikan yang diselenggarakannya. Perubahan  dari 
sistem pendidikan salafiah menjadi khalafiyah. Pesantren 
khalafiyah (modern) yang mengadopsi sistem madrasah atau 
sekolah yang memasukkan pelajaran umum dalam kurikulum 
madrasah yang dikembangkan, atau pesantren yang 
menyelenggarakan tipe sekolah-sekolah umum. 

Kata Kunci: Pendidikan, Pesantren Tradisional, dan Modernisasi

A. Pendahuluan
Sebagai lembaga pendidikan tertua dan asli Indonesia, pesantren 

menampilkan suatu sistem pendidikan tradisional.  Namun, sejalan 
dengan perkembangan zaman, sebagian besar pesantren mengadakan 
berbagai perbaikan dan pembenahan sebagai upaya modernisasi 
pendidikan yang diselenggarakannya.

Modernisasi pendidikan pesantren, diyakini sebagai suatu upaya 
pesantren untuk tetap bertahan dan eksis di tengah pergumulannya 
dengan lembaga pendidikan modern yang menawarkan sistem 
pendidikan sekuler melalui sistem pendidikan sekolah. Modernisasi 
pesantren awalnya dilakukan sebagai respon terhadap penjajah Belanda 

*Penulis adalah Dosen di Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 
IAIN Zawiyah Cot Kala Langsa, email rambe255@yahoo.co.id



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 53

yang memperkenalkan sistem pendidikan modern. Modernisasi 
pesantren dilakukan dengan mengembangkan kurikulum pesantren 
dengan memasukkan mata pelajaran umum, yang selanjutnya 
berimplikasi terhadap diversifikasi lembaga pendidikan pesantren, 
sistem penjenjangan, kepemimpinan dan manajemen pendidikan 
pesantren

B. Definisi Pesantren
Perkataan pesantren berasal dari kata santri, dengan awalan pe 

akhiran an  yang berarti tempat tinggal santri. Dengan nada yang sama 
Soegarda Poerbakawadja (1976: 233), menjelaskan pesantren asal 
katanya adalah santri, yaitu seorang yang belajar agama Islam, 
sehingga dengan demikian, pesantren mempunyai arti tempat orang 
berkumpul  untuk belajar agama Islam. Manfred Ziemek berpendapat 
sebagaimana Haidar Putra Daulay (2012: 60), dalam bukunya 
menyebutkan bahwa asal etimologi dari pesantren adalah pesantrian 
berarti “tempat santri”. Santri atau murid (umumnya sangat berbeda-
beda) mendapat pelajaran dari pemimpin pesantren (kiai) dan oleh para 
guru (ulama atau ustadz). Pelajaran mencakup berbagai bidang tentang 
pengetahuan Islam.

Enung K. Rukiati dan Fenti Hikmawati juga berpendapat 
pesantren menurut pengertian dasarnya adalah tempat belajar santri, 
sedangkan pondok berarti rumah atau tempat tinggal sederhana yang 
terbuat dari bambu (Enung: 103).

Kehadiran pesantren  sebagai sebuah institusi pendidikan Islam 
sudah cukup lama, boleh dikatakan hampir bersamaan tuanya dengan 
Islam di Indonesia. Esensi pesantren telah ada sebelum Islam masuk ke 
Indonesia. Masyarakat jawa kuno telah mengenal lembaga yang mirip 
dengan pesantren yang diberi nama dengan pawiyatan (Haidar: 123, 
2009). Di lembaga ini guru yang disebut Ki Ajar hidup dan tinggal 
bersamaan dengan muridnya yang disebut cantrik dan hubungan 
mereka amat akrab bagaikan orang dengan anaknya. Di sinilah terjadi 
proses  pendidikan, dimana ki ajar mentransferkan ilmunya, nilai-nilai 
kepada cantriknya. Sistem pendidikan pawiyatan ini mirip dengan 
sistem pesantren sekarang. Selanjutnya di kalangan agamawan  Hindu 
dan Budha dilakukan pendidikan guru-guru agamanya. Dalam 
mencetak pendetanya mereka memakai semacam sistem pesantren 
juga.

Pesantren tradisional (salaf) merupakan pesantren awal atau cikal 
bakal dalam pengembangan pesantren yang berkembang pada fase-fase 



54 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

berikutnya, seperti pesantren khalaf dan pesantren plus sekarang ini. 
Pesantren ini pertama kali dicetuskan oleh Raden Rahmad, salah 
seorang Wali Songo pada abad 16 yang berlokasi di daerah Gresik 
Jawa Timur. Pembelajaran pesantren tradisional menggunakan sistem 
belajar wetonan, sorogan atau sistem halaqah (Hasbi: 148-149, 2005).

Dalam pesantren tradisional tidak mengenal sistem kelas, dan 
lama belajar. Tetapi menggunakan sistem kelompok pengajian dengan 
sistem halaqah. Di pesantren tradisional ini, diatur kelompok pengajian 
(halaqah) dan para santrinya diwajibkan memilih halaqah, menurut 
kebutuhan dan kemampuannya. Halaqah yaitu mengaji salah satu kitab 
yang sesuai dengan kurikulum yag ditentukan dengan bimbingan 
seorang badal kyai. Selain itu, dapat dibantu oleh seorang asisten 
(musaid-musaidat) yang bila perlu bertindak sebagai pengganti tugas 
badal terutama bagi pelajar yag mendapatkan kesulitan dalam 
memahami pelajaran (Hasbi: 148-149, 2005).

C. Pesantren Tradisional (Salafiyah)
Pengertian Tradisional menunjukkan bahwa lembaga ini hidup 

sejak ratusan tahun (300-400 tahun) yang lalu dan telah menjadi bagian 
yang mendalam dari sistem kehidupan sebagian besar umat Islam 
Indonesia yang merupakan golongan mayoritas bangsa Indonesia dan 
telah mengalami perubahan dari masa ke masa sesuai dengan 
perjalanan umat bukan tradisional dalam arti tetap tanpa mengalami 
penyesuaian (Mastuhu: 155, 1994). Kata salaf atau salafiyyah itu 
sendiri diambil dari numenklatur Arab salafiyyun untuk sebutan 
sekelompok umat Islam yang ingin kembali kepada ajaran Al-Qur’an 
dan Assunnah sebagaimana praktik kehidupan generasi pertama Islam 
(Assalafussholeh). Pada waktu itu umat Islam sedang mengalami 
perpecahan dalam bentuk golongan madzhab tauhid hingga beberapa 
kelompok. Kelompok salafiyun ini mengaku lepas dari semua 
kelompok itu dan mengajak semua yang telah terkelompok-kelompok 
menyatu kembali kepada ajaran Al-Quran dan Assunnah. Penggunaan 
kata salaf juga dipakai untuk antonim kata salaf versus kholaf. 
Ungkapan ini dipakai untuk membedakan antara ulama salaf 
(tradisional) dan ulama kholaf (modern). Tidak selamanya yang salaf 
berarti kuno manakala ulama mengajak kembali kepada ajaran Al-
Qur,an. Seringkali mereka bahkan lebih dinamis dari yang kholaf 
karena ulama kholaf banyak diartikan juga untuk menggambarkan 
ulama yang memiliki orientasi ke salafussholeh.



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 55

Penggunaan kata salaf untuk pesantren hanya terjadi di Indonesia. 
Tetapi pesantren salaf cenderung digunakan untuk menyebut pesantren 
yang tidak menggunakan kurikulum modern, baik yang berasal dari 
pemerintah ataupun hasil inovasi ulama sekarang. Pesantren salaf pada 
umumnya dikenal dengan pesantren yang tidak menyelenggarakan 
pendidikan formal semacam madrasah ataupun sekolah. Kalaulah 
menyelenggarakan pendidikan keagaman dengan system berkelas 
kurikulumnya berbeda dari kurikulum, model sekolah ataupun 
madrasah pada umumnya. Jadi menurut hemat penulis pesantren salaf 
yakni pesantren yang melakukan pengajaran terhadap santri-santrinya 
untuk belajar agama Islam secara khusus tanpa mengikutsertakan 
pendidikan umum didalamnya. Kegiatan yang dilakukan biasanya 
mempelajari ajaran Islam dengan belajar menggunakan kitab-kitab 
kuning atau kitab kuno (klasik), yang menggunakan metode tradisional 
seperti hafalan, menerjemahkan kitab-kitab di dalam berlangsungnya 
proses belajar mengajar. Dalam pesantren salaf peran seorang kyai atau 
ulama sangat dominan, kyai menjadi sumber referensi utama dalam 
system pembelajaran santri-santrinya. Pesantren tradisional (salafi) 
“merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam yang sangat 
diperhitungkan dalam mempersiapkan ulama pada masa depan, 
sekaligus sebagai garda terdepan dalam memfilter dampak negatif 
kehidupan modern”. Istilah pesantren tradisional digunakan untuk 
menunjuk ciri dasar perkembangan pesantren yang masih bertahan 
pada corak generasi pertama atau generasi salafi.

Pesantren salafiyah telah memperoleh.penyetaraan melalui SKB 2 
Menteri (Menag dan Mendiknas) No : 1/U/KB/2000 dan No. 
MA/86/2000, tertanggal 30 Maret 2000 yang memberi kesempatan 
kepada pesantren salafiyah untuk ikut menyelenggarakan pendidikan 
dasar sebagai upaya mempercepat pelaksanaan program wajib belajar 
dengan persyaratan tambahan mata pelajaran Bahasa Indonesia, 
Matematika, dan IPA dalam kurikulumnya. Dengan demikian SKB ini 
memiliki implikasi yang sangat besar untuk mempertahankan eksistensi 
pendidikan pesantren (Shulton: 7, 2003).

Sedangkan mengenai arti pesantren khalafiyah (modern) adalah 
pesantren yang mengadopsi sistem madrasah atau sekolah yang 
memasukkan pelajaran umum dalam kurikulum madrasah yang 
dikembangkan, atau pesantren yang menyelenggarakan tipe sekolah-
sekolah umum seperti; MI/SD, MTs/SMP, MA/SMA/SMK dan bahkan 
PT dalam lingkungannya (Depag: 6, 2002). Dengan demikian pesantren 
modern merupakan pendidikan pesantren yang diperbaharui atas 



56 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

pesantren salaf, sebagai institusi pendidikan asli Indonesia yang lebih 
tua dari Indonesia itu sendiri, adalah 'legenda hidup' yang masih eksis 
hingga hari ini. Sedangkan menurut penulis pesantren modern itu dapat 
diartikan bahwa pesantren modern adalah pesantren yang berusaha 
menyeimbangkan pendidikan agama dengan pendidikan umum, metode 
yang digunakan tidak lagi seperti dulu, materi yang diajarkanpun juga 
lebih banyak dibanding pesantren salaf. Selain mengajarkan pendidikan 
agama Islam pesantren ini juga mengajarkan ilmu-ilmu umum dan juga 
bahasa-bahasa asing yang dilakukan guna menghadapi perkembangan 
zaman yang semakin canggih seperti sekarang ini. Dan didirikan pula 
sekolah-sekolah diberbagai tingkat sebagai sarana prasarana sebagai 
penunjang dalam sistem pembelajaran mereka.

Secara umum, menurut Permenag No.3 tahun 2012, tentang 
Pendidikan Keagamaan Islam, Pesantren wajib memiliki lima elemen 
pokok  yakni :

a. Kyai, Ustadz, atau sebutan yang lain
b. Santri, 
c. Pondok atau asrama; dan 
d. Masjid atau Musholla.
e. Pesantren wajib menyelenggarakan pengajian kitab kuning 

sesuai dengan kekhasan masing-masing pesantren.

Kelima elemen tersebut merupakan ciri khusus yang dimiliki oleh 
pesantren yang tidak dimiliki oleh lembaga pendidikan yang lain. 
Selain itu ada pula ciri khusus pesantren yakni kepemimpinan yang 
kharismatik dan suasana keagamaan yang mendalam.

D. Lahirnya Pesantren Modern
Berdasarkan tujuan pendiriannya, menurut Maunah (2009: 25-

26), pesantren hadir dilandasi sekurang-kurangnya oleh dua alasan: 
pertama, pesantren dilahirkan untuk memberikan respon terhadap 
situasi dan kondisi sosial suatu masyarakat yang tengah pada runtuhnya 
sendi-sendi moral, melalui transformasi nilai yang ditawarkan (amar 
ma’ruf, nahyi munkar). Kedua, salah satu tujuan pesantren adalah 
menyebarluaskan informasi ajaran tentang universalitas Islam ke 
seluruh pelosok nusantara yang berwatak pluralis, baik dalam dimensi 
kepercayaan, budaya maupun kondisi sosial masyarakat.

Di tengah kompetisi sistem pendidikan yang ada, pesantren 
sebagai lembaga pendidikan tertua yang masih bertahan hingga kini 
tentua saja harus sadar bahwa penggiatan diri yang hanya pada wilayah 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 57

keagamaan tidak lagi memadai, maka dari itu pesantren harus proaktif 
dalam memberikan ruang bagi pembenahan dan pembaharuan sistem 
pendidikan pesantren dengan senantiasa harus selalu apresiatif 
sekaligus selektif dalam menyikapi dan merespon perkembangan dan 
pragmatisme budaya yang kian menggejala. Hal tersebut dapat 
dijadikan pertimbangan lain bagaimana seharusnya pesantren 
mensiasati fenomena tersebut dengan beberapa perubahan pesantren di 
bawah ini
a. Pembaharuan Metode pembelajaran

Model Pembelajaran pesantren pada mulanya populer 
menggunakan metodik-didaktif dalam bentuk sorogan, bandongan, 
halaqah dah hafalan. Menurut Mastuhu (1989: 131), pembaharuan 
metode pembelajaran mulai terjadi sekitar awal abad ke-20 atau 
tepatnya  sekitar tahun 1970-an, dari pola sorogan berubah menjadi 
sistem klasikal, tidak hanya itu, beberapa pendidikan keterampilan juga 
mulai masuk ke dunia pesantren, seperti bertani, berternak, kerajinan 
tangan mulai akrab dikehidupan santri sehari-hari. ini dimaksudkan 
untuk mengembangkan wawasan atau orientasi santri dari pandangan 
hidup yang selalu berpandangan ukhrowi, supaya seimbang dengan 
kehidupan duniawi (Amiruddin: 2008, 28).
b. Pembaharuan Kurikulum

Pada umunya pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam, 
materi pembelajarannya lebih mengutamakan pelajaran agama Islam 
yang bersumber dari kitab-kitab klasik, seperti tauhid, hadis, tafsir, 
fiqih dan sejenisnya. Kurikulum didasarkan pada tingkat kemudahan 
dan kompleksitas kitab-kitab yang dipelajari, mulai dari tingkat awal, 
menengah dan lanjut (Amiruddin: 2008, 28).

Dalam perkembangannya, hampir setiap pesantren telah 
melakukan pembaharuan kurikulum dengan memasukkan pendidikan 
umum dalam kurikulum pesantren. Sifatnya bervariasi, ada pesantren 
yang memasukan pendidikan 30% agama dan 70% umum, adapula 
yang sebaliknya, yakni 80% agama dan sisanya pelajaran umum.
c. Pembaharuan Evaluasi

Kemampuan santri biasanya dievaluasi dengan keberhasilannya 
mengajarkan kitab kepada orang lain. Apabila audiensi merasa puas, 
maka santri yang bersangkutan dinilai telah lulus. Legalisasi 
kelulusannya adalah restu kiai bahwa santri tersebut diizinkan pindah 
untuk mempelajari kitab lain yang lebih tinggi tingkatannya dan boleh 
mengajarkan kitab yang dikuasainya kepada yang lain.



58 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

Pesantren yang telah mengadopsi pembaruan kurikulum, baik 
yang mengacu pada Departemen Agama maupun Departemen 
Pendidikan Nasional jelas telah meninggalkan model evaluasi tersebut. 
Model madrasi/klasikal evaluasinya sebagaimana madrasah pada 
umunya, yaitu menggunakan ujian resmi dengan memberikan angka-
angka kelulusan serta tanda kelulusan seperti ijazah (Amiruddin: 2008, 
30).
d. Pembaharuan Organisasi/Manajemen

Dalam konteks pembaharuan manajemen, meskipun peran kiai 
tetap dipandang penting, tetapi kiai tidak ditempatkan pada posisi 
penentu kebijakan secara tunggal. Dari sini kerja dimulai dengan 
pembagian unit-unit kerja sesuai urutan yang ditetapkan pimpinan 
pesantren. Ini berarti kekuasan kiai telah terdistribusi kepada yang lain 
yang dipercaya untuk mengemban tugas, mekanisme kerja juga mulai 
diarahkan sesuai dengan visi dan misi pesantren. Berangkat dari hal 
tersebut, terkadang tetap diakui bahwa pola perencanaan pesantren 
umunya masih tergolong sederhana, seringkali program jangka pendek, 
menengah, dan jangka penjang tampak tumpang tindih. Akibatnya, 
program-programn demikian sulit diukur tingkat pencapainnaya 
(Amiruddin: 2008, 30-31).

E. Ciri-Ciri Umum Pendidikan Pesantren
Sesuai dengan latar belakang sejarah pesantren, dapat dilihat 

tujuan utama didirikannya suatu pesantren adalah untuk mendalami 
ilmu-ilmu agama (tauhid, fikih, tafsir, hadis, akhlak, tasawuf, bahasa 
Arab, dan lain-lain). Diharapkan seseorang santri yang keluar dari 
pesantren telah memahami beraneka ragam mata pelajaran agama 
dengan kemampuan merujuk kepada kitab-kitab klasik. (Haidar: 2012, 
70).

Sangat dianjurkan juga seorang santri calon kiai, disamping 
menguasai ilmu-ilmu agama secara menyeluruh, maka secara khusus 
dia juga memiliki keahlian dalam mata pelajaran tertentu. Jadi 
semacam spesialisasi. Karena adanya spesialisasi kiai tertentu, maka 
hal ini juga berpengaruh kepada spesifik pesantren yang diasuh oleh 
kiai tersebut.

Oleh karena adanya spesifikasi dari beraneka pesantren tersebut, 
maka seorang santri yang telah menyelesaikan pelajarannya pada salah 
satu pesantren biasanya pindah ke pesantren lain untuk melanjutkan 
pelajaran yang menjadi spesifikasi dari pesantren yag di datanginya.



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 59

Karena tuntutan pokok yang mesti dikuasai oleh santri adalah 
ilmu-ilmu agama Islam, maka tidak boleh tidak para santri mesti 
memahami ilmu-ilmu agama Islam itu dari sumber aslinya yaitu 
Alquran dan Sunnah yang telah dijabarkan oleh ulama-ulama terdahulu 
dalam kitab-kitab klasik berbahasa Arab dengan segala cabang-
cabangnya yang merupakan unsur pokok dalam suatu pesantren 
(Haidar: 2001, 10).

Untuk mengajarkan kitab-kitab klasik tersebut seorang kyai 
menempuh cara wetonan, sorogan, dan hapalan. Wetonan atau 
bandongan adalah metode kuliah dimana para santri mengikuti 
pelajaran dengan duduk di sekeliling kyai. Kyai membacakan kitab 
yang dipelajari saat itu, santri menyimak kitab masing-masing dan 
membuat catatan. Sorogan adalah metode kuliah dengan cara santri 
menghadap guru seorang demi seorang dengan membawa kitab yang 
akan dipelajari (Haidar: 2001, 10).

Kitab yang dipelajari itu diklasifikasikan berdasarkan tingkatan-
tingkatan. Ada tingkat awal, menengah dan atas. Seorang santri pemula 
terlebih dahulu ia  mempelajari kitab-kitab awal, barulah 
diperkenankan mempelajari kitab-kitab tingkat berikutnya, demikianlah 
seterusnya.

Karena itu pulalah, pesantren tradisional tidak mengenal sistem 
kelas. Kemampuan siswa tidak dilihat dari kelas berapanya, tetapi dihat 
dari kitab apa yang telah dibacanya. Orang-orang pesantren telah dapat 
mendudukkan derajat ilmu seorang santri, atas dasar tingkatan kitab 
yang telah dibacanya (Haidar: 2001, 10).

Di samping metode wetonan dan sorogan  yang disebutkan 
terdahulu, maka metode hapalan pun menempati kedudukan yang 
penting di dunia pesantren. Pelajaran dengan materi-materi tertentu 
diwajibkan untuk dihapal. Misalnya dalam pelajaran Alquran dan 
Hadis, ada sejumlah ayat-ayat yang wajib dihapal oleh santri begitu 
juga Hadis. Demikian juga dalam bidang pelajaran lainnya seperti fiqh, 
bahasa Arab, tafsir, tasawuf, akhlak dan lain-lain. Hapalan-hapalan 
tersebut biasanya berbentuk nazam (sya’ir). Misalnya kaedah-kaedah 
nahwu seperti Alfiyah bin Malik, merupakan bagian yang mesti dihapal 
oleh santri, begitu juga nazam dari pelajaran-pelajaran lainya.

Suasana kehidupan belajar dan mengajar berlangsung sepanjang 
hari dan malam. Seorang santri mulai dari bagun subuh, sampai tidur 
malam berada dalam proses belajar. Demikian juga kyai berada dalam 
suasana mengajar. Hubungan antara kyai santri sama halnya hubungan 
antara orangtua dengan anak.



60 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

Hubungan antara santri dan kyai tidak hanya berlaku selama 
santri berada dalam lingkungan pesantren, hubungan tersebut berlanjut 
kendati santri tidak lagi berada secara formal di pesantren. Pada waktu-
waktu tertentu bekas santri datang mengunjungi kyai (sawon). Selain 
itu hubungan santri dan kyai tidak hanya menyangkut hal yang 
berkenaan dengan proses belajar mengajar, tetapi lebih dari itu dalam 
hal-hal amat pribadipun sifatnya, selalu ditanyakan santri kepada kyai, 
dan kyai pun selalu pula memberikan pandangan-pandangan tentang 
berbagai kesulitan yang dialami santri, sesuai dengan tujuan pesantren, 
dapat dilihat bahwa penekanan yang amat dipentingkan  dalam 
menuntut ilmu adalah keikhlasan 

F. Unsur Unsur Pesantren
1. Kyai 

Menurut Amin ( 2004: 28), Kyai atau pengasuh pondok pesantren 
merupakan elemen yang sangat esensial bagi suatu pesantren. Rata-rata 
pesantren yang berkembang di Jawa dan Madura sosok kyai begitu 
sangat berpengaruh, kharismatik, berwibawa, sehingga amat disegani 
oleh masyarakat di lingkungan pesantren. Disamping itu, kyai pondok 
pesantren  biasanya juga sekaligus sebagai penggagas dan pendiri dari 
pesantren yang bersangkutan. Oleh karenanya, sangat wajar jika dalam 
pertumbuhannya, pesantren sangat bergantung pada peran seorang kyai.

Menurut asal mulanya, sebagaimana dirinci oleh Zamakhsyari 
Dhofier yang dikutip oleh Amin Haedari (2004: 28), perkataan kyai 
dalam bahasa jawa dipakai untuk tiga jenis gelar yang saling berbeda:

a. Pertama, Sebagai gelar kehormatan bagi barang-barang yang 
dianggap sakti dan kramat.

b. Kedua, Sebagai gelar kehormatan bagi orang-orang tua pada 
umumnya.

c. Ketiga, Sebagai gelar yang diberikan oleh masyarakat pada 
seseorang ahli agama Islam yang memiliki atau menjadi 
pimpinan pesantren.

2. Pondok 
Pesantren pada umumnya sering juga disebut dengan pendidikan 

Islam tradisional dimana seluruh santrinya tinggal bersama dan belajar 
di bawah bimbingan seorang kyai. Asrama para santri tersebut berada 
di lingkungan komplek pesantren, yang terdiri dari rumah tinggal kyai, 
masjid, ruang untuk belajar, mengaji dan kegiatan-kegiatan keagamaan 
lainnya.



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 61

Setidaknya ada beberapa alasan mengapa pesantren harus 
menyediakan pondok (asrama) untuk tempat tinggal para santrinya 
(Amin: 30-32, 204):

a. Pertama, kemasyhuran seorang kyai dan kedalaman 
pengetahuannya tentang Islam, merupakan daya tarik para 
santri dari jauh untuk dapat menggali ilmu dari kyai tersebut 
secara terus menerus dalam waktu yang sangat lama.

b. Kedua, Hampir semua pesantren berada di desa-desa terpencil 
jauh dari keramaian dan tidak tersedianya perumahan yang 
cukup untuk menampung para santri, dengan demikian 
diperlukan pondok khusus.

c. Ketiga, adanya timbal balik antara santri dan kyai, dimana 
para santri menganggap kyainya seolah-olah seperti bapaknya 
sendiri, sedangkan kyai memperlakukan santri seperti 
anaknya sendiri juga. Sifat timbal balik ini menimbulkan 
suasana keakraban dan kebutuhan untuk saling berdekatan 
secara terus menerus.

3. Masjid 
Seorang kyai yang ingin mengembangkan pesantren, pada 

umumnya yang pertama-tama menjadi prioritas adalah masjid. Masjid 
dianggap sebagai simbol yang tidak terpisahkan dari pesantren. Masjid 
tidak hanya sebagai tempat praktek ritual ibadah, tetapi juga tempat 
pengajaran kitab-kitab klasik dan aktivitas pesantren lainnya.

Secara terminologi masjid sebagai tempat aktivitas manusia yang 
mencerminkan kepatuhan kepada Allah Swt (Quraish Shihab: 459, 
2007). Upaya untuk menjadikan masjid sebagai pusat pengkajian dan 
pendidikan Islam berdampak tiga hal (Haedari: 34, 2004);

a. Pertama, mendidik anak agar tetap beribadah dan selalu 
mengingat kepada Allah.

b. Kedua, Menanamkan rasa cinta pada ilmu pengetahuan dan 
menumbuhkan rasa solidaritas sosial yang tinggi sehingga bisa 
menyadarkan hak-hak dan kewajiban manusia.

c. Ketiga, memberikan ketentraman, kedamaian, kemakmuran 
dan potensi-potensi positif melalui pendidikan kesabaran, 
keberanian, dan semangat dalam hidup beragama.

4. Santri 
Santri adalah siswa atau murid yang belajar di pesantren. Seorang 

ulama bisa disebut sebagai kyai kalau memiliki pesantren dan santri 



62 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

yang tinggal dalam pesantren tersebut untuk mempelajari ilmu-ilmu 
agama Islam melalui kitab-kitab kuning. Oleh karena itu, eksistensi 
kyai biasanya juga berkaitan dengan adanya santri di pesantrennya.

Pada umumya santri terbagi dalam dua kategori (Haedari: 35, 
2004);

a. Pertama, santri mukim, yaitu murida yang berasal dari daerah 
yang jauh dan menetap di pesantren. Santri mukim yang paling 
lama tinggal (santri senior) di pesantren biasanya merupakan 
kelompk tersendiri yang memegang tanggung jawab mengurusi 
kepentingan pesantren sehari-hari, juga mengajar santri-santri 
yunior tentang kitab-kitab dasar dan menengah.

b. Kedua, santri kalong, yaitu para siswa yang berasal dari desa-
desa di sekitar pesantren. Mereka bolak-balik dari rumahnya 
sendiri. Para santri kalong berangkat ke pesantren ketika ada 
tugas belajar dan aktivitas pesantren lainnya. Apabila pesantren 
memiliki lebih banyak santri mukim daripada santri kalong, 
maka pesantren tersebut adalah pesantren besar.

5. Pengajaran Kitab Kuning
Berdasarkan catatan sejarah, pesantren telah mengajarkan kitab-

kitab klasik, khususnya karangan-karangan madzhab Syafi’iyah. 
Pengajaran kitab-kitab kuning berbahasa Arab dan tanpa harakat atau 
sering disebut kitab gundul.

G. Modernisasi Sistem Pendidikan Dan Pesantren
Modernisasi paling awal dari sistem pendidikan di Indonesia, 

harus diakui, tidak bersumber dari kalangan kaum muslim sendiri. 
Sistem modern pertama kali, yang pada gilirannya mempengaruhi 
sistem pendidikan Islam, justru diperkenalkan oleh pemerintahan 
Belanda. Ini bermula dengan perluasan kesempatan bagi pribumi dalam 
paruh kedua abad ke-19 utuk mendapatkan pendidikan. Program ini 
dilakukan pemerintah kolonial Belanda dengan mendirikan 
volkchoolen, sekolah rakyat, atau sekolah desa (nagari) dengan masa 
belajar selama 3 tahun di beberapa tempat di Indonesia sejak dasawarsa 
1870-an. Pada tahun 1871, terdapat 263 sekolah dasar semacam itu 
dengan siswa sekitar 16.606 orang; dan menjelang 1892 meningkat 
menjadi 515 sekolah dengan sekitar 52.685 siswa (Nurcholis Madjid: 
xiii, 1997).

Pendidikan tradisional Islam juga harus berhadapan dengan 
sistem pendidikan modern Islam. Dalam konteks pesantren, tantangan 
pertama dari sistem pendidikan Belanda, sebagaimana dikemukakan di 
atas. Bagi para eksponen sistem pendidikan Belanda, seperti Sutan 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 63

Takdir Alisjahbana, sistem pendidikan pesantren harus ditinggalkan 
atau setidaknya, ditransformasikan sehingga mampu mengantarkan 
kaum muslim ke gerbang rasionalitas dan kemajuan. Jika pesantren 
dipertahankan, menurut Takdir, berarti mempertahankan 
keterbelakangan dan kejumudan kaum muslim. Tetapi, sebagaimana 
kita ketahui, pesantren tetap bertahan dalam kesendiriannya.

Tantangan yang lebih merangsang pesantren untuk memberikan 
responnya, justru datang dari kaum reformis atau modernis muslim. 
Gerakan reformis muslim yang menemukan momentumnya sejak awal 
abad 20 berpendapat, bahwa untuk menjawab tantangan dan 
kolonialisme dan Kristen diperlukan reformasi sistem pendidikan 
Islam. Dalam konteks inilah kita menyaksikan munculnya dua bentuk 
kelembagaan pendidikan modern Islam; pertama, sekolah-sekolah 
umum model Belanda tetapi diberi muatan pengajaran Islam; kedua, 
madrasah-madrasah modern, yang secara terbatas  mengadopsi 
substansi dan metodologi pendidikan modern Belanda. Dalam bentuk 
pertama, kita bisa menyebut, misalnya Sekolah Adabiyah yang 
didirikan Abdullah Ahmad di padang pada tahun 1909, dan sekolah-
sekolah umum model Belanda yang didirikan organisasi semacam 
Muhammadiyah (Nurcholish Madjid: xiv, 1997).

Bagaimanakah respon sistem pendidikan tradisional Islam, seperti 
surau (Minangkabau) dan pesantren (Jawa) terhadap kemunculan dan 
ekspansi sistem pendidikan Islam ini? Karel Steenbrink dalam konteks 
surau tradisional menyebutnya sebagai “ menolak sambil mengikuti”, 
dan dalam konteks pesantren menyebutnya sebagai “menolak dan 
mencontoh”. Dalam hal ini surau harus mengadopsi beberapa unsur 
pendidikan modern yang telah diterapkan kaum reformis khususnya 
sistem klasikal dan penjenjangan. Tetapi penting dicatat, adopsi ini 
dilakukan tanpa mengubah secara signifikan isi pendidikan surau itu 
sendiri.

Respon yang hampir sama juga diberikan pesantren di Jawa, 
komunitas pesantren menolak paham dan asumsi-asumsi keagamaan 
kaum reformis. Tetapi pada saat yang sama mereka juga-kecuali dalam 
batas tertentu-mengikuti jejak langkah kaum  reformis, untuk bisa tetap 
bertahan. Karena itulah pesantren melakukan sejumlah akomodasi dan 
“penyesuaian” yang mereka anggap tidak hanya akan mendukung 
kontinuitas pesantren itu sendiri, tetapi juga bermanfaat bagi para 
santri, seperti sistem perjenjangan, kurikulum yang lebih jelas, dan 
sistem klasikal (Madjid: xv, 1997).

Dalam kaitan ini, pesantren Mambaul Ulum di Surakarta 
mengambil tempat paling depan dalam merambah bentuk respon 



64 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016

pesantren terhadap ekspansi pendidikan Belanda dan pendidikan 
modern Islam. Pesantren Mambaul Ulum yang didirikan Susuhunan 
oleh Pakubuwono pada tahun 1906 ini merupakan perintis bagi 
penerimaan beberapa mata pelajaran umum dan pendidikan pesantren. 
Menurut laporan inspeksi pendidikan Belanda pada tahun tersebut, 
pesantren ini telah memasukkan mata pelajaran membaca (tulisan 
latin), aljabar, dan berhitung ke dalam kurikulumnya. 

Rintisan pesantren Mambaul Ulum ini kemudian diikuti beberapa 
pesantren lain, seperti Pesantren Tebuireng, pada tahun 1916 
mendirikan  sebuah “Madrasah Salafiyah” yang tidak hanya 
mengadopsi sistem pendidikan modern, tetapi juga memasukkan 
beberapa pelajaran umum, seperti, berhitung, bahasa melayu, ilmu 
bumi dan menulis dengan hurup latin ke dalam kurikulumnya. 
Kemudian Pesantren Rejoso Jombang pada tahun 1927 mendirikan 
sebuah madrasah yang juga memperkenalkan mata-mata pelajaran no-
keagamaan dalam kurikulumnya.

Respon yang sama  tetapi dalam nuansa yang sedikit berbeda  
terlihat dalam pengalaman pondok Moderm Gontor. Berpijak pada 
basisnya dan kelembagaan pesantren, pada tahun 1926 berdirilah 
Pondok Modern Gontor. Pondok ini selain memasukkan sejumlah 
pelajaran umum kedalam kurikulumnya, juga mendorong para 
santrinya untuk mempelajari bahasa inggris. 

Di samping itu, sistem pendidikan di Pesantren Modern Gontor, 
sejak awal berdirinya telah mempergunakan penjenjangan. Pesantren 
modern ini juga telah menggunakan fasilitas dan peralatan belajar 
seperti meja kursi, papan tulis dan lain-lain. Pada sisi lain, kemodernan 
Pondok Pesantren Gontor ini juga terlihat pada orientasi 
pembelajarannya pada penguasaan Bahasa Arab dan Bahasa Inggris, 
yang pada masa itu belum mendapatkan penekanan pada pesantren 
lainnya. Pembelajaran di pesantren ini lebih menekankan pada aspek 
praktik berbahasa Arab dan Inggris di lingkungan kampusnya sebagai 
bahasa pergaulan sehari-hari. 

Pada masa setelah kemerdekaan, pesantren mendapatkan 
tantangan yang tidak kalah beratnya, ketika terjadi ekspansi sekolah 
umum dan madrasah modern. Respon pesantren terhadap kedua jenis 
lembaga pendidikan tersebut adalah merevisi kurikulumnya dengan 
memasukkan semakin banyak mata pelajaran ke dalam sistem 
pendidikannya, dan membuka kelembagaan dan fasilitas-fasilitas 
pendidikannya bagi kepentingan pendidikan umum (Azyumardi Azra: 
xvii-xviii, 1997).

Pada masa inilah banyak pesantren yang selain tetap 
mempertahankan pendidikan tradisionalnya, juga mendirikan 
madrasah-madrasah formal yang bernaung di bawah Kementerian 
Agama. Ketika pesantren tersebut membuka madrasah-madrasah 



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 65

formal, mau tidak mau pembelajaran di madrasah tersebut harus 
menggunakan kurikulum yang sesuai dengan perundang-undangan 
yang berlaku. Modernisasi pendidikan pesantren pada aspek kurikulum 
juga ditandai dengan muncul dan berkembangnya beberapa pesantren, 
yang kurikulum pendidikannya mengarah kepada materi-materi 
keterampilan dan keahlian. Fenomena ini tidak hanya mengubah wajah 
dan substansi pendidikan pesantren, sebagai lembaga pendidikan yang 
mencetak tenaga-tenaga ahli agama, tapi juga menampilkan sosok 
lembaga pendidikan yang adaptif dan antisipatif terhadap 
perkembangan dan perubahan zaman. 

H. Penutup 
Berdasarkan penjelasan-penjelasan di atas pemakalah dapat 

menyimpulkan perubahan sistem pesantren tradisional ke modern di 
bawah ini:

No Aspek-Aspek Pesantren Tradisional Pesantren 
Modern

1 Metode  Halaqah, Sorogan, 
Wetonan, Hafalan

Klasikal  

2 Materi  Kitab-kitab keislaman 
klasik 

Agama dan 
Umum

3 Kepemimpinan Kyai Terstruktur
4 Sistem pendidikan Tidak berjenjang 

(disesuaikan dengan buku 
yang telah dibaca santri)

Berjenjang 
(diberikan nilai 
dan ijazah 
sebagai tanda 
kelulusan)

Modernisasi pendidikan pesantren merupakan jawaban pesantren 
terhadap perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat. Dalam konteks 
ini, pesantren telah melakukan perubahan-perubahan yang dalam skala 
terbatas untuk menjamin keberlangsungan dan ketahanan pendidikan 
yang diselenggarakannya. Perubahan-perubahan di atas menyentuh 
aspek-aspek kurikulum (materi pembelajaran), metode, dan sistem 
evaluasi.

Hal yang sebaiknya dilakukan adalah bahwa pesantren sebagai 
lembaga pendidikan yang secara istiqamah menjaga nilai-nilai dan 
ajaran Islam, tetap mempertahankan sistem pendidikan tradisional yang 
menekankan pada penguasaan kitab-kitab klasik, dan pada sisi lain 
tetap melakukan inovasi pendidikan yang dilaksanakan.



66 Jurnal At-Tafkir Vol. IXNo. 1 Juni 2016



Jurnal At-Tafkir Vol. IX No. 2 Desember 2016 67

DAFTAR PUSTAKA

Amirudin Nahrawi.  Pembaharuan Pendidikan Pesantren. Yogyakarta: 
Gama Media, 2008.

Daulay, Haidar Putra. Historitas dan Eksistensi Pesantren,Sekolah dan 
Madrasah. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 2001.

______. Pemberdayaan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Rineka 
Cipta, 2009.

______. Pertumbuhan dan Pembaruan Penndidikan Islam di 
Indonesia. Jakarta: Kencana, 2012.

______. Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di 
Indonesia. Jakarta: Kencana, 2012.

DEPAG. Pedoman Pondok Pesantren. Jakarta: 2002.
Haedari, Amin Dkk. Masa Depan Pesantren Dalam Tantagan 

Modernitas dan Tantangan Komplesitas Gobal. Jakarta: IRD 
PRESS, 2004.

Indra, Hasbi. Pesantren dan Transformasi Sosial. Jakarta: Permadani, 
2005.  
Madjid, Nurcholish. Bilik-Bilik Pesantren, Sebuah Potret Perjalanan. 

Jakarta: Paramadina, 1997.
Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta:INIS,1994.
Masyhud, Sulthon dan Khusnur Ridho. Manajemen Pondok Pesantren. 

Jakarta:Diva Pustaka, 2003.
Maunah.  Tradisi Intelektual Santri Dalam Tantangan Dan Hambatan 

Pendidikan Pesantren Di Masa Depan. Yogyakarta: Teras, 
2009.

Permenag No.3 tahun 2012, tentang Pendidikan Keagamaan Islam, 
Bab III
Poerbakawatja,  Soegarda. Ensiklopedi Pendidikan. Jakarta: Gunung 
Agung,  1976.
Rukiati, Enung K. dan Fenti Hikmawati, Sejarah Pendidikan Islam di 

Indonesia. Bandung: Pustaka Setia. t.t. 
Shihab, M. Quraish. Wawasan Alquran. Bandung: Mizan, cet. XVIII, 
2007.


