
 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

173 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Meunasah : Lembaga Pendidikan Islam Tradisional Aceh 
 

Muslim 
IAIN Langsa 

muslim.ftik@gmail.com  
 

Abstract: Meunasah is one of the basic levels of traditional Islamic educational institutions in Aceh. Which to date 
continues to be vehement with recitation and other civic activities. aims to find out the origins and the development of 
meunasah as a basic traditional Islamic educational institution in Aceh. This research applied a literature study by 
collecting various references. The results showed that meunasah had existed since the formation of the Islamic community 
in Aceh. The development of meunasah as a traditional Aceh Islamic education institution was only discovered during the 
period of Sultan Iskandar Muda (1607-1636). 
 
Keyword: Aceh, Meunasah, Islamic Education, Traditional. 
 
Abstrak: Meunasah merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tradisional tingkat dasar di Aceh. Yang hingga saat ini masih terus disemarakkan 
dengan pengajian-pengajian dan kegiatan kemasyarakatan lainnya. tulisan ini bertujuan untuk menemukan asal-usul dan perkembangan meunasah sebagai 
lembaga pendidikan Islam tradisional tingkat dasar di Aceh. Penelitian ini menggunakan kajian kepustakaan dengan cara mengumpulkan berbagai referensi. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa meunasah sudah ada sejak terbentuknya masyarakat Islam di Aceh. Perkembangan meunasah sebagai lembaga 
pendidikan Islam tradisional Aceh baru diketahui pada masa Sultan Iskandar Muda (1607-1636).  
 
Kata Kunci: Aceh Meunasah, Pendidikan Islam, Tradisional. 

 
PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam di Indonesia sudah mendapat prioritas utama masyarakat muslim 
Indonesia sejak awal perkembangan Islam. Hal tersebut sejalan dengan kegiatan pendidikan Islam di 
Indonesia yang lahir dan tumbuh sejalan dengan berkembangnya agama Islam di Indonesia. Di 
samping karena besarnya arti pendidikan, kepentingan Islamisasi sangat berperan dalam mendorong 
umat Islam melaksanakan pengajaran Islam kendati dengan sistem yang sederhana dan dilaksanakan 
secara informal. Hal ini disebabkan agama Islam datang ke Indonesia dibawa oleh para pedagang 
muslim, sambil berdagang mereka menyiarkan agama Islam dan setiap ada kesempatan mereka 
memberikan pendidikan dan ajaran agama Islam (Hasbullah, 1995). Perhatian besar terhadap 
perkembangan ilmu pengetahuan telah menjadikan Aceh sebagai pusat pengembangan ilmu 
pengetahuan dengan sarjana-sarjananya yang terkenal di dalam dan luar negeri. Pada saat itu banyak 
orang luar yang datang ke Aceh untuk menuntut ilmu. Bahkan Ibukota Kerajaan Aceh Darussalam 
terus berkembang menjadi kota internasional serta menjadi pusat perkembangan ilmu pengetahuan 
dan kebudayaan.  

Perkembangan ilmu pengetahuan dan kebudayaan tersebut telah melahirkan lembaga-
lembaga pendidikan Islam pada masa itu. Meunasah dalam sejarahnya, merupakan pusat peradaban 
masyarakat Aceh. Di sinilah anak-anak sejak usia dini di gampong (desa,) mendapatkan pendidikan. Di 
setiap kampung di Aceh dibangun meunasah yang berfungsi sebagai center of culture (pusat kebudayaan) 
dan center of education (pusat pendidikan) bagi masyarakat. Dikatakan center of culture, karena meunasah ini 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:muslim.ftik@gmail.com


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

174 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

memang memainkan peranan yang sangat penting dalam kehidupan orang Aceh dan disebutkan center 
of education, karena secara formal anak-anak masyarakat Aceh memulai pendidikannya di lembaga ini. 
Pendidikan yang dimaksudkan disini adalah pendidikan yang berintikan agama Islam (Tripa, 2006). 
Dengan pengertian ini terkandung makna bahwa sejak dahulu desa-desa di seluruh Aceh telah ada 
lembaga sekolah.  

Meunasah dipimpin oleh seorang teungku atau kiyai dalam bahasa Jawa. Teungku tersebut pada 
umumnya adalah lulusan dari pendidikan sistem dayah (pesantren). Sesudah belajar di dayah beberapa 
tahun, mempelajari hukum-hukum Islam, keterampilan dasar dalam memberikan pelayanan agama 
ke dalam masyarakat, seperti menjadi imam dalam shalat, menjadi pemimpin dalam membaca do’a 
bersama dan lain-lain, seseorang sudah dapat menjadi teungku dan mengajar di meunasah. Pada tingkatan 
meunasah ini anak didik diberikan ilmu tentang baca tulis Al-Qur'an dan berbagai pelajaran agama 
lainnya. Sisa-sisa dari jenjang pendidikan rendah ini masih dapat dijumpai sekarang karena hampir 
setiap gampong di Aceh memiliki meunasah. Dari uraian di atas tampak bahwa meunasah dalam sejarah 
telah memainkan peran penting dalam proses pencerdasan bangsa. Meunasah juga memainkan peranan 
yang sangat penting dalam kehidupan masyarakat Aceh, karena secara formal anak-anak masyarakat 
Aceh memulai pendidikannya, yaitu pendidikan yang berintikan agama Islam di lembaga ini. 

Oleh karena itu, penelitian ini ingin mengeksplore peran meunasah sebagai lembaga 
Pendidikan tingakat dasar di Aceh, mengingat bahwa meunasah sebagai lembaga pendidikan Islam 
tradisional tingkat dasar di Aceh, secara tidak langsung, juga berperan dalam melahirkan intelektual 
muslim (ulama) dan pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan pada waktu masih eksisnya 
kesultanan Aceh tersebut, sehingga Aceh pada saat itu terkenal di seluruh Asia tenggara sebagai pusat 
ilmu pengetahuan.  

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif, sesuai dengan obyek kajian penelitian ini, jenis 
penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian kepustakaan (library research), yaitu, mencatat 
semua temuan mengenai meunasah sebagai lembaga pendidikan islam tradisional tingkat dasar. Oleh 
karenanya penelitian kepustakaan ini akan menghadapi sumber data berupa buku-buku yang 
jumlahnya sangat banyak sehingga memerlukan motode yang memadai. Dengan menggunakan data-
data dari berbagai referensi baik primer maupun sekunder. Data-data tersebut dikumpulkan dengan 
teknik dokumentasi, yaitu dengan jalan membaca (text reading), mengkaji, mempelajari, dan mencatat 
literatur yang ada kaitannya dengan masalah yang dibahas dalam tulisan ini. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
 
HASIL  

Meunasah, ada yang menyebut meulasah, beunasah, beulasah, seperti dikenal oleh kelompok etnis 
Aceh. Juga dikenal dengan manasah atau balai, seperti kata orang Aneuk Jameë, dan meurasah (menurut 
pemukiman etnis Gayo, Alas, dan Kluet). Meunasah merupakan istilah yang asli dari Aceh dan telah 
lama dikenal di Aceh, tetapi sejak kapan ditemukan belum begitu jelas secara historis. Menurut 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

175 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

beberapa ahli (pengamat) Aceh berasal dari kata madrasah (bahasa Arab) (Hurgronje, , 1996), kemudian 
menjadi meunasah karena masalah dialek orang Aceh yang sulit menyatakan madrasah. Seperti juga kata 
dayah yang sebenarnya berasal dari bahasa Arab zawiyah (Ibrahim & dkk, 1981). Tetapi menurut 
Badruzzaman Ismail dan para ahli Aceh sebelumnya dikatakan bahwa kata meunasah, meulasah atau 
beulasah berasal dari kata madrasah (bahasa Arab) yang mengandung arti lembaga pendidikan 
(Hurgronje, , 1996).  

Menurut pemahaman Taufik Abdullah et..al., meunasah dalam arti terminologis adalah tempat 
berbagai aktivitas, baik yang berhubungan dengan masalah dunia (adat), maupun yang berhubungan 
dengan masalah agama, yang dikepalai (diampu) teungku meunasah. Pada pengertian lain, meunasah 
merupakan tempat penggemblengan masyarakat gampông atau desa, agar masyarakat gampông tersebut 
menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Allah SWT (et. al, 2002). Pendapat serupa juga 
dikemukakan Syamsuddin bahwa meunasah adalah tempat yang dibangun sebagai pusat kegiatan 
masyarakat gampông, karena meunasah merupakan suatu lembaga tradisional yang tidak dapat 
dipisahkan dalam kehidupan masyarakat Aceh (Syamsuddin, 1993). Pendapat tersebut mempunyai 
alasan fundamental karena meunasah mempunyai multi fungsi, di samping sebagai aspek pendidikan, 
sosial, ekonomi, juga aspek keagamaan. Terlepas dari pemahaman yang sempit dan luasnya pengertian 
meunasah, bergantung pada back-ground dan konteks di mana suatu pengamat membahas meunasah.  

 
Fungsi Meunasah dalam Masyarakat Aceh  

Meunasah sebagai bagian struktural Kesultanan Aceh merupakan daerah ujung tombak 
(terendah) yang menjadi bagian masyarakat Aceh. Posisi tersebut memberikan gambaran bahwa 
segala program pemerintah pusat akan terealisasi dengan mudah, umpamanya raja bertitah tentang 
peningkatan pangan, maka pelaksanaan terbawah dan ujung tombaknya adalah gampông atau tempat 
meunasah sebagai pusat komunikasi masyarakat Aceh. Mengingat kompleksitas fungsi meunasah, maka 
perlu untuk di indentifikasi satu persatu fungsi tersebut baik dalam aspek politik, sosial, ekonomi, 
budaya, maupun fungsi kelembagaan agama dan pendidikan.  

Pendapat tersebut senada dengan Badruzzaman Ismail bahwa meunasah mempunyai berbagai 
fungsi praktis pada masa dahulu; antara lain: 1) Lembaga musyawarah; 2) Lembaga pendidikan dan 
pengajian; 3) Lembaga ibadah (shalat/ibadah lainnya); 4) Lembaga hiburan dan kesenian, seperti Dalail 
Khairat, Meusifeut, Meurukôn, Ratép Duek dan sebagainya; 5) Asah terampil (asah otak) meucabang (catur 
tradisional Aceh) sambil diskusi; 6) Lembaga buka puasa bersama (dengan “ie bu da peudah”) (Ismail, 
2002). Pertama, meunasah sebagai lembaga musyawarah rakyat, artinya desa (gampông) dalam struktur 
masyarakat di Aceh sebagai kedudukan terbawah dan para penghuni gampông pada saat pemerintahan 
Aceh Darussalam masih jaya dapat memanfaatkan meunasah sebagai lembaga musyawarah, baik dalam 
forum pengangkatan Keuchik dan jabatan lain maupun musyawarah lainnya, sehingga masyarakat 
Aceh menempatkan meunasah sebagai badan sentral pengendalian pemerintah gampông. 

Kedua, meunasah sebagai lembaga pendidikan (pengajian) atau madrasah berarti fungsi 
meunasah yang diampu oleh Teungku Meunasah adalah menyelenggarakan pengajaran (pengajian) pada 
generasi muda dan generasi dini (anak usia 6-8 tahun) masyarakat gampông (desa) yang berupa 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

176 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

membaca dan menulis huruf Arab, membaca al-Qur'an, cara beribadat, rukun Islam, rukun Iman, dan 
diajarkan pula Kitab Perukunan, Risalah Masailal Muhtadin. 

Ketiga, meunasah sebagai lembaga peribadatan, memiliki fungsi sebagaimana tempat ibadah 
berarti menempatkan meunasah sebagai fungsi mushalla, rumah ibadah, tempat untuk mengabdi pada 
Allah, atau tempat untuk bersujud, pada realitas lapangan bergantung pada Teungku Meunasah sebagai 
Imam Meunasah. Biasanya masyarakat gampông dapat maksimal memanfaatkan meunasah untuk tempat 
ibadah (seumayang) saat matahari terbenam (maghrib) setelah pembantu teungku memukul tambô 
(bedug) kemudian masyarakat berbondong-bondong menuju meunasah. Juga pada bulan puasa, shalat 
dilakukan secara teratur, tepat pada waktunya di waktu malam menjelang tarawih (Hurgronje, , 1996). 
Namun Snouck menambahkan bahwa shalat Jum’at tidak pernah dilaksanakan di meunasah 
sebagaimana juga di Jawa tidak dilakukan di langgar.  

Keempat, meunasah sebagai lembaga kesenian Islam dan hiburan. Beberapa fenomena yang 
nampak di masyarakat Aceh, terdapat kebiasaan menyanyikan ratéb saman, menurut Snouck (ratib 
samman sesuai dengan nama wali (aulia) yang hidup beberapa abad lalu di Madinah), juga pemukulan 
tambô secara ritmis dan berirama, yang lain juga ada pulet, rebana atau rapa’i yang pada umumnya 
dimainkan malam Jum’at setelah acara inti ibadah. Jumpa dijumpai kesenian seperti dalail khairat, 
meusifeut, ratéb duek dan sebagainya. Kelima, menurut Snouck, meunasah juga berfungsi sebagai tempat 
pelaksanaan aqad nikah (perkawinan).  

Mendukung pendapat tersebut menurut Abd. Rahman Gani, meunasah juga berfungsi 
sebagaimana Kantor Urusan Agama, yaitu berfungsi sebagai lembaga nikah dan ruju’, hal itu 
dimungkinkan karena persoalan kesediaan Teungku Meunasah dan persetujuan Keuchik tentang 
perlunya kelembagaan nikah/ruju’/fasakh di gampông, agar tidak perlu lagi ke KUA yang tempatnya 
lebih jauh, maka dapat memanfaatkan meunasah sebagai sekaligus fungsi lembaga KUA. Masih banyak 
fungsi meunasah yang secara historis dapat digunakan multi fungsi yang mencakup semua aspek 
kehidupan antara lain; 1) tempat menginap musafir; 2) tempat transaksi jual beli; 3) tempat mahkamah 
damai atau mendamaikan jika ada warga masyarakat gampông yang bertikai; 4) tempat berzikir, 
berdo’a, tempat praktek tarekat (suluk) dan sebagainya. 
 
Kurikulum dan Sistem Pembelajaran 

Kurikulum pendidikan Islam yang diselenggarakan di meunasah tidak dapat dipahami 
sebagaimana kurikulum modern yang mengandung komponen: tujuan, isi, organisasi, dan strategi. 
Kurikulum dengan segala komponennya sulit ditentukan dalam literatur-literatur pendidikan Islam 
pada masa kesultanan Aceh tersebut. Oleh karena itu, kurikulum pendidikan Islam di meunasah dalam 
tulisan ini dipahami sebagai subjek atau materi-materi ilmu pengetahuan yang diajarkan dalam suatu 
proses pendidikan (Hamalik, 2007). Mengenai kurikulum yang diberlakukan di lembaga pendidikan 
dasar ini adalah sejumlah mata pelajaran dasar yang pada umumnya berlaku pada kurikulum 
pendidikan rendah, di madrasah pendidikan rendah. Materi pokok yang diajarkan biasanya berupa: al-
Qur'an, agama, membaca, menulis dan syair. Pada bebrapa kesempatan kadang juga diberikan mata 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

177 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

pelajaran Nahwu, cerita-cerita, dan pelajaran keterampilan (meu’en cabang, meu’en galah cak igeuet, boh awo, 
meu’en gaseng sebagai permainan dan asah otak (Ismail, 2002). 

Sadli menjelaskan bahwa meunasah pada umumnya mendidik anak gampông khususnya anak 
laki-laki, selama dua sampai sepuluh tahun. Pengajarannya berlangsung pada malam hari (ba’da shalat 
fardhu). Materi yang diajarkan meliputi pendidikan dasar yang dimulai dengan diajarkan al-Qur'an 
yang dalam bahasa Aceh disebut Beuët Quruan. Biasanya pelajaran dimulai dengan mengajarkan huruf 
Hijaiyah, seperti yang terdapat dalam kitab Kaidah Baghdadiyah. Diteruskan kemudian dengan membaca 
juz ‘amma, menghafal surat-surat pendek dan baru membaca al-Qur'an besar dengan pelajaran 
tajwidnya. Materi berikutnya di samping al-Qur'an dan tajwidnya adalah diajarkan juga pokok-pokok 
agama (dasar-dasar agama), seperti rukun Islam, rukun Iman, dan sifat-sifat Tuhan. Materi lainnya 
yaitu diajarkan rukun shalat, puasa, dan zakat (Nata, 2001). 

Kegiatan belajar itu berlangsung sepanjang minggu, kecuali malam Jum’at yang umumnya 
digunakan untuk acara kesenian yang bernafaskan Islam. Kesenian tersebut berupa nyayian (sya’ir), 
terutama nyayian yang berhubungan agama dan dakwah, seperti qasidah, rapai, dalael, meurukôn, dikê 
atau seulaweut (berasal dari kata zikir dan shalawat) (Ismail, Agama dan Kebudayaan, 2008). Buku-
buku pelajaran yang diberikan di lembaga meunasah, bila melihat materi-materi yang diberikan antara 
lain; Kitab Bidayah al-Hidayah, Kitab Perukunan, Risalah Masail al-Muhtadin karya Syeikh Daud Rumi 
(Baba Daud) dan karya Syeikh Muhammad Zain Ibn Faqih Jalal al-Din. Isi kitab-kitab tersebut 
meliputi dasar rukun Islam dan fiqih, yang merupakan kupasan ringkas pokok dokrin Islam serta 
kewajiban keagamaan umat Islam. Selain mempelajari al-Qur'an dan kitab-kitab yang telah 
disebutkan tadi, di meunasah aneuk miet beuët juga diajarkan tentang akhlak kesopanan, pantangan-
pantangan dalam masyarakat Aceh yang sudah menjadi adat kebiasaan, seperti larangan memegang 
kepala orang lain, menyepak orang, menunjuk sesuatu dengan kaki, mengeluarkan angin dari dubur 
hingga dapat didengar orang lain -terutama dalam majelis, mengeluarkan angin dari mulut tatkala 
makan bersama-sama orang lain (geureu-ob), duduk di tangga dengan berselimut pada pagi hari, dan 
lain-lain (Hoesin, 1970). Tidak ada kitab rujukan khusus dalam hal ini, tetapi pantangan-pantangan 
tersebut langsung diajarkan teungku yang biasanya memahami adat dan budaya Aceh. 

Selain mempelajari pokok-pokok ajaran Islam, di meunasah anak-anak diajarkan juga berbagai 
keterampilan. Berbeda dengan pengajian, biasanya keterampilan tidak diajarkan oleh teungku meunasah, 
tetapi oleh orang-orang tua atau dewasa tertentu yang ada di gampông yang bersangkutan. Adapun 
jenis-jenis keterampilan yang diajarkan (terutama kepada remaja dan pemuda (aneuk miet rayeuk) antara 
lain: a) memutar tali dari ijuk, sabut kelapa, serat kulit kayu; b) membuat alat-alat pertanian tradisonal 
seperti langai, creuh dan sebagainya; c) membuat alat-alat penangkap ikan, seperti pukat, jeuë, sawoek dan 
sebagainya; d) berbagai anyaman dari rotan, kulit bambu, kulit rumbia dan sebagainya (Ibrahim & 
dkk, 1981).  

Mendidik anak-anak dimulai dengan mengajarkan al-Qur'an, karena anak-anak telah siap 
dari segi fisik dan mental untuk menerima pendiktean... pada waktu yang sama pula diajarkannya 
huruf hija dan diajarkannya dasar agama...mempelajari sya’ir dan artinya (makna)... yang menceritakan 
keutamaan budi pekerti, yang memuji ilmu pengetahuan, yang mencela kebodohan, yang menyuruh 
hormat ibu bapak. Pendapat tersebut sangat berdasar karena materi yang diberikan sesuai dengan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

178 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

tingkat kemampuan anak didik (aneuk miet beuët) yang masih segar dan jernih. Di samping itu 
berhubungan juga dengan pentingnya materi-materi dasar tersebut sebagai penguat fondasi berfikir 
dan emosional anak didik. 

Walaupun demikian, kurikulum yang diberlakukan di meunasah sangat bergantung pada 
Teungku Meunasah. Apabila pengetahuan agama para teungku sangat kurang, materi pembelajaran yang 
diberikan sangat terbatas, kadang hanya pada hal-hal yang penting (praktis ibadah) saja seperti rukun 
shalat, rukun berpuasa, dan kewajiban membayar zakat. Dengan pertimbangan tersebut, maka pada 
masa itu Teungku Meunasah benar-benar dipilih lewat mufakat oleh warga gampông dan dicari orang yang 
malem (alim), biasanya lulusan dayah atau dayah teungku chik. Hal ini bertujuan agar dalam proses belajar 
teungku tidak mengalami hambatan dan penguasaan materi-materi yang harus diajarkan benar-benar 
mumpuni. 
 
Metode Pembelajaran Meunasah 

Pada lembaga meunasah pada umumnya, metode pembelajaran yang digunakan adalah halaqah 
(dalam lingkaran) klasikal sesuai dengan sifat meunasah sebagai lembaga pendidikan tradisonal. Halaqah 
pada prakteknya seorang teungku memberikan pengajaran dengan posisi duduk di tengah, sementara 
anak didik (murib; aneuk miet beuët) mengelilingi teungku. Metode lain yang diterapkan dalam 
penyampaian materi pelajaran adalah metode sorogan, yang umum dilaksanakan di pesantren yaitu 
anak didik belajar secara perorangan dihadapan teungku (Dhofier, 1994). Proses pembelajaran yang 
dilaksanakan di meunasah pada hakikatnya belajar secara alamiah dengan penerapan metode-metode, 
seperti: (1) mengeja yaitu seorang teungku mula-mula mengajarkan atau memperkenalkan huruf dengan 
bunyi (alif...ba...ta....tsa....dan seterusnya). Pada tahap mengeja ini penekanan lebih banyak tertuju pada 
lafal bacaan-bacaan bahasa Arab, daripada memahami isi al-Qur'an; (2) menghafal surat-surat pendek 
al-Qur'an. Pada prakteknya seorang murib (anak didik) melakukan penghafalan ayat-ayat al-Qur'an 
dan surat pendek di hadapan teungku. Pada tahapan ini seorang murib berkosentrasi kepada alat dengar, 
mengucapkan dengan lidah berulang-ulang agar tajwidnya benar. 

Berbagai upaya teungku dilaksanakan agar tujuan pengajaran dapat dicapai yaitu seorang anak 
didik dapat membaca membaca al-Qur'an dan menamatkan (khatam) al-Qur'an. Walaupun anak 
didik tidak memahami makna dan tafsir al-Qur'an, tetapi sistem pembelajaran halaqah, sorogan dan 
metode mengeja-menghafal. Persoalan makna dan tafsir al-Qur'an pada pengajaran tingkat dasar di 
meunasah tidak mendapatkan tekanan yang penting, mengingat penguatan makna dan tafsir 
dilaksanakan kurikulum tingkat pendidikan di atasnya yaitu rangkang dan dayah. Perlu dijelaskan 
bahwa materi pembelajaran yang diberikan pada lembaga pendidikan keagamaan di Aceh hanya 
mencakup satu jenis ilmu, yang dalam istilah Aceh disebut eleumeë (dari kata Arab ‘ilm: ilmu).  

Menurut Taufik Abdullah, eleumeë meliputi segala sesuatu yang harus dipercayai dan 
dilaksanakan oleh setiap muslim sesuai dengan kehendak Allah SWT yang diwahyukan pada Nabi 
Muhammad SAW. Ilmu tersebut diarahkan untuk mencapai cita-cita tinggi, mulia serta praktis yang 
memungkinkan manusia memenuhi kehendak Tuhan. Hal-hal yang berhubungan dengan eleumeë 
tersebut antara lain; masalah aqidah, ibadah dan mu’amalah yang dituntut syari’at Islam. Berdasarkan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

179 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

pemahaman tersebut, anak didik (murib) diharapkan dapat beriman, beribadah dan bekerja sesuai 
dengan tuntutan Islam (et. al, 2002). 
 
Sumber pembelajaran 

Berdasarkan materi-materi di tingkat meunasah sebagai lembaga tingkat dasar, seperti 
membaca al-Qur'an, ilmu tajwid, pelajaran aqidah rukun Islam dan rukun Iman dan fiqh praktis. Pada 
tahap awal, sumber belajar yang penting untuk anak didik (murib/aneuk miet beuët) adalah menggunakan 
al-Qur'an kecil (Quruan ubit), yaitu kitab yang berisi huuruf al-Qur'an berdasarkan kaidah 
Baghdadiyah yang pada bagian akhir telah ditambah dengan juz ‘amma. Pada tahap berikutnya, 
pembelajaran dilanjutkan dengan pengajian al-Qur'an 30 juz, yang populer di Aceh dengan Quruan 
Rayeuk (al-Qur'an besar), maka sumber pembelajaran menggunakan al-Qur'an besar sebagaimana 
yang dibaca secara biasa dan terus memberikan pengetahuan tajwid. 

Pembelajaran di meunasah ini kemudian dilanjutkan dengan mempelajari beberapa kitab 
berbahasa Arab Melayu, atau di Aceh terkenal dengan kitab Jawoe (Jawi). Kitab-kitab ini mencakup 
Masail al-Muhtad li Ikhwani al-Mubtadi, Bidayah dan Majemuk (Kitab Lapan) yang berisi tentang dasar hukum 
Islam dan fiqh, yang merupakan kupasan singkat tentang prinsip pokok-pokok doktrin Islam serta 
kewajiban keagamaan umat Islam. Khusus untuk kitab Masail al-Muhtadi terdapat ciri khas bila ditinjau 
dari isinya yaitu berisi soal tanya jawab. Yang menakjubkan adalah kitab ini sampai dengan sekarang 
telah beratus kali dicetak di berbagai negeri/tempat, seperti Malaysia, Brunei dan di Aceh sendiri. 
Menurut Hasjmy, kitab Masail al-Muhtadi ini masih cukup baik untuk mata pelajaran agama Islam 
tingkat permulaan dan sistem tanya jawab yang dipakai dipandang masih sangat relevan dengan masa 
sekarang. Dari pengamatan penulis menunjukkan bahwa di sebagian balai-balai pengajian anak-anak 
di Aceh kitab ini masih digunakan sampai saat ini. 
 
Pembelajaran Ekstra (kesenian Aceh) 

Selain materi pembelajaran pokok, yang telah disebutkan di atas, terdapat pembelajaran 
tambahan yang berupa kesenian yang bernafaskan Islam, antara lain; kasidah, meurukôn, rapai, dalail khairat, 
dikê rayeuk (zikir besar) dan dikê mulôd (zikir maulid), juga dikênal seulaweut (selawat). Rupanya sistem 
pembelajaran dan kurikulum di lembaga-lembaga pendidikan tradisional di Nusantara hampir mirip 
antara satu dengan yang lain, khususnya pada lembaga pendidikan tingkat dasar/rendah. Pada 
lembaga langgar (di Jawa), surau (di Minangkabau) pada umumnya pembelajaran al-Qur'an menjadi 
materi pokok (kurikulum) agar peserta didik tidak buta huruf al-Qur'an. Pada lembaga-lembaga 
langgar, surau dan meunasah, anak-anak belajar dengan duduk bersila, guru (teungku/Kyai) pun bersila di 
hadapan murid/santri/murib (sebagai sistem halaqah). Pada pembelajaran tahap awal, anak didik diajari 
memahami dan mengeja huruf al-Qur'an (hijaiyah). Setelah dirasa pandai membaca huruf hijaiyah 
tersebut, baru kemudian membaca al-Qur'an, seraya diajarkan tata cara mengerjakan shalat, keimanan, 
akhlak dan cerita nabi-nabi agar anak didik mampu mengambil hikmah dan meneladaninya. Pada 
tahapan berikutnya di tambah pelajaran kesenian bercorak Islam seperti qasidah, dan barzanji, juga 
ditambah dengan tajwid dan kitab perukunan (Yunus, 1985). 
  

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

180 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Teungku dan Aneuk miet beuët dalam Meunasah  
a. Teungku Meunasah  

Dalam perspektif pendidikan Islam, guru mempunyai tugas dan tanggung jawab yang berat 
sekaligus mulia. Dikatakan berat karena guru mengemban kepercayaan (amanat) yang diberikan oleh 
masyarakat tersebut, pada hakekatnya tidak hanya berorientasi pada transformasi ilmu pengetahuan, 
tetapi juga sebagai murabbi dan sebagai dinamisator masyarakat. Sebagai murabbi tugas guru adalah 
bertanggung jawab memantau perkembangan kepribadian anak didik dari segala dimensinya, 
sedangkan sebagai dinamisator masyarakat seorang guru bertanggung jawab memberikan pelayanan 
yang baik, membangkitkan masyarakat ke arah yang lebih baik (Nata, 2001). 

Pada lembaga pendidikan meunasah, seorang teungku dipilih oleh masyarakat gampông dengan 
harapan dapat melaksanakan tugas-tugasnya sebagai pemangku keagamaan. Keberhasilan seorang 
Teungku Meunasah dalam mengemban tugasnya di masyarakat bergantung pada bagaimana peran 
teungku untuk melakukan perubahan dengan ide-ide cemerlangnya sebagai dinamisator di gampông. 
Teungku juga melakukan pemantauan perkembangan aneuk miet beuët (anak didik) pada proses 
pembelajaran dan pengajian, baik waktu di meunasah maupun di luar meunasah (masyarakat). Semua 
tugas tersebut dapat dilaksanakan oleh Teungku Meunasah apabila seorang teungku telah memenuhi 
kualifikasi (syarat-syarat) sebagai seorang berpredikat teungku. 

Menjadi seorang teungku di gampông (masa Kesultanan Aceh Darussalam) harus memenuhi 
beberapa syarat, diantara syarat utama seorang teungku adalah mempunyai pengetahuan yang cukup 
tentang agama (minimal lulusan rangkang atau dayah) dan alim (malêm) dalam beribadah kepada 
Allah SWT. Menjadi teungku berarti menjadi seorang pejuang Islam, karena dalam melaksanakan 
tugas-tugasnya tidak mendapat gaji atau upah dari masyarakat, tapi hanya sekedar hadiah (yang tidak 
selalu rutin) dan hanya sekedar untuk makan. Menjadi Teungku Meunasah berarti telah berpredikat 
sebagai tokoh pemuka agama di gampông yang diharapkan dapat menjadi teladan dan contoh 
masyarakat. 

Teungku Meunasah, Teungku Inoeng (wanita), atau Teungku Balê, juga Teungku Di Rumoh, di dalam 
masyarakat Aceh memiliki arti yang penting. Sosok jiwa yang bersih yang ikhlas, malêm, dan 
berwibawa senantiasa menjadi idola masyarakat gampông. Teungku sebagai imam meunasah memiliki 
tugas, bukan hanya mengajar anak didik tetapi juga memelihara bangunan, mengimami shalat lima 
waktu dan memberi nasehat-nasehat pada yang membutuhkan. Tugas-tugas tersebut pada 
perkembangannya memerlukan aspek emosional yang matang, karena menjadi imam meunasah bukan 
hanya mengandalkan aspek pengetahuan dan penguasaan materi, tetapi aspek emosional juga penting. 

Berdasarkan keadaan di atas, Teungku Meunasah harus memenuhi dua kompetensi atau syarat 
mutlak agar dapat melaksanakan tugas-tugasnya baik sebagai imam meunasah, pembimbing 
masyarakat, guru mengaji dan tugas-tugas lainnya. Kedua kompetensi tersebut adalah; 1) Teungku 
Meunasah harus dipangku oleh orang yang memahami masalah agama atau ureung nyang malêm (orang 
alim/mahir ilmu agama); 2) Teungku Meunasah harus taat dalam menjalankan syari’at Islam, hal itu 
karena Teungku Meunasah memerlukan kesetiaan, kesabaran dan disiplin dalam melaksanakan tugas-
tugas meunasah. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

181 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Sebagai pelaksana pembelajaran seorang teungku bertugas menyampaikan materi dan 
menuntun anak didik; mengeja huruf al-Qur'an, menuntun anak didik hafal surat-surat pendek, 
menuntun hingga khatam 30 juz, memberi pelajaran tauhid (aqidah), fiqh (hukum Islam), akhlak, 
mengajar shalat yang benar dan juga pada hari-hari tertentu memberikan pelajaran menyanyi (sya’ir), 
zikir dan shalawat agar anak didik belajar sambil senang. Pada kenyataannya teungku bukan hanya 
berfungsi sebagai guru mengaji tetapi sambil momong (menyayang, melatih, memotivasi dan memberi 
perhatian psikologi lainnya). Seorang teungku biasanya tidak membatasi kapan anak didiknya harus 
selesai belajar kepadanya, kecuali karena sudah khatam al-Qur'an, selesai kitab yang dibaca atau telah 
menghabiskan materi dasar, kadang anak didik merasa perlu untuk melanjutkan belajar ke tingkat 
yang lebih tinggi, seperti rangkang, dayah dan seterusnya. Walau sudah melanjutkan biasanya 
hubungan emosional-kekeluargaan guru (teungku) dan anak didik terus terpelihara dan berlaku hingga 
dewasa. 

Bahkan untuk orang dewasa, seorang teungku masih berkewajiban mengisi aktivitas pengajian 
di hadapan orang tua, yang telah disepakati warga gampông. Selain dalam peringatan-peringatan hari 
besar Islam, teungku biasanya diundang untuk berceramah di meunasah gampông lain untuk memberi 
nasehat-nasehat, petuah-petuah yang tadinya telah ditentukan secara rutin pada hari-hari dan jam-jam 
tertentu. Mengingat hal itu, kualitas individual seorang teungku akan sangat berpengaruh (kharismatis) 
di gampông, oleh karena pada masa-masa kerajaan (kesultanan) Aceh bagi seroang teungku yang 
memiliki pengetahuan tinggi dalam agama pantas mendapatkan jabatan-jabatan di daerah-daerah 
yang lebih tinggi, bahkan ditempatkan ke ibukota kerajaan di Bandar Aceh Darussalam sebagai 
seorang Qadhi. Bahkan menurut G.W.J Drewes bahwa Sultan Aceh sangat menghormati dan 
menghargai pendapatnya dalam menjalankan sesuatu keputusan Kesultanan, umpamanya berperang 
melawan musuh Sultan. Secara sosiologis, seorang teungku juga mempunyai tanggung jawab terhadap 
masyarakat gampông di sekitar meunasah, oleh karena dalam masyarakat Aceh Darussalam teungku 
bagaikan ibu gampông (dalam persoalan agama). Sebagai fungsi ibu bagi Keuchik (bapak gampông), 
seorang teungku dituntut bertanggung jawab terhadap masyarakat dan terlibat dalam meningkatkan 
pembangunan aspek religus masyarakat serta menyatu dengan masyarakat untuk mengontrol 
aktivitas meunasah (termasuk mengontrol anak didiknya) dan ikut berpartisipasi dalam kehidupan 
masyarakat. 

Tugas lainnya yang melekat pada teungku adalah memelihara, menjaga dan merawat gedung 
meunasah untuk memenuhi fungsinya yang religius, yaitu dengan menyelenggarakan shalat jama’ah 
lima waktu (biasanya yang sering dilakukan adalah shalat magrib). Apabila dapat menyelenggarakan 
shalat wajib lima waktu secara rutinitas, maka meunasah akan hidup dan eksis di gampông, apalagi 
rutinitas lainnya yang berupa pengajian untuk anak-anak, untuk dewasa dan menyelenggarakan 
peringatan-peringatan Hari Besar Islam, menyelenggarakan shalat tarawih pada bulan Ramadhan, dan 
rutinitas lainnya agar suasana meunasah tetap hidup dan eksis. Teungku Meunasah secara formal memang 
tidak dibayar atau tidak memiliki gaji, tetapi biasanya seorang Keuchik (Kepala Desa) mengusahakan 
sumber pemasukan ekonomi untuk teungku agar dapat menutupi pengeluaran kebutuhan hidupnya. 

Beberapa sumber penghasilan tersebut menurut Hurgronje antara lain; 1) Pitrah (fitrah), yang 
harus dibayar tiap orang untuk dirinya dan keluarganya di akhir bulan puasa. Bagian Teungku Meunasah 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

182 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

dari Pitrah ini adalah bagian ‘amil dan juga fitrah yang dibawakan aneuk miet beuët kepadanya; 2) Jakeuet 
(zakat) penghasilan pangan, emas, perak dan lain-lain yang berupa zakat mal. Bagian teungku disini juga 
diambil dari senif ‘amil; 3) Imbalan uang untuk akad nikah; 4) Hak Teuleukin (berasal dari bahasa Arab: 
talqin) yang berkisar kurang lebih satu ringgit atau lebih; dan 5) biasanya teungku diberi wewenang oleh 
masyarakat gampông untuk mengelola musara meunasah untuk digarap oleh teungku dan sebagian hasil 
garapannya diperuntukkan bagi dirinya dan dijadikan sumber untuk kebutuhan sehari-hari teungku. 
Selain sumber penghasilan tersebut, kepada teungku pengajian biasanya diberikan sesuatu yang 
dianggap sebagai hadiah dan lazim dilakukan orang, antara lain: uang minyak lampu (pêng ripêê minyeuk) 
atau uang penggantinya, dan bagi teungku dapat mempergunakan tenaga aneuk miet beuët untuk 
membantu dia secara bergotong-royong, baik di sawah atau kebun maupun di rumah teungku. 
Kemudian jika berkenan dan ada kelebihan, orang tua si anak akan memberikan sekaleng padi pada 
setiap musim panen (Hurgronje, , 1996). 

 
b. Aneuk miet beuët (Anak didik) 

Meunasah bagi orang Aceh merupakan lambang supremasi ureung Aceh, lambang kebudayaan 
dan meunasah melahirkan orang Aceh “ka jeuet keu ureung Aceh peue goh lom” (sudah betul-betul orang Aceh 
apa belum) yang menjadi orang beragama dan beradat, serta menjadikan kebanggan aneuk Aceh 
(Alamsyah, 1993). Meunasah juga sebagai  sumber energi budaya Aceh, merupakan bagian yang tak 
terpisahkan dari orang Aceh. Ungkapan-ungkapan di atas benar-benar menunjukkan bahwa meunasah 
telah menjadi milik yang asli (orisinil) Aceh dengan segala fungsinya bagi masyarakat dan telah berjasa 
menjadikan generasi Aceh yang gemilang. Mengingat hal itu, setiap anak-anak Aceh yang berumur 6-
7 tahun atau kanak-kanak pada masa Kesultanan Aceh Darussalam yang telah mencapai umur 
tersebut, agar mereka berhak mendapatkan pendidikan dasar yang pertama di lembaga pendidikan 
yang bernama meunasah. Pada usia 6-7 tahun tersebut, anak-anak harus diantarkan orang tuanya pada 
pengajian di meunasah. Hal itu karena menurut masyarakat Aceh bahwa anak yang sudah berusia 6-7 
tahun sudah mempunyai kewajiban agama untuk menunaikan perintah-perintah dan menjauhkan 
larangan-larangan Tuhan. Untuk melaksanakan kewajiban tersebut, seorang anak membutuhkan 
pengetahuan dasar (fondamen) tentang agama, baca tulis al-Qur'an, rukun shalat dan pengetahuan 
praktis lainnya. Maka orang tua anak merasa berkewajiban untuk memberikan pengajian pada anak 
lewat seorang teungku. 

Berkaitan dengan mengantar mengaji (euntat beuët) kepada teungku dalam masyarakat Aceh 
mempunyai adat yang menarik yaitu terdapat 2 (dua) upacara yang dilangsungkan, antara lain; 1) 
upacara euntat beuët (antar mengaji); dan 2) upacara peutamat beuët (tamat/khatam mengaji). Upacara-
upacara tersebut dimaksudkan agar anak teringat, dan termotivasi (memberikan dorongan) sehingga 
dapat mengambil manfaat dan hikmah dari pelaksanaan adat Aceh yang mengagumkan tersebut. 
a. Upacara euntat beuët  

Pelaksanaan upacara-upacara yang tersebut di atas, dibutuhkan bahan-bahan yang 
digunakan pada saat upacara berlangsung. Bahan-bahan yang dibutuhkan untuk upacara euntat 
beuët terdiri dari ketan kuning 1 piring, manok panggang (ayam panggang), pisang abin (pisang 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

183 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

susu), beureutêh (bertih), boh manôk reuboh (telur ayam rebus) 1 butir, ranup seuseupêh (sirih), dan 
ija putêh (kain putih) 6 hasta. Di samping itu juga dibawa alat perlengkapan mengaji seperti juz 
‘amma dan rihai (rehal). Bahan-bahan dalam pelaksanaan upacara tersebut diyakini ada (tersirat) 
oleh maksud-maksud tertentu, misalnya bu leukat (ketan) dimaksudkan sebagai lambang ingatan, 
supaya melengket semua yang diajar oleh teungku, seperti sifat ketan yang melengket. Beureutêh 
sebagai perumpamaan hati yang bersih (K, 1981). 

Pada saat yang telah disepakati (biasanya sebelumnya telah diberitahukan kepada teungku), 
kedua orang tua mengantar anak-anaknya ke tempat pengajian. Waktu yang dianggap baik 
biasanya hari Rabu. Semua bahan-bahan tadi turut dibawa ke tempat pengajian (baik di meunasah 
atau di rumoh teungku). Yang menarik dari pelaksanaan upacara adalah pada saat menyerahkan 
anak kepada teungku orang tuanya mengucapkan “nyou lon jok aneuk lon bak teungku, teungku peu beuët, boh 
neu dhot, boh neu poh, pulang hukôm drou neuh, me bek capiek ngon buta” (saya serahkan anak saya pada 
teungku, teungku ajarkan ia mengaji, walaupun teungku marahi, teungku pukul, terserah pada teungku, 
asal jangan cacat). Ucapan tersebut dilafalkan oleh orang tua anak sambil berjabat tangan dengan 
teungku, lalu teungku mengucapkan Alhamdulilah (moga-moga Allah memberkahi). Mulai saat ini 
sudah resmi menjadi murib (anak didik) teungku. 

Selanjutnya teungku mengambil beureutêh dan ketan masing-masing satu genggam untuk 
disuap ke dalam mulut anak, dengan mengucapkan “Bismillah. ... selebihnya akan dibagi-bagikan 
kepada murid-murid yang lain, atau kepada yang hadir saat euntat beuët itu. Acara yang terakhir 
teungku menjelaskan waktu (jadwal) mengaji. Selesai penyerahan ini, kedua orang tua anak pulang 
ke rumahnya, maka selesailah upacara euntat beuët. 

 
b. Upacara peutamat  beuët 

Upacara peutamat beuët (tamat mengaji) sering juga disebut dengan upacara khatam. Upacara 
ini dilakukan setelah anak menamatkan juz ‘amma (al-Qur'an kecil) dan setelah tamat al-Qur'an 
besar. Bahan-bahan yang dibawa untuk upacara tidak jauh berbeda dengan yang disebutkan di 
atas seperti beureutêh, ketan kuning, tumpoe dan bahan-bahan tepung tawar.  Menurut Darwis 
A. Sulaiman, bawaan tersebut dimaksudkan sebagai penawar agar anak terbuka dan terang 
pikirannya dalam belajar (peunawa trang hatê). Selain bawaan tersebut orang tua juga harus 
mempersiapkan sebuah al-Qur'an besar (30 juz) yang harus dibawakan pada acara tersebut 
(Sulaiman, 1989). 

Apabila seorang anak dirasa dapat menerima pelajaran dengan lancar, baik pelajaran juz 
‘amma (al-Qur'an kecil) hingga khatam al-Qur'an (al-Qur'an Besar), hingga dapat melafalkan 
huruf al-Qur'an dengan fasih, maka orang tua hendaknya terus memberikan dorongan agar 
melanjutkan pada pelajaran lain. Baik pada pengetahuan aqidah, rukun Islam, rukun Iman, 
pelajaran ilmu fiqh (praktis) dan sya’ir yang bernuansa kesenian Islam serta salah satu kurikulum 
terpenting dari meunasah adalah pelajaran akhlak (adat kesopanan), terutama kesopanan pada 
orang tua dan akhlak pada ibu bapak serta masyarakat gampông. Setelah anak-anak mencapai usia 
dewasa dan mampu membaca al-Qur'an dengan fasih serta mendapat pengetahuan dasar agama, 
maka orang tua di Aceh berkewajiban melanjutkan pendidikan anaknya di rangkang, dayah dan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

184 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

bahkan ke universitas (Dayah Teungku Chik) bahkan ke Jami’ah Bait al-Rahman. Berbeda dengan 
pendidikan di meunasah yang masih berada dalam gampông, pendidikan rangkang, dayah dan lain-lain 
biasanya tempatnya berada di luar gampông sehingga anak harus merantau ke luar gampôngnya 
untuk memperdalam ilmunya, yang dalam bahasa Aceh disebut jak meudagang. 

 
Sarana dan Prasarana Meunasah 

Bagi masyarakat Aceh meunasah memiliki multi fungsi tetapi secara esensial terdapat dua 
fungsi; pertama, fungsi keagamaan dan kemasyarakatan, seperti tempat upacara keagamaan, 
penerimaan zakat serta tempat penyalurannya, penyelesaian perkara agama, musyawarah dan 
menerima tamu; kedua, sebagai lembaga pendidikan dimana secara mendasar disajikan tentang tata 
cara membaca al-Qur'an serta pengetahuan dasar agama lainnya. Kedua fungsi meunasah tersebut 
berjalan secara terintegrasi. Pada sisi lain masih banyak fungsi sosial-kemasyarakatan yang 
mengindikasikan bahwa meunasah menjadi milik dan kebanggaan masyarakat Aceh. Memandang 
pentingnya bangunan meunasah sebagai milik masyarakat gampông, maka sarana dan pra-sarana 
meunasah pada hakikatnya adalah milik masyarakat. Bangunan yang mirip rumah adat (tradisional) bila 
dari fisik bangunan memang sederhana, tetapi mengingat fungsinya yang besar bangunan ini menjadi 
lembaga pendidikan dasar di Aceh, hal itu telah diakui oleh para ahli sejarah maupun adat Aceh, bahwa 
meunasah telah dijadikan lembaga pendidikan tingkat rendah sejak zaman kejayaan Kesultanan Aceh 
(abad ke 16-17). 

Berbagai sarana sederhana yang ada di meunasah secara kongkrit hanyalah rumah panggung 
dan tempat air untuk berwudhu’. Beberapa al-Qur'an biasanya tersedia di bangku kecil di dekat 
dinding, agar siapa saja dapat dengan mudah mengambil dan membaca al-Qur'an. Sebagaimana 
langgar di Jawa, biasanya meunasah bertempat di pinggir jalan agar penduduk gampông dengan mudah 
mengenal bangunan tersebut dan dapat mempergunakannya sebagai bagian dari aspek 
kehidupannya. Bangunan panggung ini dibagi dua fungsi utama, di atas (panggung) digunakan 
sebagai tempat ibadah dan mengaji, sedangkan di serambi (bawah) dijadikan tempat untuk balai 
pertemuan dan fungsi sosial lainnya. Pada kehidupan masyarakat Aceh, meunasah masa kejayaan Aceh 
adalah sebagai sentral-lini (pusat komando) pengendalian tata kehidupan masyarakat gampông. 
Sebagai pilar budaya meunasah memiliki ciri khas yang membedakan bangunan ini dengan rumah 
tradisional (rumah kediaman), tetapi karena bukan rumah maka tidak memiliki jendela, tidak ada 
lorong dan sekat-sekat, karena tempatnya yang demikian meunasah saat itu bisa digunakan sebagai 
tempat menginap bagi kaum laki-laki yang sudah akil baligh, sebagai tempat menginap tamu yang 
tinggal di suatu gampông lain, atau juga pria dewasa yang belum menikah, yang menjadi ciri khas dalam 
masyarakat Aceh untuk membedakan antara pria yang sudah menikah dengan yang masih bujangan. 

Aktivitas pendidikan keagamaan di meunasah biasanya di mulai dari anak-anak (laki-laki) 
datang menjelang shlat ‘ashar/maghrib, kemudian anak-anak beserta warga gampông melaksanakan 
shalat berjama’ah yang dipimpin imam (Teungku Meunasah), setelah shalat berjama’ah, teungku telah 
ditunggu anak didik untuk melaksanakan pengajian. Teungku Meunasah kemudian duduk bersila diikuti 
oleh anak-anak yang duduk melingkar (halaqah) untuk segera memulai pengajian. Dengan penerangan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

185 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

apa adanya, biasanya di meunasah disediakan lampu kandê (lampu tradional yang terbuat dari tanah liat, 
ukurannya agak besar) pengajian dilaksanakan dengan khidmat sampai menjelang bedug ‘Isya. 
Sedangkan perlengkapan pengajian sebagaimana telah dijelaskan di atas, adalah menjadi tanggung 
jawab si anak melalui orang tuanya, biasanya perlengkapan pengajian dibawa pulang kembali setelah 
pengajian selesai. 

Berbeda dengan rumah yang merupakan milik pribadi, pembangunan meunasah adalah 
tanggung jawab masyarakat gampông yang dipimpin oleh Keuchik dengan dibantu oleh Teungku Meunasah 
beserta tokoh-tokoh (ureung tuha) yang tergabung dalam Tuha Peut dan Tuha Lapan. Dengan kordinasi 
yang berkesinambungan diantara para pemuka masyarakat tersebut, maka eksistensi meunasah akan 
terus hidup hingga generasi ke generasi. Untuk biaya pemeliharaan atau perbaikan meunasah bisa dua 
kemungkinan, menurut Badruzzaman Ismail (Ismail, Agama dan Kebudayaan, 2008), bila 
kerusakannya hanya membutuhkan biaya sekedarnya saja maka menjadi tanggung jawab Teungku 
Meunasah, sebaliknya bila membutuhkan biaya yang besar ditanggung bersama oleh masyarakat 
gampông dengan sekedar tambahan dari hasil sebagian kecil dari musara meunasah. Dari pengamatan 
penulis, bentuk dan kondisi meunasah telah mengalami perubahan dari aslinya, karena meunasah saat ini 
bangunannya sebagian besar sudah permanen, dilengkapi dengan jendela, mempunyai tempat 
wudhu’ permanen, bak wudhu’ dengan penerangan lampu listrik dan berbagai sarana dan prasarana 
lainnya. Kondisi fisik meunasah yang demikian sangat tergantung kepada hasil dari sumbangan 
masyarakat, hasil musara meunasah dan juga bantuan dari pemerintah. 
 
KESIMPULAN 

Perkembangan meunasah sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional Aceh baru diketahui 
sejak munculnya sistem pemerintahan pada masa Sultan Iskandar Muda Meukuta Alam (1607-1636). 
Lembaga ini terdapat di setiap gampông (desa) dalam wilayah Kerajaan Aceh Darussalam. Lembaga 
meunasah merupakan program pendidikan Islam yang ditransfer dari sistem dan organisasi madrasah 
Nizamiyah. Hal itu karena sebelum Iskandar Muda hanya ditemukan lembaga pendidikan tradisional 
yang disebut dayah yang berasal dari zawiyah, bahkan sudah ada pada masa Kerajaan Peureulak dan 
Samudera-Pasai.  Pola (sistem) pendidikan di Kerajaan Aceh Darussalam terdapat tingkatan-
tingkatan yang teratur dari tingkatan rendah/dasar Meunasah, tingkat menengah Rangkang, dan Dayah 
setingkat MA/SMA/sederajat, sementara pada tingkat universitas dan perguruan tinggi ada Dayah 
Teungku Chik dan Jami’ah Bait al-Rahman. Tingkatan dari Meunasah, Rangkang, Dayah, Dayah Teungku Chik dan 
Jami’ah Bait al-Rahman ini menjadi sistem pendidikan terbaik dan menghantar Aceh menjadi “Kota 
Universitas” dan julukan “Serambi Mekkah” menjadi kenyataan.  
 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Alamsyah. (1993). Pola Pengasuhan Anak Secara Tradisional Propinsi Daerah Istimewa Aceh. 

Banda Aceh: Yasperindo Selaras. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 13 NOMOR 2 TAHUN 2020 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

186 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Dhofier, Z. (1994). Tradisi Pesantren. Jakarta: LP3ES (Lembaga Penelitian, Pendidikan, 
dan Penerangan Ekonomi dan Sosial. 

et. al, A. (2002). Ensiklopedi Tematis Dunia Islam. Jakart: Ichtiar Baru Van Hoeve. 
Hamalik, O. (2007). Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 
Hasbullah. (1995). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Rajawali. 
Hoesin, M. (1970). Adat Atjeh. Banda Aceh: Dinas Pendidikan dan Kebudayaan 

Propinsi Daerah Istimewa Aceh. 
Hurgronje, , C. S. (1996). ACEH: Rakyat dan Adat Istiadat. Jakarta: INIS. 
Ibrahim, M., & dkk. (1981). Sejarah Pendidikan Daerah Propinsi Daerah Istimewa Aceh. 

Banda Aceh: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Pusat Penelitian 
Sejarah Budaya, Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi Kebudayaan Daerah. 

Ismail, B. (2002). Mesjid dan Adat Meunasah Sebagai Sumber Energi Budaya Aceh. Banda 
Aceh: Majelis Pendidikan Daerah Provinsi NAD. 

Ismail, B. (2008). Agama dan Kebudayaan. (d. Muslim, Interviewer) 
K, D. P. (1981). Upacara Tradisional Propinsi Daerah Istimewa Aceh. Jakarta: Pusat 

Penelitian Sejarah dan Budaya-Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi 
Kebudayaan Daerah. 

Nata, A. (2001). Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Lembaga-Lembaga Pendidikan Islam 
di Indonesia. Jakarta: PT. Grasindo. 

Sulaiman, D. A. (1989). Kompilasi Adat Aceh; Buku Satu Adat Sekitar Lingkaran Hidup. 
Laporan Penelitian Yayasan Toyota. 

Syamsuddin, T. (1993). Peranan Meunasah Sebagai Pusat Pendidikan dalam 
Masyarakat Aceh. Majalah Jeumala. Banda Aceh: Lembaga Adat dan 
Kebudayaan Aceh (LAKA). 

Tripa, S. (2006). Meunasah Ruang Serba Guna Masyarakat Aceh. Retrieved from 
http/www.aceh.institute.org 

Yunus, M. (1985). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakart: Hidakarya Agung. 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

