o e

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Memahami Kembali Konsep Khilafah
dalam Sejarah Global

Kamaruzzaman Bustamam-Ahmad!, Fitri Zulfidar?
Universitas Islam Negeri (UIN) Ar-Raniry, Darussalam, Banda Aceh"
Sekolah Tinggi Ilmu Sosial dan Ilmu Politik (STISIP) Al-Washliyah, Banda Aceh?
kbal40704@gmail.com, fitrizulfidar8@gmail.com

Abstract: This article examines the positioning of the concept of khilafah in the context of global history. It must be admitted that this
concept received a negative response from various groups, especially scholars and governments, which did not allow the power of Islam to
emerge ideologically on the global stage. Therefore, various results of geopolitical analysis always assume that the concept of khilafah is
a concept that has a negative impact on the global order. However, as explained in this article, the concept of khilafah has avery strong
theological dimension in Islamic teachings. Therefore, the more it is shunned from being used as an Islamic political force, the stronger the
desire of some Muslims to use this concept as an argument and pretext in their system of struggle. Through a bibliographic survey, this
article finds that the problem of war or violence in the name of religion is not only triggered by the concept of khilafah but there are other
problems that arise socio-historically and socio-politically, in Muslim countries, where interests Western countries, also play a significant
role geopolitically and geo-strategic, in the contestation.

Keywords: Khilafah; Political Islam; Geo Politic; Terorrism; Global History

Abstrak: Artikel ini menelaah tentang pemosisian konsep khilafah dalam konteks sejarah global. Harus diakui bahwa
konsep ini mendapat respon yang tidak positif dari berbagai kelompok, terutama para sarjana dan pemerintah, yang
tidak memberikan peluang kekuatan Islam secara ideologis muncul dalam pentas global. Karena itu, berbagai hasil
analisa geo-politik selalu menganggap bahwa konsep khilafah adalah suatu konsep yang membawa dampak buruk
bagi tatanan global. Kendati demikian, sebagaimana dijelaskan dalam artikel ini, konsep khilafah memiliki dimensi
teologis yang amat kuat dalam ajaran Islam. Karena itu, semakin dijauhi untuk digunakan sebagai kekuatan politik
Islam, semakin kuat keinginan sebagian Muslim untuk menggunakan konsep ini, sebagai dalil dan dalih dalam sistem
perjuangannya. Melalui survey bibliografis, artikel ini mendapati bahwa persoalan perang atau kekerasan atas nama
agama, bukan hanya dipicu oleh konsep khilafah ini, melainkan ada persoalan-persoalan lain yang muncul secara
sosio-historis dan sosio-politik, di negara-negara Muslim, di mana kepentingan negara-negara Barat, juga memainkan
peran yang cukup signifikan secara geo politik dan geo strategis, di dalam kontestasi tersebut.

Kata Kunci: Khilafah; politik Islam; geo politik; terorisme; sejarah global

Pendahuluan

Artikel ini akan menguraikan tentang konsep khildfah. Bagaimana konsep tersebut
digunakan di dalam lintasan sejarah ummat Islam. Tujuan utama studi ini adalah ingin
menunjukkan bagaimana penggunaan istilah khilafah dan khalifah dalam konteks sejarah global.
Diharapkan penjelasan telaah ini akan memberikan narasi maknawi tentang konsep-konsep
tersebut. Sejauh ini, penggunaan beberapa istilah dari bahasa Arab cenderung dilebarkan pada

1

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:kba140704@gmail.com
mailto:fitrizulfidar8@gmail.com

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

kondisi sosio-kultural dan sosio-historis Muslim. Seperti istilah khilafah yang pada awalnya
dimaknai sebagai bagian dari istilah khalifah yang berarti pengganti, sudah begitu menakutkan,
jika dipakai kembali oleh ummat Islam dewasa ini. Hal ini disebabkan pengalaman sosio-kultural
dan sosio-historis dalam kedua konsep ini jauh dari keinginan istilah-istilah yang dimunculkan
di Barat. Istilah khilafah yang berarti pemerintahan sepertinya tidak sepadan dengan konsep
governance dalam bahasa Inggris. Karena di dalam konsep khilafah terdapat nilai-nilai dari fungsi
kemanusiaan di muka bumi sebagai khalifah. Sementara istilah governance sama sekali tidak
memiliki spirit seperti konsep khalifah.

Salah satuistilah yang paling sering mendapat perhatian dunia dalam abad ke-21 ini adalah
konsep khilafah. Di Indonesia, istilah ini begitu menakutkan, karena dipandang akan mengancam
ideologi negara. Di pentas global, konsep khildfah merupakan konsep yang harus dicermati secara
hati-hati, karena dipandang akan mengancam tatanan global. Harus diakui bahwa tidak ada
istilah lain yang begitu menakutkan di dunia ini, selain konsep khildafah. Pada saat yang sama,
muncul juga istilah yang begitu disukai oleh masyarakat dunia yaitu pemerintahan global (global
governance). Istilah global menjadi begitu banyak digunakan dalam dua atau dekade terakhir,
seperti globalization dan global citizen (Al Gore 2013). Dalam penggunaan istilah yang mengglobal
ini, istilah khilafah selalu dihindari untuk dicari akarnya, karena mengacu pada pemerintahan
Islam. Ada yang mengatakan bahwa khilafah merupakan “bagian dari konservatisme baru” (Al
Makin 2016:317).

Namun, dalam buku Masa Depan Dunia, diajukan tesis bahwa Amerika Serikat telah
membangun suatu sistem khildfah modern yang dikenal dengan konsep al-khilafah al-amerikiy
(Bustamam-Ahmad 2017b). Pada prinsipnya konsep khilafah merupakan hampir mirip dengan
konsep pemerintahan global. George Friedman menyebutkan suatu istilah bagi Amerika Serikat
sebagai the unintended empire (kerajaan yang tidak diinginkan). Maksudnya, apapun yang dicapai
Amerika Serikat hari ini telah mendudukkannya sebagai kerajaan. Friedman menjelaskan
Kerajaan Amerika sebagai berikut:

The American president’s unique status and influence are not derived from conquest,
design, or divine ordination but ipso facto are the result of the United States being the only
global military power in the world. The U.S. economy is also more than three times the
size of the next largest sovereign economy. These realities give the United States power
that disproportionate to its population, to its size, or, for that matter, to what might
consider just or prudent. But the United States did intend to become empire. This
unintentional arrangement was a consequnce of events, few of them under American
control (Friedman 2012:14).

2

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Konsep yang ditawarkan oleh Friedman di atas memang menarik untuk ditelaah lebih
lanjut. Karena dia mengajukan konsep ‘ketidaksengajaan’ (unintentional) Amerika Serikat menjadi
suatu kerajaan yang mengontrol hampir seluruh dunia.

Dalam jangkaan masa depan, juga diprediksi bahwa ada skenario khilafah baru (a new
challiphate). Dimana akarnya dimulai dari identitas religi yang akan menghantam nilai-nilai dan
norma-norma Barat yang sudah menjadi fondasi sistem global saat ini (National Intelligence
Council 2004:16). Model skenario ini tentu bersamaan dengan skenario Pax Americana yang
menginginkan Amerika Serikat sebagai satu-satu negara yang mengontrol tatanan global (global
order). Keadaan masa depan yang diprediksi tersebut tentu saja menjadi begitu penting untuk
dikaji atau ditelaah secara mendalam. Sebab, sebagai uninteded empire Amerika Serikat masih
menjadikan konsep khilafah, satu satunya konsep dari warisan sejarah peradaban Muslim, sebagai
sesuatu yang amat perlu diwaspadai di masa yang akan datang.

Ketika artikel ini ditulis, isu khilafah menjadi konsep yang ada dimana-mana dan begitu
menakutkan, seperti ISIS mengusung isu khilafah. Di samping itu, di Indonesia HTI dan FPI juga
dibekukan, karena membawa isu khilafah dalam perjuangan mereka yang dipandang mengancam
keamanan dan pertahanan negara. Bahkan, di beberapa provinsi di Indonesia, sudah ada tokoh-
tokoh yang mendirikan Khilafah Muslim sebagai wujud kebangkitan Islam. Gerakan-gerakan Islam
yang bersifat transnasional pun tidak ketinggalan menjalankan misi khilafah, kendati tidak
mengatakan bahwa mereka mendirikan khilafah (Al Makin 2016:317). Salah satu gerakan Islam
yang juga menggunakan istilah global adalah Global Ikhwan yang berevolusi dari nama Rufaqa,
dimana sebelumnya dikenal sebagai Darul Arqam (Abdul Hamid 2005). Di Asia Tenggara, harapan
atau keinginan untuk mendirikan khilafah telah juga dipraktikkan upayanya oleh jaringan yang
disinyalir sebagai gerakan terorisme atau radikalisme (Hendropriyono 2009) (Ali 2014)
(Purwawidada 2014) (Basyir 2016). Pada prinsinya, imajinasi tentang khildfah telah bermunculan
di hampir seluruh penjuru dunia dalam jiwa dan pikiran ummat Islam, tidak terkecuali di
Indonesia.

Varian Makna Khildfah

Salah satu konsep yang paling dikhawatirkan sebagai turunan dalam kajian khilafah adalah negara
Islam (Islamic State). Dalam studi negara Islam, telah ditemukan juga beberapa konsep negara atau
tata cara bernegara seperti daulah, imamah, hukiimah, sultan, dan juga istilah khilafah sendiri
(Bustamam-Ahmad 2001) (Belkeziz 2009). Masing-masing istilah tersebut telah dan sedang
dipraktikkan oleh ummat Islam dalam lintasan sejarah politik Islam. Praktik tersebut pada
gilirannya menghadang konsep negara-bangsa (nation state), yang ditemukan di kawasan Barat
(Cottam dan Cottam 2001). Adapun konsep-konsep yang diusung oleh konsep negara-bangsa

3

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

inilah yang kemudian diperhadapkan dengan konsep di dalam pemikiran politik Islam, terutama
dalam masalah kenegaraan. Berbagai konsep yang terdapat di dalam Islam harus diselaraskan
dengan apapun yang ditemukan di kalangan para pemikir di Barat. Begitu banyak literatur yang
mencoba menjelaskan konsep-konsep tersebut, hingga kemudian ada kesimpulan bahwa apapun
yang ditemukan dalam Islam hanya dua pilihan yaitu compatible atau tidak compatible (Hallag 2013)
(Roy 1996) (Roy 2004).

Sejauh ini, karya-karya tentang gerakan Islam sangat banyak sekali ditulis oleh para
sarjana. Dalam memahami karya-karya tersebut tentu saja menggiring pada telaah demi telaah
secara konseptual. Karena hampir semua studi tentang gerakan Islam selalu dimulai dari suatu
konsep yang dihasilkan oleh para sarjana, terutama dari Barat. Untuk itu, narasi sosio-historis
mengenai perjalanan konsep akan disajikan dalam studi ini, supaya pembaca mendapatkan potret
bagaimana konsep-konsep dari Barat dipasang di dalam memahami gerakan Islam. Walaupun
tidak sedikit pula istilah-istilah dari Islam telah digunakan dalam dunia ilmu pengetahuan di
Barat.

Manusia sebagai khalifah Allah di muka bumi merupakan pembedaan manusia dengan
semua makhluk-makhluk lain ciptaan-Nya. Dawam Rahardjo dalam Ensiklopedi Al-Quran
memberikan penjelasan konsep khilafah dan khalifah dalam al-Quran. Dalam al-Qur’an, akar kata
tersebut yakni kh-I-f muncul sebanyak 127 dengan 12 kata jadian (Rahardjo 1996:349) Lihat juga
(Oliver-Dee 2009:14-16). Adapun kata jadiannya adalah khalafa (menggantikan), khalf
(pergantian), khalifah (wakil/pengganti), khulaf@ (para pengganti), khawalif (mereka yang
ditinggal di belakang), khilaf (sesudah), khilfah (silih berganti), khalafa (menyalahi seseorang),
akhlafa (gagal), takhallafa (tidak ikut menyertai), ikhtalafa (berlainan), istakhlafa (menunjuk sebagai
pengganti) (Rahardjo 1996:347-48). Dari makna-makna tersebut menunjukkan bahwa kata kh-I-f
merupakan sebuah proses atau sesuatu yang berubah menuju sesuatu yang lainnya.

Ketika Nabi Adam diciptakan oleh Allah sebagai khalifah diberikan langsung ilmu dari
Allah kepada nabi Adam. Allah ketika menciptakan alam semesta ini pun berdasarkan ilmu-Nya
yang tidak terbatas. Proses inilah yang menyebabkan istilah wakil Allah di bumi tidak diterima
oleh para makhluk langit. Artinya, drama konflik atas nama konsep khalifah sudah terjadi, dimana
Iblis berupaya untuk membuktikan sumpahnya untuk menggeser manusia dari fungsi
kekhalifahannya. Apa yang menggeser ini pun telah Allah jamin bahwa manusia yang tidak akan
mampu digeser-geser atau digoda oleh Iblis adalah mereka yang ikhlas di dalam ber-din kepada
Allah. Di sini tampak bahwa fungsi kekhalifah adalah fugsi manusia di dalam melaksankan proses
menuju din Allah (janji Allah) (Al-Attas 1995). Di sini terlihat bahwa kata khalifah erat kaitannya
dengan ‘ilm dan din. Dengan bahasa lain, manusia diciptakan untuk menjadi khalifah Allah melalui
kekuatan ‘ilmu supaya memahami tentang keberhutangannya dengan Allah (din Allah).-

4

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Untuk tetap menjadikan semua pada poros-nya, maka Allah mengutus Nabi dan Rasul
supaya manusia tetapi teringat akan fungsi kekhalifahannya di muka ini sebagai mukhlis. Inilah
yang dipahami bahwa khalifah itu proses puncak manusia mencapai kesempurnaanya untuk
mengakhiri dugaan demi dugaan Iblis supaya tidak mampu digelincirkan. Ketika manusia diutus
ke muka bumi memiliki tugas sebagai wakil Allah, menghadapi kekuatan Iblis, dan
mempersiapkan diri kembali kepada Allah. Makhluk-makhluk lainnya di muka bumi ini tidak
memiliki tugas yang cukup berat ini, kecuali hanya manusia semata. Iblis mendapatkan restu dari
Allah untuk menggelincirkan manusia. Malaikat hanya berbakti kepada Allah melalui fungsi
kemalaikatannya. Makhluk lainnya ditundukkan supaya dapat menjadi objek dari kepentingan
atau kebutuhan manusia di muka bumi ini. Di antara proses itulah, muncul manusia-manusia
pilihan yang membawa risalah dari Allah. Mereka mendapat berbagai halangan tidak hanya dari
kalangan Iblis, tetapi juga manusia yang sudah mengalami proses iblinisasi.

Di sini kemudian muncul konflik di antara sesama manusia. Ketika puncak kejahatan
manusia tidak dapat ditolerir, maka muncullah respon alam sebagai bencana kepada manusia.
Respon alam ini hanya untuk menundukkan manusia yang telah mengalami proses iblinisasi.
Setelah sesuatu menjadi tenang, maka muncul lagi para pembawa risalah tauhid untuk
menggulang pemahaman iblinisasi di kalangan manusia. Proses iblinisasi persis ketika Adam
diciptakan yaitu enggan dan sombong. Dimana dua hal inilah yang mengantarkan manusia Iblis
menjadi kafir. Istilah kafir bukanlah tidak mengerti akan risalah, melainkan enggan dan sombong
terhadap apa yang Allah beritakan melalui manusia-manusia pilihan-Nya. Puncaknya adalah sama
seperti pengalaman Iblis yang sombong di hadapan Allah, ketika diperintahkan untuk sujud
kepada manusia.

Dari penjelasan di atas menunjukkan bahwa istilah khalifah sangat erat kaitannya dengan
manusia di dalam mengatur dirinya sebagai hamba Allah (‘abd Allah). Tidak ada kaitannya dengan
pemerintahan atau persoalan politik. Allah menegaskan bahwa tugas manusia hanya untuk
menghambakan diri kepada Allah. Di sini Allah menyebutkan tugas ini bersamaan dengan Jin.

Namun, dalam realitas politik global, setiap kemunculan negara atau gerakan yang
mengusung ideologi yang hendak mendirikan khilafah Islam selalu dicurigai atau bahkan dimusuhi
dengan berbagai cara. Inilah yang menarik untuk diteliti lebih lanjut dengan mengapa istilah
khilafah begitu dicurigai atau dianggap sebagai ancaman global. Dapat dikatakan bahwa telaah ini
berusaha untuk mengupas bagaimana istilah ini menjadi semacam “hantu global” (global ghost).
Semakin sering negara-negara Muslim dihancurkan, semakin kuat pula dorongan dari ummat
Islam untuk mendirikan khilafah. Gerakan untuk mendirikan khilafah muncul dimana-mana,
kendati khalifath-nya hanya ada pada level nasional atau lokal. Dalam level internasional,
kemunculan ISIS sendiri juga ingin mengkampanyekan tentang konsep negara Islam (Stern dan
Berger 2015) (Chan 2015), yang juga merupakan bagian dari perjuangan untuk mendirikan

5

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o e

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

khilafah. Walaupun dalam dataran praktiknya, kelompok ISIS lebih banyak membunuh ummat
Islam, ketimbang non-Muslim. Saat ini, demi memperjuangkan khildfah para pembantai atau
pembunuh langsung menghabisi saudara Muslim mereka sendiri, ketimbang kelompok non-
Muslim. Pertanyaannya adalah mengapa istilah khilafah ini telah memberikan virus pembantaian
di antara sesama ummat Islam.

Pengaruh Konteks Global terhadap Khilafah

Selanjutnya, dalam bagian ini dijelaskan beberapa pandangan sarjana Barat mengenai apa
yang terjadi saat ini di Dunia Muslim. George Friedman dalam The Next 100 Years, menuturkan
sebagai berikut: “One thing the United States has indisputably done since 2001 is to create chaos in the Islam
world, generating animosity toward America — perhaps terrorists who will attack in the future” (Friedman
2010:49). Lebih lanjut, Friedman juga menyimpulkan: “So long as the Muslims are fighting each other, the
United States has won its war” (Friedman 2010:49). Ketika Uni Sovyet tumbang sebagai puncak
Perang Dingin, perang terjadi di Timur Tengah, hingga menghancurkan hampir semua negara-
negara di kawasan tersebut. Timur Tengah menjadi arena perang yang tidak pernah
berkesudahan, hingga memunculkan Arab Spring pada tahun 2011. Sebagaimana dinyatakan oleh
Friedman, ummat Islam saling berperang antara satu sama lain. Sampai di sini, Amerika Serikat
tetap menjadi negara stabil yang menjaga kestabilan global.

Ketika kajian ini disusun, perang terus terjadi di Timur Tengah, dimana Amerika Serikat
menjadi aktor utama. Persis peristiwa ini terjadi pada saat Perang Dingin. Di tengah-tengah arena
tersebut muncul kelompok yang mengusung isu pendirian khilafah. Drama yang hampir mirip,
kendati tidak dengan kekuatan fisik juga terjadi di Indonesia, dimana arena perang juga berlaku
antara sesama ummat Islam, antara kelompok yang diklaim sebagai moderat dengan kelompok
yang disinyalir radikal. Tentu saja, kelompok yang akan memenangkan arena perang di Indonesia,
bukan dari kalangan Muslim juga, seperti pengalaman di Timur Tengah.

Keadaan di atas, persis seperti yang ditulis oleh Henry Kissinger dalam World Order, dimana
dunia Islam dan Timur Tengah disebut sebagai “a World of Disorder” (Kissinger 2014:96). Dalam
bahasa sederhana, istilah tersebut dapat diartikan sebagai dunia tanpa tatanan atau tidak punya
orientasi. Gambaran ini menyiratkan bahwa saat ini, Islam memiliki masalah yang amat parah dan
perih (Lewis 2002). Pada awalnya, Islam menurut Kissinger pernah sebagai “areligion, a multuethnic
superstate, and a new world order” (Kissinger 2014:99). Namun, ketika Kristen mengambil peran
sebagai tatanan baru dunia, Islam menjadi tergantikan secara paksa dalam skala global. Kondisi
ini secara simultan hancur saat kejatuhan Khilafah Turki Utsmani pada 1924 (Oliver-Dee 2009).
Sejak saat itu, khilafahIslam menjadi sejarah ummat Islam semata. Berbagai gerakan muncul dalam

6

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o e

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Islam untuk berusaha mendirikan Negara Islam (Islamic State) atau Khilafah Islam (Esposito 1984)
(Tsmail 2003).

Kondisi sebagai a world of disorder memang tidak kalah perihnya, ketika para sarjana
mengatakan bahwa Islam dan ummat Islam merupakan masalah dunia saat ini. Persoalan ini
termasuk dalam 7 kontradiksi global, yang disampaikan oleh Kishore Mahbubani dalam The Great
Convergence, yaitu: kepentingan-kepentingan global versus kepentingan-kepentingan nasional;
Barat versus selain Barat; kekuatan utama dunia versus kekuatan utama dunia yang sedang
bangkit; ekspansi Cina versus penyusutan dunia; Islam versus Barat; lingkungan global versus
konsumer global; pemerintahan versus organisasi non-pemerintah (Mahbuni 2013:118-37).
Adapun tentang Barat versus Islam, Mahbubani menandaskan ada beberapa hal sebagai penyebab
salah paham, yaitu- (Mahbuni 2013:132-33): Pertama, persoalan sejarah. Masing-masing pihak
memori kebudayaan tentang Perang Salib. Kedua, persoalan religi. Ummat Kristen, dalam
beberapa hal tertentu, semakin sekular, sementara ummat Islam semakin religius. Ketiga, masalah
psikologi. Masing-masing kelompok memiliki perasaan sebagai korban. Ummat Islam, lanjut
Mahbubani, memiliki perasaan bahwa mereka telah dikolonialisasi selama hampir 2 abad sampai
1940-an, mulai dari Maroko di Barat, sampai Indonesia di Timur. Tidak hanya itu, setelah masa
de-kolonialisasi, kekuatan Barat masih menginjak-injak semua kepentingan ummat Islam
(Mahbuni 2013:133) Lihat juga- (Lewis 1993).

Persoalan yang disampaikan di atas agaknya mewarisi sistem kemudi sejarah ummat Islam
dewasa ini. Mereka berada dalam bayangan dan situasi bahwa “Western power trampled over all their
interest,” dalam bahasa Mahbubani. Proses diinjak-injak (trampled) inilah yang sedang dialami oleh
ummat Islam di seluruh dunia, bahwa Muslim memiliki sejarah kedigdayaan dan kemudian,
namun sekarang dalam mencari format baru sistem pemerintahan global, mereka sama sekali
tidak diberikan kesempatan, kecuali mau bersetuju dengan nilai-nilai dan norma yang dihasilkan
oleh para pemikir Barat (Ansary 2009) (Fukuyama 2012:Bab 15). Proses pencarian ini persis pada
era modern, dimana ummat Islam selalu menjadi objek dari percaturan global. Sejak kejatuhan
wilayah Timur Tengah ke dalam proses kolonialisasi oleh bangsa-bangsa Eropa, ummat Islam
selalu mencoba bangkit melalui konsep-konsep dari warisan sejarah Islam untuk dapat duduk
sejajar dalam era modern.

Salah satu contoh respon kejatuhan khilafah adalah Mustafa Kemal yang dikenal sebagai
Ataturk - Bapak Turki, yang mendeklarasikan Turki sebagai negara sekular dalam bentuk negara-
bangsa pada tahun 1923 (Lewis 1952). Di sini Kemal mengambil nilai-nilai dan konsep dari Barat
sebagai basis ideologi, yaitu nasionalisme, sekularisme, reformisme, statisme, populisme, dan
republikanisme (Ansary 2009:302). Konsep-konsep inilah, terutama empat yang pertama, yang
kemudian tersebar ke seluruh Dunia Islam setelah Perang Dunia I (Ansary 2009:302).

7

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Pengaruhnya juga sampai ke Indonesia, dimana kemudian disambut oleh Soekarno, sebagai
Presiden Pertama Republik Indonesia (Al Makin 2016).

Karena itu, sejarah politik Islam mulai berpencar ke dalam berbagai aliran untuk merespon
kejatuhan khilafah. Pada saat yang sama, berbagai konsep dari pemikiran Barat mulai diinstalisasi
ke dalam masyarakat Muslim. Pada era tersebut, perkembangan di dalam ilmu-ilmu sosial mulai
bangkit, dimana musuh utamanya adalah Nazi di negara Jerman. Konteks sejarah ini memberikan
kesempatan untuk kebangkitan Zionisme pada tahun 1890 dan berkembang menjadi protokol
bagi ummat Yahudi di seluruh dunia. Pada tahun 1936, pusat Zionis ditetapkan di Yerussalem.
Puncaknya, pada 14 Mei 1948, para Zionis mendeklarasian negara Islam. Tepatnya, pada era
tersebut, Islam runtuh, Yahudi bangkit. Namun, sebelum era ini, pada abad ke-17 dan 18 M, telah
muncul konsep Haskalah, yaitu era pencerahan Yahudi. Konsep ini digagas oleh Moses
Mendelssohn (1729-1786). Oleh sebab itu, perpindahan Yahudi dan pencerahan yang
didengungkan melalui konsep Haskalah telah menciptakan suatu kondisi dunia baru bagi
komunitas Yahudi, tepat di negara-negara Eropa. Pengaruh Zionisme dalam kejatuhan khilafah
tidak dapat diabaikan sama sekali.

Jika dihitung tahun kejatuhan khilafah yaitu pada 3 Maret 1924 M, maka pada tahun 2024,
akan mencapai satu abad. Pada tahun 1948, negara Israel akan berusia satu abad pula. Sejak ISIS
mendengunkan khilafah pada tahun 2014, maka pada tahun dimana kejatuhan khilafah berusia satu
abad, dapat dipastikan bahwa dalam beberapa tahun kemudian, konsep ini akan banyak
mewarnai konsep gerakan Islam di seluruh dunia. Dalam durasi satu abad inilah konflik dunia
banyak diilhami oleh konsep khilafah. Sejak tahun 1948, telah juga terjadi proses Yahudinasi
tempat-tempat suci bagi ummat Islam (Bar t.t..6) (Armstrong 2005). Negara Palestina menjadi
the largest open air prison terbesar di dunia sampai saat ini. Sedangkan, secara keseluruhan, Timur
Tengah menjadi the largest arena for war dalam abad ke-21 M.

Kondisi di atas tentu saja perlu dikupas secara mendalam untuk melihat arah masa depan
dunia dalam konteks penegakan khildfah saat ini, oleh beberapa organisasi atau gerakan Islam.
Apakah masa depan ummat Islam sangat ditentukan dengan berdirinya kembali sistem khilafah?
Dalam teologi ummat Islam, kemunculan Imam Mahdi dan Nabi Isa. Sinyal kedatangan mereka
untuk mengatakan bahwa kiamat akan datang dalam waktu dekat. Dalam rotasi peradaban dunia,
kedatangan mereka memang tidak menyebutkan sosok yang pasti, melainkan hanya tanda-
tandanya semata. Konteks Imam Mahdi dan perjuangan pendirian khilafah menjadi penting,
seiring dengan kemunculan gerakan Islam yang menginginkan kedua hal tersebut muncul, untuk
menghadapi dominasi kekuatan non-Muslim di pentas dunia ini. Hanya saja, perlu ditelaah lebih
dalam lagi tentang apakah kemunculan gaya perjuangan khildfah saat ini adalah sinyal akan
kedatangan Imam Mahdi. Di sini, konteks teologis-normatif dengan sosio-historis ummat Islam
perlu dilihat secara seksama.

8

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o e

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Apabila diurut rotasi sejarah, maka pada tahun 2024, negara Amerika yang merdeka pada
4 Juli 1776, akan berusia 248 tahun. Negara ini akan berusia sekitar hampir dua abad setengah.
Lebih lanjut, pada tahun 2076, Amerika Serikat akan berusia 300 tahun. Apa hubungannya dengan
konteks khilafah? Dalam beberapa skenario global Amerika Serikat, khilafah juga mendapat hal
yang begitu signifikan untuk dijadikan bahan pertimbangannya, mengenai sejarah masa depan.
Dalam Mapping the Global Future, ditegaskan bahwa salah satu skenario dunia yang akan muncul
adalah A New Caliphate, dimana dijelaskan sebagai berikut: ... provides an example of how a global
movement fueled by radical religious identity politics could constitute a challenge to Western norms and values as
the foundation of the global system” (National Intelligence Council 2004:16). Kondisi ini diprediksi
terjadi pada tahun 2020. Walaupun sekarang ini kondisi yang dijangka tersebut sudah terjadi.
Pada waktu yang bersamaan, hampir semua titik kekuatan kekuatan Muslim di Timur Tengah
sedang bergejolak, kecuali di dua tempat yaitu Arab Saudi dan Iran.

Kondisi ini juga terjadi di Asia Tenggara, dimana gerakan Islam yang membawa isu khilafah
juga sedang mendapatkan sorotan, terlebih saat artikel ini ditulis, di Marawi sedang terjadi
pergolakan antara ISIS dengan pemerintah Filipina. Di Indonesia, persoalan terorisme dan ormas
yang membawa isu khilafah juga mendapatkan sorotan dari pemerintah. Salah satu gerakan Islam
yang dibekukan karena mengusung khilafah adalah Hizbut Tahrir Indonesia. Dengan kata lain, isu
khilafah menjadi momok yang menakutkan, seperti yang ditakuti oleh pemerintah Amerika Serikat
dalam Mapping the Global Future. Kondisi fiksional yang digambarkan surat Said Muhammad bin
Ladin kepada salah seorang saudara yang tertanggal 3 Juni 2020 (National Intelligence Council
2004:85-91). Dalam surat fiksi tersebut dimulai dengan keinginan untuk mendirikan sistem
khalifah yang pernah dipraktikkan pada era sahabat Rasul.

Dimensi Pemosisian Khildfah

Konsep ini telah lahir semenjak Islam hadir di muka bumi ini, khususnya saat empat
sahabat Rasul SAW menjadi pemimpin setelah rasul. Bahkan, ketika manusia pertama kali
diciptakan oleh Allah, kata khalifah telah membuat masyarakat langit begitu tidak menghendaki
manusia mengembang tugas sebagai khalifah di muka bumi ini. Golongan Iblis tidak rela manusia
menjadi khalifah Allah. Karena itu, konsep khilafah telah menjadi akar permasalahan, tidak hanya
di bumi, tetapi juga di langit. Bahkan Iblis berani diusir dari Surga demi untuk menggoda manusia
di bumi, karena Allah telah menetapkan manusia sebagai khalifah-Nya.

Tentu saja, persoalan di atas menjadi akar masalah tentang fungsi kemanusiaan di bumi
ini. Sebab, di satu sisi ada amanah yang diemban sebagai Khalifah Allah, di sisi lain, ummat Islam
juga menghadapi masalah bertubi-tubi ketika memperjuangkan khildfah. Persoalan khalifah dan
khilafah menjadi persoalan utama bagi manusia yang memiliki hubungan dengan Sang Pencipta

9

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

(Madjid 1999). Saat ini, persoalan ini juga berlaku di bumi, mana kala ummat Islam ingin
mengembalikan konsep sebagai basis pemerintahan Islam. Hal ini belum lagi pengalaman ummat
Islam di dalam mempraktikkan pemerintahannya dalam lintasan sejarah dunia, mulai semenjak
era 4 sahabat Rasulullah SAW hingga menjelang kejatuhan khilafah pada abad ke-19. Sejarah
ummat Islam hampir 13 abad lebih merupakan catatan tersendiri, ketika ummat Islam
menjalankan misi kekhilafahan dalam bentuk tidak hanya pemerintahan, tetapi juga bagian dari
sejarah politik Islam.

Tiga hal tersebut merupakan titik utama mengapa ini ingin menyajikan konsep khilafah
dari berbagai dimensi. Sebab, pemahaman Islam hadir juga melalui berbagai dimensi pengetahuan
manusia. Salah satu dimensi yang paling sering dikupas adalah aspek pemikiran politik Islam.
Dimensi ini juga sangat terkait dengan dimensi-dimensi lainnya seperti hukum Islam, tasawuf,
dan kalam. Karena itu, kajian politik di dalam Islam juga menyangkut aspek-aspek hukum,
spiritual, dan teologi. Khazanah pemikiran Islam yang begitu luas membentang selama hampir 13
abad lebih tentu saja memberikan sekian pemahaman tentang bagaimana seharusnya
pemerintahan dijalankan. Kontak Islam dengan Barat, terutama Eropa juga memberikan pengaruh
bagi citra pemahaman Islam di kalangan para sarjana Muslim. Kondisi ini diperuncing dengan
kehadiran berbagai aliran pemikiran dalam wilayah hukum Islam, kalam, dan juga sufisme,
dimana terkadang dibangun atas kepentingan rezim penguasa. Akibatnya, studi tentang khilafah
pada gilirannya juga merupakan kajian tentang sejarah politik Islam, baik di dalam maupun ketika
terjadi kontak dengan Barat.

Dimensi kemanusiaan (insaniyyah) juga didapati dalam kajian khilafah. Setiap manusia
mengembang misi kekhalifahan dari Allah. Setiap pemimpin diminta pertanggungan jawaban.
Setiap manusia dilahirkan secara fitrah. Setiap manusia dituntut untuk taat kepada Allah,
Rasulullah, dan pemimpin. Aturan-aturan dari Allah harus ditegakkan. Ibn Khaldun (2001:337)
mengatakan bahwa: “Kekhalifahan ...pada hakikatnya merupakan pengganti atau wakil Allah di
dalam menjaga agama dan kehidupan manusia.” Dua aspek inilah yang sering dikupas dalam
kajian pemerintahan Islam, sebagaimana terlihat dalam karya al-Mawardi dan Ab1 Ya‘la. Konsep
imdrah dan imamah kerap muncul di dalam tata kelola pemerintahan Islam. Proses mendetailkan
tata kelola pemerintahan Islam ini kadang juga dimulai dari bagaimana bentuk kemanusiaan yang
diinginkan, baik sebagai pemimpin maupun sebagai yang dipimpin.

Lebih lanjut, konteks global dan nasional yang terjadi di Indonesia juga memberikan
alasan kuat mengapa pengkajian terhadap konsep khilafah perlu disajikan secara komprehensif.
Saat ini, kemunculan gerakan khildfah, baik yang membawa panji-panji khilafah, maupun hanya
sebatas pada dataran konsep spiritualisme Islam telah membawa dampak serius terhadap
keberadaan Muslim dan Islam itu sendiri. Oleh sebab itu, perlu studi yang menyajikan atau
mendudukkan konsep khilafah pada posisi awal di dalam ajaran Islam. Mengapa kemudian, bagi

10

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

yang mengusung konsep ini harus membunuh orang non-Muslim atau sesama Muslim sendiri.
Apakah ini terkait dengan kontinuitas sejarah konflik internal ummat Islam yang terjadi ribuan
tahun lalu mengalami puncak dalam abad sekarang? Atau, apakah ini terkait dengan usaha non-
Muslim supaya Islam sebagai kekuatan ideologi tidak lagi dapat berperan dalam konteks global?
Tentu tidak mudah menemukan jawaban yang tepat untuk kedua pertanyaan tersebut. Namun,
paling tidak kita dapat mengajukan pertanyaan yang tepat untuk mencari jawaban yang masih
memerlukan pendalaman secara substantif.

Studi ini pada prinsipnya ingin menjawab dari beberapa pertanyaan dan pernyataan dalam
tiga bagian di atas. Pengalaman penulis menulis topik ini bermula saat menyelesaikan skripsi
tentang hubungan Islam dan negara (Bustamam-Ahmad 2001). Lantas, dalam pengkajian master,
pengkaji menulis tentang Islam Politik di Indonesia (Bustamam-Ahmad 2013). Sementara saat
doktoral, dikaji tentang Gerakan Islam di Asia Tenggara (Bustamam-Ahmad 2015). Karena itu,
data untuk pengkajian tentang politik Islam yang menyangkaut kenegaraan, telah dipersiapkan
selama hampir satu dekade lebih. Hanya saja, penuis mulai fokus pada studi ini, setelah
menyelesaikan proyek penulisan tentang Studi Aceh (Acehnologi) (Bustamam-Ahmad 2017a).
Dalam pengkajian tersebut, penulis telah menghasilkan karya tentang radikalisme dan terorisme
di Indonesia. Sehingga, salah satu ujung dari karya-karya tersebut perlu pengkajian secara
akademik tentang tentang konsep khilafah.

Dari Khildfahke Terorisme

Setelah kita memahami tentang konsep khildfah dan khalifah, maka bagian ini ingin
membedah bagaimana kemudian konsep ini dikaitkan dengan persoalan terorisme. Dewasa ini,
upaya mengaitkan konsep khildfah dengan terorisme kerap terjadi di seluruh penjuru dunia.
Bahkan, khilafah dipandang sebagai sebuah gerakan yang amat menakutkan, karena dikaitkan
dengan aksi-aksi radikalisme dan terorisme, tidak terkecuali di Indonesia. Salah satu konsep yang
sering dikaitkan dengan keadaan tersebut adalah melalui konsep jihdd. Salah satu argumen yang
hendak disampaikan dalam bab ini adalah bahwa di antara konsep khildafah dan jihad sama sekali
tidak ada hubungannya dengan radikalisme dan terorisme, melainkan ada situasi yang
mendukung aksi-aksi terorisme yang dipicu oleh keinginan untuk mencapai khilafah. Salah satu
pemicu utama dalam aksi-aksi terorisme itu adalah terletak pada pemahaman tentang penerapan
dari ideologi yang berasal dari Islam, dimana sangat dikhawatirkan menjadi suatu pemicu
ketidakstablian global.

Ketika Islam hadir pada masa Rasulullah, tidak ada apapun stigma yang muncul, kecuali
membelah dunia Arab, karena saat itu, Nasrani dan Yahudi yang muncul duluan sebelum Islam.
Ada yang menyebutkan bahwa: “Without Islam, Eastern Orthodox Christianity would likely have remained
the dominant faith of the Middle East down to today, with possible exception of Zoroastrianism in Iran ™ (Fuller

11

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

2010:24). Nusantara juga menjadi negeri yang menjadi penganut animisme atau Hindu-Buddha,
jika Islam tidak sampai ke negeri ini. Terlepas dimana terlebih dahulu Islam pertama kali bertapak
di Nusantara. Iran tanpa Islam akan terus menjadi negeri penganut Zoroaster. India dengan
penganut Hindu. Demikian pula, Cina dengan agama nenek moyang mereka. Barat (Eropa), tentu
akan menjadi negeri tribal, dimana kemudian Kristen-Barat menyisir kawasan ini. Jadi, tidak akan
ada ISIS atau apapun gerakan yang memperjuangkan Islam seperti yang terlihat hari ini. Iran yang
kemudian menjadi negeri Muslim, harus menerima dampak hingga hari ini, karena telah menyalin
diri mereka ke dalam Islam.

Dalam era kecanggihan media sosial dan kebangkitan netizen, informasi tentang tentang
pergolakan di kawasan Muslim, terutama yang menyangkut khilafah, jihad, dan gerakan Islam
selalu membombardir media sosial. Informasi yang berterbangan di alam maya menuntut kita
kemudian untuk berpikir jernih. Ada apa sebenarnya? Atau, sebenarnya ada apa? Atau bahkan,
apa ada sebenarnya? Jika dikaitkan dengan kemunculan ISIS bisa juga dilekatkan dengan ada apa
sebenarnya dengan ISIS? Sebenarnya ada apa dengan ISIS? Dan, apa ada sebenarnya ISIS?
Demikian pula dengan kemunculan Wahabi? Syi‘ah? Sunni? Istilah khilafah muncul dari Islam
yang kemudian menjadi konsep yang memberikan inspirasi ummat-nya untuk ber-jihad.

Menjawab ketiga pertanyaan di atas, terkait dengan ISIS tentu akan memiliki beberapa
jawaban yang sama sekali tidak berhubungan. Terlepas ISIS diberikan kepanjangan sebagai
Islamic State of Iraq and Syria, namun dalam mitologi iteratur kuno Mesir, Isis merupakan pasangan
dari Osiris. Sebenarnya, mereka merupakan anak dari Dewa Langit yang terdiri dari Osiris, Isis,
Set, dan Nepthys. Osiris merupakan anak tertua yang menikah dengan Isis. Akan tetapi Set
merasa cemburu akan Osiris, hingga dia kemudian membunuh Osiris. Isis, yang memiliki
kekuatan magik yang amat luar biasa, lantas berusah untuk membangkitkan kembali Osiris.
Sehingga mereka berkumpul lagi dan kemudian memiliki putra, yang bernama Horus (Black
2013:28-33). Kisah mitologi Mesir ini memang tidak ada kaitannya dengan nama ISIS yang lahir
pada tahun 2014. Secara metafisika, konflik antara para Dewa di dalam mitologi Mesir, persis yang
terjadi saat ini di Timur Tengah, ISIS merupakan “dewa” yang memiliki kekuatan yang amat luar
biasa untuk membalas dendam menciptakan huru hara di seluruh dunia.

Keadaan ini dikenal dengan istilah Arab Spring, yang dimulai pada 17 Desember 2010 di
Tunisia. Di Mesir telah terjadi Revolusi pada 25 Januari 2011. Pada tahun yang 2011, tanggal 2 Mei,
Osama bin Laden juga tewas di Abbottabad, Pakistan. Setelah itu, pada 20 Oktober 2011,
Muammar Gaddatfi juga tewas di Libya. Sebelum itu, pada 15 Maret 2011 juga terjadi perang sipil
di Suriah. Setelah kelahiran ISIS pada tahun 2014, konflik berlanjut di Yaman yang dimulai pada
22 Maret 2015. Kondisi pada tahun-tahun tersebut telah berdampak di semua negara-negara Arab
yaitu Bahrain, Kuwait, Lebanon, Oman, Maroko, Yordan, Arab Saudi, Mauritania. Begitulah
keadaan Timur Tengah dewasa ini, yang kemudian menampakkan ISIS sebagai salah satu gerakan

12

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Islam yang tidak memiliki basis teritori negara menyebar ke seluruh dunia. Di ujung kondisi ini,
muncul istilah khilafah atau Islamic state (negara Islam).

Sebelum itu, gerakan yang memiliki dampak yang amat luar biasa adalah al-Qaeda
dibawah pimpinan Osama bin Laden. Puncak peristiwanya adalah ketika terjadi penabrakan
pesawat yang disinyalir oleh al-Qaeda pada tanggal 11 September 2001. Setelah itu, muncul slogan
War on Terror dibawah komando Amerika Serikat dan sekutunya. Setelah itu, respon yang muncul
adalah penyerangan Taliban yang disinyalir sebagai bagian dari al-Qaeda. Peristiwa ini dilakukan
pada 7 Oktober 2001. Pada tahun 2003, tepatnya 20 Maret digelar Perang di Irak yang berakhir
pada tahun 18 Desember 2011. Saddam Hussein ditangkap dan dieksekusi pada 30 Desember 2006.
Sebelumnya, Irak juga menjadi target pada tahun 1990, ketika terjadi Perang Teluk. Hal ini
disebabkan karena Irak menginvansi Kuwait. Hanya saja, saat itu, Saddam Hussein tidak dapat
ditundukkan sebagaimana pada tahun 2003. Michael Doran mengatakan bahwa kondisi Timur
Tengah pada era ini sebagai: “... this kind of military disaster occurs with relative frequency in the Middle East
as conquence of the complex balance of power in the region. Fanaticism, therefore, played no role in al Qaeda’s
miscalculation” (Doran 2002:177).

Jauh sebelum peristiwa di atas terjadi, juga telah berlaku Perang Irak dan Iran yang
dimulai pada 22 September 1980 hingga 20 Agustus 1988. Sebelum tahun 1980 juga telah berlaku
Revolusi Iran, dimana rezim sekular di negara tersebut diganti oleh para ‘ulama melalui konsep
wilayat al-faqih. Jauh sebelum itu, juga terjadi konflik di Timur Tengah selepas perang dunia kedua,
terdapat dua peristiwa penting yaitu kemerdekaan Israel pada tahun 1948 dan dimulai Perang
Dingin, antara Uni Sovyet dan Amerika Serikat. Perang Dunia pertama menghasilkan PBB yang
didirikan pada tahun 1945. Dalam Perang Dingin, konflik di Timur Tengah tidak pernah padam.
Amerika Serikat mendanai sebuah proyek perang besar untuk menghadapi Uni Sovyet yang
dikenal dengan istilah Arab-Afghan. Sovyet jatuh pada tahun 1991 dalam Perang Dingin beberapa
negara Timur Tengah membantu upaya Amerika Serikat untuk menghabisi Sovyet, dengan dalih
sebagai komunis.

Nestapa Timur Tengah memang bukanlah dimulai sejak tahun 2014, ketika ISIS
menggelorakan Khildfah. Ada peta perang di kawasan tersebut. Ada pemuaian ideologi di Jazirah
Arab. Banyak tokoh pemikir yang menghiasi lembaran sejarahnya. Ada jutaan manusia yang telah
gugur di dalam setiap konflik. Ratusan ribu manusia harus pindah tempat, mereka melintasi
benua untuk bertahan hidup dan berketurunan. Banyak bangunan yang merupakan bukti
kedigdayaan ummat Islam yang hancur. Agaknya telah begitu banyak studi dan kajian yang
mengupas peristiwa-peristiwa penting di Timur Tengah. Karena itu, persoalan khilafah, bukan
persoalan terorisme, melainkan masalah ini adalah sebuah kontinuitas sejarah yang belum
menemukan titik terang, bagi ummat Islam. Kultur perang memang sudah ada di dalam sejarah
Timur Tengah.

13

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

/‘-’C"‘J.. <)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Bronislaw Malinowski menyebutkan bahwa: “The problem of what war is a cultural phenomenon
naturally falls into the constutuent issues of the biological determinants of war, its political effects, and its cultural
contructiveness” (Malinowski 1941:523). Perang sebagai fenomena kebudayaan sesuatu yang tidak
dapat dihindari sama sekali. Hampir tidak ada negara yang tidak memiliki sejarah perang. Setiap
perang selalu memiliki penyebab di dalamnya. Berbagai istilah dilekatkan padanya. Kehancuran
kekhalifahan Islam di Timur Tengah pun disebabkan oleh peperangan dan campur tangan bangsa-
bangsa Eropa di dalamnya (Satia 2008) (Fisk 2006a). Bangsa-bangsa penjajah, selain
mempersiapkan persenjataan, juga menyiapkan alasan-alasan akademis di belakangnya, sebelum
perang dimulai. Alasan-alasan perang inilah yang terkadang dicari, dibingkai, diikat, lalu
diletakkan sebagai suatu kekuatan untuk menggerakkan suatu kelompok untuk maju ke medan
perang. Terkadang alasan-alasan tersebut dicari di dalam kitab suci, ambisi pribadi, dendam
sejarah, dan perluasan wilayah kekuasaan. Sejarang perang adalah sejarah individu yang terlibat
di dalam bagian dari peperangan itu sendiri. Ketika kekhalifahan Islam runtuh, tidak sedikit
individu mencari alasan untuk membangkitkan kembali kekuatan Islam secara politik.

Kesimpulan

Dari beberapa uraian di atas, ada beberapa hal yang perlu digarisbawahi. Pertama, konsep khilafah
merupakan konsep yang paling mendapatkan perhatian di dalam pentas global. Konsep ini, pada
hakikatnya memiliki nuasan teologis di dalam kajian Islam, namun memiliki dimensi teo-politis,
jika dijadikan sebagai ideologi dalam kajian politik Islam. Kedua, kendati konsep khilafah
merupakan momok yang amat menakutkan, isu ini akan terus bergulir sepanjang masa, sebab
persoalan kekhalifahan manusia merupakan perbincangan manusia sejak pertama kali diciptakan
oleh Allah SWT. Ketiga, isu khilafah yang sering mengundang sejumlah kekerasan atas nama
agama, tampaknya tidak melulu disebabkan oleh konsep ini, melainkan ada sejumlah persoalan
yang sudah membumi, di beberapa negara, khususnya negara Muslim, selama puluhan tahun,
kemudian meledak menjadi masalah global, ketika dikaitkan dengan persoalan khilafah.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Hamid, Ahmad Fauzi. 2005. “The Banning of Darul Arqam in Malaysia.” Review of
Indonesian and Malaysian Affairs 39(1):87-128.
Abi Ya'la. 1993. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Fikr.

Al Gore. 2013. The Future. New York: WA Allen.
Al Makin. 2016. “Tanggalkan Khalifah di Bumi Ini: Membaca Narasi Sukarno tentang

Sekularisme Turki.” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam 16(2):267-92.

14

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o e

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1995. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the
Worldview of Islam. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic Thought and
Civilization (ISTAC).

Ali, As'ad Said. 2014. Al-Qaeda: Tinjauan Sosial Politik, Ideologi dan Sepak Terjangnya. Jakarta: LP3ES.

Al-Mawardi, Abi al-Hasan *Ali ibn Muhammad Habib al-Bashari al-Baghdadi. t.th. AL Ahkam al-
Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Fikr.

Ansary, Tamim. 2009. Destiny Disrupted: A History of the World Through Islamic Eyes. New York: Public
Affairs.

Armstrong, Karen. 2005. Jerusalem: One City, Three Faiths. New York: Ballatine Books.

Bar, Gideon. t.t. “Reconstructing the Past: The Creation of Jewish Sacred Space in the State of
Israel, 1948-1967.” Israel Studies 13(3):1-21.

Basyir, Kunawi. 2016. “Ideologi Gerakan Politik Islam di Indonesia.” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran
Islam 16(2):267-362.

Belkeziz, Abdelilah. 2009. The State in Contemporary Islamic Thought: A Historical Survey of the Major
Muslim Political Thinkers of the Modern Era. London: I.B. Tauris.

Black, Jonanthan. 2013. The Sacred History: How Angels, Mystics and Higher Intelligence Made Our World.
London: Quercus.

Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2001. Relasi Islam dan Negara dalam Perspektif Modernisme dan
Fundamentalisme. Magelang: Indonesia Tera.

Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2013. S¢jarah Islam Politik Indonesia: Dari Pra-Kemerdekaan
Hingga Era Reformasi. Banda Aceh: Ar-Raniry Press.

Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2015. From Islamic Revivalism to Islamic Radicalism in Southeast
Asia: A Study of Jama’ah Tabligh in Malaysia and Indonesia. Cambridge: Cambride Scholars
Publishing.

Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2017a. Acehnologi. Banda Aceh: Bandar Publishing.

Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2017b. Masa Depan Dunia. Banda Aceh: Bandar Publishing.

Chan, Anton. 2015. “The Call of ISIS: The Medium and the Message Attracting Southeast
Asians.” Counter Terrorist Trends and Analysis 7(4):4-9.

Cottam, Martha L., dan Richard W. Cottam. 2001. Nationalism ¢ Politics: The Political Behaviour of
Nation States. Colorado: Lynne Rienner.

Doran, Michael. 2002. “The Pragmatic Fanaticism of al Qaeda: An Anatomy of Extremism in
Middl East.” Political Science Quartely 117(2):177-90.

Esposito, John L. 1984. Islam and Politics. Syracuse: Syracuse University Press.

Fisk, Robert. 2006a. The Great War for Civilisation: The Conquest of the Middle East. London: Harper
Perennial.

Friedman, George. 2010. The Next 100 Years: A Forecast for the 21st Century. New York: Anchor Books.

Friedman, George. 2012. The Next Decade: Empire and Republic in a Changing World. New York: Anchor
Books.

Fukuyama, Francis. 2012. The Origins of Political Order: From Prehuman Times to French Revolution. New
York: Farrar, Straus and Giroux.

15

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o e

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN :1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Fuller, Graham E. 2010. A World Without Islam. London: Back Bay Books.

Hallag, Wael B. 2013. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity Moral Predicament. New York:
Columbia University Press.

Hendropriyono, Abdullah Mahmud. 2009. Terorisme, Fundamentalisme Kristen, Yahudi, Islam. Jakarta:
Kompas.

Ibn Khaldun. 2001. Mukaddimah. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Ismail, Salwa. 2003. Rethinking Islamist Politics: Culture, the State, and Islamism. London: 1.B. Tauris.

Kissinger, Henry. 2014. World Order. New York: Penguin Press.

Lewis, Bernard. 1952. “Islamic Revival in Turkey.” International Affairs 28(1):38-48.

Lewis, Bernard. 1993. Islam and the West. New York: Oxford University Press.

Lewis, Bernard. 2002. What Went Wrong? The Clash Between Islam and Modernity in the Middle East. New
York: Oxford University Press.

Madjid, Nurcholish. 1999. “Kalam Kekhalifahan Manusia dan Reformasi Bumi.” Hlm. 203-65
dalam Cita-Cita Politik Islam Era Reformasi, disunting oleh B. Munawar-Rachman. Jakarta:
Paramadina.

Mahbuni, Kishore. 2013. The Great Convergence: Asia, The West, and The Logic of One World. New York:
Public Affairs.

Malinowski, Bronislaw. 1941. “An Anthropological Analysis of War.” The American Journal of
Sociology 46(4):521-50.

National Intelligence Council. 2004. Mapping the Global Future: Report of the National Intelligence
Council’s 2020 Project. National Intelligence Council.

Oliver-Dee, Sean. 2009. The Caliphate Question: The British Government and Islamic Governance. New
York: Lexington Books.

Purwawidada, Fajar. 2014. Jaringan Baru Teroris Solo. Jakarta: Kompas.

Rahardjo, Dawam. 1996. Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep Kunci. Jakarta:
Paramadina.

Roy, Olivier. 1996. Gagalnya Islam Politik. Jakarta: Serambi.

Roy, Olivier. 2004. Globalised Islam: The Search for New Ummah. London: Hurst & Company.

Satia, Priya. 2008. Spies in Arabia: The Great War and the Cultural of Britain Covert Empire in the Middle
East. Oxford: Oxford University Press.

Stern, Jessica, dan J. M. Berger. 2015. ISIS: The State of Terror. Great Britain: William Collins.

16

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

