
 

1 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

Memahami Kembali Konsep Khilāfah  
dalam Sejarah Global 

 
Kamaruzzaman Bustamam-Ahmad1, Fitri Zulfidar2 

Universitas Islam Negeri (UIN) Ar-Raniry, Darussalam, Banda Aceh1,  

Sekolah Tinggi Ilmu Sosial dan Ilmu Politik (STISIP) Al-Washliyah, Banda Aceh2 
kba140704@gmail.com, fitrizulfidar8@gmail.com  

 

Abstract: This article examines the positioning of the concept of khilāfah in the context of global history. It must be admitted that this 

concept received a negative response from various groups, especially scholars and governments, which did not allow the power of Islam to 

emerge ideologically on the global stage. Therefore, various results of geopolitical analysis always assume that the concept of khilāfah is 

a concept that has a negative impact on the global order. However, as explained in this article, the concept of khilāfah has a very strong 

theological dimension in Islamic teachings. Therefore, the more it is shunned from being used as an Islamic political force, the stronger the 

desire of some Muslims to use this concept as an argument and pretext in their system of struggle. Through a bibliographic survey, this 

article finds that the problem of war or violence in the name of religion is not only triggered by the concept of khilāfah but there are other 

problems that arise socio-historically and socio-politically, in Muslim countries, where interests Western countries, also play a significant 

role geopolitically and geo-strategic, in the contestation. 

 

Keywords: Khilāfah; Political Islam; Geo Politic; Terorrism; Global History 

 

Abstrak: Artikel ini menelaah tentang pemosisian konsep khilāfah dalam konteks sejarah global. Harus diakui bahwa 

konsep ini mendapat respon yang tidak positif dari berbagai kelompok, terutama para sarjana dan pemerintah, yang 

tidak memberikan peluang kekuatan Islam secara ideologis muncul dalam pentas global. Karena itu, berbagai hasil 

analisa geo-politik selalu menganggap bahwa konsep khilāfah adalah suatu konsep yang membawa dampak buruk 

bagi tatanan global. Kendati demikian, sebagaimana dijelaskan dalam artikel ini, konsep khilāfah memiliki dimensi 

teologis yang amat kuat dalam ajaran Islam. Karena itu, semakin dijauhi untuk digunakan sebagai kekuatan politik 

Islam, semakin kuat keinginan sebagian Muslim untuk menggunakan konsep ini, sebagai dalil dan dalih dalam sistem 

perjuangannya. Melalui survey bibliografis, artikel ini mendapati bahwa persoalan perang atau kekerasan atas nama 

agama, bukan hanya dipicu oleh konsep khilāfah ini, melainkan ada persoalan-persoalan lain yang muncul secara 

sosio-historis dan sosio-politik, di negara-negara Muslim, di mana kepentingan negara-negara Barat, juga memainkan 

peran yang cukup signifikan secara geo politik dan geo strategis, di dalam kontestasi tersebut. 

Kata Kunci: Khilāfah; politik Islam; geo politik; terorisme; sejarah global 

 

Pendahuluan 

Artikel ini akan menguraikan tentang konsep khilāfah. Bagaimana konsep tersebut 

digunakan di dalam lintasan sejarah ummat Islam. Tujuan utama studi ini adalah ingin 

menunjukkan bagaimana penggunaan istilah khilāfah dan khalīfah dalam konteks sejarah global. 

Diharapkan penjelasan telaah ini akan memberikan narasi maknawi tentang konsep-konsep 

tersebut. Sejauh ini, penggunaan beberapa istilah dari bahasa Arab cenderung dilebarkan pada 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:kba140704@gmail.com
mailto:fitrizulfidar8@gmail.com


 

2 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

kondisi sosio-kultural dan sosio-historis Muslim. Seperti istilah khilāfah yang pada awalnya 

dimaknai sebagai bagian dari istilah khalīfah yang berarti pengganti, sudah begitu menakutkan, 

jika dipakai kembali oleh ummat Islam dewasa ini. Hal ini disebabkan pengalaman sosio-kultural 

dan sosio-historis dalam kedua konsep ini jauh dari keinginan istilah-istilah yang dimunculkan 

di Barat. Istilah khilāfah yang berarti pemerintahan sepertinya tidak sepadan dengan konsep 

governance dalam bahasa Inggris. Karena di dalam konsep khilāfah terdapat nilai-nilai dari fungsi 

kemanusiaan di muka bumi sebagai khalīfah. Sementara istilah governance sama sekali tidak 

memiliki spirit seperti konsep khalīfah.   

Salah satu istilah yang paling sering mendapat perhatian dunia dalam abad ke-21 ini adalah 

konsep khilāfah. Di Indonesia, istilah ini begitu menakutkan, karena dipandang akan mengancam 

ideologi negara. Di pentas global, konsep khilāfah merupakan konsep yang harus dicermati secara 

hati-hati, karena dipandang akan mengancam tatanan global. Harus diakui bahwa tidak ada 

istilah lain yang begitu menakutkan di dunia ini, selain konsep khilāfah. Pada saat yang sama, 

muncul juga istilah yang begitu disukai oleh masyarakat dunia yaitu pemerintahan global (global 

governance). Istilah global menjadi begitu banyak digunakan dalam dua atau dekade terakhir, 

seperti globalization dan global citizen (Al Gore 2013).  Dalam penggunaan istilah yang mengglobal 

ini, istilah khilāfah selalu dihindari untuk dicari akarnya, karena mengacu pada pemerintahan 

Islam. Ada yang mengatakan bahwa khilāfah merupakan “bagian dari konservatisme baru” (Al 

Makin 2016:317). 

Namun, dalam buku Masa Depan Dunia, diajukan tesis bahwa Amerika Serikat telah 

membangun suatu sistem khilāfah modern yang dikenal dengan konsep al-khilāfah al-amerikiy 

(Bustamam-Ahmad 2017b). Pada prinsipnya konsep khilāfah merupakan hampir mirip dengan 

konsep pemerintahan global. George Friedman menyebutkan suatu istilah bagi Amerika Serikat 

sebagai the unintended empire (kerajaan yang tidak diinginkan). Maksudnya, apapun yang dicapai 

Amerika Serikat hari ini telah mendudukkannya sebagai kerajaan. Friedman menjelaskan 

Kerajaan Amerika sebagai berikut: 

The American president’s unique status and influence are not derived from conquest, 
design, or divine ordination but ipso facto are the result of the United States being the only 
global military power in the world. The U.S. economy is also more than three times the 
size of the next largest sovereign economy. These realities give the United States power 
that disproportionate to its population, to its size, or, for that matter, to what might 
consider just or prudent. But the United States did intend to become empire. This 
unintentional arrangement was a consequnce of events, few of them under American 
control (Friedman 2012:14). 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

3 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

Konsep yang ditawarkan oleh Friedman di atas memang menarik untuk ditelaah lebih 

lanjut. Karena dia mengajukan konsep ‘ketidaksengajaan’ (unintentional) Amerika Serikat menjadi 

suatu kerajaan yang mengontrol hampir seluruh dunia.  

Dalam jangkaan masa depan, juga diprediksi bahwa ada skenario khilāfah baru (a new 

challiphate). Dimana akarnya dimulai dari identitas religi yang akan menghantam nilai-nilai dan 

norma-norma Barat yang sudah menjadi fondasi sistem global saat ini (National Intelligence 

Council 2004:16). Model skenario ini tentu bersamaan dengan skenario Pax Americana yang 

menginginkan Amerika Serikat sebagai satu-satu negara yang mengontrol tatanan global (global 

order). Keadaan masa depan yang diprediksi tersebut tentu saja menjadi begitu penting untuk 

dikaji atau ditelaah secara mendalam. Sebab, sebagai uninteded empire Amerika Serikat masih 

menjadikan konsep khilāfah, satu satunya konsep dari warisan sejarah peradaban Muslim, sebagai 

sesuatu yang amat perlu diwaspadai di masa yang akan datang. 

Ketika artikel ini ditulis, isu khilāfah menjadi konsep yang ada dimana-mana dan begitu 

menakutkan, seperti ISIS mengusung isu khilāfah. Di samping itu, di Indonesia HTI dan FPI juga 

dibekukan, karena membawa isu khilāfah dalam perjuangan mereka yang dipandang mengancam 

keamanan dan pertahanan negara. Bahkan, di beberapa provinsi di Indonesia, sudah ada tokoh-

tokoh yang mendirikan Khilāfah Muslim sebagai wujud kebangkitan Islam. Gerakan-gerakan Islam 

yang bersifat transnasional pun tidak ketinggalan menjalankan misi khilāfah, kendati tidak 

mengatakan bahwa mereka mendirikan khilāfah (Al Makin 2016:317). Salah satu gerakan Islam 

yang juga menggunakan istilah global adalah Global Ikhwan yang berevolusi dari nama Rufaqa, 

dimana sebelumnya dikenal sebagai Darul Arqam (Abdul Hamid 2005). Di Asia Tenggara, harapan 

atau keinginan untuk mendirikan khilāfah telah juga dipraktikkan upayanya oleh jaringan yang 

disinyalir sebagai gerakan terorisme atau radikalisme (Hendropriyono 2009) (Ali 2014) 

(Purwawidada 2014) (Basyir 2016). Pada prinsinya, imajinasi tentang khilāfah telah bermunculan 

di hampir seluruh penjuru dunia dalam jiwa dan pikiran ummat Islam, tidak terkecuali di 

Indonesia. 

  

Varian Makna Khilāfah 

Salah satu konsep yang paling dikhawatirkan sebagai turunan dalam kajian khilāfah adalah negara 

Islam (Islamic State). Dalam studi negara Islam, telah ditemukan juga beberapa konsep negara atau 

tata cara bernegara seperti daulah, imāmah, ḥukūmah, sulṭān, dan juga istilah khilāfah sendiri 

(Bustamam-Ahmad 2001) (Belkeziz 2009). Masing-masing istilah tersebut telah dan sedang 

dipraktikkan oleh ummat Islam dalam lintasan sejarah politik Islam. Praktik tersebut pada 

gilirannya menghadang konsep negara-bangsa (nation state), yang ditemukan di kawasan Barat 

(Cottam dan Cottam 2001). Adapun konsep-konsep yang diusung oleh konsep negara-bangsa 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

4 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

inilah yang kemudian diperhadapkan dengan konsep di dalam pemikiran politik Islam, terutama 

dalam masalah kenegaraan. Berbagai konsep yang terdapat di dalam Islam harus diselaraskan 

dengan apapun yang ditemukan di kalangan para pemikir di Barat. Begitu banyak literatur yang 

mencoba menjelaskan konsep-konsep tersebut, hingga kemudian ada kesimpulan bahwa apapun 

yang ditemukan dalam Islam hanya dua pilihan yaitu compatible atau tidak compatible (Hallaq 2013) 

(Roy 1996) (Roy 2004).  

 Sejauh ini, karya-karya tentang gerakan Islam sangat banyak sekali ditulis oleh para 

sarjana. Dalam memahami karya-karya tersebut tentu saja menggiring pada telaah demi telaah 

secara konseptual. Karena hampir semua studi tentang gerakan Islam selalu dimulai dari suatu 

konsep yang dihasilkan oleh para sarjana, terutama dari Barat. Untuk itu, narasi sosio-historis 

mengenai perjalanan konsep akan disajikan dalam studi ini, supaya pembaca mendapatkan potret 

bagaimana konsep-konsep dari Barat dipasang di dalam memahami gerakan Islam. Walaupun 

tidak sedikit pula istilah-istilah dari Islam telah digunakan dalam dunia ilmu pengetahuan di 

Barat.  

 Manusia sebagai khalīfah Allah di muka bumi merupakan pembedaan manusia dengan 

semua makhluk-makhluk lain ciptaan-Nya. Dawam Rahardjo dalam Ensiklopedi Al-Qur’an 

memberikan penjelasan konsep khilāfah dan khalīfah dalam al-Qur’an. Dalam al-Qur’an, akar kata 

tersebut yakni kh-l-f muncul sebanyak 127 dengan 12 kata jadian (Rahardjo 1996:349) Lihat juga 

(Oliver-Dee 2009:14–16). Adapun kata jadiannya adalah khalafa (menggantikan), khalf 

(pergantian), khalīfah (wakil/pengganti), khulafā’ (para pengganti), khawālīf (mereka yang 

ditinggal di belakang), khilāf (sesudah), khilfah (silih berganti), khālafa (menyalahi seseorang), 

akhlafa (gagal), takhallafa (tidak ikut menyertai), ikhtalafa (berlainan), istakhlafa (menunjuk sebagai 

pengganti) (Rahardjo 1996:347–48). Dari makna-makna tersebut menunjukkan bahwa kata kh-l-f 

merupakan sebuah proses atau sesuatu yang berubah menuju sesuatu yang lainnya. 

 Ketika Nabi Adam diciptakan oleh Allah sebagai khalīfah diberikan langsung ilmu dari 

Allah kepada nabi Adam. Allah ketika menciptakan alam semesta ini pun berdasarkan ilmu-Nya 

yang tidak terbatas. Proses inilah yang menyebabkan istilah wakil Allah di bumi tidak diterima 

oleh para makhluk langit. Artinya, drama konflik atas nama konsep khalīfah sudah terjadi, dimana 

Iblis berupaya untuk membuktikan sumpahnya untuk menggeser manusia dari fungsi 

kekhalifahannya. Apa yang menggeser ini pun telah Allah jamin bahwa manusia yang tidak akan 

mampu digeser-geser atau digoda oleh Iblis adalah mereka yang ikhlas di dalam ber-dīn kepada 

Allah. Di sini tampak bahwa fungsi kekhalifah adalah fugsi manusia di dalam melaksankan proses 

menuju dīn Allah (janji Allah) (Al-Attas 1995). Di sini terlihat bahwa kata khalīfah erat kaitannya 

dengan ‘ilm dan dīn. Dengan bahasa lain, manusia diciptakan untuk menjadi khalīfah Allah melalui 

kekuatan ‘ilmu supaya memahami tentang keberhutangannya dengan Allah (dīn Allah).. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

5 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

 Untuk tetap menjadikan semua pada poros-nya, maka Allah mengutus Nabi dan Rasul 

supaya manusia tetapi teringat akan fungsi kekhalifahannya di muka ini sebagai mukhlis. Inilah 

yang dipahami bahwa khalifah itu proses puncak manusia mencapai kesempurnaanya untuk 

mengakhiri dugaan demi dugaan Iblis supaya tidak mampu digelincirkan. Ketika manusia diutus 

ke muka bumi memiliki tugas sebagai wakil Allah, menghadapi kekuatan Iblis, dan 

mempersiapkan diri kembali kepada Allah. Makhluk-makhluk lainnya di muka bumi ini tidak 

memiliki tugas yang cukup berat ini, kecuali hanya manusia semata. Iblis mendapatkan restu dari 

Allah untuk menggelincirkan manusia. Malaikat hanya berbakti kepada Allah melalui fungsi 

kemalaikatannya. Makhluk lainnya ditundukkan supaya dapat menjadi objek dari kepentingan 

atau kebutuhan manusia di muka bumi ini. Di antara proses itulah, muncul manusia-manusia 

pilihan yang membawa risalah dari Allah. Mereka mendapat berbagai halangan tidak hanya dari 

kalangan Iblis, tetapi juga manusia yang sudah mengalami proses iblinisasi.  

 Di sini kemudian muncul konflik di antara sesama manusia. Ketika puncak kejahatan 

manusia tidak dapat ditolerir, maka muncullah respon alam sebagai bencana kepada manusia. 

Respon alam ini hanya untuk menundukkan manusia yang telah mengalami proses iblinisasi. 

Setelah sesuatu menjadi tenang, maka muncul lagi para pembawa risalah tauhid untuk 

menggulang pemahaman iblinisasi di kalangan manusia. Proses iblinisasi persis ketika Adam 

diciptakan yaitu enggan dan sombong. Dimana dua hal inilah yang mengantarkan manusia Iblis 

menjadi kafir. Istilah kafir bukanlah tidak mengerti akan risalah, melainkan enggan dan sombong 

terhadap apa yang Allah beritakan melalui manusia-manusia pilihan-Nya. Puncaknya adalah sama 

seperti pengalaman Iblis yang sombong di hadapan Allah, ketika diperintahkan untuk sujud 

kepada manusia. 

 Dari penjelasan di atas menunjukkan bahwa istilah khalīfah sangat erat kaitannya dengan 

manusia di dalam mengatur dirinya sebagai hamba Allah (‘abd Allāh). Tidak ada kaitannya dengan 

pemerintahan atau persoalan politik. Allah menegaskan bahwa tugas manusia hanya untuk 

menghambakan diri kepada Allah. Di sini Allah menyebutkan tugas ini bersamaan dengan Jin.     

Namun, dalam realitas politik global, setiap kemunculan negara atau gerakan yang 

mengusung ideologi yang hendak mendirikan khilāfah Islam selalu dicurigai atau bahkan dimusuhi 

dengan berbagai cara. Inilah yang menarik untuk diteliti lebih lanjut dengan mengapa istilah 

khilāfah begitu dicurigai atau dianggap sebagai ancaman global. Dapat dikatakan bahwa telaah ini 

berusaha untuk mengupas bagaimana istilah ini menjadi semacam “hantu global” (global ghost). 

Semakin sering negara-negara Muslim dihancurkan, semakin kuat pula dorongan dari ummat 

Islam untuk mendirikan khilāfah. Gerakan untuk mendirikan khilāfah muncul dimana-mana, 

kendati khalifah-nya hanya ada pada level nasional atau lokal. Dalam level internasional, 

kemunculan ISIS sendiri juga ingin mengkampanyekan tentang konsep negara Islam (Stern dan 

Berger 2015) (Chan 2015), yang juga merupakan bagian dari perjuangan untuk mendirikan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

6 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

khilāfah. Walaupun dalam dataran praktiknya, kelompok ISIS lebih banyak membunuh ummat 

Islam, ketimbang non-Muslim. Saat ini, demi memperjuangkan khilāfah para pembantai atau 

pembunuh langsung menghabisi saudara Muslim mereka sendiri, ketimbang kelompok non-

Muslim.  Pertanyaannya adalah mengapa istilah khilāfah ini telah memberikan virus pembantaian 

di antara sesama ummat Islam. 

 

Pengaruh Konteks Global terhadap Khilāfah 

 Selanjutnya, dalam bagian ini dijelaskan beberapa pandangan sarjana Barat mengenai apa 

yang terjadi saat ini di Dunia Muslim. George Friedman dalam The Next 100 Years, menuturkan 

sebagai berikut: “One thing the United States has indisputably done since 2001 is to create chaos in the Islam 

world, generating animosity toward America – perhaps terrorists who will attack in the future” (Friedman 

2010:49). Lebih lanjut, Friedman juga menyimpulkan: “So long as the Muslims are fighting each other, the 

United States has won its war”  (Friedman 2010:49). Ketika Uni Sovyet tumbang sebagai puncak 

Perang Dingin, perang terjadi di Timur Tengah, hingga menghancurkan hampir semua negara-

negara di kawasan tersebut. Timur Tengah menjadi arena perang yang tidak pernah 

berkesudahan, hingga memunculkan Arab Spring pada tahun 2011. Sebagaimana dinyatakan oleh 

Friedman, ummat Islam saling berperang antara satu sama lain. Sampai di sini, Amerika Serikat 

tetap menjadi negara stabil yang menjaga kestabilan global. 

Ketika kajian ini disusun, perang terus terjadi di Timur Tengah, dimana Amerika Serikat 

menjadi aktor utama.  Persis peristiwa ini terjadi pada saat Perang Dingin. Di tengah-tengah arena 

tersebut muncul kelompok yang mengusung isu pendirian khilāfah. Drama yang hampir mirip, 

kendati tidak dengan kekuatan fisik juga terjadi di Indonesia, dimana arena perang juga berlaku 

antara sesama ummat Islam, antara kelompok yang diklaim sebagai moderat dengan kelompok 

yang disinyalir radikal. Tentu saja, kelompok yang akan memenangkan arena perang di Indonesia, 

bukan dari kalangan Muslim juga, seperti pengalaman di Timur Tengah. 

Keadaan di atas, persis seperti yang ditulis oleh Henry Kissinger dalam World Order, dimana 

dunia Islam dan Timur Tengah disebut sebagai “a World of Disorder” (Kissinger 2014:96). Dalam 

bahasa sederhana, istilah tersebut dapat diartikan sebagai dunia tanpa tatanan atau tidak punya 

orientasi. Gambaran ini menyiratkan bahwa saat ini, Islam memiliki masalah yang amat parah dan 

perih (Lewis 2002). Pada awalnya, Islam menurut Kissinger pernah sebagai “a religion, a multuethnic 

superstate, and a new world order”  (Kissinger 2014:99). Namun, ketika Kristen mengambil peran 

sebagai tatanan baru dunia, Islam menjadi tergantikan secara paksa dalam skala global. Kondisi 

ini secara simultan hancur saat kejatuhan Khilafah Turki Utsmani pada 1924 (Oliver-Dee 2009). 

Sejak saat itu, khilāfah Islam menjadi sejarah ummat Islam semata. Berbagai gerakan muncul dalam 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

7 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

Islam untuk berusaha mendirikan Negara Islam (Islamic State) atau Khilāfah Islam (Esposito 1984) 

(Ismail 2003). 

Kondisi sebagai a world of disorder memang tidak kalah perihnya, ketika para sarjana 

mengatakan bahwa Islam dan ummat Islam merupakan masalah dunia saat ini. Persoalan ini 

termasuk dalam 7 kontradiksi global, yang disampaikan oleh Kishore Mahbubani dalam The Great 

Convergence, yaitu: kepentingan-kepentingan global versus kepentingan-kepentingan nasional; 

Barat versus selain Barat; kekuatan utama dunia versus kekuatan utama dunia yang sedang 

bangkit; ekspansi Cina versus penyusutan dunia; Islam versus Barat; lingkungan global versus 

konsumer global; pemerintahan versus organisasi non-pemerintah  (Mahbuni 2013:118–37). 

Adapun tentang Barat versus Islam, Mahbubani menandaskan ada beberapa hal sebagai penyebab 

salah paham, yaitu  (Mahbuni 2013:132–33): Pertama, persoalan sejarah. Masing-masing pihak 

memori kebudayaan tentang Perang Salib. Kedua, persoalan religi. Ummat Kristen, dalam 

beberapa hal tertentu, semakin sekular, sementara ummat Islam semakin religius. Ketiga, masalah 

psikologi. Masing-masing kelompok memiliki perasaan sebagai korban. Ummat Islam, lanjut 

Mahbubani, memiliki perasaan bahwa mereka telah dikolonialisasi selama hampir 2 abad sampai 

1940-an, mulai dari Maroko di Barat, sampai Indonesia di Timur. Tidak hanya itu, setelah masa 

de-kolonialisasi, kekuatan Barat masih menginjak-injak semua kepentingan ummat Islam 

(Mahbuni 2013:133) Lihat juga  (Lewis 1993).   

Persoalan yang disampaikan di atas agaknya mewarisi sistem kemudi sejarah ummat Islam 

dewasa ini. Mereka berada dalam bayangan dan situasi bahwa “Western power trampled over all their 

interest,” dalam bahasa Mahbubani. Proses diinjak-injak (trampled) inilah yang sedang dialami oleh 

ummat Islam di seluruh dunia, bahwa Muslim memiliki sejarah kedigdayaan dan kemudian, 

namun sekarang dalam mencari format baru sistem pemerintahan global, mereka sama sekali 

tidak diberikan kesempatan, kecuali mau bersetuju dengan nilai-nilai dan norma yang dihasilkan 

oleh para pemikir Barat  (Ansary 2009) (Fukuyama 2012:Bab 15). Proses pencarian ini persis pada 

era modern, dimana ummat Islam selalu menjadi objek dari percaturan global. Sejak kejatuhan 

wilayah Timur Tengah ke dalam proses kolonialisasi oleh bangsa-bangsa Eropa, ummat Islam 

selalu mencoba bangkit melalui konsep-konsep dari warisan sejarah Islam untuk dapat duduk 

sejajar dalam era modern. 

Salah satu contoh respon kejatuhan khilāfah  adalah Mustafa Kemal yang dikenal sebagai 

Ataturk – Bapak Turki, yang mendeklarasikan Turki sebagai negara sekular dalam bentuk negara-

bangsa pada tahun 1923 (Lewis 1952). Di sini Kemal mengambil nilai-nilai dan konsep dari Barat 

sebagai basis ideologi, yaitu nasionalisme, sekularisme, reformisme, statisme, populisme, dan 

republikanisme  (Ansary 2009:302). Konsep-konsep inilah, terutama empat yang pertama,  yang 

kemudian tersebar ke seluruh Dunia Islam setelah Perang Dunia I  (Ansary 2009:302). 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

8 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

Pengaruhnya juga sampai ke Indonesia, dimana kemudian disambut oleh Soekarno, sebagai 

Presiden Pertama Republik Indonesia  (Al Makin 2016). 

Karena itu, sejarah politik Islam mulai berpencar ke dalam berbagai aliran untuk merespon 

kejatuhan khilāfah. Pada saat yang sama, berbagai konsep dari pemikiran Barat mulai diinstalisasi 

ke dalam masyarakat Muslim. Pada era tersebut, perkembangan di dalam ilmu-ilmu sosial mulai 

bangkit, dimana musuh utamanya adalah Nazi di negara Jerman. Konteks sejarah ini memberikan 

kesempatan untuk kebangkitan Zionisme pada tahun 1890 dan berkembang menjadi protokol 

bagi ummat Yahudi di seluruh dunia. Pada tahun 1936, pusat Zionis ditetapkan di Yerussalem. 

Puncaknya, pada 14 Mei 1948, para Zionis mendeklarasian negara Islam. Tepatnya, pada era 

tersebut, Islam runtuh, Yahudi bangkit. Namun, sebelum era ini, pada abad ke-17 dan 18 M, telah 

muncul konsep Haskalah, yaitu era pencerahan Yahudi. Konsep ini digagas oleh Moses 

Mendelssohn (1729-1786). Oleh sebab itu, perpindahan Yahudi dan pencerahan yang 

didengungkan melalui konsep Haskalah telah menciptakan suatu kondisi dunia baru bagi 

komunitas Yahudi, tepat di negara-negara Eropa. Pengaruh Zionisme dalam kejatuhan khilāfah 

tidak dapat diabaikan sama sekali. 

Jika dihitung tahun kejatuhan khilāfah yaitu pada 3 Maret 1924 M, maka pada tahun  2024,  

akan mencapai satu abad. Pada tahun 1948, negara Israel akan berusia satu abad pula. Sejak ISIS 

mendengunkan khilāfah pada tahun 2014, maka pada tahun dimana kejatuhan khilāfah berusia satu 

abad, dapat dipastikan bahwa dalam beberapa tahun kemudian, konsep ini akan banyak 

mewarnai konsep gerakan Islam di seluruh dunia. Dalam durasi satu abad inilah konflik dunia 

banyak diilhami oleh konsep khilāfah. Sejak tahun 1948, telah juga terjadi proses Yahudinasi 

tempat-tempat suci bagi ummat Islam  (Bar t.t.:6) (Armstrong 2005). Negara Palestina menjadi 

the largest open air prison terbesar di dunia sampai saat ini. Sedangkan, secara keseluruhan, Timur 

Tengah menjadi the largest arena for war dalam abad ke-21 M. 

Kondisi di atas tentu saja perlu dikupas secara mendalam untuk melihat arah masa depan 

dunia dalam konteks penegakan khilāfah saat ini, oleh beberapa organisasi atau gerakan Islam. 

Apakah masa depan ummat Islam sangat ditentukan dengan berdirinya kembali sistem khilāfah? 

Dalam teologi ummat Islam, kemunculan Imam Mahdi dan Nabi Isa. Sinyal kedatangan mereka 

untuk mengatakan bahwa kiamat akan datang dalam waktu dekat. Dalam rotasi peradaban dunia, 

kedatangan mereka memang tidak menyebutkan sosok yang pasti, melainkan hanya tanda-

tandanya semata. Konteks Imam Mahdi dan perjuangan pendirian khilāfah menjadi penting, 

seiring dengan kemunculan gerakan Islam yang menginginkan kedua hal tersebut muncul, untuk 

menghadapi dominasi kekuatan non-Muslim di pentas dunia ini. Hanya saja, perlu ditelaah lebih 

dalam lagi tentang apakah kemunculan gaya perjuangan khilāfah saat ini adalah sinyal akan 

kedatangan Imam Mahdi. Di sini, konteks teologis-normatif dengan sosio-historis ummat Islam 

perlu dilihat secara seksama. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

9 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

Apabila diurut rotasi sejarah, maka pada tahun 2024, negara Amerika yang merdeka pada 

4 Juli 1776, akan berusia 248 tahun. Negara ini akan berusia sekitar hampir dua abad setengah. 

Lebih lanjut, pada tahun 2076, Amerika Serikat akan berusia 300 tahun. Apa hubungannya dengan 

konteks khilāfah? Dalam beberapa skenario global Amerika Serikat, khilāfah juga mendapat hal 

yang begitu signifikan untuk dijadikan bahan pertimbangannya, mengenai sejarah masa depan. 

Dalam Mapping the Global Future, ditegaskan bahwa salah satu skenario dunia yang akan muncul 

adalah A New Caliphate, dimana dijelaskan sebagai berikut: “... provides an example of how a global 

movement fueled by radical religious identity politics could constitute a challenge to Western norms and values as 

the foundation of the global system”  (National Intelligence Council 2004:16). Kondisi ini diprediksi 

terjadi pada tahun 2020. Walaupun sekarang ini kondisi yang dijangka tersebut sudah terjadi. 

Pada waktu yang bersamaan, hampir semua titik kekuatan kekuatan Muslim di Timur Tengah 

sedang bergejolak, kecuali di dua tempat yaitu Arab Saudi dan Iran. 

Kondisi ini juga terjadi di Asia Tenggara, dimana gerakan Islam yang membawa isu khilāfah 

juga sedang mendapatkan sorotan, terlebih saat artikel ini ditulis, di Marawi sedang terjadi 

pergolakan antara ISIS dengan pemerintah Filipina. Di Indonesia, persoalan terorisme dan ormas 

yang membawa isu khilāfah juga mendapatkan sorotan dari pemerintah. Salah satu gerakan Islam 

yang dibekukan karena mengusung khilāfah adalah Hizbut Tahrir Indonesia. Dengan kata lain, isu 

khilāfah menjadi momok yang menakutkan, seperti yang ditakuti oleh pemerintah Amerika Serikat 

dalam Mapping the Global Future. Kondisi fiksional yang digambarkan surat Said Muhammad bin 

Ladin kepada salah seorang saudara yang tertanggal 3 Juni 2020  (National Intelligence Council 

2004:85–91). Dalam surat fiksi tersebut dimulai dengan keinginan untuk mendirikan sistem 

khalifah yang pernah dipraktikkan pada era sahabat Rasul. 

 

Dimensi Pemosisian Khilāfah 

Konsep ini telah lahir semenjak Islam hadir di muka bumi ini, khususnya saat empat 

sahabat Rasul SAW menjadi pemimpin setelah rasul. Bahkan, ketika manusia pertama kali 

diciptakan oleh Allah, kata khalifah telah membuat masyarakat langit begitu tidak menghendaki 

manusia mengembang tugas sebagai khalifah di muka bumi ini. Golongan Iblis tidak rela manusia 

menjadi khalifah Allah. Karena itu, konsep khilāfah telah menjadi akar permasalahan, tidak hanya 

di bumi, tetapi juga di langit. Bahkan Iblis berani diusir dari Surga demi untuk menggoda manusia 

di bumi, karena Allah telah menetapkan manusia sebagai khalifah-Nya.  

Tentu saja, persoalan di atas menjadi akar masalah tentang fungsi kemanusiaan di bumi 

ini. Sebab, di satu sisi ada amanah yang diemban sebagai Khalifah Allah, di sisi lain, ummat Islam 

juga menghadapi masalah bertubi-tubi ketika memperjuangkan khilāfah. Persoalan khalifah dan 

khilāfah menjadi persoalan utama bagi manusia yang memiliki hubungan dengan Sang Pencipta  

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

10 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

(Madjid 1999). Saat ini, persoalan ini juga berlaku di bumi, mana kala ummat Islam ingin 

mengembalikan konsep sebagai basis pemerintahan Islam. Hal ini belum lagi pengalaman ummat 

Islam di dalam mempraktikkan pemerintahannya dalam lintasan sejarah dunia, mulai semenjak 

era 4 sahabat Rasulullah SAW hingga menjelang kejatuhan khilāfah pada abad ke-19. Sejarah 

ummat Islam hampir 13 abad lebih merupakan catatan tersendiri, ketika ummat Islam 

menjalankan misi kekhilāfahan dalam bentuk tidak hanya pemerintahan, tetapi juga bagian dari 

sejarah politik Islam. 

Tiga hal tersebut merupakan titik utama mengapa ini ingin menyajikan konsep khilāfah 

dari berbagai dimensi. Sebab, pemahaman Islam hadir juga melalui berbagai dimensi pengetahuan 

manusia. Salah satu dimensi yang paling sering dikupas adalah aspek pemikiran politik Islam. 

Dimensi ini juga sangat terkait dengan dimensi-dimensi lainnya seperti hukum Islam, tasawuf, 

dan kalam. Karena itu, kajian politik di dalam Islam juga menyangkut aspek-aspek hukum, 

spiritual, dan teologi. Khazanah pemikiran Islam yang begitu luas membentang selama hampir 13 

abad lebih tentu saja memberikan sekian pemahaman tentang bagaimana seharusnya 

pemerintahan dijalankan. Kontak Islam dengan Barat, terutama Eropa juga memberikan pengaruh 

bagi citra pemahaman Islam di kalangan para sarjana Muslim. Kondisi ini diperuncing dengan 

kehadiran berbagai aliran pemikiran dalam wilayah hukum Islam, kalam, dan juga sufisme, 

dimana terkadang dibangun atas kepentingan rezim penguasa. Akibatnya, studi tentang khilāfah 

pada gilirannya juga merupakan kajian tentang sejarah politik Islam, baik di dalam maupun ketika 

terjadi kontak dengan Barat.  

Dimensi kemanusiaan (insāniyyah) juga didapati dalam kajian khilāfah. Setiap manusia 

mengembang misi kekhalifahan dari Allah. Setiap pemimpin diminta pertanggungan jawaban. 

Setiap manusia dilahirkan secara fitrah. Setiap manusia dituntut untuk taat kepada Allah, 

Rasulullah, dan pemimpin. Aturan-aturan dari Allah harus ditegakkan. Ibn Khaldun (2001:337)  

mengatakan bahwa: “Kekhalifahan ...pada hakikatnya merupakan pengganti atau wakil Allah di 

dalam menjaga agama dan kehidupan manusia.” Dua aspek inilah yang sering dikupas dalam 

kajian pemerintahan Islam, sebagaimana terlihat dalam karya al-Mawardī dan Abī Ya‘lā.  Konsep 

imārah dan imāmah kerap muncul di dalam tata kelola pemerintahan Islam. Proses mendetailkan 

tata kelola pemerintahan Islam ini kadang juga dimulai dari bagaimana bentuk kemanusiaan yang 

diinginkan, baik sebagai pemimpin maupun sebagai yang dipimpin. 

Lebih lanjut, konteks global dan nasional yang terjadi di Indonesia juga memberikan 

alasan kuat mengapa pengkajian terhadap konsep khilāfah perlu disajikan secara komprehensif. 

Saat ini, kemunculan gerakan khilāfah, baik yang membawa panji-panji khilāfah, maupun hanya 

sebatas pada dataran konsep spiritualisme Islam telah membawa dampak serius terhadap 

keberadaan Muslim dan Islam itu sendiri. Oleh sebab itu, perlu studi yang menyajikan atau 

mendudukkan konsep khilāfah pada posisi awal di dalam ajaran Islam. Mengapa kemudian, bagi 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

11 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

yang mengusung konsep ini harus membunuh orang non-Muslim atau sesama Muslim sendiri. 

Apakah ini terkait dengan kontinuitas sejarah konflik internal ummat Islam yang terjadi ribuan 

tahun lalu mengalami puncak dalam abad sekarang? Atau, apakah ini terkait dengan usaha non-

Muslim supaya Islam sebagai kekuatan ideologi tidak lagi dapat berperan dalam konteks global? 

Tentu tidak mudah menemukan jawaban yang tepat untuk kedua pertanyaan tersebut. Namun, 

paling tidak kita dapat mengajukan pertanyaan yang tepat untuk mencari jawaban yang masih 

memerlukan pendalaman secara substantif. 

 Studi ini pada prinsipnya ingin menjawab dari beberapa pertanyaan dan pernyataan dalam 

tiga bagian di atas. Pengalaman penulis menulis topik ini bermula saat menyelesaikan skripsi 

tentang hubungan Islam dan negara (Bustamam-Ahmad 2001). Lantas, dalam pengkajian master, 

pengkaji menulis tentang Islam Politik di Indonesia (Bustamam-Ahmad 2013). Sementara saat 

doktoral, dikaji tentang Gerakan Islam di Asia Tenggara (Bustamam-Ahmad 2015). Karena itu, 

data untuk pengkajian tentang politik Islam yang menyangkaut kenegaraan, telah dipersiapkan 

selama hampir satu dekade lebih. Hanya saja, penuis mulai fokus pada studi ini, setelah 

menyelesaikan proyek penulisan tentang Studi Aceh (Acehnologi) (Bustamam-Ahmad 2017a). 

Dalam pengkajian tersebut, penulis telah menghasilkan karya tentang radikalisme dan terorisme 

di Indonesia. Sehingga, salah satu ujung dari karya-karya tersebut perlu pengkajian secara 

akademik tentang tentang konsep khilāfah.  

 

Dari Khilāfah ke Terorisme  

Setelah kita memahami tentang konsep khilāfah dan khalifah, maka bagian ini ingin 

membedah bagaimana kemudian konsep ini dikaitkan dengan persoalan terorisme. Dewasa ini, 

upaya mengaitkan konsep khilāfah dengan terorisme kerap terjadi di seluruh penjuru dunia. 

Bahkan, khilāfah dipandang sebagai sebuah gerakan yang amat menakutkan, karena dikaitkan 

dengan aksi-aksi radikalisme dan terorisme, tidak terkecuali di Indonesia. Salah satu konsep yang 

sering dikaitkan dengan keadaan tersebut adalah melalui konsep jihād. Salah satu argumen yang 

hendak disampaikan dalam bab ini adalah bahwa di antara konsep khilāfah dan jihād sama sekali 

tidak ada hubungannya dengan radikalisme dan terorisme, melainkan ada situasi yang 

mendukung aksi-aksi terorisme yang dipicu oleh keinginan untuk mencapai khilāfah. Salah satu 

pemicu utama dalam aksi-aksi terorisme itu adalah terletak pada pemahaman tentang penerapan 

dari ideologi yang berasal dari Islam, dimana sangat dikhawatirkan menjadi suatu pemicu 

ketidakstablian global.  

Ketika Islam hadir pada masa Rasulullah, tidak ada apapun stigma yang muncul, kecuali 

membelah dunia Arab, karena saat itu, Nasrani dan Yahudi yang muncul duluan sebelum Islam. 

Ada yang menyebutkan bahwa: “Without Islam, Eastern Orthodox Christianity would likely have remained 

the dominant faith of the Middle East down to today, with possible exception of Zoroastrianism in Iran ” (Fuller 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

12 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

2010:24). Nusantara juga menjadi negeri yang menjadi penganut animisme atau Hindu-Buddha, 

jika Islam tidak sampai ke negeri ini. Terlepas dimana terlebih dahulu Islam pertama kali bertapak 

di Nusantara. Iran tanpa Islam akan terus menjadi negeri penganut Zoroaster. India dengan 

penganut Hindu. Demikian pula, Cina dengan agama nenek moyang mereka. Barat (Eropa), tentu 

akan menjadi negeri tribal, dimana kemudian Kristen-Barat menyisir kawasan ini. Jadi, tidak akan 

ada ISIS atau apapun gerakan yang memperjuangkan Islam seperti yang terlihat hari ini. Iran yang 

kemudian menjadi negeri Muslim, harus menerima dampak hingga hari ini, karena telah menyalin 

diri mereka ke dalam Islam.    

Dalam era kecanggihan media sosial dan kebangkitan netizen, informasi tentang tentang 

pergolakan di kawasan Muslim, terutama yang menyangkut khilāfah, jihād, dan gerakan Islam 

selalu membombardir media sosial. Informasi yang berterbangan di alam maya menuntut kita 

kemudian untuk berpikir jernih. Ada apa sebenarnya? Atau, sebenarnya ada apa? Atau bahkan, 

apa ada sebenarnya? Jika dikaitkan dengan kemunculan ISIS bisa juga dilekatkan dengan ada apa 

sebenarnya dengan ISIS? Sebenarnya ada apa dengan ISIS? Dan, apa ada sebenarnya ISIS? 

Demikian pula dengan kemunculan Wahabi? Syi‘ah? Sunni? Istilah khilāfah muncul dari Islam 

yang kemudian menjadi konsep yang memberikan inspirasi ummat-nya untuk ber-jihād.  

Menjawab ketiga pertanyaan di atas, terkait dengan ISIS tentu akan memiliki beberapa 

jawaban yang sama sekali tidak berhubungan. Terlepas ISIS diberikan kepanjangan sebagai 

Islamic State of Iraq and Syria, namun dalam mitologi iteratur kuno Mesir, Isis merupakan pasangan 

dari Osiris. Sebenarnya, mereka merupakan anak dari Dewa Langit yang terdiri dari Osiris, Isis, 

Set, dan Nepthys. Osiris merupakan anak tertua yang menikah dengan Isis. Akan tetapi Set 

merasa cemburu akan Osiris, hingga dia kemudian membunuh Osiris. Isis, yang memiliki 

kekuatan magik yang amat luar biasa, lantas berusah untuk membangkitkan kembali Osiris. 

Sehingga mereka berkumpul lagi dan kemudian memiliki putra, yang bernama Horus (Black 

2013:28–33). Kisah mitologi Mesir ini memang tidak ada kaitannya dengan nama ISIS yang lahir 

pada tahun 2014. Secara metafisika, konflik antara para Dewa di dalam mitologi Mesir, persis yang 

terjadi saat ini di Timur Tengah, ISIS merupakan “dewa” yang memiliki kekuatan yang amat luar 

biasa untuk membalas dendam menciptakan huru hara di seluruh dunia.   

Keadaan ini dikenal dengan istilah Arab Spring, yang dimulai pada 17 Desember 2010 di 

Tunisia.  Di Mesir telah terjadi Revolusi pada 25 Januari 2011. Pada tahun yang 2011, tanggal 2 Mei, 

Osama bin Laden juga tewas di Abbottabad, Pakistan. Setelah itu, pada 20 Oktober 2011, 

Muammar Gaddafi juga tewas di Libya. Sebelum itu, pada 15 Maret 2011 juga terjadi perang sipil 

di Suriah. Setelah kelahiran ISIS pada tahun 2014, konflik berlanjut di Yaman yang dimulai pada 

22 Maret 2015. Kondisi pada tahun-tahun tersebut telah berdampak di semua negara-negara Arab 

yaitu Bahrain, Kuwait, Lebanon, Oman, Maroko, Yordan, Arab Saudi, Mauritania. Begitulah 

keadaan Timur Tengah dewasa ini, yang kemudian menampakkan ISIS sebagai salah satu gerakan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

13 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

Islam yang tidak memiliki basis teritori negara menyebar ke seluruh dunia. Di ujung kondisi ini, 

muncul istilah khilāfah atau Islamic state (negara Islam).  

Sebelum itu, gerakan yang memiliki dampak yang amat luar biasa adalah al-Qaeda 

dibawah pimpinan Osama bin Laden. Puncak peristiwanya adalah ketika terjadi penabrakan 

pesawat yang disinyalir oleh al-Qaeda pada tanggal 11 September 2001. Setelah itu, muncul slogan 

War on Terror dibawah komando Amerika Serikat dan sekutunya. Setelah itu, respon yang muncul 

adalah penyerangan Taliban yang disinyalir sebagai bagian dari al-Qaeda. Peristiwa ini dilakukan 

pada 7 Oktober 2001. Pada tahun 2003, tepatnya 20 Maret digelar Perang di Irak yang berakhir 

pada tahun 18 Desember 2011. Saddam Hussein ditangkap dan dieksekusi pada 30 Desember 2006.  

Sebelumnya, Irak juga menjadi target pada tahun 1990, ketika terjadi Perang Teluk. Hal ini 

disebabkan karena Irak menginvansi Kuwait. Hanya saja, saat itu, Saddam Hussein tidak dapat 

ditundukkan sebagaimana pada tahun 2003. Michael Doran mengatakan bahwa kondisi Timur 

Tengah pada era ini sebagai: “... this kind of military disaster occurs with relative frequency in the Middle East 

as conquence of the complex balance of power in the region. Fanaticism, therefore, played no role in al Qaeda’s 

miscalculation” (Doran 2002:177).  

Jauh sebelum peristiwa di atas terjadi, juga telah berlaku Perang Irak dan Iran yang 

dimulai pada 22 September 1980 hingga 20 Agustus 1988. Sebelum tahun 1980 juga telah berlaku 

Revolusi Iran, dimana rezim sekular di negara tersebut diganti oleh para ‘ulama melalui konsep 

wilayat al-faqīh. Jauh sebelum itu, juga terjadi konflik di Timur Tengah selepas perang dunia kedua, 

terdapat dua peristiwa penting yaitu kemerdekaan Israel pada tahun 1948 dan dimulai Perang 

Dingin, antara Uni Sovyet dan Amerika Serikat. Perang Dunia pertama menghasilkan PBB yang 

didirikan pada tahun 1945. Dalam Perang Dingin, konflik di Timur Tengah tidak pernah padam. 

Amerika Serikat mendanai sebuah proyek perang besar untuk menghadapi Uni Sovyet yang 

dikenal dengan istilah Arab-Afghan. Sovyet jatuh pada tahun 1991 dalam Perang Dingin beberapa 

negara Timur Tengah membantu upaya Amerika Serikat untuk menghabisi Sovyet, dengan dalih 

sebagai komunis. 

Nestapa Timur Tengah memang bukanlah dimulai sejak tahun 2014, ketika ISIS 

menggelorakan Khilāfah. Ada peta perang di kawasan tersebut. Ada pemuaian ideologi di Jazirah 

Arab. Banyak tokoh pemikir yang menghiasi lembaran sejarahnya. Ada jutaan manusia yang telah 

gugur di dalam setiap konflik. Ratusan ribu manusia harus pindah tempat, mereka melintasi 

benua untuk bertahan hidup dan berketurunan. Banyak bangunan yang merupakan bukti 

kedigdayaan ummat Islam yang hancur. Agaknya telah begitu banyak studi dan kajian yang 

mengupas peristiwa-peristiwa penting di Timur Tengah. Karena itu, persoalan khilāfah, bukan 

persoalan terorisme, melainkan masalah ini adalah sebuah kontinuitas sejarah yang belum 

menemukan titik terang, bagi ummat Islam. Kultur perang memang sudah ada di dalam sejarah 

Timur Tengah.   

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

14 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

Bronislaw Malinowski  menyebutkan bahwa: “The problem of what war is a cultural phenomenon 

naturally falls into the constutuent issues of the biological determinants of war, its political effects, and its cultural 

contructiveness” (Malinowski 1941:523). Perang sebagai fenomena kebudayaan sesuatu yang tidak  

dapat dihindari sama sekali. Hampir tidak ada negara yang tidak memiliki sejarah perang. Setiap 

perang selalu memiliki penyebab di dalamnya. Berbagai istilah dilekatkan padanya. Kehancuran 

kekhalifahan Islam di Timur Tengah pun disebabkan oleh peperangan dan campur tangan bangsa-

bangsa Eropa di dalamnya (Satia 2008) (Fisk 2006a). Bangsa-bangsa penjajah, selain 

mempersiapkan persenjataan, juga menyiapkan alasan-alasan akademis di belakangnya, sebelum 

perang dimulai. Alasan-alasan perang inilah yang terkadang dicari, dibingkai, diikat, lalu 

diletakkan sebagai suatu kekuatan untuk menggerakkan suatu kelompok untuk maju ke medan 

perang.  Terkadang alasan-alasan tersebut dicari di dalam kitab suci, ambisi pribadi, dendam 

sejarah, dan perluasan wilayah kekuasaan. Sejarang perang adalah sejarah individu yang terlibat 

di dalam bagian dari peperangan itu sendiri. Ketika kekhalifahan Islam runtuh, tidak sedikit 

individu mencari alasan untuk membangkitkan kembali kekuatan Islam secara politik.  

 

Kesimpulan  

Dari beberapa uraian di atas, ada beberapa hal yang perlu digarisbawahi. Pertama, konsep khilāfah 

merupakan konsep yang paling mendapatkan perhatian di dalam pentas global. Konsep ini, pada 

hakikatnya memiliki nuasan teologis di dalam kajian Islam, namun memiliki dimensi teo-politis, 

jika dijadikan sebagai ideologi dalam kajian politik Islam. Kedua, kendati konsep khilāfah 

merupakan momok yang amat menakutkan, isu ini akan terus bergulir sepanjang masa, sebab 

persoalan kekhalifahan manusia merupakan perbincangan manusia sejak pertama kali diciptakan 

oleh Allah SWT. Ketiga, isu khilāfah yang sering mengundang sejumlah kekerasan atas nama 

agama, tampaknya tidak melulu disebabkan oleh konsep ini, melainkan ada sejumlah persoalan 

yang sudah membumi, di beberapa negara, khususnya negara Muslim, selama puluhan tahun, 

kemudian meledak menjadi masalah global, ketika dikaitkan dengan persoalan khilāfah. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Hamid, Ahmad Fauzi. 2005. “The Banning of Darul Arqam in Malaysia.” Review of 
Indonesian and Malaysian Affairs 39(1):87–128. 

Abi Ya’la. 1993. Al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah. Beirut: Dar al-Fikr. 
Al Gore. 2013. The Future. New York: WA Allen. 
Al Makin. 2016. “Tanggalkan Khalifah di Bumi Ini: Membaca Narasi Sukarno tentang 

Sekularisme Turki.” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam 16(2):267–92. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

15 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1995. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An Exposition of the 
Worldview of Islam. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic Thought and 
Civilization (ISTAC). 

Ali, As’ad Said. 2014. Al-Qaeda: Tinjauan Sosial Politik, Ideologi dan Sepak Terjangnya. Jakarta: LP3ES. 
Al-Mawardi, Abi al-Hasan ’Ali ibn Muhammad Habib al-Bashari al-Baghdadi. t.th. Al-Aḥkām al-

Sulṭāniyyah. Beirut: Dar al-Fikr. 
Ansary, Tamim. 2009. Destiny Disrupted: A History of the World Through Islamic Eyes. New York: Public 

Affairs. 
Armstrong, Karen. 2005. Jerusalem: One City, Three Faiths. New York: Ballatine Books. 
Bar, Gideon. t.t. “Reconstructing the Past: The Creation of Jewish Sacred Space in the State of 

Israel, 1948–1967.” Israel Studies 13(3):1–21. 
Basyir, Kunawi. 2016. “Ideologi Gerakan Politik Islam di Indonesia.” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran 

Islam 16(2):267–362. 
Belkeziz, Abdelilah. 2009. The State in Contemporary Islamic Thought: A Historical Survey of the Major 

Muslim Political Thinkers of the Modern Era. London: I.B. Tauris. 
Black, Jonanthan. 2013. The Sacred History: How Angels, Mystics and Higher Intelligence Made Our World. 

London: Quercus. 
Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2001. Relasi Islam dan Negara dalam Perspektif Modernisme dan 

Fundamentalisme. Magelang: Indonesia Tera. 
Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2013. Sejarah Islam Politik Indonesia: Dari Pra-Kemerdekaan 

Hingga Era Reformasi. Banda Aceh: Ar-Raniry Press. 
Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2015. From Islamic Revivalism to Islamic Radicalism in Southeast 

Asia: A Study of Jama’ah Tabligh in Malaysia and Indonesia. Cambridge: Cambride Scholars 
Publishing. 

Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2017a. Acehnologi. Banda Aceh: Bandar Publishing. 
Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. 2017b. Masa Depan Dunia. Banda Aceh: Bandar Publishing. 
Chan, Anton. 2015. “The Call of ISIS: The Medium and the Message Attracting Southeast 

Asians.” Counter Terrorist Trends and Analysis 7(4):4–9. 
Cottam, Martha L., dan Richard W. Cottam. 2001. Nationalism & Politics: The Political Behaviour of 

Nation States. Colorado: Lynne Rienner. 
Doran, Michael. 2002. “The Pragmatic Fanaticism of al Qaeda: An Anatomy of Extremism in 

Middl East.” Political Science Quartely 117(2):177–90. 
Esposito, John L. 1984. Islam and Politics. Syracuse: Syracuse University Press. 
Fisk, Robert. 2006a. The Great War for Civilisation: The Conquest of the Middle East. London: Harper 

Perennial. 
Friedman, George. 2010. The Next 100 Years: A Forecast for the 21st Century. New York: Anchor Books. 
Friedman, George. 2012. The Next Decade: Empire and Republic in a Changing World. New York: Anchor 

Books. 
Fukuyama, Francis. 2012. The Origins of Political Order: From Prehuman Times to French Revolution. New 

York: Farrar, Straus and Giroux. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

16 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

Fuller, Graham E. 2010. A World Without Islam. London: Back Bay Books. 
Hallaq, Wael B. 2013. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity Moral Predicament. New York: 

Columbia University Press. 
Hendropriyono, Abdullah Mahmud. 2009. Terorisme, Fundamentalisme Kristen, Yahudi, Islam. Jakarta: 

Kompas. 
Ibn Khaldun. 2001. Mukaddimah. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 
Ismail, Salwa. 2003. Rethinking Islamist Politics: Culture, the State, and Islamism. London: I.B. Tauris. 
Kissinger, Henry. 2014. World Order. New York: Penguin Press. 
Lewis, Bernard. 1952. “Islamic Revival in Turkey.” International Affairs 28(1):38–48. 
Lewis, Bernard. 1993. Islam and the West. New York: Oxford University Press. 
Lewis, Bernard. 2002. What Went Wrong? The Clash Between Islam and Modernity in the Middle East. New 

York: Oxford University Press. 
Madjid, Nurcholish. 1999. “Kalam Kekhalifahan Manusia dan Reformasi Bumi.” Hlm. 203–65 

dalam Cita-Cita Politik Islam Era Reformasi, disunting oleh B. Munawar-Rachman. Jakarta: 
Paramadina. 

Mahbuni, Kishore. 2013. The Great Convergence: Asia, The West, and The Logic of One World. New York: 
Public Affairs. 

Malinowski, Bronislaw. 1941. “An Anthropological Analysis of War.” The American Journal of 
Sociology 46(4):521–50. 

National Intelligence Council. 2004. Mapping the Global Future: Report of the National Intelligence 
Council’s 2020 Project. National Intelligence Council. 

Oliver-Dee, Sean. 2009. The Caliphate Question: The British Government and Islamic Governance. New 
York: Lexington Books. 

Purwawidada, Fajar. 2014. Jaringan Baru Teroris Solo. Jakarta: Kompas. 
Rahardjo, Dawam. 1996. Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep Kunci. Jakarta: 

Paramadina. 
Roy, Olivier. 1996. Gagalnya Islam Politik. Jakarta: Serambi. 
Roy, Olivier. 2004. Globalised Islam: The Search for New Ummah. London: Hurst & Company. 
Satia, Priya. 2008. Spies in Arabia: The Great War and the Cultural of Britain Covert Empire in the Middle 

East. Oxford: Oxford University Press. 
Stern, Jessica, dan J. M. Berger. 2015. ISIS: The State of Terror. Great Britain: William Collins. 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

