
 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

27 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Madrasah: Sejarah dan Dinamikanya 
 

Zainuddin  
Institut Agama Islam Negeri Langsa 

zainuddin@iainlangsa.ac.id 
 

Abstract: The long journey of madrasas cannot be separated from the long history of this 
world. Its existence which is full of twists and turns to maintain the existence of Islam 
becomes something unique to him. Since Indonesia's independence even long before that, 
the madrasa has contributed a lot in educating the lives of Muslim communities. Although 
in its journey, it always gets a stumbling around the regulations. The dynamics they 
experience make madrasa always up to date to discuss. 
 
Keywords: Dynamic, History, and Madrasa 
 
Abstrak: Perjalanan panjang madrasah tidak bisa dipisahkan dari sejarah panjang dunia 
ini. Keberadaanya yang penuh liku-liku dalam rangka mempertahankan existensi 
keislamanannya menjadi sesuatu yang khas baginya. Sejak Indonesia merdeka bahkan jauh 
sebelum itu madrasah telah banyak memberi kontribusi dalam mencerdaskan kehidupan 
masyarakat muslim. Walaupun dalam perjalanannya selalu saja mendapat sandungan 
regulasi yang mengitarinya. Dinamika yang dialaminya menjadikan madrasah selalu up date 
untuk dibahas. 
 
Kata kunci: Madrasah, Sejarah dan Dinamika 

 
Pendahuluan 

Tradisi pendidikan Islam sudah mengenal jenis institusi pendidikan seperti 
kuttâb, masjid dan masjid khan. Dalam perkembangannya berikutnya baru muncul 
madrasah sebagai institusi pendidikan par-excellence (Tibawi 1979, 26). Namun, 
keduanya merupakan lembaga pendidikan dasar dalam Islam. Adapun yang 
dimaksud dengan ”kuttab” atau ”maktab” adalah tempat untuk belajar membaca dan 
menulis yang ada di rumah guru, sedangkan para siswa datang berkumpul untuk 
belajar. 

Makdisi mengungkapkan bahwa asal muasal pertumbuhan madrasah 
merupakan hasil tiga tahap; yaitu (1) tahap masjid, (2) masjid  khan, dan (3) 
madrasah (Makdisi 1981, 27). Tahap masjid berlangsung pada abad ke-8 dan ke-9. 
Masjid yang dimaksud sebagai tempat pendidikan adalah masjid biasa, yang di 
samping untuk tempat jemaah shalat juga untuk majlis ta’lim (pendidikan). Tahap 
kedua, adalah masjid khan, yaitu masjid yang dilengkapi dengan bangunan khan 
(asrama, pemondokan) yang masih bergandengan dengan masjid. Tahap ini 
mencapai perkembangan sangat pesat pada abad ke-10. Setelah dua tahap 
perkembangan di atas barulah muncul madrasah yang khusus diperuntukkan 
sebagai lembaga pendidikan (Maksum 1999, 57–58).  

Namun dalam hal tersebut, Syalabi memandang lain, perkembangan dari 
masjid ke madrasah terjadi secara langsung dengan tidak memakai lembaga perantara. 
Perkembangan madrasah dapat dikatakan sebagai konsekuensi logis dari semakin 
ramainya kegiatan pengajian di masjid yang fungsi utamanya sebagai tempat ibadah. 
Selanjutnya ia mengemukakan alasan/motif berdirinya madrasah di luar masjid. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:zainuddin@iainlangsa.ac.id


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

28 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Setidaknya ada tiga yang melatarbelakanginya, yaitu: (1) Halaqah-halaqah yang 
diselenggarakan di masjid sering mengganggu terutama terhadap orang yang sedang 
beribadah; (2) Berkembangnya kebutuhan ilmiah sebagi akibat dari perkembangan 
ilmu pengetahuan; (3) Timbulnya orientasi baru dalam penyelenggaraan pendidikan, 
seperti di antaranya orientasi berpikir sebagian guru untuk mendapatkan rezeki 
melalui kegiatan pendidikan (Salaby 1990, 114). Mahmud Yunus menambahkan 
bahwa motivasi pendirian banyak madrasah di masa pengaruh Turki (Saljuk) adalah 
untuk mengambil hati rakyat, mengharap pahala dan ampunan dari Allah Swt, 
memelihara kehidupan anak-anaknya di kemudian hari, memperkuat aliran 
keagamaan bagi sultan atau pembesar (Yunus 1992, 69–72).  

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam dalam bentuk pendidikan formal 
sudah dikenal sejak tahun 1066/1067 M (459 H) di Baghdad yang didirikan oleh Nizam 
al-Mulk, seorang Perdana Menteri Dinasti Saljuk (Nakosteen 1964, 51). Pendirian 
madrasah ini telah memperkaya khazanah lembaga pendidikan di lingkungan 
masyarakat Islam, karena pada masa sebelumnya masyarakat Islam hanya mengenal 
pendidikan tradisional di masjid-masjid dan dar al-kuttab. Madrasah-madrasah yang 
didirikan di seluruh kekhalifahan dibiayai secara melimpah. Ia melengkapi madrasah-
madrasah tersebut dengan perpustakaan, profesor-profesor terbaik yang dapat 
diperoleh, dan sistem beasiswa untuk membantu semua mahasiswa (Salaby 1973, 108; 
Stanton 1994, 50).  

Walaupun pendiriannnya (Madrasah Nizamiyah) didorong oleh adanya 
pertentangan ideologi antara kaum mu’tazilah yang dibantu oleh menteri Amid al 
Mulk al-Kunduriy dan kaum asy’ariyah yang dibantu oleh Nizham al-Mulk. Di 
tengah-tengah kemelut sosial politik dan keagamaan yang melanda seluruh propinsi 
Khurasan, Baghdad dan Iraq, tampillah seorang politikus, negarawan dan ulama muda 
yang juga dikenal seorang tokoh As’ariyah yaitu Nizham al-Mulk, yang tidak lain 
adalah menteri Gubernur Alp Arslan. Nizham al-Mulk yang mempunyai banyak 
pengalaman dilapangan melihat bahwa ideologi negara pada waktu itu berada dalam 
keadaan terancam bahaya serius dan mimbar-mimbar masjid sudah dijadikan sebagai 
tempat untuk mengecam kaum As’ariyah oleh pejabat tinggi kesultanan Saljuq pada 
masa itu. Dalam pada itu, Nizham al-Mulk yang sudah pernah melihat madrasah 
terdahulu di Khurasan yang memusatkan kajiannya pada studi kemazhaban 
memberikan inspirasi baginya untuk membela mazhab resmi negara dengan 
mensosialisasikannya pada seluruh masyarakat dan memimpin mereka keluar dari 
kemelut menuju perbaikan sosial moral dan taraf hidup. Sejak saat itulah ia 
konsentrasi pada bidang pendidikan. Untuk itu ia mengadopsi ide madrasah dan 
memperbarui sistem pendidikannya sedemikian rupa untuk memberanguskan politik 
Mu’tazilah dan sekutunya, Syi’ah, yang ingin merenggut kewenangan negara dan 
supremasi Sunni, dan sekaligus meletakkannya sebagai lembaga pendidikan bagi 
Negara. Lembaga tersebut yang kemudian lebih dikenal dengan nama Madrasah 
Nizamiyah Naysabur, sebagai madrasah perintis. Nama ini berasal dari nama menteri 
tersebut yakni Nizham al-Mulk, gelarnya yang diperoleh dari negara dalam 
kapasitasnya sebagai menteri Saljuq (Mukti 2007, 111). Namun keberadaan dalam 
perkembangan lembaga pendidikan dan ilmu pengetahuan telah memberikan 
kontribusi yang sangat besar. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

29 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Lebih lanjut Hasan Asari menegaskan bahwa Nizamiyah adalah salah satu 
fenomena penting tidak saja dalam sejarah pendidikan Islam tetapi juga dalam 
konteks sejarah peradaban Islam secara umum. Hal ini antara lain, adalah karena 1). 
Pembangunan jaringan Madrasah Nizamiyah adalah merupakan bagian signifikan 
dari kejayaan peradaban Islam, khususnya di teritorial Dinasti Saljuq (429-590/1038-
1194). 2). Fenomena pembangunan rangkaian Madrasah Nizamiyah terjadi menyusul 
peralihan kekuasaan dari Dinasti Syi’ah Buwayhi (320-454/932-1062) kepada Dinasti 
Sunni Saljuq. 3). Sejarah pendidikan Islam menunjukkan bahwa madrasah adalah 
lembaga pendidikan Islam par excelence sampai periode modern dengan 
diperkenalkannya lembaga-lembaga modern, seperti universitas (Asari 1994, 79). 
Pentingnya posisi Madrasah Nizamiyah ini mengharuskan kita untuk melihat motif-
motif yang melatar belakangi pembangunannya tersebut dalam konteks realitas 
historis yang lebih luas dari sekedar konteks pendidikan. 

Kajian tentang munculnya madrasah di dunia Islam, banyak ahli sejarah 
berbeda pendapat. Syalabi menyatakan bahwa madrasah yang mula-mula muncul di 
dunia Islam adalah madrasah Nizamiyah yang didirikan oleh Nizam al-Mulk, perdana 
menteri Dinasti Saljuk, pada tahun 1066-1067 M. Pendapat seperti ini juga 
dikemukakan oleh Philip K. Hitti (Salaby 1970, 410). Sedangkan Muḥammad Aṭiah al-
Abrasyi, mengutip dari al-Maqrizi, mengemukakan bahwa Madrasah al-Baihaqiyah 
adalah madrasah yang pertama didirikan pada akhir abad ke-4 H (abad ke-11 M) (Al-
Abrasyi 1993, 79). Hampir serupa dengan Athiyah, Richard W. Bulliet berpendapat 
bahwa dua abad sebelum Madrasah Nizamiyah muncul, di Naisapur sudah berdiri 
madrasah, yaitu Miyan Dahiyah (Bullier 1972, 48). 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research) (Hadi, 1980). 
Dengan mengkaji beberapa buku, artikel, sumber lain yang relevan dengan tujuan 
penelitian. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
 
A. Madrasah di Indonesia 

a. Madrasah Pra-Kemerdekaan 
Untuk melihat awal dan cikal bakal munculnya madrarasah di Indonesia 

tentu tidak terlepas dari sejarah perkembangan Islam itu sendiri. Oleh karena 
Islam di Indonesia berawal dari Aceh, maka sejarah perkembangan madrasah 
berawal dari perkembangan Islam di Aceh, yaitu semenjak masa kesulthanan 
di Aceh sekitar tahun 1520-1675 (Ahmad 1972, 68–71; Lombard 2006, 45; 
Rahim 2004, 23). Hal ini menunjukkan bahwa pemerintah (sultan) ketika itu 
sangat memperhatikan perkembangan pendidikan dan ilmu pengetahuan), 
sehingga banyak lembaga pendidikan yang bermunculan ketika itu. A. Hasjmy 
(Hasjmy 1978, 68–71) dan Ibrahim (Ibrahim 1993, 269) mengelompokkan 
pendidikan Islam di Aceh menjadi 5 tingkatan, yaitu meunasah, rangkang, dayah, 
dayah Teungku Chik, dan Jami’ah. Ibrahim Husein membaginya menjadi dua 
kelompok, yaitu meunasah untuk tingkat rendah dan dayah untuk tingkat 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

30 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

menengah dan tinggi. Menurutnya lembaga rangkang termasuk ke dalam 
pendidikan dayah (Husein 1995, 47–60). Meunasah ketika itu, berfungsi sebagai 
center of culture (pusat kebudayaan) dan center of education (pusat pendidikan) 
bagi masyarakat (Hurgronje 1996). Dikatakan center of culture, karena meunasah 
memang memainkan peranan yang sangat penting dalam kehidupan 
masyarakat Aceh dan disebutkan center of education, karena secara formal anak-
anak masyarakat Aceh memulai pendidikannya di lembaga ini. Dengan 
pengertian ini terkandung makna bahwa sejak dahulu desa-desa di seluruh 
Aceh telah ada lembaga sekolah yaitu meunasah (Nata 2001, 42). Berdasarkan 
hal tersebut, banyak pemerhati lembaga pendidikan Islam berkesimpulan 
bahwa istilah “meunasah” bagi masyarakat Aceh adalah terjemahan dari 
madrasah (Ibrahim 1993; Idris n.d., 61; Ismail 2002, 5). 

Dalam perkembangan selanjutnya, madrasah sebagai lembaga 
pendidikan Islam klasikal terus berkembang diberbagai wilayah lain di 
Indonesia (Azra 2017, xviii) yang dikenal dengan berbagai istilah, di 
Minangkabau dikenal istilah surau dan ribat, sedangkan di Jawa dikenal 
dengan istilah pesantren (Hasbullah 1995, 27). Memasuki tahun 1900 
penyelenggaraan madrasah mengalami pembaharuan. Ada dua faktor utama 
yang melatarbelakangi terjadi pembaharuan, yaitu: Pertama, ide-ide yang 
dibawa oleh para tokoh dan ulama yang pulang dari Timur Tengah; Kedua, 
menyaingi pendidikan yang diselenggarakan pemerintah Belanda (Daulay 
2007, 41–42). 

Pada Tahun 1907 Syaikh Abdullah Ahmad mendirikan Madrasah 
Adabiyah di Padang (Daulay 2007, 97). Kemudian Al-Irsyad mendirikan 
Madrasah Awaliyah, Ibtidaiyah, Tajhiziyah, Muallimin dan Tahsis pada tahun 
1913 (Abdul Rachman Shaleh 2004, 19–20).  Pada tahun 1915 madrasah ini 
menjadi HIS Adabiyah yang tetap mengajarkan agama (Daulay 2007, 97). 
Matlatul Anwar di Menes Banten berdiri pada 9 Agustus 1916 M, mendirikan 
Madrasah Ibtidaiyah, Tsanawiyah, Aliyah dan Diniyah. Nahdhatul Ulama 
pada tahun 1926 mendirikan Madrasah Awaliyah, Ibtidaiyah, Tsanawiyah, 
Muallimin wustha dan Ulya. Persatuan Tarbiyah Islamiyah (Perti) pada tahun 
1928 mendirikan madrasah dengan berbagai nama diantaranya tarbiyah 
Islamiyah, Madrasah Awaliyah, Tsanawiyah, Kuliah Syariah. Tengku Daud 
Beureuh pada tahun 1930 mendirikan madrasah yang bernama Sa’adah 
Adabiyah dan Tengku Abdul Rahman Meunasah Mencap mendirikan 
Madrasah Sarul Huda (Abdul Rachman Shaleh 2004, 19–20). Pesantren 
Tebuireng, pada tahun 1916 mendirikan sebuah "Madrasah Salafiyah" yang 
tidak hanya mengadopsi sistem pendidikan modern, tetapi juga memasukkan 
beberapa pelajaran umum, seperti berhitung, bahasa Melayu, ilmu bumi, dan 
menulis dengan huruf latin ke dalam kurikulumnya (Azra 1999, xvi; 
Steenbrink 1991, 36). 

Meskipun madrasah dalam modernisasi terus berkembang, pemerintah 
Belanda tidak berpihak terhadap penyelenggaraan madrasah. Berbagai 
kebijakan yang muncul selalu mendiskriminasi penyelenggaraan pendidikan 
di madrasah. Di antara kebijakan pemerintah Hindia Belanda dalam 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

31 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

mengawasi pendidikan Islam adalah penerbitan Ordonansi Guru. Ordonansi 
mewajibkan setiap guru agama Islam untuk meminta dan memperoleh izin 
terlebih dahulu sebelum melaksanakan tugasnya sebagai guru agama. Dampak 
negatif yang dihasilkan ordonansi ini bisa digunakan untuk menekan Islam 
dan dikuatkan dengan alasan stabilitas keamanan. Hingga akhirnya pada 
tahun 1905 ordonansi dicabut karena tidak relevan lagi dan diganti dengan 
ordonansi tahun 1925 yang isinya hanya mewajibkan guru agama untuk 
memberi tahu saja bukan meminta izin (Daulay 2007, 35–36; Steenbrink 1991, 
35).  

 
b. Madrasah Tahun 1945 – 1974 

Setelah memasuki tahun 1945 kondisi negara Republik Indonesia tidak 
lagi dijajah oleh kolonial Belanda dan Jepang. Bangsa Indonesia sudah menjadi 
bangsa yang merdeka dan berdaulat. Pasca kemerdekaan, segala bentuk 
kebijakan terhadap pendidikan sudah ditentukan sendiri, termasuk 
penyelenggaraan madrasah. Salah satu bentuk kebijakan terhadap madrasah 
adalah pengumuman BPKNIP (Badan Pekerja Komite Nasional Indonesia 
Pusat) berdasarkan pada berita RI Tahun II No. 4 dan 5 hal. 20 kolom 1 bahwa: 
dalam memajukan pendidikan dan pengajaran di langgar-langgar dan 
madrasah berjalan terus dan diperpesat” (Asrohah 1999, 177)  berdasarkan hal 
tersebut, kemudian keluarlah Surat Keputusan (SK) BP KNIP 27 Desember 
1945 (agar madrasah mendapat bantuan dan perhatian dari pemerintah). 
Dalam laporan panitia penyelidik pengajaran RI tanggal 2 Mei 1946 yang 
diketua  Ki Hajar Dewantara dengan 51 anggota juga disebutkan “pengajaran 
yang bersifat pondok pesantren dan madrasah dipandang perlu untuk diberi 
bantuan berupa biaya sesuai dengan keputusan BP KNIP” (Abdul Rachman 
Shaleh 2004, 22). 

Selain itu, bentuk lain perhatian pemerintah terhadap madrasah adalah 
didirikan Departemen Agama pada tanggal 3 Januari 1946. Dalam 
perkembangannya, Departemen Agama intensif merperjuangkan politik 
pendidikan Islam di Indonesia dan tajam mengembangkan program-program 
perluasan dan peningkatan mutu madrasah (Maksum 1999, 123). Langkah 
pertama dilakukan Departamen Agama ketika itu adalah memberikan 
bantuan berupa pengadaan sarana dan prasarana serta biaya operasional, 
sebagaimana tertuang dalam Peraturan Menteri Nomor 1/1946 tanggal 19 
Desember 1946. Kemudian tahun 1952, ketentuan tersebut disempurnakan 
melalui peraturan Menteri Agama Nomor 7/1952, yang menjelaskan tentang 
Jenjang Pendidikan, meliputi: a) Madrasah Rendah, dengan masa belajar 6 
tahun; b) Madrasah Lanjutan Tingkat Pertama, dengan lama belajar 3 tahun 
setelah tamat Madrasah Rendah; c) Madrasah lanjutan Tingkat Atas dengan 
lama belajar 3 tahun setelah tamat Madrasah Lanjutan Tingkat Pertama 
(Rahim 2001, 54–55). 

Pengakuan pemerintah terhadap madrasah sebagai lembaga pendidikan 
sudah diakui secara formal pada tahun 1950. Undang-Undang No. 4 Tahun 
1950 tentang Dasar-Dasar Pendidikan dan Pengajaran di sekolah pada pasal 10 
ayat (2) disebutkan “belajar di sekolah agama yang telah mendapat pengakuan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

32 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Departemen Agama, sudah dianggap memenuhi kewajiban belajar”. Madrasah 
Wajib Belajar (MWB) dilaksanakan selama 8 tahun. Tujuan dari MWB 
diarahkan untuk pembangunan jiwa bangsa dalam bidang industri, ekonomi 
dan transmigrasi. Pertimbangan lainnya bahwa pada umur 6 tahun anak sudah 
berhak sekolah dan pada umur 15 tahun sesuai dengan undang-undang 
perburuhan yang berlaku anak telah diizinkan untuk mencari nafkah (Abdul 
Rachman Shaleh 2004, 26). Untuk dapat pengakuan Departemen Agama, 
madrasah harus memberikan pelajaran agama sebagai mata pelajaran pokok 
paling sedikit enam jam seminggu secara teratur di samping mata pelajaran 
umum. 

Di samping itu, Departemen Agama juga melakukan penataan dan 
membina madrasah melalui penataan organisasi dan membuat “pilot proyek” 
yang dilakukan dengan cara penegerian sejumlah madrasah swasta. 
Penegerian pertama dilakukan terhadap madrasah ibtidaiyah, termasuk 
mengubah Sekolah Rakyat Islam (SRI) menjadi Madrasah Ibtidaiyah Negeri 
(MIN). Pada tahun 1967 dinegerikan Madrasah Tsanawiyah menjadi 
MTs.A.I.N sebanyak 182 buah sampai tahun 1970. Bersamaan pada tahun 
tersebut juga dinegerikan beberapa MA kemudian menjadi M.A.A.I.N, 
kemudian pada tahun 1970 proses penegerian dihentikan (Mohammad Kasim 
2007, 42–56). 

 
c. Madrasah Tahun 1975 – 1989 

Setelah mengalami perjalanan panjang dalam kondisi termarjinalisasi, 
pengelolaan pendidikan di madrasah berada di titik terang setelah memasuki 
tahun 1975. Hal ini dibuktikan dengan upaya penyetaraan madrasah yang 
dilakukan pemerintah sebagai bentuk sisdiknas yang integral. Merespon hal 
tersebut, Departemen Agama di bawah pimpinan Dr. Mukti Ali, M.A 
mengeluarkan SKB 3 Menteri No. 6 Tahun 1975, No. 037/U/1975 dan No.36 
Tahun 1975 tentang Peningkatan Mutu Pendidikan Madrasah. Melalui SKB 3 
menteri pendidikan madrasah diharapkan agar ijazah madrasah dapat 
mempunyai nilai yang sama dengan sekolah umum sederajat; lulusan 
madrasah dapat melanjutkan ke sekolah umum setingkat lebih atas; siswa 
setingkat madrasah dapat berpindah ke sekolah umum yang setingkat (Abdul 
Rachman Shaleh 2004, 29). 

Semula madrasah negeri dan sekolah dinas lingkungan Departemen 
Agama mempunyai banyak bentuk dan jenis seperti MIN 358 buah, MTsAIN 
182 buah, MAAIN 43 buah, PGA 4 tahun 146 buah, PGA 6 tahun 116 buah, 
PPUPA 3 buah, PHIN 1 buah dan SPIAIN 83 buah. Kemudian, melalui SK 
Menteri Agama dilakukan perubahan nama dan struktur menjadi MTsAIN 
dijadikan MTsN, MAAIN dijadikan MAN, PGA 4 tahun dijadikan MTsN, 
PGA 6 tahun dijadikan PGAN 3 tahun sesudah MTsN dan sebagaian menjadi 
MAN, PPUPA dijadikan MAN, PHIN dijadikan MAN, dan SPIAIN dijadikan 
MAN. 

Dengan demikian, terjadi perubahan dan lokasi yang tidak merata 
menurut pertimbangan keperluan pendidikan bagi masyarakat dan 
lingkungannya sehingga setelah program restrukturisasi dilanjutkan dengan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

33 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

relokasi. Pada masa ini, diputuskan tentang persyaratan untuk madrasah 
swasta. Mengenai madrasah swasta didasarkan atas SK Menteri Agama No.5 
Tahun 1977 yang diartikan sebagai lembaga pendidikan yang menjadikan 
pelajaran agama Islam sebagai mata pelajaran dasar yang diberikan sekurang-
kurangnya 30% di samping mata pelajaran umum dan diselenggarakan oleh 
organisasi, yayasan, badan atau perorangan sebagai pengurus atau pemiliknya 
(Abdul Rachman Shaleh 2004, 30).  

Untuk mewadahi pengintegrasian pendidikan, baik umum maupun 
Islam, maka diterbitkan UU No. 2 Tahun 1989 yang memberi peluang dan 
kesempatan untuk mengembangkan pendidikan Islam. Hal ini dapat dilihat 
dari beberapa pasal sebagai berikut: Pasal 1 ayat 2 disebutkan bahwa 
pendidikan nasional adalah pendidikan yang berakar pada kebudayaan bangsa 
Indonesia dan berdasarkan pada Pancasila dan UUD 1945. Tidak bisa 
dipungkiri bahwa pendidikan Islam, baik sebagai sistem maupun institusinya 
merupakan warisan budaya bangsa yang berakar pada masyarakat bangsa 
Indonesia. Pasal 4 tentang tujuan pendidikan nasional yang bertujuan 
mencerdaskan kehidupan bangsa dan mengembangkan manusia Indonesia 
seutuhnya yaitu manusia yang beriman dan bertakwa terhadap Tuhan Yang 
Maha Esa dan berbudi pekerti luhur, memiliki pengetahuan dan keterampilan, 
kesehatan jasmani dan rohani, kepribadian yang mantap dan mandiri serta 
tanggung jawab kemasyarakatan dan kebangsaan. Pasal 11 ayat 1 disebutkan 
bahwa jenis pendidikan yang termasuk jalur pendidikan sekolah terdiri atas 
pendidikan umum, pendidikan kejuruan, pendidikan luar biasa, pendidikan 
kedinasan, pendidikan keagamaan, pendidikan akademik dan pendidikan 
profesional. Pasal 39 ayat 2 menyatakan isi kurikulum setiap jenis dan jalur 
serta jenjang pendidikan wajib memuat pendidikan pancasila, pendidikan 
agama dan pendidikan kewarganegaraan. Pasal 47 ayat 2 dinyatakan bahwa 
ciri khas satuan pendidikan yang diselenggarakan oleh masyarakat tetap 
diindahkan. Dengan pasal ini, satuan-satuan pendidikan Islam, baik yang 
berada di jalur sekolah maupun tidak akan tetap tumbuh dan berkembang 
secara terarah dan terpadu dalam sisdiknas. 

Sejak diberlakukannya UU No. 2 Tahun 1989, pendidikan agama telah 
diwajibkan dari tingkat SD sampai dengan perguruan tinggi sehingga 
pendidikan madrasah memiliki urgensitas bagi pendidikan nasional.  
Sebelumnya kondisi madrasah termarjinalkan, berbeda setelah tahun 1975-
1989, madrasah setara dalam sistem pendidikan nasional. 

 
d. Madrasah Tahun 1990 – Sekarang 

Fenomena madrasah pada 1990 masih menunjukkan besarnya perhatian 
pemerintah terhadap madrasah. Mengawali tahun tersebut pemerintah 
mengeluarkan PP No. 28 Tahun 1990 tentang Pendidikan Dasar, pasal 4 ayat 
3 menegaskan bahwa SD dan SLTP yang berciri khas agama Islam yang 
diselenggarakan oleh Departemen Agama, masing-masing disebut Madrasah 
Ibtidaiyah (MI) dan Madrasah Tsanawiyah (MTs) (Rukiati and Hikmawati 
2006, 75–76). 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

34 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Ketika era reformasi bergulir, maka peran tokoh pendidikan melakukan 
perubahan dan pembaharuan, di sektor pendidikan yaitu memperbaharuai 
UU pendidikan Tahun 1989 dan kurikulum 1994. Seiring dengan masuknya 
madrasah dalam sisdiknas, maka bantuan pinjaman dari negara-negara 
donor seperti Asian Development Bank (ADB), dan Islamic Development 
Bank (IDB) berdatangan. Melalui bantuan dari dana pinjaman tersebut, 
Departemen Agama mengembangkan madrasah model yang ditandai dengan 
dua ciri pertama memiliki berbagai keunggulan yang tidak dijumpai pada 
madrasah pada umumnya dan kedua memiliki kewajiban untuk membina 
dan meningkatkan madrasah lainnya. Sebagai madrasah unggulan, madrasah 
model ini memiliki beberapa ciri: 
1) Memiliki fasilitas yang lengkap dan mewah. 
2) Kurikulum plus yaitu kurikulum yang diturunkan dari visi dan misi 

lembaga. 
3) Memiliki laboratorium yang lengkap untuk pembalajaran bahasa asing 

dan sain. 
4) Memiliki perpustakaan dengan koleksi yang lengkap. 
5) Memiliki guru yang di seleksi berdasarkan distinctive competencies. 
6) Memiliki murid-murid pilihan berdasarkan penyeleksian yang ketat. 
7) Memiliki waktu yang lebih panjang dari sekoah biasa karena ada 

kurikulum tambahan. 
8) Menetapkan biaya yang cukup tinggi yang hanya dapat dijangkau oleh 

siswa dari latar belakang yang mampu. 
9) Meningkatkan kesejahteraan guru dan staff. 
10) Menggunakan model asrama. 

 
Selain ciri-ciri di atas, madrasah model juga ditandai dengan perubahan 

paradigma sekolah biasa yang menganggap kelas adalah auditorium, namun 
di madrasah model adalah laboratorium (Nata 2010, 301–2). Salah satu 
contoh madrasah model ialah MAN Insan Cendikia (IC) Serpong dan 
Gorontalo. Awalnya, madrasah ini adalah SMU Insan Cendikia Serpong dan 
Gorontalo. Sekolah ini dibentuk oleh BJ. Habibie ketika ia menjabat Kepala 
Badan Pengkajian dan Penerapan Teknologi (BPPT) yang gelisah melihat 
rendahnya minat lulusan pesantren melanjutkan ke perguruan tinggi. 
Hingga akhirnya, pada tahun 1996 melalui penyetaraan ilmu pengetahuan 
dan teknologi lahirlah sekolah ini. Pada tahun 2000/2001, pengelolaannya 
dilimpahkan dari BPPT kepada Departemen Agama dan bertransformasi 
menjadi MAN Insan Cendikia tanpa mengurangi ciri khas dan sistem 
pembelajaran selama ini. Pada tahun 2006, MAN IC ditetapkan sebagai MA 
Program Khusus bertaraf Internasional oleh Dirjen Pendis Kemenag RI. Para 
siswa di madrasah ini setiap tahunnya hanya menerima 120 orang siswa dan 
mereka diberi beasiswa penuh. Madrasah ini menggunakan kurikulum KTSP 
dan Cambridge Universty. Madrasah ini bersifat asrama (Boarding school) dan 
memiliki fasilitas lengkap (Syafaat 2011, 41–42). Selain itu juga dibentuk 
madrasah terpadu yang terdiri dari tingkatan MIN, MTsN dan MAN dan 
berada dalam satu lokasi yang memiliki satu kesatuan kurikulum, 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

35 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

administrasi dan manajemen diantaranya ialah Madrasah Terpadu Padang, 
Jojakarta, dan Aceh. 

Di era globalisasi saat ini, telah bemunculan madrasah yang dikelola 
dengan manajemen coorporate yaitu pengelolaan yang ditujukan untuk 
memberikan pelayanan yang baik dan memuaskan kepada seluruh 
pelanggannya. Standarisasinya mulai dari tingkat Nasional seperti BAN-SM 
sampai tingkat Internasional ISO nilai akreditasinya pun mencapai nilai 
memuaskan (A atau A plus). Selanjutnya, melalui UU No. 23 Tahun 2003 
tentang Sisdiknas, perkembangan dan kemajuan madrasah tampak lebih 
dinamis dan progresif karena UU ini semakin mempertegas pengakuan 
madrasah serta tersedianya anggaran pendidikan dari APBN melalui BOS 
(Nata 2010, 303). 

Pada awal perkembangannya, madrasah didirikan atas kepedulian dan 
inisiatif dari para tokoh ulama dan masyarakat yang ingin meningkatkan 
kecerdasan masyarakat terhadap politik pendidikan Belanda, dan 
memurnikan serta mengokohkan akidah umat Islam dari sekulerisasi dan 
kristenisasi Belanda. Pendirian madrasah sebagian besar didanai melalui 
swadaya masyarakat yang berbentuk wakaf, infak, hibah, sumbangan rutin 
atau donatur tetap. Karena itu secara tidak langsung masyarakat dapat 
menyekolahkan anak-anaknya dengan biaya yang ringan. 

Madrasah yang dulunya dipandang sebagai sekolah kelas dua dan 
terpinggirkan bahkan ironisnya sempat dikatakan sekolah liar karena masih 
belum dikategorikan sebagai lembaga pendidikan nasional meskipun ia lebih 
dahulu hadir di Indonesia. Madrasah yang dibangun dari, oleh dan untuk 
masyarakat memiliki ciri khas yang kental. Tidak berlebihan jika dikatakan 
bahwa madrasah adalah inspirator bagi pembentukan kurikulum-kurikulum 
di Indonesia. Sebut saja misalnya KTSP yang menciptakan kurikulum 
berbasis kebutuhan daerah setempat. Madrasah secara de facto telah terlebih 
dahulu menerapkan sistem ini. Lembaga pendidikan yang dibangun melalui 
swadaya masyarakat ini telah mengimplementasikan nilai-nilai kultural 
lokal sebagai dasar dalam PBM. Bahkan hingga kurikulum saat ini yang 
berbasis karakter, madrasah juga telah lama mengaplikasikan nilai karakter 
dalam pendidikan. Hal ini terbukti dengan nilai keikhlasan yang tinggi 
antara pendidik dan peserta didik. Para pendidik yang hanya digaji dengan 
seikhlasnya dan tidak jarang digaji hanya dengan hasil panen setahun sekali 
seperti beras, misalnya. Para peserta didik juga dituntut untuk menerapkan 
nilai-nilai budaya pendidikan Islam. 

Sejalan dengan berbagai perkembangan dan perubahan paradigma 
dunia pendidikan saat ini, madrasah pun mengalami berbagai perubahan. 
Banyak faktor yang menyebabkannya. Keadaan sosial ekonomi masyarakat, 
pandangan keagamaan, motif sekulerisme, serta globalisasi, serta peran 
positif pemerintah di satu sisi menyebabkan dampak positif bagi madrasah 
yakni keberlangsungan madrasah semakin terjamin, namun juga berdampak 
negatif yaitu perhatian masyarakat agak berkurang kepada madrasah, 
sehingga madrasah tergantung dengan bantuan pemerintah. Karena itu, 
akhir-akhir ini kembali peran masyarakat tersebut digali melalui konsep 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

36 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Manajemen Berbasis Madrasah (MBS). Dengan berbagai konsep tersebut 
ketergantungan masyarakat madrasah terhadap pemerintah diharapkan 
berkurang, mengingat mayoritas madrasah memang milik masyarakat. 
Partisipasi masyarakat yang menjadi kekuatan madrasah selama ini harus 
menjadi prioritas untuk dibangun dan dikembangkan kembali. Madrasah 
juga tidak sekedar meramaikan pentas dunia pendidikan. Namun juga 
diharapkan menjadi pioner dengan berbagai konsep madrasah unggulan. 

 
B. Madrasah Aliyah Dalam Sistem Pendidikan Nasional 

Sistem pendidikan Islam yang berlaku di Indonesia pada masa awal 
kemerdekaan adalah sesuai dengan apa yang diamanatkan dalam Undang-Undang 
No. 4 Tahun 1950. Dalam UU ini, ada sebuah upaya yang menjadi perhatian khusus 
pemerintah terhadap lembaga pendidikan madrasah yang dianggap sebagai sebuah 
lembaga yang memiliki peran yang sangat penting dalam meningkatkan ilmu 
pengetahuan bagi masyarakat di Indonesia. Kendati dalam UU tersebut tidak 
mewajibkan secara langsung pemberian mata pelajaran agama pada sekolah-sekolah 
umum, melainkan harus mendapatkan sebuah persetujuan dari wali siswa terlebih 
dahulu. Ini maknanya adalah bahwa para wali murid boleh memilih untuk anaknya 
dalam memberikan pelajaran agama kepada anak-anaknya. 

Keluarnya Ketetapan MPRS No. II/MPRS/1960 tentang Garis-garis Besar Pola 
Pembangunan Nasional Semesta Berencana memberikan titik terang tentang status 
mata pelajaran agama dalam pendidikan umum. Melalui ketetapan MPRS ini 
dinyatakan bahwa mata pelajaran agama merupakan salah satu mata pelajaran yang 
wajib diberikan pada setiap sekolah-sekolah umum demi tercapainya tujuan 
pembangunan nasional yang dicanangkan tersebut. Departemen Agama diberikan 
mandat agar bersunguh-sungguh dalam menetapkan pendidikan agama di sekolah 
sampai pada perguruan tinggi. Pada tahap selanjutnya, pada masa orde baru 
dikeluarkan SKB 3 Menteri pada Tahun 1975 antara Departemen Agama, Departemen 
Pendidikan dan Kebudayaan, dan Departemen Dalam Negeri merupakan wujud dari 
keseriusan pihak pemerintahan untuk mengembangkan sistem pendidikan nasional 
dalam kaitannya lembaga pendidikan Islam sebagai respon terhadap Inpres No. 15 
Tahun 1974. Semenjak dikeluarkan SKB 3 Menteri tersebut, banyak madrasah-
madrasah yang ada di nusantara melakukan perubahan status menjadi negeri. Dengan 
demikian, peran negara dan masyarakat menjadi lebih kuat dalam melakukan kontrol 
terhadap keberlangsungan dan perkembangan madrasah-madrasah tersebut (Daulay 
2004, 152). 

Hasil dari kesepakatan 3 menteri dan untuk menindaklanjutinya lahirlah SKB 
2 Menteri. Inti utama dari kebijakan ini adalah penyamaan lulusan sekolah dan 
madrasah. Madrasah dapat melanjutkan ke sekolah umum yang lebih tinggi. Alhasil 
lulusan madrasah aliyah dapat melanjutkan ke perguruan tinggi umum. Untuk 
menyamakan persepsi ini, lahirlah kurikulum tahun 1984. Pemberlakukannya di 
madrasah melalui Keputusan Menteri Agama Nomor 99, 100, dan 101 Tahun 1984, 
kurikulum madrasah semakin mempertegas integrasi kurikulum ke dalam system 
pendidikan nasional, sama dengan pendidikan di sekolah umum. Dengan kata lain, 
kurikulum madrasah sama dengan pendidikan di sekolah, tetapi kurikulum madrasah 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

37 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

masih menyelenggarakan muatan pendidikan agama, bahkan pada masa tersebut 
kurikulum agama lebih banyak dibandingkan kurikulum umum. 

Tidak hanya sebatas itu, pemberdayaan madrasah terus berlanjut yang 
ditandai dengan munculnya Undang-Undang No. 2 Tahun 1989 tentang Sistem 
Pendidikan Nasional. Perubahan yang terjadi pada masa ini, madrasah muncul dengan 
predikat barunya sebagai pendidikan umum yang berciri khas agama Islam yang 
terdiri dari Madrasah Ibtidaiyah (MI), Madrasah Tsanawiyah (MTs), dan Madrasah 
Aliyah (MA). Menyahuti perubahan-perubahan ini, madrasah termasuk madrasah 
aliyah merubah kurikulum dengan perbandingan alokasi waktu 16-18% untuk mata 
pelajaran agama dengan catatan alokasi waktu untuk pelajaran umum muatan 
nasional diberilakukan 100% sama dengan sekolah umum.  

Upaya peningkatan mutu pendidikan mencapai puncaknya ketika lahir 
Undang-Undang tentang Sistem Pendidikan Nasional (UU Sisdiknas) Nomor 20 
Tahun 2003. Persoalan penting yang menjadi sorotan dalam UU Sisdiknas ini adalah 
penyamaan posisi pendidikan di sekolah dengan madrasah. Pemerintah tidak lagi 
membuat kebijakan dualisme pendidikan atau pensubordinasian madrasah. Madrasah 
dijadikan sebagai bagian dari pendidikan nasional. Dengan demikian, tujuan 
madrasah juga harus mengikuti tujuan pendidikan nasional. Secara kelembagaan 
Madrasah Aliyah (MA) sama dengan Sekolah Mengenah Atas (SMA), namun tetap 
dalam pengelolaan Departemen Agama dan sistem kurikulum tetap mempertahankan 
ciri madrasah.  

Perubahan yang sangat signifikan terhadap penyelenggaraan madrasah aliyah 
ketika pemerintah memberlakukan Undang-Undang Nomor 22 Tahun 1999 tentang 
Pemerintah Daerah, kemudian direvisi dengan Undang-Undang Nomor 32 Tahun 
2004. Perubahan yang terjadi di bidang pendidikan adalah tanggung jawab terhadap 
penyelenggaraan pendidikan. Jika sebelumnya pengelolaan pendidikan bersifat 
sentralisasi, setelah diberilakukan undang-undnag tersebut, pengelolaan pendidikan 
berlaku secara desentralisasi. Dengan kata lain, pendidikan tidak lagi dikelola oleh 
pemerintah pusat, tetapi sudah dilimpahkan kepada pemerintah daerah. Pemerintah 
daerah bertanggung jawab terhadap pengelolaan pendidikan. 

Perubahan aturan tentang pemerintah daerah tersebut, banyak kalangan 
mengatakan awal dari kemajuan pendidikan dan demokrasi (Tilaar 2009, 286) 
pendidikan. Berbeda dengan sebelumnya pendidikan dipahami sebagai bentuk 
domestifikasi yaitu proses pendidikan yang dilakukan melalui proses penjinakan, pusat 
tidak perlu mengetahui apa kebutuhan peserta didik dan bagaimana kondisi sosialnya, yang 
terpenting harus mengikuti system yang dirumuskan dipusat meskipun itu tidak sesuai 
dengan kondisi anak didik  (Tilaar 2009, 146). Namun fenomena tersebut berbeda yang 
dirasakan pendidikan di madrasah, termasuk madrasah aliyah. Pengelolaan 
pendidikan di madrasah aliyah dipahami sebagai bagian dari agama yang tidak 
didesentralisasikan, sehingga pengelolaan madrsah aliyah masih berada di bawah 
tanggung jawab dan wewenang pemerintah pusat. 

 
C. Peran Pemerintah Dalam Pengelolaan Madrasah  

Berbicara mengenai peran pemerintah terhadap madrasah sama juga 
membicarakan bagaimana pemerintah sebagai kelompok politik berinteraksi dengan 
kelompok kependidikan (educational groups). Relasi antara politik dan pendidikan 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

38 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

melahirkan sejumlah gesekan taktis dan strategis, terutama di kalangan pemerintah 
dan unit masyarakat yang bersangkut-paut dengan kepentingan politik dan 
edukasinya. Fenomena tersebut didasari oleh asumsi dasar bahwa pemerintah 
senantiasa melahirkan kebijakan yang dapat mengukuhkan legitimasi kekuasaannya. 
Atas dasar itu, negara akan selalu mengadakan kontrol terhadap kebijakan publik 
tersebut, baik pada tataran perumusan maupun pada tataran penetapan dan 
aplikasinya.  

Madrasah merupakan lembaga pendidikan Islam yang memadukan bentuk 
klasikal dengan bentuk modern. Kehadiran madrasah sebagai lembaga pendidikan 
tidak berbeda dengan pendidikan lainnya, di mana sama-sama berada dalam kondisi 
dan situasi perpolitikan suatu negara (pemerintah). Dengan demikian, kemajuan dan 
kemunduran madrasah tidak terlepas dari peran pemerintah setempat dalam 
memberikan kebijakan dan perundang-undangan dalam pengelolaannya. Untuk 
melihat bukti adanya peran pemerintah dalam pengelolaan madrasah, biasanya dilihat 
pada empat aspek, yaitu pendanaan, sarana dan prasaran, kurikulum, dan sumber 
daya manusia. 

Masa awal terbentuk madrasah atau masa kolonial Belanda merupakan masa 
dianggap kurang menguntungkan. Hal ini disebabkan kondisi perpolitikan Indonesia 
masih berada dalam pengaruh kolonial Belanda. Memang pada masa ini, madrasah 
sempat berkembang pesat, khususnya di Jawa, sehingga hal tersebut membuat resah 
Hindia Belanda sampai harus mengeluarkan peraturan menetapkan madrasah sebagai 
"sekolah liar". Kemudian, disusun oleh peraturan-peraturan pelarangan atas 
berdirinya madrasah dan menekan berkembangnya madrasah di nusantara 
(Fatchurrochman 2012, 22). Selain itu, pemerintah Belanda juga menerbitkan ordinasi 
guru, yaitu bentuk kebijakan yang mengharuskan guru-guru memiliki izin dari 
pemerintah Belanda.  

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa madrasah sangat jauh dari peran dan 
kebijakan pemerintah sendiri. Bukti lain, tidak adanya peran pemerintah terhadap 
madrasah di masa awal  terlihat dari aspek pengelolaannya. Pada masa tersebut, 
madrasah dikelola berdasarkan inisiatif pendiri madrasah, sehingga tidak ada 
keseragaman dalam pelaksanaannya dan pengelolaannya. Misal, madrasah diniyah 
bentuk pendidikan yang sejalan dengan tawaran pembaharuan, madrasah Adabiyah 
lebih merupakan sekolah Belanda yang ditambah dengan materi agama, sedangkan 
Diniyah Zainuddin Labai lebih bersifat Islami ketimbang pendidikan modern 
(Maksum 1999, 103). Keanekaragaman pengelolaan tiap-tiap madrasah yang 
disebutkan menujukkan bahwa madrasah pada saat itu murni kebijakan pendiri. 

Setelah merdeka, Indonesia menjadi sebuah negara yang berdaulat dalam 
pemerintahan sendiri. Dilihat dari masa perpolitikan Indonesia, masa ini disebut 
dengan orde lama, yaitu masa kepresidenan dijabat oleh Soekarno. Sebagai sebuah 
negara yang baru bangkit dari keterpurukan penjajah, tentu banyak aspek yang perlu 
dilakukan pembenahan, salah satunya adalah sistem pendidikan Islam yang 
sebelumnya oleh penjajah dianggap sebagai  pendidikan yang harus dibatasi, baik dari 
pelaksanaannya maupun perkembangannya. Fenomena tersebut dapat dikatakan 
sebagai fenomena awal pertumbuhan pendidikan. Haidar Putra Daulay 
mengklasifikasikan periode ini sebagai fase pencarian bentuk pendidikan Islam 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

39 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

(Daulay 2004, 10). Artinya, di mana pendidikan mencari format untuk 
penyelenggaraan, baik dari aspek kelembagaan, kurikulum, serta manajemen. 

Peran pemerintah orde lama terhadap madrasah dibuktikan dengan 
munculnya berbagai peraturan dan perundang-undangan yang mengatur madrasah, 
baik dari segi pendanaan, kurikulum, sumber daya manusia, dan sarana -prasarana. 
Sebagai bentuk awal dari peralihan masa kolonial ke masa kemerdekaan, tentu peran 
pemerintah dalam pengelolaan madrasah belum dapat dikatakan maksimal. Persoalan 
politik yang belum pulih benar sebagai akibat dari kolonial Belanda dan Jepang 
menjadikan pemerintah Indonesia untuk terus melakukan pembenahan. Berada 
dalam anomalisasi ini tentu pemerintah dituntut untuk melakukan pembenahan 
dalam skala prioritas. Namun demikian, bukan berarti masa orde lama tidak ada peran 
pemerintah dalam memajukan madrasah. Banyak hal yang dilakukan pemerintah 
dalam memajukan madrasah, walaupun tidak dikatakan maksimal, namun dapat 
disebutkan sebagai awal peran pemerintah dalam pengelolaan madrasah di Indonesia, 
baik dalam bentuk pendanaan, kurikulum, sumber daya manusia dan sarana-
prasarana. 

Bukti konkrit peran pemerintah dalam pendanaan madrasah  masa orde lama 
adalah anjuran Badan Pekerja Komite Nasional Pusat (BPKNP), yang menyebutkan 
bahwa madrasah dan pesantren yang pada hakikatnya adalah satu alat dan 
pencerdasan rakyat jelata yang sudah mengakar dalam masyarakat Indonesia pada 
umumnya, hendaklah pula mendapat perhatian dan bantuan nyata tuntutan dan 
bantuan material dari pemerintah (Zulhandra 2009, 345).  

Kebijakan tersebut baru terealisasi setelah ketika Departemen Agama 
didirikan. Lembaga ini resmi berdiri pada Tanggal 3 Januari 1946. Sejak didirikan 
lembaga ini yang secara intensif memperjuangkan pendidikan Islam di Indonesia, 
termasuk dalam hal ini madrasah. Salah satu yang menjadi orientasi Departemen 
Agama dalam bidang pendidikan Islam, seperti madrasah, pesantren, dan mengurus 
pendidikan agama di sekolah-sekolah umum (Daulay 2004, 53). Perlu dicatat bahwa 
kehadiran Departemen Agama dapat dikatakan sebagai awal kemajuan dan 
kecemerlangan madrasah, sekaligus sebagai bentuk perhatian pemerintah dalam 
upaya meningkat kemajuan madrasah di awal kemerdekaan. Sebagai bentuk realisasi 
upaya tersebut, pemerintah melalui Departemen Agama memberikan perhatian dan 
peran terhadap madrasah melalui kebijakan dan perundang-undangan yang 
mencakup dalam bagian pendanaan, kurikulum, sumber daya manusia dan sarana-
prasarana. 

Pendanaan yang dimaksud di atas berupa pemberian bantuan pada madrasah 
yang diberikan setiap tahun dengan perhitungan perkapita @ Rp. 60 per-murid (uang 
lama) (Abdul Rachman Shaleh 2004, 22), didasarkan pada Peraturan Menteri Agama 
No. 1 Tahun 1946, tanggal 19 Desember 1946 tentang Pemberian Bantuan Madrasah. 
Meskipun pengalokasian dana bantuan untuk madrasah tidak merata, hanya 
beberapa keresidenan, seperti Daerah Istimewa Yogyakarta, Jakarta, dan Surakarta 
(Rahim 2001, 53–54). Namun hal ini merupakan awal langkah baik pemerintah orde 
lama dalam penyelenggaran madrasah. Di samping itu, dalam rangka memberikan 
motivasi kepada madrasah untuk meningkatkan kualitas akademiknya, pemerintah 
juga memberikan bantuan finansial. Pada tahun 1960-an, Departemen Agama 
memberikan subsidi kepada madrasah lokal sebesar Rp 10,- per murid, tetapi untuk 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

40 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

madrasah yang berafiliasi dengan organisasi berskala nasional subsidi dinaikkan 
menjadi tidak kurang dari Rp 30,- setiap murid. Kebijakan ini mempunyai dampak 
terhadap pertambahan jumlah madrasah. Pemberian bantuan ini didasarkan kepada 
Peraturan Menteri Agama RI Nomor 2 Tahun 1960. 

Sedangkan peran pemerintah orde lama dalam pengadaan sarana dan 
prasarana sebagai wujud kepedulian terhadap madrasah dibuktikan dengan 
membangun madrasah di berbagai daerah di Indonesia. Buktinya, sampai pertengahan 
dekade 60-an, madrasah telah hadir di berbagai daerah di hampir seluruh propinsi di 
Indonesia. Menurut laporan, jumlah madrasah tingkat rendah (MI) mencapai 13.057, 
tingkat pertama (Tsanawiyah) mencapai 776 buah, dan tingkat menengah (Aliyah) 16 
buah. Jadi, total keseluruhan madrasah masa ini mencapai 13.849 (Maksum 1999, 126). 
Angka penyebaran madrasah ini menunjukkan bahwa pemerintah orde lama melalui 
Departemen Agama sangat memperhatikan penyelenggaraan dan kemajuan 
madrasah. Selain itu, bentuk bantuan yang diberikan sebagaimana tercantum dalam 
Peraturan Menteri Agama RI No. 1 Tahun 1946, salah satunya adalah membeli alat-
alat pelajaran, membiaya administrasi, dan memelihara ruang-ruang dan gedung-
gedung madrasah (Rahim 2001, 56). 

Terkait dengan persoalan kurikulum, pada mulanya pemerintah orde lama 
kurang memperhatikan kurikulum madrasah. Kurikulum madrasah pada masa itu 
belum muncul secara nasional. Praktis kurikulum madrasah masih ditentukan oleh 
lembaga madrasah masing-masing, tentunya terjadi perbedaan antara satu dan 
lainnya. Pada saat itu pun, namanya bukan kurikulum melainkan rencana pelajaran 
(Kelly 2004, 46). Seperti rencana pelajaran Madrasah Mu’allimin Muhammadiyah 
Yogyakarta tahun 1959, berbeda dengan rencana pelajaran Pondok Pesantren Modern 
Gontor Ponorogo Jawa Timur tahun 1958 yang di dalamnya ada KMI (Kulliatul 
Mu’allimin al-Islamiyah), berbeda pula dengan rencana pelajaran Sekolah Guru P.U.I 6 
Tahun 1958. Tampak bahwa, berbeda pula dengan madrasah-madrasah lain yang 
muncul saat itu. Perbedaan tersebut juga digambarkan secara perbandingan oleh 
Sumardi dalam Haidar Putra Daulay dengan: 30:70, 40:60, 50:50, 60:40, dan 70:30 
dalam persentase (Daulay 2004, 53). 

Pada tahun 1950, di mana kedaulatan Indonesia telah pulih untuk seluruh 
Indonesia, rencana pendidikan agama untuk seluruh wilayah Indonesia makin 
disempurnakan dengan dibentuknya panitia bersama yang dipimpin Mahmud Yunus 
dari Departemen Agama, Mr. Hadi dari Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 
Hasil dari panitia itu adalah SKB yang dikeluarkan pada bulan Januari. Keputusan ini 
secara umum mengklasifikasikan kurikulum berdasarkan jenjang pendidikan: 
1) Pendidikan agama yang diberikan mulai kelas IV Sekolah Rakyat. 
2) Di daerah-daerah yang masyarakat agamanya kuat, pendidikan agama diberikan 

mulai kelas I SR dengan catatan bahwa pengetahuan umumnya tidak boleh 
berkurang dibandingkan dengan sekolah lain yang pendidikan agamanya 
diberikan mulai kelas IV. 

3) Di sekolah Lanjutan Pertama dan Tingkat Atas (umum dan kejuruan) diberikan 
pendidikan agama sebanyak 2 jam seminggu. 

4) Pendidikan agama diberikan kepada murid-murid sedikitnya 10 orang dalam satu 
kelas dan mendapat izin dari orang tua / walinya. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

41 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

5) Pengangkatan guru agama, biaya pendidikan agama, dan materi pendidikan 
agama ditanggung oleh Departemen Agama (Abdul Rahman Shaleh 2005, 26). 

 
Persoalan yang dianggap penting setelah tahun 1950 adalah upaya pergantian 

kurikulum nasional. Pada tahun 1952 tercatat muncul kurikulum 1952 yang terkenal 
dengan nama Rentjana Pelajaran Terurai. Kurikulum ini sudah mengarah pada suatu 
sistem pendidikan nasional (dalam sistem persekolahan, artinya di luar madrasah, 
adapun madrasah ketika itu belum masuk pada sistem pendidikan nasional). 
Kemudian tahun 1964, pemerintah menyempurnakan kurikulum nasional dengan 
nama Rentjana Pendidikan 1964. Dari kurikulum ini, pemerintah mempunyai keinginan 
agar rakyat mempunyai pengetahuan akademik untuk pembekalan pada jenjang SD, 
sehingga pembelajaran dipusatkan pada program Pancawardhana, yaitu pengembangan 
moral, kecerdasan, emosional/artistik, keterampilan dan jasmani. Selanjutnya, 
kurikulum 1964 baru terjadi perubahan dengan datangnya kurikulum 1968. 

Kurikulum 1968 merupakan pembaharuan dari Kurikulum 1964, yaitu 
dilakukannya perubahan struktur kurikulum pendidikan dari Pancawardhana 
menjadi pembinaan jiwa pancasila, pengetahuan dasar, dan kecakapan khusus. 
Kurikulum 1968 merupakan perwujudan dari perubahan orientasi pada pelaksanaan 
UUD 1945 secara murni dan konsekuen. Dari segi tujuan pendidikan, Kurikulum 1968 
bertujuan bahwa pendidikan ditekankan pada upaya untuk membentuk manusia 
Pancasila sejati, kuat, dan sehat jasmani, mempertinggi kecerdasan dan keterampilan 
jasmani, moral, budi pekerti, dan keyakinan beragama. Isi pendidikan diarahkan pada 
kegiatan mempertinggi kecerdasan dan keterampilan, serta mengembangkan fisik 
yang sehat dan kuat. 

Dalam peningkatan sumber daya manusia, peran pemerintah orde lama 
melalui perpanjangan tangan Departemen Agama menyiapkan tenaga pengajar yang 
masih dianggap kurang dalam pengembangan madrasah. Langkah-langkah yang 
ditempuh terkait dengan persoalan ini adalah. Pertama, Jangka Pendek, yaitu dengan 
menyelenggarakan pendidikan/kursus singkat. Kedua, Jangka Panjang, yaitu 
membuka/mendirikan pendidikan khusus yang menyiapkan calon guru agama, yaitu 
pada tanggal 16 Mei 1948 di Solo didirikan Sekolah Guru dan Hakim Agama Islam 
(SGHA). Sekolah ini kemudian dipindahkan di Yogyakarta tanggal 8 Desembar 1948. 
Karena agresi Belanda kedua, sekolah ini terhenti dan baru tanggal 16 Januari 1950 
dibuka Kembali. Di samping itu, masa orde lama juga didirikan dan dikembangkan 
Pendidikan Guru Agama dan Pendidikan Hakim Islam Negeri. Kedua madrasah ini 
menandai perkembangan yang sangat penting di mana madrasah bertujuan mencetak 
tenaga-tenaga profesional keagamaan (Maksum 1999, 124). 

Setelah terjadi peralihan masa kepemerintahan Indonesia tanggal 11 Maret 
1966 dari Presiden Soekarno ke Presiden Soeharto atau dari masa orde lama ke orde 
baru membawa konsekuensi perubahan strategi politik dan kebijakan pendidikan 
nasional.  Ada beberapa bentuk perubahan pada masa orde baru, yaitu sikap mental 
positif untuk menghentikan dan mengoreksi segala bentuk penyelewengan terhadap 
pancasila dan UUD 1945, mempertinggi kecerdasan dan ketrampilan, serta membina 
dan mengembangkan fisik yang kuat dan sehat.  

Periode ini menandai munculnya awal pemerintahan orde baru yang bertekad 
untuk melaksanakan UUD (Undang-Undang Dasar) 1945 dan Pancasila secara murni 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

42 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

dan konsekwen. Dalam GBHN (Garis-garis Besar Haluan Negara) tahun 1993 
ditegaskan dengan jelas bahwa sasaran pembangunan jangka panjang di bidang 
agama ialah terbinanya iman bangsa Indonesia kepada Tuhan Yang Maha Esa, dalam 
kehidupan yang selaras, seimbang, serasi antara lahiriah dan rohaniah, mempunyai 
jiwa yang dinamis dan semangat gotong-royong sehingga bangsa Indonesia sanggup 
meneruskan perjuangan untuk mencapai cita-cita tujuan nasional. 

Pada awalnya, terkait peran pemerintah orde baru terhadap madrasah dapat 
dikatakan hanya melanjutkan tradisi dan kebijakan sebelumnya. Namun pada tahap 
berikutnya, antara akhir 70-an sampai akhir 80-an, pemerintah mulai memikirkan 
mengintegrasikan madrasah dalam sistem pendidikan nasional (Maksum 1999, 132). 
Langkah dilakukan dalam hal ini, pemerintah orde baru memperkuat posisi madrasah 
dalam setiap jenjang agar dapat menempati posisi yang sama dengan pendidikan, 
terutama dalam lanjutan bagi lulusan madsarah. Sebelumnya madrasah tidak bisa 
melanjutkan keperguruan tinggi umum, hanya sebatas perguruan tinggi agama, 
begitu juga dalam persoalan kerja, hanya dikalangan instansi agama. 

Pendanaan madrasah pada orde baru awalnya tidak berbeda dengan masa orde 
lama. Masa ini dapat disebutkan sebagai bentuk melanjutkan kebijakan-kebijakan 
sebelumnya. Namun setelah banyak madrasah yang dinegerikan, pendapat madrasah 
jelas disebutkan menjadi tanggung jawab pemerintah orde baru. Hal ini sebagaimana 
disebutkan dalam Ketetapan MPRS No. XXVII/1966, pada tahun 1967 Menteri Agama 
mengeluarkan kebijakan untuk menegerikan sejumlah madrasah dalam semua 
tingkatan mulai dari tingkat Ibtidaiyah sampai dengan Aliyah. Melalui usaha ini, 
sebanyak 123 Madrasah Ibtidaiyah telah dinegerikan sehingga menambah jumlah 
total Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) menjadi 358. Dalam waktu yang bersamaan, 
juga telah berdiri sekitar 182 Madrasah Tsanawiyah Negeri dan 42 Madrasah Aliyah 
Agama Islam Negeri (MAAIN). Dengan memberikan status negeri ini, tanggung 
jawab pengelolaan memang menjadi beban pemerintah, tetapi pengaturan dan 
kontrol atas madrasah-madrasah itu menjadi lebih efektif (Maksum 1999, 141). 
Pengaturan dan kontrol yang dimaksudkan merupakan bentuk tanggung jawab 
dalam bentuk pembiayaan dan perlengkapan sarana dan prasarana madrasah.  

Selain ketetapan di atas, setelah dikeluarkan SKB tiga Menteri tahun 1975 
semakin memperjelas peran pemerintah dalam penyediaan sarana dan prasarana pada 
madrasah. Hal ini sebagaimana dikatakan oleh Haidar Putra Daulay, dengan 
dilaksanakannya SKB tiga Menteri ini berarti a) Eksistensi madrasah sebagai lembaga 
pendidikan Islam lebih mantap dan kuat; b) Pengetahuan umum pada madrasah-
madrasah lebih meningkat; c) Fasilitas fisik dan peralatan lebih disempurnakan; c) 
Adanya civil effect terhadap ijazah madrasah (Daulay 2004, 152). Fasilitas fisik dan 
penyempurnaan peralatan madrasah sebagai sebuah gambaran bahwa pemerintah 
orde baru sangat berperan dalam pengembangan dan kemajuan madrasah. 

Di samping itu, SKB tiga Menteri juga menjelaskan peran pemerintah orde 
baru dalam pengembangan dan perumusan kurikulum madrasah. Hal ini dikarenakan 
SKB ini dipandang sebagai pengakuan yang nyata terhadap eksistensi madrasah dan 
sekaligus langkah strategis menuju tahapan integrasi madrasah ke dalam sistem 
pendidikan nasional yang tuntas (Maksum 1999, 151). Salah satu bagian dari tahapan 
strategis yang dimaksud adalah penyempurnaan kurikulum pada madrasah. 
Persamaan status madrasah dengan sekolah tidak hanya tampak pada struktur 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

43 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

kelembagaan, tetapi juga dalam struktur mata pelajaran yang mengakomodasi secara 
penuh kurikulum sekolah (Departemen Agama RI 2001, 27). 

Terkait SKB, penyempurnaan kurikulum madrasah merupakan langkah 
strategis dan esensial dalam merealisasikan SKB. Persamaan status madrasah dengan 
sekolah tidak hanya tampak pada struktur kelembagaan, tetapi juga dalam struktur 
mata pelajaran yang mengakomodasi secara penuh kurikulum sekolah. Dampaknya 
adalah terjadinya mobilitas sosial dan vertikal siswa-siswi madrasah yang selama ini 
terbatas di lembaga-lembaga tradisional (madrasah dan pesantren) dan berbarengan 
dengan itu; membuka peluang dan kemungkinan anak-anak santri memasuki wilayah 
pekerjaan pada sektor modern (Departemen Agama RI 2001, 27). Cukup banyak 
keuntungan SKB, tetapi hal itu tidak berarti menafikan kelemahan yang ada dari SKB. 
Alumni madrasah aliyah tidak siap untuk memasuki dunia pendidikan IAIN karena 
hanya berbekal kurang lebih 30% pelajaran agama di MA. Untuk mengantisipasi 
keadaan seperti ini, selanjutnya Menteri Agama Munawir Sjadzali menggagas 
Madrasah Aliyah Program Khusus (MAPK), dalam rangka mengatasi krisis ulama. 
Adanya penyebutan dalam SKB bahwa mata pelajaran agama di madrasah kurang 
lebih 30%, berarti yang 70% adalah mata pelajaran umum merupakan bentuk 
pergeseran dominasi muatan agama menjadi dominasi muatan umum dalam isi 
kurikulum MA, adalah syarat dengan muatan politis. Karena hal ini yang akan 
menggiring sistem pendidikan di Indonesia dari dualistik menjadi satu sistem 
pendidikan nasional. 

Setelah SKB, Departemen Agama menyusun kurikulum 1976 (Abdul Rachman 
Shaleh 2004, 34), Keputusan Menteri Agama No. 75, tanggal 29 Desember 1976 dalam 
rangka penyempurnaan kurikulum madrasah aliyah tahun 1976, diberlakukan secara 
intensif mulai tahun 1978 (Ahid 2013, 124). Kemudian kurikulum 1976 ini 
disempurnakan lagi melalui kurikulum 1984 sebagaimana dinyatakan dalam SK 
Menteri Agama No. 45 T ahun 1987 (Muhaimin 2005, 197). Nampak di sini bahwa isi 
mata pelajaran umum kurikulum madrasah harus mengikuti kurikulum sekolah, 
dengan alasan agar supaya lembaga pendidikan madrasah diakui sebagai suatu sistem 
pendidikan nasional. Ini cukup politis, tetapi walaupun demikian, lembaga madrasah 
tetap mempertahankan ciri khas ke-Islamannya, terbukti dengan bergantinya 
kurikulum dari Depdikbud, yang selanjutnya diikuti oleh madrasah, Menteri Agama 
selalu mengeluarkan keputusannya (KMA) dalam rangka menyikapi pergantian 
kurikulum tersebut. Dan KMA itu berisi tentang desain kurikulum madrasah yang 
baru dengan substansi senantiasa mempertahankan ciri khas ke-Islamannya yang 
tergambar dalam muatan pelajaran agama. 

Selain peran kurikulum, persoalan sumber daya manusia juga menjadi bagian 
perhatian pemerintah orde baru dalam penyelenggaraan madrasah. Hal ini dibuktikan 
dengan upaya pemerintah membekali siswa MA dengan berbagai pengetahuan agar 
dapat mengimbangi pendidikan umum, sekaligus membekali siswa agar dapat 
melanjutkan keperguruan tinggi umum. Sebelumnya alumni madrasah hanya dapat 
melanjutkan ke perguruan tinggi Islam dan bekerja pada instansi Islam. Namun 
setelah dirumuskannya SKB tiga Menteri, alumni madrasah  dapat melanjutkan ke 
perguruan tinggi umum dan bekerja pada instansi non-agama. 

Setelah bergantinya masa orde baru kemudian digantikan dengan masa 
refomasi, banyak perubahan dan pembaharuan pendidikan Islam, khususnya 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

44 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

madrasah. Hal ini menunjukkan bahwa pemerintah reformasi lebih agresif menangani 
persoalan madrasah. Meskipun demikian, banyak kritikan terhadap kebijakan era ini 
yang ditujukan oleh berbagai pihak pemerhati madrasah. Proses perubahan sistem 
desentralisasi menggantikan sistem sentralisasi yang didasari UU Nomor 22 Tahun 
1999 tentang Pemerintahan Daerah dan UU Nomor 25 Tahun 2000 tentang 
Perimbangan Keuangan Pusat dan Daerah menyebabkan madrasah 
didiskriminasikan. 

Ada persoalan yang dianggap diskrimitaf pada periode ini, dilema yang 
dirasakan madrasah dari perubahan kebijakan dan perundang-undangan di atas. 
Penentuan otonomi daerah yang diundangkan tahun 1999 membawa implikasi kurang 
baik terhadap penyelenggaraan pendidikan Islam. Peralihan sistem sentralisasi 
kepada desentralisasi tidak berdampak baik terhadap madrasah. Kesan yang timbul, 
pemberian otonomi daerah menjadi tantangan baru dalam pengelolaan madrasah. 
Sebelumnya, secara kelembagaan sudah dianggap sama dengan posisi sekolah umum, 
namun dalam pengelolaan pendidikan belum dianggap bagian dari pendidikan yang 
ada di daerah sehingga pendanaan madrasah harus menunggu dari kebijakan pusat 
melalui perpanjangan tangan Kementerian Agama daerah. Implikasinya, pemerintah 
daerah merasa tidak pertanggung jawab terhadap pengelolaan madrasah sehingga 
madrasah tidak dianggap sebagai bagian dari pendidikan yang ada di daerah tersebut. 

Memang agak terkesan ambigu penentuan madrasah dalam sistem 
disentralisasi. Di satu sisi, pemerintah memberi hak penyelenggaraan pendidikan 
pada pemerintah daerah. Namun di sisi lain, pemerintah memberlakukan sentralisasi 
pada persoalan agama. Kesan ambiguitas ini kemudian direspon oleh Ali Anwar 
bahwa pada masa reformasi ini telah terjadi perubahan dari sistem pemerintahan yang 
bercorak sentralistik menuju desentralistik. Hal ini ditandai dengan UU RI No. 22 
Tahun 1999 tentang Pemerintah Daerah. Pasal 7 ayat (1) UU RI No. 22 Tahun 1999 
menyatakan bahwa agama merupakan salah satu urusan yang tidak diselenggarakan 
oleh pemerintah daerah. Di sisi lain, pendidikan, menurut pasal 11 ayat (2) UU RI No. 
22 Tahun 1999 merupakan urusan wajib yang menjadi kewenangan pemerintah 
daerah. Madrasah, yang menurut UU Sisdiknas No. 2 Tahun 1989 didefinisikan 
sebagai sekolah umum yang berciri khas Islam, dapat diperdebatkan, apakah ia bagian 
dari agama ataukah Pendidikan (Anwar 2010, 49). Jika madrasah dianggap sebagai 
lembaga pendidikan berarti keberadaannya mendapat hak dari pemerintah daerah. 

Selain itu, menanggapi UU Nomor 22 Tahun 1999 terkait dengan posisi 
madrasah, semakin dipertegas lagi oleh Menteri Agama dalam surat yang ditujukan 
kepada Menteri Dalam Negeri No. MA/402/2000 pada tanggal 21 November 2000, 
yang isinya: 

Bahwa kewenangan penyelenggaraan pendidikan agama pada sekolah umum 
dan penyelenggaraan Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah, dan 
Madrasah Aliyah diserahkan kepada daerah kabupaten/kota sesuai dengan asas 
desentralisasi pemerintah yang meliputi aspek-aspek operasional 
penyelenggaraan; penjabaran kurikulum; penyediaan tenaga dan kependidikan; 
penyediaan sarana dan prasarana; penyediaan anggaran (Abdul Rachman 
Shaleh 2004, 146). 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

45 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Namun realitanya, surat yang disampaikan tersebut tidak ada tanggapan 
sehingga sampai sekarang sikap acuh pemerintah daerah terhadap penyelenggaran 
madrasah masih terlihat. Untuk tidak menjadi masalah, terutama terhadap mutu dan 
pemerataan yang lebih luas dan nyata, pemanfaatan personalia dan mobilitas lulusan, 
tentunya pembinaan madrasah yang tetap sentralistik namun disertai pelimpahan 
wewenang di daerah dalam bentuknya sebagai dekonsentrasi, yaitu pelimpahan 
wewenang dari pemerintah (Departemen Agama/Gubernur sebagai wakil daerah atau 
perangkat pusat di daerah/Kanwil) (Abdul Rachman Shaleh 2004, 147). 

Kejelasan posisi madrasah dari segi kurikulum baru terlihat kemudian setelah 
disahkannya UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003. Kurikulum 2004 yang diilhami oleh 
UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003, dalam pasal 36 dan 38, disebutkan bahwa 
kurikulum dikembangkan dengan mengacu pada standar nasional pendidikan untuk 
mewujudkan tujuan pendidikan nasional, dengan prinsip sesuai dengan satuan 
pendidikan, potensi daerah dan peserta didik. Kerangka dasar dan struktur 
kurikulum pendidikan dasar dan menengah ditetapkan oleh pemerintah. Melihat 
realitas yang demikian madrasah juga harus bersikap, dengan tetap mempertahankan 
ciri khas ke-Islamannya. 

Dari penjabaran di atas, dapat dipahami bahwa setelah disahkan UU Sisdiknas 
Nomor 20 Tahun 2003, penyelenggaraan madrasah tidak menjadi persoalan lagi 
terutama masalah pendanaan yang selama ini dikeluhkan oleh penyelenggara. Sebab 
UU Sisdiknas Nomor 20 Tahun 2003 dengan jelas menyebutkan pada pasal 15 bahwa 
jenis pendidikan mencakup pendidikan umum, kejuruan, akademik, profesi, vokasi, 
keagamaan, dan khusus. Kemudian dipertegas lagi pada pasal 17 dan 18 pada 
penyebutan sekolah dasar dan menengah. Dalam hal ini, sekolah dasar yang dimaksud 
adalah SD dan MI, begitu juga sekolah menengah yang dimaksud adalah SMP dan 
MTs – SMA dan MA. Uraian tersebut semakin mempertegas posisi madrasah dalam 
sistem pendidikan Nasional. Dengan demikian, madrasah tidak lagi dipandang 
sebagai lembaga pendidikan yang didiskriminasikan. 

 
KESIMPULAN 

Dalam arus dinamika yang terjadi mulai di zaman klasik Islam hingga era 
reformasi, madrasah senantiasa hadir memberikan respon yang jelas melalui program 
pembaruan yang ditawarkannya. Di zaman klasik Islam, madrasah telah mengawali 
kemajuan Islam dalam bidang kebudayaan dan peradaban yang hasilnya dinikmati 
masyarakat dunia. Pada zaman penjajahan Belanda dan Jepang, madrasah telah 
berjasa selain memberikan pencerahan dan penyadaran tentang pentingnya 
kemerdekaan hidup, juga telah memberikan pendidikan yang bermutu yang 
memungkinkan umat Islam Indonesia dapat ikut andil dalam memerdekakan 
Indonesia. Pada zaman orde baru, titik tekannya pada pembangunan ekonomi yang 
ditopang oleh stabilitas politik dan keamanan, madrasah telah berjasa melahirkan 
putra-putri terbaiknya yang selanjutnya dapat berkiprah dalam seluruh aspek 
kehidupan bangsa. Selanjutnya di era reformasi dan globalissi seperti saat ini, 
madrasah juga telah melakukan re-evaluasi dan reformasi terhadap visi, misi tujuan, 
kurikulum dan berbagai komponen pendidikannya yang disesuaikan dengan 
kebutuhan zaman. Dengan berbagai upaya ini, kini sudah banyak madrasah telah 
tampil sejajar bahkan lebih unggul dibandingkan pendidikan umum lainnya. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

46 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Madrasah telah memberikan sumbangan yang signifikan dalam rangka 
mencerdaskan bangsa Indonesia pada umumnya dan dalam rangka membina manusia 
yang unggul seutuhnya, yakni intelektualitas, jasmani, rohani, akhlak moral, 
ketrampilan dan pengalaman. Para lulusan madrasah kini telah memainkan peranan 
penting dalam segala bidang kehidupan masyarakat, sehingga kini kepercayaan dan 
animo masyarakat untuk menyekolahkan putra-putrinya di madrasah semakin 
meningkat. Madrasah telah menjadi pilihan utama masyarakat. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
 
Ahid, Nur. 2013. “Problem Pengelolaan Madrasah Aliyah Dan Solusinya.” Islamica 

4(2). 
 
Ahmad, Zakaria. 1972. Sekitar Keradjaan Atjeh Dalam Tahun 1520-1675. Medan: Penerbit 

Monora. 
 
Al-Abrasyi, Athiyah. 1993. Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 
 
Anwar, Ali. 2010. Pembaharuan Pendidikan Di Pesantren Lirboyo Kediri. Jogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 
 
Asari, Hasan. 1994. Menyingkap Zaman Keemasan Islam. Bandung: Mizan. 
 
Asrohah, Hanun. 1999. Sejarah Pendidikan Islam. ed. Jolanda van der Noll. Jakarta: 

Logos Wacana. 
 
Azra, Azyumardi. 1999. Esai-Esai Intelektual Muslim Dan Pendidikan Islam. Jakarta: Logos. 
 
———. 2017. Surau Pendidikan Islam Tradisional Dalam Transisi Dan Modernisasi. 1st ed. 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 
 
Bullier, Richard W. 1972. The Patrician of Nisaphur: A Study in Medieval Islamic Social 

History. United States of America: Harvard University Press. 
 
Daulay, Haidar Putra. 2004. Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional Indonesia. 

Jakarta: Kencana. 
 
———. 2007. Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaharuan Pendidikan Islam Di Indonesia. 1st ed. 

Jakarta: Putra Grafika. 
 
Departemen Agama RI. 2001. Menelusuri Pertumbuhan Madrasah Di Indonesia. Jakarta: 

Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama Islam. 
 
Fatchurrochman, Nanang. 2012. Madrasah: Sekolah Islam Terpadu; Plus Dan Unggulan. 

Depok: Lendean Hati Pustaka. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

47 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Hasbullah. 1995. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan Dan 
Perkembangan. PT. Logos Wacana Ilmu. 

 
Hasjmy. 1978. Iskandar Muda Meukuta Alam. Jakarta: Bulan Bintang. 
 
Hurgronje, C. Snouck. 1996. ACEH Rakyat Dan Adat Istiadat. Jakarta: INIS. 
 
Husein, Ibrahim. 1995. “Sejarah Singkat Pendidikan Di Aceh.” In Perkembangan 

Pendidikan Di Daerah Istimewa Aceh, ed. Adnan Adullah H. Badruzzaman Ismail, H. 
Mahyuddin Hasyim. Banda Aceh: Majelis Pendidikan Daerah Provinsi NAD. 

 
Ibrahim, Muslim. 1993. “Pengembaraan Kebudayaan Aceh Di Luar Tanah Ranahnya.” 

In Islam Dan Kebudayaan Indonesia: Dulu, Kini Dan Esok, Jakarta: Yayasan Festival 
Istiqlal. 

 
Idris, Safwan. “Perkembangan Pendidikan Pesantren/Dayah (Antara Tradisi Dan 

Pembaharuan).” In Perkembangan Pendidikan Di Daerah Istimewa Aceh, , 50–71. 
 
Ismail, Badruzzaman. 2002. Mesjid Dan Adat Meunasah Sebagai Sumber Energi Budaya Aceh. 

Banda Aceh: Majelis Pendidikan Daerah Provinsi NAD. 
 
Kelly, A.V. 2004. The Curriculum Theory and Practice. London: Sage Publication. 
 
Lombard, Denys. 2006. Kerajaan Aceh Zaman Sultan Iskandar Muda (1607-1636). Jakarta: 

Kepustakaan Populer Gramedia. 
 
Makdisi, George. 1981. The Rise of Colleges, Institution of Learning in Islam and the West. 

Edinburgh: Edinburgh University Press. 
 
Maksum. 1999. Madrasah;Sejarah Dan Perkembangannya. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 
 
Mohammad Kasim. 2007. “Madrasah Di Indonesia: Pertumbuhan Dan 

Perkembangan.” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 2(1). 
 
Muhaimin. 2005. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam, Di Sekolah, Madrasah 

Dan Perguruan Tinggi. Jakarta: Rajawali Press. 
 
Mukti, Abd. 2007. Konstruksi Pendidikan Islam (Belajar Dari Kejayaan Madrasah Nizamiyah 

Dinasti Saljuq. 1st ed. Bandung: Citapustaka Media. 
 
Nakosteen, Mehdi. 1964. History of Islamic Origins of Western Education A.D. 800-1350, with 

an Introduction to Medieval Muslim Education. Colorado: University of Colorado 
Press, Boulder. 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

48 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Nata, Abuddin. 2001. Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan Lembaga-Lembaga Pendidikan 
Islam Di Indonesia. Jakarta: Grasindo bekerja sama dengan IAIN Jakarta. 

 
———. 2010. Manajemen Pendidikan Islam: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam Di 

Indonesia. ed. 4. Jakarta: Kencana. 
 
Rahim, Husni. 2001. Arah Baru Pendidikan Islam Di Indonesia. Jakarta: PT. Logos 

Wacana Ilmu. 
 
———. 2004. “Anatomi Madrasah Di Indonesia.” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan 

Agama dan Keagamaan 2(2). 
 
Rukiati, and Hikmawati. 2006. Sejarah Pendidikan Islam Di Nusantara. Bandung: 

Pustaka Setia. 
 
Salaby, Ahmad. 1970. Sejarah Kebudayaan Islam. Jakarta: Jayamurni. 
 
———. 1973. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 
 
———. 1990. Al-Tarbiyyah Al-Islâmiyyah, Nuzhûmuhâ, Falsafatuhâ, Târîkhuhâ. Jakarta: 

Bulan Bintang. 
 
Shaleh, Abdul Rachman. 2004. Madrasah Dan Pendidikan Anak Bangsa: Visi, Misi Dan Aksi. 

Jakarta: RajaGrafindo Persada. 
 
Shaleh, Abdul Rahman. 2005. Pendidikan Agama Dan Pembangunan Watak Bangsa. 

Jakarta: RajaGrafindo Persada. 
 
Stanton, Charles Michael. 1994. Pendidikan Tinggi Dalam Islam. Jakarta: Logos 

Publishing House. 
 
Steenbrink, Karel. A. 1991. Pesantren Madrasah Sekolah. Jakarta: LP3ES. 
 
Syafaat, Ibnu. 2011. “Madrasah Multikultural Dari Timur.” Hidayatullah. 
 
Tibawi, A.L. 1979. Islamic Education; Its Tradition and Modernization into the Arab. London: 

Luzac and Company Ltd. 
 
Tilaar, H.A.R. 2009. Kekuasaan Dan Pendidikan; Manajemen Pendidikan Nasional Dalam 

Pusaran Kekuasaan. Jakarta: Rineka Cipta. 
 
Yunus, Mahmud. 1992. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Hidakarya, Agung. 
 
  

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 
VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021 
P-ISSN : 1979-9357  
E-ISSN : 2620-5858 
 

49 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

Zulhandra. 2009. “Pola Dan Kebijakan Pendidikan Islam Pada Masa Awal Orde 
Lama (Orla).” In Sejarah Pendidikan Islam, ed. Samsul (ed.) Nizar. Jakarta: 
Kencana Prenada Group, 340–54. 

 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

