st =)

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Madrasah: Sejarah dan Dinamikanya
Zainuddin

Institut Agama Islam Negeri Langsa
zainuddin@iainlangsa.ac.id

Abstract: The long journey of madrasas cannot be separated from the long history of this
world. Tts existence which is full of twists and turns to maintain the existence of Islam
becomes something unique to him. Since Indonesia's independence even long before that,
the madrasa has contributed a lot in educating the lives of Muslim communities. Although
in its journey, it always gets a stumbling around the regulations. The dynamics they
experience make madrasa always up to date to discuss.

Keywords: Dynamic, History, and Madrasa

Abstrak: Perjalanan panjang madrasah tidak bisa dipisahkan dari sejarah panjang dunia
ini. Keberadaanya yang penuh liku-liku dalam rangka mempertahankan existensi
keislamanannya menjadi sesuatu yang khas baginya. Sejak Indonesia merdeka bahkan jauh
sebelum itu madrasah telah banyak memberi kontribusi dalam mencerdaskan kehidupan
masyarakat muslim. Walaupun dalam perjalanannya selalu saja mendapat sandungan

regulasi yang mengitarinya. Dinamika yang dialaminya menjadikan madrasah selalu up date
untuk dibahas.

Kata kunci: Madrasah, Sejarah dan Dinamika

Pendahuluan

Tradisi pendidikan Islam sudah mengenal jenis institusi pendidikan seperti
kuttab, masjid dan masjid khan. Dalam perkembangannya berikutnya baru muncul
madrasah sebagai institusi pendidikan par-excellence (Tibawi 1979, 26). Namun,
keduanya merupakan lembaga pendidikan dasar dalam Islam. Adapun yang
dimaksud dengan “kuttab” atau "maktab” adalah tempat untuk belajar membaca dan
menulis yang ada di rumah guru, sedangkan para siswa datang berkumpul untuk
belajar.

Makdisi mengungkapkan bahwa asal muasal pertumbuhan madrasah
merupakan hasil tiga tahap; yaitu (1) tahap masjid, (2) masjid khan, dan (3)
madrasah (Makdisi 1981, 27). Tahap masjid berlangsung pada abad ke-8 dan ke-9.
Masjid yang dimaksud sebagai tempat pendidikan adalah masjid biasa, yang di
samping untuk tempat jemaah shalat juga untuk majlis ta’lim (pendidikan). Tahap
kedua, adalah masjid khan, yaitu masjid yang dilengkapi dengan bangunan khan
(asrama, pemondokan) yang masih bergandengan dengan masjid. Tahap ini
mencapai perkembangan sangat pesat pada abad ke-10. Setelah dua tahap
perkembangan di atas barulah muncul madrasah yang khusus diperuntukkan
sebagai lembaga pendidikan (Maksum 1999, 57-58).

Namun dalam hal tersebut, Syalabi memandang lain, perkembangan dari
masjid ke madrasah terjadi secara langsung dengan tidak memakai lembaga perantara.
Perkembangan madrasah dapat dikatakan sebagai konsekuensi logis dari semakin
ramainya kegiatan pengajian di masjid yang fungsi utamanya sebagai tempat ibadah.
Selanjutnya ia mengemukakan alasan/motif berdirinya madrasah di luar masjid.

27

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:zainuddin@iainlangsa.ac.id

_/VC—‘-‘A, <o)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Setidaknya ada tiga yang melatarbelakanginya, yaitu: (1) Halagah-halaqah yang
diselenggarakan di masjid sering mengganggu terutama terhadap orang yang sedang
beribadah; (2) Berkembangnya kebutuhan ilmiah sebagi akibat dari perkembangan
ilmu pengetahuan; (3) Timbulnya orientasi baru dalam penyelenggaraan pendidikan,
seperti di antaranya orientasi berpikir sebagian guru untuk mendapatkan rezeki
melalui kegiatan pendidikan (Salaby 1990, 114). Mahmud Yunus menambahkan
bahwa motivasi pendirian banyak madrasah di masa pengaruh Turki (Saljuk) adalah
untuk mengambil hati rakyat, mengharap pahala dan ampunan dari Allah Swrt,
memelihara kehidupan anak-anaknya di kemudian hari, memperkuat aliran
keagamaan bagi sultan atau pembesar (Yunus 1992, 69-72).

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam dalam bentuk pendidikan formal
sudah dikenal sejak tahun 1066/1067 M (459 H) di Baghdad yang didirikan oleh Nizam
al-Mulk, seorang Perdana Menteri Dinasti Saljuk (Nakosteen 1964, 51). Pendirian
madrasah ini telah memperkaya khazanah lembaga pendidikan di lingkungan
masyarakat Islam, karena pada masa sebelumnya masyarakat Islam hanya mengenal
pendidikan tradisional di masjid-masjid dan dar al-kuttab. Madrasah-madrasah yang
didirikan di seluruh kekhalifahan dibiayai secara melimpah. Ia melengkapi madrasah-
madrasah tersebut dengan perpustakaan, profesor-profesor terbaik yang dapat
diperoleh, dan sistem beasiswa untuk membantu semua mahasiswa (Salaby 1973, 108;
Stanton 1994, 50).

Walaupun pendiriannnya (Madrasah Nizamiyah) didorong oleh adanya
pertentangan ideologi antara kaum mu’tazilah yang dibantu oleh menteri Amid al
Mulk al-Kunduriy dan kaum asy’ariyah yang dibantu oleh Nizham al-Mulk. Di
tengah-tengah kemelut sosial politik dan keagamaan yang melanda seluruh propinsi
Khurasan, Baghdad dan Traq, tampillah seorang politikus, negarawan dan ulama muda
yang juga dikenal seorang tokoh As’ariyah yaitu Nizham al-Mulk, yang tidak lain
adalah menteri Gubernur Alp Arslan. Nizham al-Mulk yang mempunyai banyak
pengalaman dilapangan melihat bahwa ideologi negara pada waktu itu berada dalam
keadaan terancam bahaya serius dan mimbar-mimbar masjid sudah dijadikan sebagai
tempat untuk mengecam kaum As’ariyah oleh pejabat tinggi kesultanan Saljuq pada
masa itu. Dalam pada itu, Nizham al-Mulk yang sudah pernah melihat madrasah
terdahulu di Khurasan yang memusatkan kajiannya pada studi kemazhaban
memberikan inspirasi baginya untuk membela mazhab resmi negara dengan
mensosialisasikannya pada seluruh masyarakat dan memimpin mereka keluar dari
kemelut menuju perbaikan sosial moral dan taraf hidup. Sejak saat itulah ia
konsentrasi pada bidang pendidikan. Untuk itu ia mengadopsi ide madrasah dan
memperbarui sistem pendidikannya sedemikian rupa untuk memberanguskan politik
Mu'tazilah dan sekutunya, Syi'ah, yang ingin merenggut kewenangan negara dan
supremasi Sunni, dan sekaligus meletakkannya sebagai lembaga pendidikan bagi
Negara. Lembaga tersebut yang kemudian lebih dikenal dengan nama Madrasah
Nizamiyah Naysabur, sebagai madrasah perintis. Nama ini berasal dari nama menteri
tersebut yakni Nizham al-Mulk, gelarnya yang diperoleh dari negara dalam
kapasitasnya sebagai menteri Saljugq (Mukti 2007, 111). Namun keberadaan dalam
perkembangan lembaga pendidikan dan ilmu pengetahuan telah memberikan
kontribusi yang sangat besar.

28

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_/VC—‘-‘A, <o)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Lebih lanjut Hasan Asari menegaskan bahwa Nizamiyah adalah salah satu
fenomena penting tidak saja dalam sejarah pendidikan Islam tetapi juga dalam
konteks sejarah peradaban Islam secara umum. Hal ini antara lain, adalah karena 1).
Pembangunan jaringan Madrasah Nizamiyah adalah merupakan bagian signifikan
dari kejayaan peradaban Islam, khususnya di teritorial Dinasti Saljuq (429-590/1038-
1194). 2). Fenomena pembangunan rangkaian Madrasah Nizamiyah terjadi menyusul
peralihan kekuasaan dari Dinasti Syi’ah Buwayhi (320-454/932-1062) kepada Dinasti
Sunni Saljug. 3). Sejarah pendidikan Islam menunjukkan bahwa madrasah adalah
lembaga pendidikan Islam par excelence sampai periode modern dengan
diperkenalkannya lembaga-lembaga modern, seperti universitas (Asari 1994, 79).
Pentingnya posisi Madrasah Nizamiyah ini mengharuskan kita untuk melihat motif-
motif yang melatar belakangi pembangunannya tersebut dalam konteks realitas
historis yang lebih luas dari sekedar konteks pendidikan.

Kajian tentang munculnya madrasah di dunia Islam, banyak ahli sejarah
berbeda pendapat. Syalabi menyatakan bahwa madrasah yang mula-mula muncul di
dunia Islam adalah madrasah Nizamiyah yang didirikan oleh Nizam al-Mulk, perdana
menteri Dinasti Saljuk, pada tahun 1066-1067 M. Pendapat seperti ini juga
dikemukakan oleh Philip K. Hitti (Salaby 1970, 410). Sedangkan Muhammad Atiah al-
Abrasyi, mengutip dari al-Maqrizi, mengemukakan bahwa Madrasah al-Baihagiyah
adalah madrasah yang pertama didirikan pada akhir abad ke-4 H (abad ke-11 M) (Al-
Abrasyi 1993, 79). Hampir serupa dengan Athiyah, Richard W. Bulliet berpendapat
bahwa dua abad sebelum Madrasah Nizamiyah muncul, di Naisapur sudah berdiri
madrasah, yaitu Miyan Dahiyah (Bullier 1972, 48).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research) (Hadi, 1980).
Dengan mengkaji beberapa buku, artikel, sumber lain yang relevan dengan tujuan
penelitian.

HASIL. DAN PEMBAHASAN

A. Madrasah di Indonesia
a. Madrasah Pra-Kemerdekaan

Untuk melihat awal dan cikal bakal munculnya madrarasah di Indonesia
tentu tidak terlepas dari sejarah perkembangan Islam itu sendiri. Oleh karena
Islam di Indonesia berawal dari Aceh, maka sejarah perkembangan madrasah
berawal dari perkembangan Islam di Aceh, yaitu semenjak masa kesulthanan
di Aceh sekitar tahun 1520-1675 (Ahmad 1972, 68-71; Lombard 2006, 45;
Rahim 2004, 23). Hal ini menunjukkan bahwa pemerintah (sultan) ketika itu
sangat memperhatikan perkembangan pendidikan dan ilmu pengetahuan),
sehingga banyak lembaga pendidikan yang bermunculan ketika itu. A. Hasjmy
(Hasjmy 1978, 68-71) dan Ibrahim (Ibrahim 1993, 269) mengelompokkan
pendidikan Islam di Aceh menjadi 5 tingkatan, yaitu meunasah, rangkang, dayah,
dayah Teungku Chik, dan Jami’ah. Ibrahim Husein membaginya menjadi dua
kelompok, yaitu meunasah untuk tingkat rendah dan dayah untuk tingkat

29

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_/VC—‘-‘A, <o)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

menengah dan tinggi. Menurutnya lembaga rangkang termasuk ke dalam
pendidikan dayah (Husein 1995, 47-60). Meunasah ketika itu, berfungsi sebagai
center of culture (pusat kebudayaan) dan center of education (pusat pendidikan)
bagi masyarakat (Hurgronje 1996). Dikatakan center of culture, karena meunasah
memang memainkan peranan yang sangat penting dalam kehidupan
masyarakat Aceh dan disebutkan center of education, karena secara formal anak-
anak masyarakat Aceh memulai pendidikannya di lembaga ini. Dengan
pengertian ini terkandung makna bahwa sejak dahulu desa-desa di seluruh
Aceh telah ada lembaga sekolah yaitu meunasah (Nata 2001, 42). Berdasarkan
hal tersebut, banyak pemerhati lembaga pendidikan Islam berkesimpulan
bahwa istilah “meunasah” bagi masyarakat Aceh adalah terjemahan dari
madrasah (Ibrahim 1993; Idris n.d., 61; Ismail 2002, 5).

Dalam perkembangan selanjutnya, madrasah sebagai lembaga
pendidikan Islam klasikal terus berkembang diberbagai wilayah lain di
Indonesia (Azra 2017, xviii) yang dikenal dengan berbagai istilah, di
Minangkabau dikenal istilah surau dan ribat, sedangkan di Jawa dikenal
dengan istilah pesantren (Hasbullah 1995, 27). Memasuki tahun 1900
penyelenggaraan madrasah mengalami pembaharuan. Ada dua faktor utama
yang melatarbelakangi terjadi pembaharuan, yaitu: Pertama, ide-ide yang
dibawa oleh para tokoh dan ulama yang pulang dari Timur Tengah; Kedua,
menyaingi pendidikan yang diselenggarakan pemerintah Belanda (Daulay
2007, 41-42).

Pada Tahun 1907 Syaikh Abdullah Ahmad mendirikan Madrasah
Adabiyah di Padang (Daulay 2007, 97). Kemudian Al-Irsyad mendirikan
Madrasah Awaliyah, Ibtidaiyah, Tajhiziyah, Muallimin dan Tahsis pada tahun
1913 (Abdul Rachman Shaleh 2004, 19-20). Pada tahun 1915 madrasah ini
menjadi HIS Adabiyah yang tetap mengajarkan agama (Daulay 2007, 97).
Matlatul Anwar di Menes Banten berdiri pada 9 Agustus 1916 M, mendirikan
Madrasah Ibtidaiyah, Tsanawiyah, Aliyah dan Diniyah. Nahdhatul Ulama
pada tahun 1926 mendirikan Madrasah Awaliyah, Ibtidaiyah, Tsanawiyah,
Muallimin wustha dan Ulya. Persatuan Tarbiyah Islamiyah (Perti) pada tahun
1928 mendirikan madrasah dengan berbagai nama diantaranya tarbiyah
Islamiyah, Madrasah Awaliyah, Tsanawiyah, Kuliah Syariah. Tengku Daud
Beureuh pada tahun 1930 mendirikan madrasah yang bernama Sa’adah
Adabiyah dan Tengku Abdul Rahman Meunasah Mencap mendirikan
Madrasah Sarul Huda (Abdul Rachman Shaleh 2004, 19-20). Pesantren
Tebuireng, pada tahun 1916 mendirikan sebuah "Madrasah Salafiyah' yang
tidak hanya mengadopsi sistem pendidikan modern, tetapi juga memasukkan
beberapa pelajaran umum, seperti berhitung, bahasa Melayu, ilmu bumi, dan
menulis dengan huruf latin ke dalam kurikulumnya (Azra 1999, xvi;
Steenbrink 1991, 36).

Meskipun madrasah dalam modernisasi terus berkembang, pemerintah
Belanda tidak berpihak terhadap penyelenggaraan madrasah. Berbagai
kebijakan yang muncul selalu mendiskriminasi penyelenggaraan pendidikan
di madrasah. Di antara kebijakan pemerintah Hindia Belanda dalam

30

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

mengawasi pendidikan Islam adalah penerbitan Ordonansi Guru. Ordonansi
mewajibkan setiap guru agama Islam untuk meminta dan memperoleh izin
terlebih dahulu sebelum melaksanakan tugasnya sebagai guru agama. Dampak
negatif yang dihasilkan ordonansi ini bisa digunakan untuk menekan Islam
dan dikuatkan dengan alasan stabilitas keamanan. Hingga akhirnya pada
tahun 1905 ordonansi dicabut karena tidak relevan lagi dan diganti dengan
ordonansi tahun 1925 yang isinya hanya mewajibkan guru agama untuk
memberi tahu saja bukan meminta izin (Daulay 2007, 35-36; Steenbrink 1991,
35).

b. Madrasah Tahun 1945 - 1974

Setelah memasuki tahun 1945 kondisi negara Republik Indonesia tidak
lagi dijajah oleh kolonial Belanda dan Jepang. Bangsa Indonesia sudah menjadi
bangsa yang merdeka dan berdaulat. Pasca kemerdekaan, segala bentuk
kebijakan terhadap pendidikan sudah ditentukan sendiri, termasuk
penyelenggaraan madrasah. Salah satu bentuk kebijakan terhadap madrasah
adalah pengumuman BPKNIP (Badan Pekerja Komite Nasional Indonesia
Pusat) berdasarkan pada berita RI Tahun I No. 4 dan 5 hal. 20 kolom 1 bahwa:
dalam memajukan pendidikan dan pengajaran di langgar-langgar dan
madrasah berjalan terus dan diperpesat” (Asrohah 1999, 177) berdasarkan hal
tersebut, kemudian keluarlah Surat Keputusan (SK) BP KNIP 27 Desember
1945 (agar madrasah mendapat bantuan dan perhatian dari pemerintah).
Dalam laporan panitia penyelidik pengajaran RI tanggal 2 Mei 1946 yang
diketua Ki Hajar Dewantara dengan 51 anggota juga disebutkan “pengajaran
yang bersifat pondok pesantren dan madrasah dipandang perlu untuk diberi
bantuan berupa biaya sesuai dengan keputusan BP KNIP” (Abdul Rachman
Shaleh 2004, 22).

Selain itu, bentuk lain perhatian pemerintah terhadap madrasah adalah
didirikan Departemen Agama pada tanggal 3 Januari 1946. Dalam
perkembangannya, Departemen Agama intensif merperjuangkan politik
pendidikan Islam di Indonesia dan tajam mengembangkan program-program
perluasan dan peningkatan mutu madrasah (Maksum 1999, 123). Langkah
pertama dilakukan Departamen Agama ketika itu adalah memberikan
bantuan berupa pengadaan sarana dan prasarana serta biaya operasional,
sebagaimana tertuang dalam Peraturan Menteri Nomor 1/1946 tanggal 19
Desember 1946. Kemudian tahun 1952, ketentuan tersebut disempurnakan
melalui peraturan Menteri Agama Nomor 7/1952, yang menjelaskan tentang
Jenjang Pendidikan, meliputi: a) Madrasah Rendah, dengan masa belajar 6
tahun; b) Madrasah Lanjutan Tingkat Pertama, dengan lama belajar 3 tahun
setelah tamat Madrasah Rendah; ¢) Madrasah lanjutan Tingkat Atas dengan
lama belajar 3 tahun setelah tamat Madrasah Lanjutan Tingkat Pertama
(Rahim 2001, 54-55).

Pengakuan pemerintah terhadap madrasah sebagai lembaga pendidikan
sudah diakui secara formal pada tahun 1950. Undang-Undang No. 4 Tahun
1950 tentang Dasar-Dasar Pendidikan dan Pengajaran di sekolah pada pasal 10
ayat (2) disebutkan “belajar di sekolah agama yang telah mendapat pengakuan

31

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Departemen Agama, sudah dianggap memenuhi kewajiban belajar”. Madrasah
Wajib Belajar (MWB) dilaksanakan selama 8 tahun. Tujuan dari MWB
diarahkan untuk pembangunan jiwa bangsa dalam bidang industri, ekonomi
dan transmigrasi. Pertimbangan lainnya bahwa pada umur 6 tahun anak sudah
berhak sekolah dan pada umur 15 tahun sesuai dengan undang-undang
perburuhan yang berlaku anak telah diizinkan untuk mencari natkah (Abdul
Rachman Shaleh 2004, 26). Untuk dapat pengakuan Departemen Agama,
madrasah harus memberikan pelajaran agama sebagai mata pelajaran pokok
paling sedikit enam jam seminggu secara teratur di samping mata pelajaran
umum.

Di samping itu, Departemen Agama juga melakukan penataan dan
membina madrasah melalui penataan organisasi dan membuat “pilot proyek”
yang dilakukan dengan cara penegerian sejumlah madrasah swasta.
Penegerian pertama dilakukan terhadap madrasah ibtidaiyah, termasuk
mengubah Sekolah Rakyat Islam (SRT) menjadi Madrasah Ibtidaiyah Negeri
(MIN). Pada tahun 1967 dinegerikan Madrasah Tsanawiyah menjadi
MTs.ALN sebanyak 182 buah sampai tahun 1970. Bersamaan pada tahun
tersebut juga dinegerikan beberapa MA kemudian menjadi M.A.A.LN,
kemudian pada tahun 1970 proses penegerian dihentikan (Mohammad Kasim
2007, 42-56).

c. Madrasah Tahun 1975 - 1989

Setelah mengalami perjalanan panjang dalam kondisi termarjinalisasi,
pengelolaan pendidikan di madrasah berada di titik terang setelah memasuki
tahun 1975. Hal ini dibuktikan dengan upaya penyetaraan madrasah yang
dilakukan pemerintah sebagai bentuk sisdiknas yang integral. Merespon hal
tersebut, Departemen Agama di bawah pimpinan Dr. Mukti Ali, M.A
mengeluarkan SKB 3 Menteri No. 6 Tahun 1975, No. 037/U/1975 dan No.36
Tahun 1975 tentang Peningkatan Mutu Pendidikan Madrasah. Melalui SKB 3
menteri pendidikan madrasah diharapkan agar ijazah madrasah dapat
mempunyai nilai yang sama dengan sekolah umum sederajat; lulusan
madrasah dapat melanjutkan ke sekolah umum setingkat lebih atas; siswa
setingkat madrasah dapat berpindah ke sekolah umum yang setingkat (Abdul
Rachman Shaleh 2004, 29).

Semula madrasah negeri dan sekolah dinas lingkungan Departemen
Agama mempunyai banyak bentuk dan jenis seperti MIN 358 buah, MTsAIN
182 buah, MAAIN 43 buah, PGA 4 tahun 146 buah, PGA 6 tahun 116 buah,
PPUPA 3 buah, PHIN 1 buah dan SPIAIN 83 buah. Kemudian, melalui SK
Menteri Agama dilakukan perubahan nama dan struktur menjadi MTsAIN
dijadikan MTsN, MAAIN dijadikan MAN, PGA 4 tahun dijadikan MTsN,
PGA 6 tahun dijadikan PGAN 3 tahun sesudah MTsN dan sebagaian menjadi
MAN, PPUPA dijadikan MAN, PHIN dijadikan MAN, dan SPIAIN dijadikan
MAN.

Dengan demikian, terjadi perubahan dan lokasi yang tidak merata
menurut pertimbangan keperluan pendidikan bagi masyarakat dan
lingkungannya sehingga setelah program restrukturisasi dilanjutkan dengan

32

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

relokasi. Pada masa ini, diputuskan tentang persyaratan untuk madrasah
swasta. Mengenai madrasah swasta didasarkan atas SK Menteri Agama No.5
Tahun 1977 yang diartikan sebagai lembaga pendidikan yang menjadikan
pelajaran agama Islam sebagai mata pelajaran dasar yang diberikan sekurang-
kurangnya 30% di samping mata pelajaran umum dan diselenggarakan oleh
organisasi, yayasan, badan atau perorangan sebagai pengurus atau pemiliknya
(Abdul Rachman Shaleh 2004, 30).

Untuk mewadahi pengintegrasian pendidikan, baik umum maupun
Islam, maka diterbitkan UU No. 2 Tahun 1989 yang memberi peluang dan
kesempatan untuk mengembangkan pendidikan Islam. Hal ini dapat dilihat
dari beberapa pasal sebagai berikut: Pasal 1 ayat 2 disebutkan bahwa
pendidikan nasional adalah pendidikan yang berakar pada kebudayaan bangsa
Indonesia dan berdasarkan pada Pancasila dan UUD 1945. Tidak bisa
dipungkiri bahwa pendidikan Islam, baik sebagai sistem maupun institusinya
merupakan warisan budaya bangsa yang berakar pada masyarakat bangsa
Indonesia. Pasal 4 tentang tujuan pendidikan nasional yang bertujuan
mencerdaskan kehidupan bangsa dan mengembangkan manusia Indonesia
seutuhnya yaitu manusia yang beriman dan bertakwa terhadap Tuhan Yang
Maha Esa dan berbudi pekerti luhur, memiliki pengetahuan dan keterampilan,
kesehatan jasmani dan rohani, kepribadian yang mantap dan mandiri serta
tanggung jawab kemasyarakatan dan kebangsaan. Pasal 11 ayat 1 disebutkan
bahwa jenis pendidikan yang termasuk jalur pendidikan sekolah terdiri atas
pendidikan umum, pendidikan kejuruan, pendidikan luar biasa, pendidikan
kedinasan, pendidikan keagamaan, pendidikan akademik dan pendidikan
profesional. Pasal 39 ayat 2 menyatakan isi kurikulum setiap jenis dan jalur
serta jenjang pendidikan wajib memuat pendidikan pancasila, pendidikan
agama dan pendidikan kewarganegaraan. Pasal 47 ayat 2 dinyatakan bahwa
ciri khas satuan pendidikan yang diselenggarakan oleh masyarakat tetap
diindahkan. Dengan pasal ini, satuan-satuan pendidikan Islam, baik yang
berada di jalur sekolah maupun tidak akan tetap tumbuh dan berkembang
secara terarah dan terpadu dalam sisdiknas.

Sejak diberlakukannya UU No. 2 Tahun 1989, pendidikan agama telah
diwajibkan dari tingkat SD sampai dengan perguruan tinggi schingga
pendidikan madrasah memiliki urgensitas bagi pendidikan nasional.
Sebelumnya kondisi madrasah termarjinalkan, berbeda setelah tahun 1975-
1989, madrasah setara dalam sistem pendidikan nasional.

d. Madrasah Tahun 1990 - Sekarang

Fenomena madrasah pada 1990 masih menunjukkan besarnya perhatian
pemerintah terhadap madrasah. Mengawali tahun tersebut pemerintah
mengeluarkan PP No. 28 Tahun 1990 tentang Pendidikan Dasar, pasal 4 ayat
3 menegaskan bahwa SD dan SLTP yang berciri khas agama Islam yang
diselenggarakan oleh Departemen Agama, masing-masing disebut Madrasah
Ibtidaiyah (MI) dan Madrasah Tsanawiyah (MTs) (Rukiati and Hikmawati
2006, 75-76).

33

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Ketika era reformasi bergulir, maka peran tokoh pendidikan melakukan

perubahan dan pembaharuan, di sektor pendidikan yaitu memperbaharuai

UU pendidikan Tahun 1989 dan kurikulum 1994. Seiring dengan masuknya

madrasah dalam sisdiknas, maka bantuan pinjaman dari negara-negara

donor seperti Asian Development Bank (ADB), dan Islamic Development

Bank (IDB) berdatangan. Melalui bantuan dari dana pinjaman tersebut,

Departemen Agama mengembangkan madrasah model yang ditandai dengan

dua ciri pertama memiliki berbagai keunggulan yang tidak dijumpai pada

madrasah pada umumnya dan kedua memiliki kewajiban untuk membina

dan meningkatkan madrasah lainnya. Sebagai madrasah unggulan, madrasah

model ini memiliki beberapa ciri:

1) Memiliki fasilitas yang lengkap dan mewah.

2) Kurikulum plus yaitu kurikulum yang diturunkan dari visi dan misi
lembaga.

3) Memiliki laboratorium yang lengkap untuk pembalajaran bahasa asing
dan sain.

4) Memiliki perpustakaan dengan koleksi yang lengkap.

5) Memiliki guru yang di seleksi berdasarkan distinctive competencies.

6) Memiliki murid-murid pilihan berdasarkan penyeleksian yang ketat.

7) Memiliki waktu yang lebih panjang dari sekoah biasa karena ada
kurikulum tambahan.

8) Menetapkan biaya yang cukup tinggi yang hanya dapat dijangkau oleh
siswa dari latar belakang yang mampu.

9) Meningkatkan kesejahteraan guru dan staff.

10) Menggunakan model asrama.

Selain ciri-ciri di atas, madrasah model juga ditandai dengan perubahan
paradigma sekolah biasa yang menganggap kelas adalah auditorium, namun
di madrasah model adalah laboratorium (Nata 2010, 301-2). Salah satu
contoh madrasah model ialah MAN Insan Cendikia (IC) Serpong dan
Gorontalo. Awalnya, madrasah ini adalah SMU Insan Cendikia Serpong dan
Gorontalo. Sekolah ini dibentuk oleh BJ. Habibie ketika ia menjabat Kepala
Badan Pengkajian dan Penerapan Teknologi (BPPT) yang gelisah melihat
rendahnya minat lulusan pesantren melanjutkan ke perguruan tinggi.
Hingga akhirnya, pada tahun 1996 melalui penyetaraan ilmu pengetahuan
dan teknologi lahirlah sekolah ini. Pada tahun 2000/2001, pengelolaannya
dilimpahkan dari BPPT kepada Departemen Agama dan bertransformasi
menjadi MAN Insan Cendikia tanpa mengurangi ciri khas dan sistem
pembelajaran selama ini. Pada tahun 2006, MAN IC ditetapkan sebagai MA
Program Khusus bertaraf Internasional oleh Dirjen Pendis Kemenag RI. Para
siswa di madrasah ini setiap tahunnya hanya menerima 120 orang siswa dan
mereka diberi beasiswa penuh. Madrasah ini menggunakan kurikulum KTSP
dan Cambridge Universty. Madrasah ini bersifat asrama (Boarding school) dan
memiliki fasilitas lengkap (Syafaat 2011, 41-42). Selain itu juga dibentuk
madrasah terpadu yang terdiri dari tingkatan MIN, MTsN dan MAN dan
berada dalam satu lokasi yang memiliki satu kesatuan kurikulum,

34

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_/VC—‘-‘A, <o)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

administrasi dan manajemen diantaranya ialah Madrasah Terpadu Padang,
Jojakarta, dan Aceh.

Di era globalisasi saat ini, telah bemunculan madrasah yang dikelola
dengan manajemen coorporate yaitu pengelolaan yang ditujukan untuk
memberikan pelayanan yang baik dan memuaskan kepada seluruh
pelanggannya. Standarisasinya mulai dari tingkat Nasional seperti BAN-SM
sampai tingkat Internasional ISO nilai akreditasinya pun mencapai nilai
memuaskan (A atau A plus). Selanjutnya, melalui UU No. 23 Tahun 2003
tentang Sisdiknas, perkembangan dan kemajuan madrasah tampak lebih
dinamis dan progresif karena UU ini semakin mempertegas pengakuan
madrasah serta tersedianya anggaran pendidikan dari APBN melalui BOS
(Nata 2010, 303).

Pada awal perkembangannya, madrasah didirikan atas kepedulian dan
inisiatif dari para tokoh ulama dan masyarakat yang ingin meningkatkan
kecerdasan masyarakat terhadap politik pendidikan Belanda, dan
memurnikan serta mengokohkan akidah umat Islam dari sekulerisasi dan
kristenisasi Belanda. Pendirian madrasah sebagian besar didanai melalui
swadaya masyarakat yang berbentuk wakaf, infak, hibah, sumbangan rutin
atau donatur tetap. Karena itu secara tidak langsung masyarakat dapat
menyekolahkan anak-anaknya dengan biaya yang ringan.

Madrasah yang dulunya dipandang sebagai sekolah kelas dua dan
terpinggirkan bahkan ironisnya sempat dikatakan sekolah liar karena masih
belum dikategorikan sebagai lembaga pendidikan nasional meskipun ia lebih
dahulu hadir di Indonesia. Madrasah yang dibangun dari, oleh dan untuk
masyarakat memiliki ciri khas yang kental. Tidak berlebihan jika dikatakan
bahwa madrasah adalah inspirator bagi pembentukan kurikulum-kurikulum
di Indonesia. Sebut saja misalnya KTSP yang menciptakan kurikulum
berbasis kebutuhan daerah setempat. Madrasah secara de facto telah terlebih
dahulu menerapkan sistem ini. Lembaga pendidikan yang dibangun melalui
swadaya masyarakat ini telah mengimplementasikan nilai-nilai kultural
lokal sebagai dasar dalam PBM. Bahkan hingga kurikulum saat ini yang
berbasis karakter, madrasah juga telah lama mengaplikasikan nilai karakter
dalam pendidikan. Hal ini terbukti dengan nilai keikhlasan yang tinggi
antara pendidik dan peserta didik. Para pendidik yang hanya digaji dengan
seikhlasnya dan tidak jarang digaji hanya dengan hasil panen setahun sekali
seperti beras, misalnya. Para peserta didik juga dituntut untuk menerapkan
nilai-nilai budaya pendidikan Islam.

Sejalan dengan berbagai perkembangan dan perubahan paradigma
dunia pendidikan saat ini, madrasah pun mengalami berbagai perubahan.
Banyak faktor yang menyebabkannya. Keadaan sosial ekonomi masyarakat,
pandangan keagamaan, motif sekulerisme, serta globalisasi, serta peran
positif pemerintah di satu sisi menyebabkan dampak positif bagi madrasah
yakni keberlangsungan madrasah semakin terjamin, namun juga berdampak
negatif yaitu perhatian masyarakat agak berkurang kepada madrasah,
schingga madrasah tergantung dengan bantuan pemerintah. Karena itu,
akhir-akhir ini kembali peran masyarakat tersebut digali melalui konsep

35

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Manajemen Berbasis Madrasah (MBS). Dengan berbagai konsep tersebut
ketergantungan masyarakat madrasah terhadap pemerintah diharapkan
berkurang, mengingat mayoritas madrasah memang milik masyarakat.
Partisipasi masyarakat yang menjadi kekuatan madrasah selama ini harus
menjadi prioritas untuk dibangun dan dikembangkan kembali. Madrasah
juga tidak sekedar meramaikan pentas dunia pendidikan. Namun juga
diharapkan menjadi pioner dengan berbagai konsep madrasah unggulan.

B. Madrasah Aliyah Dalam Sistem Pendidikan Nasional

Sistem pendidikan Islam yang berlaku di Indonesia pada masa awal
kemerdekaan adalah sesuai dengan apa yang diamanatkan dalam Undang-Undang
No. 4 Tahun 1950. Dalam UU ini, ada sebuah upaya yang menjadi perhatian khusus
pemerintah terhadap lembaga pendidikan madrasah yang dianggap sebagai sebuah
lembaga yang memiliki peran yang sangat penting dalam meningkatkan ilmu
pengetahuan bagi masyarakat di Indonesia. Kendati dalam UU tersebut tidak
mewajibkan secara langsung pemberian mata pelajaran agama pada sekolah-sekolah
umum, melainkan harus mendapatkan sebuah persetujuan dari wali siswa terlebih
dahulu. Ini maknanya adalah bahwa para wali murid boleh memilih untuk anaknya
dalam memberikan pelajaran agama kepada anak-anaknya.

Keluarnya Ketetapan MPRS No. I[I/MPRS/1960 tentang Garis-garis Besar Pola
Pembangunan Nasional Semesta Berencana memberikan titik terang tentang status
mata pelajaran agama dalam pendidikan umum. Melalui ketetapan MPRS ini
dinyatakan bahwa mata pelajaran agama merupakan salah satu mata pelajaran yang
wajib diberikan pada setiap sekolah-sekolah umum demi tercapainya tujuan
pembangunan nasional yang dicanangkan tersebut. Departemen Agama diberikan
mandat agar bersunguh-sungguh dalam menetapkan pendidikan agama di sekolah
sampai pada perguruan tinggi. Pada tahap selanjutnya, pada masa orde baru
dikeluarkan SKB 3 Menteri pada Tahun 1975 antara Departemen Agama, Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan, dan Departemen Dalam Negeri merupakan wujud dari
keseriusan pihak pemerintahan untuk mengembangkan sistem pendidikan nasional
dalam kaitannya lembaga pendidikan Islam sebagai respon terhadap Inpres No. 15
Tahun 1974. Semenjak dikeluarkan SKB 3 Menteri tersebut, banyak madrasah-
madrasah yang ada di nusantara melakukan perubahan status menjadi negeri. Dengan
demikian, peran negara dan masyarakat menjadi lebih kuat dalam melakukan kontrol
terhadap keberlangsungan dan perkembangan madrasah-madrasah tersebut (Daulay
2004,152).

Hasil dari kesepakatan 3 menteri dan untuk menindaklanjutinya lahirlah SKB
2 Menteri. Inti utama dari kebijakan ini adalah penyamaan lulusan sekolah dan
madrasah. Madrasah dapat melanjutkan ke sekolah umum yang lebih tinggi. Alhasil
lulusan madrasah aliyah dapat melanjutkan ke perguruan tinggi umum. Untuk
menyamakan persepsi ini, lahirlah kurikulum tahun 1984. Pemberlakukannya di
madrasah melalui Keputusan Menteri Agama Nomor 99, 100, dan 101 Tahun 1984,
kurikulum madrasah semakin mempertegas integrasi kurikulum ke dalam system
pendidikan nasional, sama dengan pendidikan di sekolah umum. Dengan kata lain,
kurikulum madrasah sama dengan pendidikan di sekolah, tetapi kurikulum madrasah

36

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

masih menyelenggarakan muatan pendidikan agama, bahkan pada masa tersebut
kurikulum agama lebih banyak dibandingkan kurikulum umum.

Tidak hanya sebatas itu, pemberdayaan madrasah terus berlanjut yang
ditandai dengan munculnya Undang-Undang No. 2 Tahun 1989 tentang Sistem
Pendidikan Nasional. Perubahan yang terjadi pada masa ini, madrasah muncul dengan
predikat barunya sebagai pendidikan umum yang berciri khas agama Islam yang
terdiri dari Madrasah Ibtidaiyah (MI), Madrasah Tsanawiyah (MTs), dan Madrasah
Aliyah (MA). Menyahuti perubahan-perubahan ini, madrasah termasuk madrasah
aliyah merubah kurikulum dengan perbandingan alokasi waktu 16-18% untuk mata
pelajaran agama dengan catatan alokasi waktu untuk pelajaran umum muatan
nasional diberilakukan 100% sama dengan sekolah umum.

Upaya peningkatan mutu pendidikan mencapai puncaknya ketika lahir
Undang-Undang tentang Sistem Pendidikan Nasional (UU Sisdiknas) Nomor 20
Tahun 2003. Persoalan penting yang menjadi sorotan dalam UU Sisdiknas ini adalah
penyamaan posisi pendidikan di sekolah dengan madrasah. Pemerintah tidak lagi
membuat kebijakan dualisme pendidikan atau pensubordinasian madrasah. Madrasah
dijadikan sebagai bagian dari pendidikan nasional. Dengan demikian, tujuan
madrasah juga harus mengikuti tujuan pendidikan nasional. Secara kelembagaan
Madrasah Aliyah (MA) sama dengan Sekolah Mengenah Atas (SMA), namun tetap
dalam pengelolaan Departemen Agama dan sistem kurikulum tetap mempertahankan
ciri madrasah.

Perubahan yang sangat signifikan terhadap penyelenggaraan madrasah aliyah
ketika pemerintah memberlakukan Undang-Undang Nomor 22 Tahun 1999 tentang
Pemerintah Daerah, kemudian direvisi dengan Undang-Undang Nomor 32 Tahun
2004. Perubahan yang terjadi di bidang pendidikan adalah tanggung jawab terhadap
penyelenggaraan pendidikan. Jika sebelumnya pengelolaan pendidikan bersifat
sentralisasi, setelah diberilakukan undang-undnag tersebut, pengelolaan pendidikan
berlaku secara desentralisasi. Dengan kata lain, pendidikan tidak lagi dikelola oleh
pemerintah pusat, tetapi sudah dilimpahkan kepada pemerintah daerah. Pemerintah
daerah bertanggung jawab terhadap pengelolaan pendidikan.

Perubahan aturan tentang pemerintah daerah tersebut, banyak kalangan
mengatakan awal dari kemajuan pendidikan dan demokrasi (Tilaar 2009, 286)
pendidikan. Berbeda dengan sebelumnya pendidikan dipahami sebagai bentuk
domestifikasi yaitu proses pendidikan yang dilakukan melalui proses penjinakan, pusat
tidak perlu mengetahui apa kebutuhan peserta didik dan bagaimana kondisi sosialnya, yang
terpenting harus mengikuti system yang dirumuskan dipusat meskipun itu tidak sesuai
dengan kondisi anak didik (Tilaar 2009, 146). Namun fenomena tersebut berbeda yang
dirasakan pendidikan di madrasah, termasuk madrasah aliyah. Pengelolaan
pendidikan di madrasah aliyah dipahami sebagai bagian dari agama yang tidak
didesentralisasikan, sehingga pengelolaan madrsah aliyah masih berada di bawah
tanggung jawab dan wewenang pemerintah pusat.

C. Peran Pemerintah Dalam Pengelolaan Madrasah

Berbicara mengenai peran pemerintah terhadap madrasah sama juga
membicarakan bagaimana pemerintah sebagai kelompok politik berinteraksi dengan
kelompok kependidikan (educational groups). Relasi antara politik dan pendidikan

37

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

melahirkan sejumlah gesekan taktis dan strategis, terutama di kalangan pemerintah
dan unit masyarakat yang bersangkut-paut dengan kepentingan politik dan
edukasinya. Fenomena tersebut didasari oleh asumsi dasar bahwa pemerintah
senantiasa melahirkan kebijakan yang dapat mengukuhkan legitimasi kekuasaannya.
Atas dasar itu, negara akan selalu mengadakan kontrol terhadap kebijakan publik
tersebut, baik pada tataran perumusan maupun pada tataran penetapan dan
aplikasinya.

Madrasah merupakan lembaga pendidikan Islam yang memadukan bentuk
klasikal dengan bentuk modern. Kehadiran madrasah sebagai lembaga pendidikan
tidak berbeda dengan pendidikan lainnya, di mana sama-sama berada dalam kondisi
dan situasi perpolitikan suatu negara (pemerintah). Dengan demikian, kemajuan dan
kemunduran madrasah tidak terlepas dari peran pemerintah setempat dalam
memberikan kebijakan dan perundang-undangan dalam pengelolaannya. Untuk
melihat bukti adanya peran pemerintah dalam pengelolaan madrasah, biasanya dilihat
pada empat aspek, yaitu pendanaan, sarana dan prasaran, kurikulum, dan sumber
daya manusia.

Masa awal terbentuk madrasah atau masa kolonial Belanda merupakan masa
dianggap kurang menguntungkan. Hal ini disebabkan kondisi perpolitikan Indonesia
masih berada dalam pengaruh kolonial Belanda. Memang pada masa ini, madrasah
sempat berkembang pesat, khususnya di Jawa, sehingga hal tersebut membuat resah
Hindia Belanda sampai harus mengeluarkan peraturan menetapkan madrasah sebagai
'sekolah liar'. Kemudian, disusun oleh peraturan-peraturan pelarangan atas
berdirinya madrasah dan menekan berkembangnya madrasah di nusantara
(Fatchurrochman 2012, 22). Selain itu, pemerintah Belanda juga menerbitkan ordinasi
guru, yaitu bentuk kebijakan yang mengharuskan guru-guru memiliki izin dari
pemerintah Belanda.

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa madrasah sangat jauh dari peran dan
kebijakan pemerintah sendiri. Bukti lain, tidak adanya peran pemerintah terhadap
madrasah di masa awal terlihat dari aspek pengelolaannya. Pada masa tersebut,
madrasah dikelola berdasarkan inisiatif pendiri madrasah, sehingga tidak ada
keseragaman dalam pelaksanaannya dan pengelolaannya. Misal, madrasah diniyah
bentuk pendidikan yang sejalan dengan tawaran pembaharuan, madrasah Adabiyah
lebih merupakan sekolah Belanda yang ditambah dengan materi agama, sedangkan
Diniyah Zainuddin Labai lebih bersifat Islami ketimbang pendidikan modern
(Maksum 1999, 103). Keanekaragaman pengelolaan tiap-tiap madrasah yang
disebutkan menujukkan bahwa madrasah pada saat itu murni kebijakan pendiri.

Setelah merdeka, Indonesia menjadi sebuah negara yang berdaulat dalam
pemerintahan sendiri. Dilihat dari masa perpolitikan Indonesia, masa ini disebut
dengan orde lama, yaitu masa kepresidenan dijabat oleh Soekarno. Sebagai sebuah
negara yang baru bangkit dari keterpurukan penjajah, tentu banyak aspek yang perlu
dilakukan pembenahan, salah satunya adalah sistem pendidikan Islam yang
sebelumnya oleh penjajah dianggap sebagai pendidikan yang harus dibatasi, baik dari
pelaksanaannya maupun perkembangannya. Fenomena tersebut dapat dikatakan
sebagai fenomena awal pertumbuhan pendidikan. Haidar Putra Daulay
mengklasifikasikan periode ini sebagai fase pencarian bentuk pendidikan Islam

38

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

(Daulay 2004, 10). Artinya, di mana pendidikan mencari format untuk
penyelenggaraan, baik dari aspek kelembagaan, kurikulum, serta manajemen.

Peran pemerintah orde lama terhadap madrasah dibuktikan dengan
munculnya berbagai peraturan dan perundang-undangan yang mengatur madrasah,
baik dari segi pendanaan, kurikulum, sumber daya manusia, dan sarana -prasarana.
Sebagai bentuk awal dari peralihan masa kolonial ke masa kemerdekaan, tentu peran
pemerintah dalam pengelolaan madrasah belum dapat dikatakan maksimal. Persoalan
politik yang belum pulih benar sebagai akibat dari kolonial Belanda dan Jepang
menjadikan pemerintah Indonesia untuk terus melakukan pembenahan. Berada
dalam anomalisasi ini tentu pemerintah dituntut untuk melakukan pembenahan
dalam skala prioritas. Namun demikian, bukan berarti masa orde lama tidak ada peran
pemerintah dalam memajukan madrasah. Banyak hal yang dilakukan pemerintah
dalam memajukan madrasah, walaupun tidak dikatakan maksimal, namun dapat
disebutkan sebagai awal peran pemerintah dalam pengelolaan madrasah di Indonesia,
baik dalam bentuk pendanaan, kurikulum, sumber daya manusia dan sarana-
prasarana.

Bukti konkrit peran pemerintah dalam pendanaan madrasah masa orde lama
adalah anjuran Badan Pekerja Komite Nasional Pusat (BPKNP), yang menyebutkan
bahwa madrasah dan pesantren yang pada hakikatnya adalah satu alat dan
pencerdasan rakyat jelata yang sudah mengakar dalam masyarakat Indonesia pada
umumnya, hendaklah pula mendapat perhatian dan bantuan nyata tuntutan dan
bantuan material dari pemerintah (Zulhandra 2009, 345).

Kebijakan tersebut baru terealisasi setelah ketika Departemen Agama
didirikan. Lembaga ini resmi berdiri pada Tanggal 3 Januari 1946. Sejak didirikan
lembaga ini yang secara intensif memperjuangkan pendidikan Islam di Indonesia,
termasuk dalam hal ini madrasah. Salah satu yang menjadi orientasi Departemen
Agama dalam bidang pendidikan Islam, seperti madrasah, pesantren, dan mengurus
pendidikan agama di sekolah-sekolah umum (Daulay 2004, 53). Perlu dicatat bahwa
kehadiran Departemen Agama dapat dikatakan sebagai awal kemajuan dan
kecemerlangan madrasah, sekaligus sebagai bentuk perhatian pemerintah dalam
upaya meningkat kemajuan madrasah di awal kemerdekaan. Sebagai bentuk realisasi
upaya tersebut, pemerintah melalui Departemen Agama memberikan perhatian dan
peran terhadap madrasah melalui kebijakan dan perundang-undangan yang
mencakup dalam bagian pendanaan, kurikulum, sumber daya manusia dan sarana-
prasarana.

Pendanaan yang dimaksud di atas berupa pemberian bantuan pada madrasah
yang diberikan setiap tahun dengan perhitungan perkapita @ Rp. 60 per-murid (uang
lama) (Abdul Rachman Shaleh 2004, 22), didasarkan pada Peraturan Menteri Agama
No. 1 Tahun 1946, tanggal 19 Desember 1946 tentang Pemberian Bantuan Madrasah.
Meskipun pengalokasian dana bantuan untuk madrasah tidak merata, hanya
beberapa keresidenan, seperti Daerah Istimewa Yogyakarta, Jakarta, dan Surakarta
(Rahim 2001, 53-54). Namun hal ini merupakan awal langkah baik pemerintah orde
lama dalam penyelenggaran madrasah. Di samping itu, dalam rangka memberikan
motivasi kepada madrasah untuk meningkatkan kualitas akademiknya, pemerintah
juga memberikan bantuan finansial. Pada tahun 1960-an, Departemen Agama
memberikan subsidi kepada madrasah lokal sebesar Rp 10,- per murid, tetapi untuk

39

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

madrasah yang berafiliasi dengan organisasi berskala nasional subsidi dinaikkan
menjadi tidak kurang dari Rp 30,- setiap murid. Kebijakan ini mempunyai dampak
terhadap pertambahan jumlah madrasah. Pemberian bantuan ini didasarkan kepada
Peraturan Menteri Agama RI Nomor 2 Tahun 1960.

Sedangkan peran pemerintah orde lama dalam pengadaan sarana dan
prasarana sebagai wujud kepedulian terhadap madrasah dibuktikan dengan
membangun madrasah di berbagai daerah di Indonesia. Buktinya, sampai pertengahan
dekade 60-an, madrasah telah hadir di berbagai daerah di hampir seluruh propinsi di
Indonesia. Menurut laporan, jumlah madrasah tingkat rendah (MI) mencapai 13.057,
tingkat pertama (Tsanawiyah) mencapai 776 buah, dan tingkat menengah (Aliyah) 16
buah. Jadi, total keseluruhan madrasah masa ini mencapai 13.849 (Maksum 1999, 126).
Angka penyebaran madrasah ini menunjukkan bahwa pemerintah orde lama melalui
Departemen Agama sangat memperhatikan penyelenggaraan dan kemajuan
madrasah. Selain itu, bentuk bantuan yang diberikan sebagaimana tercantum dalam
Peraturan Menteri Agama RI No. 1 Tahun 1946, salah satunya adalah membeli alat-
alat pelajaran, membiaya administrasi, dan memelihara ruang-ruang dan gedung-
gedung madrasah (Rahim 2001, 56).

Terkait dengan persoalan kurikulum, pada mulanya pemerintah orde lama
kurang memperhatikan kurikulum madrasah. Kurikulum madrasah pada masa itu
belum muncul secara nasional. Praktis kurikulum madrasah masih ditentukan oleh
lembaga madrasah masing-masing, tentunya terjadi perbedaan antara satu dan
lainnya. Pada saat itu pun, namanya bukan kurikulum melainkan rencana pelajaran
(Kelly 2004, 46). Seperti rencana pelajaran Madrasah Muw’allimin Muhammadiyah
Yogyakarta tahun 1959, berbeda dengan rencana pelajaran Pondok Pesantren Modern
Gontor Ponorogo Jawa Timur tahun 1958 yang di dalamnya ada KMI (Kulliatul
Mw’allimin al-Islamiyah), berbeda pula dengan rencana pelajaran Sekolah Guru P.U.I 6
Tahun 1958. Tampak bahwa, berbeda pula dengan madrasah-madrasah lain yang
muncul saat itu. Perbedaan tersebut juga digambarkan secara perbandingan oleh
Sumardi dalam Haidar Putra Daulay dengan: 30:70, 40:60, 50:50, 60:40, dan 70:30
dalam persentase (Daulay 2004, 53).

Pada tahun 1950, di mana kedaulatan Indonesia telah pulih untuk seluruh
Indonesia, rencana pendidikan agama untuk seluruh wilayah Indonesia makin
disempurnakan dengan dibentuknya panitia bersama yang dipimpin Mahmud Yunus
dari Departemen Agama, Mr. Hadi dari Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.
Hasil dari panitia itu adalah SKB yang dikeluarkan pada bulan Januari. Keputusan ini
secara umum mengklasifikasikan kurikulum berdasarkan jenjang pendidikan:

1) Pendidikan agama yang diberikan mulai kelas IV Sekolah Rakyat.

2) Di daerah-daerah yang masyarakat agamanya kuat, pendidikan agama diberikan
mulai kelas T SR dengan catatan bahwa pengetahuan umumnya tidak boleh
berkurang dibandingkan dengan sekolah lain yang pendidikan agamanya
diberikan mulai kelas IV.

3) Di sekolah Lanjutan Pertama dan Tingkat Atas (umum dan kejuruan) diberikan
pendidikan agama sebanyak 2 jam seminggu.

4) Pendidikan agama diberikan kepada murid-murid sedikitnya 10 orang dalam satu
kelas dan mendapat izin dari orang tua / walinya.

40

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

5) Pengangkatan guru agama, biaya pendidikan agama, dan materi pendidikan
agama ditanggung oleh Departemen Agama (Abdul Rahman Shaleh 2005, 26).

Persoalan yang dianggap penting setelah tahun 1950 adalah upaya pergantian
kurikulum nasional. Pada tahun 1952 tercatat muncul kurikulum 1952 yang terkenal
dengan nama Rentjana Pelajaran Terurai. Kurikulum ini sudah mengarah pada suatu
sistem pendidikan nasional (dalam sistem persekolahan, artinya di luar madrasah,
adapun madrasah ketika itu belum masuk pada sistem pendidikan nasional).
Kemudian tahun 1964, pemerintah menyempurnakan kurikulum nasional dengan
nama Rentjana Pendidikan 1964. Dari kurikulum ini, pemerintah mempunyai keinginan
agar rakyat mempunyai pengetahuan akademik untuk pembekalan pada jenjang SD,
sehingga pembelajaran dipusatkan pada program Pancawardhana, yaitu pengembangan
moral, kecerdasan, emosional/artistik, keterampilan dan jasmani. Selanjutnya,
kurikulum 1964 baru terjadi perubahan dengan datangnya kurikulum 1968.

Kurikulum 1968 merupakan pembaharuan dari Kurikulum 1964, yaitu
dilakukannya perubahan struktur kurikulum pendidikan dari Pancawardhana
menjadi pembinaan jiwa pancasila, pengetahuan dasar, dan kecakapan khusus.
Kurikulum 1968 merupakan perwujudan dari perubahan orientasi pada pelaksanaan
UUD 1945 secara murni dan konsekuen. Dari segi tujuan pendidikan, Kurikulum 1968
bertujuan bahwa pendidikan ditekankan pada upaya untuk membentuk manusia
Pancasila sejati, kuat, dan sehat jasmani, mempertinggi kecerdasan dan keterampilan
jasmani, moral, budi pekerti, dan keyakinan beragama. Isi pendidikan diarahkan pada
kegiatan mempertinggi kecerdasan dan keterampilan, serta mengembangkan fisik
yang sehat dan kuat.

Dalam peningkatan sumber daya manusia, peran pemerintah orde lama
melalui perpanjangan tangan Departemen Agama menyiapkan tenaga pengajar yang
masih dianggap kurang dalam pengembangan madrasah. Langkah-langkah yang
ditempubh terkait dengan persoalan ini adalah. Pertama, Jangka Pendek, yaitu dengan
menyelenggarakan pendidikan/kursus singkat. Kedua, Jangka Panjang, vyaitu
membuka/mendirikan pendidikan khusus yang menyiapkan calon guru agama, yaitu
pada tanggal 16 Mei 1948 di Solo didirikan Sekolah Guru dan Hakim Agama Islam
(SGHA). Sekolah ini kemudian dipindahkan di Yogyakarta tanggal 8 Desembar 1948.
Karena agresi Belanda kedua, sekolah ini terhenti dan baru tanggal 16 Januari 1950
dibuka Kembali. Di samping itu, masa orde lama juga didirikan dan dikembangkan
Pendidikan Guru Agama dan Pendidikan Hakim Islam Negeri. Kedua madrasah ini
menandai perkembangan yang sangat penting di mana madrasah bertujuan mencetak
tenaga-tenaga profesional keagamaan (Maksum 1999, 124).

Setelah terjadi peralihan masa kepemerintahan Indonesia tanggal 11 Maret
1966 dari Presiden Soekarno ke Presiden Socharto atau dari masa orde lama ke orde
baru membawa konsekuensi perubahan strategi politik dan kebijakan pendidikan
nasional. Ada beberapa bentuk perubahan pada masa orde baru, yaitu sikap mental
positif untuk menghentikan dan mengoreksi segala bentuk penyelewengan terhadap
pancasila dan UUD 1945, mempertinggi kecerdasan dan ketrampilan, serta membina
dan mengembangkan fisik yang kuat dan sehat.

Periode ini menandai munculnya awal pemerintahan orde baru yang bertekad
untuk melaksanakan UUD (Undang-Undang Dasar) 1945 dan Pancasila secara murni

41

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

dan konsekwen. Dalam GBHN (Garis-garis Besar Haluan Negara) tahun 1993
ditegaskan dengan jelas bahwa sasaran pembangunan jangka panjang di bidang
agama ialah terbinanya iman bangsa Indonesia kepada Tuhan Yang Maha Esa, dalam
kehidupan yang selaras, seimbang, serasi antara lahiriah dan rohaniah, mempunyai
jiwa yang dinamis dan semangat gotong-royong schingga bangsa Indonesia sanggup
meneruskan perjuangan untuk mencapai cita-cita tujuan nasional.

Pada awalnya, terkait peran pemerintah orde baru terhadap madrasah dapat
dikatakan hanya melanjutkan tradisi dan kebijakan sebelumnya. Namun pada tahap
berikutnya, antara akhir 70-an sampai akhir 80-an, pemerintah mulai memikirkan
mengintegrasikan madrasah dalam sistem pendidikan nasional (Maksum 1999, 132).
Langkah dilakukan dalam hal ini, pemerintah orde baru memperkuat posisi madrasah
dalam setiap jenjang agar dapat menempati posisi yang sama dengan pendidikan,
terutama dalam lanjutan bagi lulusan madsarah. Sebelumnya madrasah tidak bisa
melanjutkan keperguruan tinggi umum, hanya sebatas perguruan tinggi agama,
begitu juga dalam persoalan kerja, hanya dikalangan instansi agama.

Pendanaan madrasah pada orde baru awalnya tidak berbeda dengan masa orde
lama. Masa ini dapat disebutkan sebagai bentuk melanjutkan kebijakan-kebijakan
sebelumnya. Namun setelah banyak madrasah yang dinegerikan, pendapat madrasah
jelas disebutkan menjadi tanggung jawab pemerintah orde baru. Hal ini sebagaimana
disebutkan dalam Ketetapan MPRS No. XXVII/1966, pada tahun 1967 Menteri Agama
mengeluarkan kebijakan untuk menegerikan sejumlah madrasah dalam semua
tingkatan mulai dari tingkat Ibtidaiyah sampai dengan Aliyah. Melalui usaha ini,
sebanyak 123 Madrasah Ibtidaiyah telah dinegerikan sehingga menambah jumlah
total Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) menjadi 358. Dalam waktu yang bersamaan,
juga telah berdiri sekitar 182 Madrasah Tsanawiyah Negeri dan 42 Madrasah Aliyah
Agama Islam Negeri (MAAIN). Dengan memberikan status negeri ini, tanggung
jawab pengelolaan memang menjadi beban pemerintah, tetapi pengaturan dan
kontrol atas madrasah-madrasah itu menjadi lebih efektif (Maksum 1999, 141).
Pengaturan dan kontrol yang dimaksudkan merupakan bentuk tanggung jawab
dalam bentuk pembiayaan dan perlengkapan sarana dan prasarana madrasah.

Selain ketetapan di atas, setelah dikeluarkan SKB tiga Menteri tahun 1975
semakin memperjelas peran pemerintah dalam penyediaan sarana dan prasarana pada
madrasah. Hal ini sebagaimana dikatakan oleh Haidar Putra Daulay, dengan
dilaksanakannya SKB tiga Menteri ini berarti a) Eksistensi madrasah sebagai lembaga
pendidikan Islam lebih mantap dan kuat; b) Pengetahuan umum pada madrasah-
madrasah lebih meningkat; c) Fasilitas fisik dan peralatan lebih disempurnakan; c)
Adanya civil effect terhadap ijazah madrasah (Daulay 2004, 152). Fasilitas fisik dan
penyempurnaan peralatan madrasah sebagai sebuah gambaran bahwa pemerintah
orde baru sangat berperan dalam pengembangan dan kemajuan madrasah.

Di samping itu, SKB tiga Menteri juga menjelaskan peran pemerintah orde
baru dalam pengembangan dan perumusan kurikulum madrasah. Hal ini dikarenakan
SKB ini dipandang sebagai pengakuan yang nyata terhadap eksistensi madrasah dan
sekaligus langkah strategis menuju tahapan integrasi madrasah ke dalam sistem
pendidikan nasional yang tuntas (Maksum 1999, 151). Salah satu bagian dari tahapan
strategis yang dimaksud adalah penyempurnaan kurikulum pada madrasah.
Persamaan status madrasah dengan sekolah tidak hanya tampak pada struktur

42

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

kelembagaan, tetapi juga dalam struktur mata pelajaran yang mengakomodasi secara
penuh kurikulum sekolah (Departemen Agama RI 2001, 27).

Terkait SKB, penyempurnaan kurikulum madrasah merupakan langkah
strategis dan esensial dalam merealisasikan SKB. Persamaan status madrasah dengan
sekolah tidak hanya tampak pada struktur kelembagaan, tetapi juga dalam struktur
mata pelajaran yang mengakomodasi secara penuh kurikulum sekolah. Dampaknya
adalah terjadinya mobilitas sosial dan vertikal siswa-siswi madrasah yang selama ini
terbatas di lembaga-lembaga tradisional (madrasah dan pesantren) dan berbarengan
dengan itu; membuka peluang dan kemungkinan anak-anak santri memasuki wilayah
pekerjaan pada sektor modern (Departemen Agama RI 2001, 27). Cukup banyak
keuntungan SKB, tetapi hal itu tidak berarti menafikan kelemahan yang ada dari SKB.
Alumni madrasah aliyah tidak siap untuk memasuki dunia pendidikan TAIN karena
hanya berbekal kurang lebih 30% pelajaran agama di MA. Untuk mengantisipasi
keadaan seperti ini, selanjutnya Menteri Agama Munawir Sjadzali menggagas
Madrasah Aliyah Program Khusus (MAPK), dalam rangka mengatasi krisis ulama.
Adanya penyebutan dalam SKB bahwa mata pelajaran agama di madrasah kurang
lebih 30%, berarti yang 70% adalah mata pelajaran umum merupakan bentuk
pergeseran dominasi muatan agama menjadi dominasi muatan umum dalam isi
kurikulum MA, adalah syarat dengan muatan politis. Karena hal ini yang akan
menggiring sistem pendidikan di Indonesia dari dualistik menjadi satu sistem
pendidikan nasional.

Setelah SKB, Departemen Agama menyusun kurikulum 1976 (Abdul Rachman
Shaleh 2004, 34), Keputusan Menteri Agama No. 75, tanggal 29 Desember 1976 dalam
rangka penyempurnaan kurikulum madrasah aliyah tahun 1976, diberlakukan secara
intensif mulai tahun 1978 (Ahid 2013, 124). Kemudian kurikulum 1976 ini
disempurnakan lagi melalui kurikulum 1984 sebagaimana dinyatakan dalam SK
Menteri Agama No. 45 T ahun 1987 (Muhaimin 2005, 197). Nampak di sini bahwa isi
mata pelajaran umum kurikulum madrasah harus mengikuti kurikulum sekolah,
dengan alasan agar supaya lembaga pendidikan madrasah diakui sebagai suatu sistem
pendidikan nasional. Ini cukup politis, tetapi walaupun demikian, lembaga madrasah
tetap mempertahankan ciri khas ke-Islamannya, terbukti dengan bergantinya
kurikulum dari Depdikbud, yang selanjutnya diikuti oleh madrasah, Menteri Agama
selalu mengeluarkan keputusannya (KMA) dalam rangka menyikapi pergantian
kurikulum tersebut. Dan KMA itu berisi tentang desain kurikulum madrasah yang
baru dengan substansi senantiasa mempertahankan ciri khas ke-Islamannya yang
tergambar dalam muatan pelajaran agama.

Selain peran kurikulum, persoalan sumber daya manusia juga menjadi bagian
perhatian pemerintah orde baru dalam penyelenggaraan madrasah. Hal ini dibuktikan
dengan upaya pemerintah membekali siswa MA dengan berbagai pengetahuan agar
dapat mengimbangi pendidikan umum, sekaligus membekali siswa agar dapat
melanjutkan keperguruan tinggi umum. Sebelumnya alumni madrasah hanya dapat
melanjutkan ke perguruan tinggi Islam dan bekerja pada instansi Islam. Namun
setelah dirumuskannya SKB tiga Menteri, alumni madrasah dapat melanjutkan ke
perguruan tinggi umum dan bekerja pada instansi non-agama.

Setelah bergantinya masa orde baru kemudian digantikan dengan masa
refomasi, banyak perubahan dan pembaharuan pendidikan Islam, khususnya

43

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_ SR

Jurnal

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

madrasah. Hal ini menunjukkan bahwa pemerintah reformasi lebih agresif menangani
persoalan madrasah. Meskipun demikian, banyak kritikan terhadap kebijakan era ini
yang ditujukan oleh berbagai pihak pemerhati madrasah. Proses perubahan sistem
desentralisasi menggantikan sistem sentralisasi yang didasari UU Nomor 22 Tahun
1999 tentang Pemerintahan Daerah dan UU Nomor 25 Tahun 2000 tentang
Perimbangan  Keuangan Pusat dan Daerah menyebabkan madrasah
didiskriminasikan.

Ada persoalan yang dianggap diskrimitaf pada periode ini, dilema yang
dirasakan madrasah dari perubahan kebijakan dan perundang-undangan di atas.
Penentuan otonomi daerah yang diundangkan tahun 1999 membawa implikasi kurang
baik terhadap penyelenggaraan pendidikan Islam. Peralihan sistem sentralisasi
kepada desentralisasi tidak berdampak baik terhadap madrasah. Kesan yang timbul,
pemberian otonomi daerah menjadi tantangan baru dalam pengelolaan madrasah.
Sebelumnya, secara kelembagaan sudah dianggap sama dengan posisi sekolah umum,
namun dalam pengelolaan pendidikan belum dianggap bagian dari pendidikan yang
ada di daerah sehingga pendanaan madrasah harus menunggu dari kebijakan pusat
melalui perpanjangan tangan Kementerian Agama daerah. Implikasinya, pemerintah
daerah merasa tidak pertanggung jawab terhadap pengelolaan madrasah sehingga
madrasah tidak dianggap sebagai bagian dari pendidikan yang ada di daerah tersebut.

Memang agak terkesan ambigu penentuan madrasah dalam sistem
disentralisasi. Di satu sisi, pemerintah memberi hak penyelenggaraan pendidikan
pada pemerintah daerah. Namun di sisi lain, pemerintah memberlakukan sentralisasi
pada persoalan agama. Kesan ambiguitas ini kemudian direspon oleh Ali Anwar
bahwa pada masa reformasi ini telah terjadi perubahan dari sistem pemerintahan yang
bercorak sentralistik menuju desentralistik. Hal ini ditandai dengan UU RI No. 22
Tahun 1999 tentang Pemerintah Daerah. Pasal 7 ayat (1) UU RI No. 22 Tahun 1999
menyatakan bahwa agama merupakan salah satu urusan yang tidak diselenggarakan
oleh pemerintah daerah. Di sisi lain, pendidikan, menurut pasal 11 ayat (2) UU RI No.
22 Tahun 1999 merupakan urusan wajib yang menjadi kewenangan pemerintah
daerah. Madrasah, yang menurut UU Sisdiknas No. 2 Tahun 1989 didefinisikan
sebagai sekolah umum yang berciri khas Islam, dapat diperdebatkan, apakah ia bagian
dari agama ataukah Pendidikan (Anwar 2010, 49). Jika madrasah dianggap sebagai
lembaga pendidikan berarti keberadaannya mendapat hak dari pemerintah daerah.

Selain itu, menanggapi UU Nomor 22 Tahun 1999 terkait dengan posisi
madrasah, semakin dipertegas lagi oleh Menteri Agama dalam surat yang ditujukan
kepada Menteri Dalam Negeri No. MA/402/2000 pada tanggal 21 November 2000,
yang isinya:

Bahwa kewenangan penyelenggaraan pendidikan agama pada sekolah umum
dan penyelenggaraan Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah, dan
Madrasah Aliyah diserahkan kepada daerah kabupaten/kota sesuai dengan asas
desentralisasi ~ pemerintah yang meliputi aspek-aspek  operasional
penyelenggaraan; penjabaran kurikulum; penyediaan tenaga dan kependidikan;
penyediaan sarana dan prasarana; penyediaan anggaran (Abdul Rachman
Shaleh 2004, 146).

44

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_/VC—‘-‘A, <o)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Namun realitanya, surat yang disampaikan tersebut tidak ada tanggapan
schingga sampai sekarang sikap acuh pemerintah daerah terhadap penyelenggaran
madrasah masih terlihat. Untuk tidak menjadi masalah, terutama terhadap mutu dan
pemerataan yang lebih luas dan nyata, pemanfaatan personalia dan mobilitas lulusan,
tentunya pembinaan madrasah yang tetap sentralistik namun disertai pelimpahan
wewenang di daerah dalam bentuknya sebagai dekonsentrasi, yaitu pelimpahan
wewenang dari pemerintah (Departemen Agama/Gubernur sebagai wakil daerah atau
perangkat pusat di daerah/Kanwil) (Abdul Rachman Shaleh 2004, 147).

Kejelasan posisi madrasah dari segi kurikulum baru terlihat kemudian setelah
disahkannya UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003. Kurikulum 2004 yang diilhami oleh
UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003, dalam pasal 36 dan 38, disebutkan bahwa
kurikulum dikembangkan dengan mengacu pada standar nasional pendidikan untuk
mewujudkan tujuan pendidikan nasional, dengan prinsip sesuai dengan satuan
pendidikan, potensi daerah dan peserta didik. Kerangka dasar dan struktur
kurikulum pendidikan dasar dan menengah ditetapkan oleh pemerintah. Melihat
realitas yang demikian madrasah juga harus bersikap, dengan tetap mempertahankan
ciri khas ke-Islamannya.

Dari penjabaran di atas, dapat dipahami bahwa setelah disahkan UU Sisdiknas
Nomor 20 Tahun 2003, penyelenggaraan madrasah tidak menjadi persoalan lagi
terutama masalah pendanaan yang selama ini dikeluhkan oleh penyelenggara. Sebab
UU Sisdiknas Nomor 20 Tahun 2003 dengan jelas menyebutkan pada pasal 15 bahwa
jenis pendidikan mencakup pendidikan umum, kejuruan, akademik, profesi, vokasi,
keagamaan, dan khusus. Kemudian dipertegas lagi pada pasal 17 dan 18 pada
penyebutan sekolah dasar dan menengah. Dalam hal ini, sekolah dasar yang dimaksud
adalah SD dan MI, begitu juga sekolah menengah yang dimaksud adalah SMP dan
MTs - SMA dan MA. Uraian tersebut semakin mempertegas posisi madrasah dalam
sistem pendidikan Nasional. Dengan demikian, madrasah tidak lagi dipandang
sebagai lembaga pendidikan yang didiskriminasikan.

KESIMPULAN

Dalam arus dinamika yang terjadi mulai di zaman klasik Islam hingga era
reformasi, madrasah senantiasa hadir memberikan respon yang jelas melalui program
pembaruan yang ditawarkannya. Di zaman klasik Islam, madrasah telah mengawali
kemajuan Islam dalam bidang kebudayaan dan peradaban yang hasilnya dinikmati
masyarakat dunia. Pada zaman penjajahan Belanda dan Jepang, madrasah telah
berjasa selain memberikan pencerahan dan penyadaran tentang pentingnya
kemerdekaan hidup, juga telah memberikan pendidikan yang bermutu yang
memungkinkan umat Islam Indonesia dapat ikut andil dalam memerdekakan
Indonesia. Pada zaman orde baru, titik tekannya pada pembangunan ekonomi yang
ditopang oleh stabilitas politik dan keamanan, madrasah telah berjasa melahirkan
putra-putri terbaiknya yang selanjutnya dapat berkiprah dalam seluruh aspek
kehidupan bangsa. Selanjutnya di era reformasi dan globalissi seperti saat ini,
madrasah juga telah melakukan re-evaluasi dan reformasi terhadap visi, misi tujuan,
kurikulum dan berbagai komponen pendidikannya yang disesuaikan dengan
kebutuhan zaman. Dengan berbagai upaya ini, kini sudah banyak madrasah telah
tampil sejajar bahkan lebih unggul dibandingkan pendidikan umum lainnya.

45

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_/VC—‘-‘A, <o)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Madrasah telah memberikan sumbangan yang signifikan dalam rangka
mencerdaskan bangsa Indonesia pada umumnya dan dalam rangka membina manusia
yang unggul seutuhnya, yakni intelektualitas, jasmani, rohani, akhlak moral,
ketrampilan dan pengalaman. Para lulusan madrasah kini telah memainkan peranan
penting dalam segala bidang kehidupan masyarakat, sehingga kini kepercayaan dan
animo masyarakat untuk menyekolahkan putra-putrinya di madrasah semakin
meningkat. Madrasah telah menjadi pilihan utama masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Ahid, Nur. 2013. “Problem Pengelolaan Madrasah Aliyah Dan Solusinya.” Islamica
4(2).

Ahmad, Zakaria. 1972. Sekitar Keradjaan Atjeh Dalam Tahun 1520-1675. Medan: Penerbit
Monora.

Al-Abrasyi, Athiyah. 1993. Dasar-Dasar Pokok Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Anwar, Ali. 2010. Pembaharuan Pendidikan Di Pesantren Lirboyo Kediri. Jogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Asari, Hasan. 1994. Menyingkap Zaman Keemasan Islam. Bandung: Mizan.

Asrohah, Hanun. 1999. Sejarah Pendidikan Islam. ed. Jolanda van der Noll. Jakarta:
Logos Wacana.

Azra, Azyumardi. 1999. Esai-Esai Intelektual Muslim Dan Pendidikan Islam. Jakarta: Logos.

———.2017. Surau Pendidikan Islam Tradisional Dalam Transisi Dan Modernisasi. 1st ed.
Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Bullier, Richard W. 1972. The Patrician of Nisaphur: A Study in Medieval Islamic Social
History. United States of America: Harvard University Press.

Daulay, Haidar Putra. 2004. Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional Indonesia.
Jakarta: Kencana.

———.2007. Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaharuan Pendidikan Islam Di Indonesia. 1st ed.
Jakarta: Putra Grafika.

Departemen Agama RI. 2001. Menelusuri Pertumbuhan Madrasah Di Indonesia. Jakarta:
Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama Islam.

Fatchurrochman, Nanang. 2012. Madrasah: Sekolah Islam Terpadu; Plus Dan Unggulan.
Depok: Lendean Hati Pustaka.

46

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_/VC—‘-‘A, <o)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Hasbullah. 1995. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan Dan
Perkembangan. PT. Logos Wacana Ilmu.

Hasjmy. 1978. Iskandar Muda Meukuta Alam. Jakarta: Bulan Bintang,
Hurgronje, C. Snouck. 1996. ACEH Rakyat Dan Adat Istiadat. Jakarta: INIS.

Husein, Ibrahim. 1995. “Sejarah Singkat Pendidikan Di Aceh.” In Perkembangan
Pendidikan Di Daerah Istimewa Aceh, ed. Adnan Adullah H. Badruzzaman Ismail, H.
Mahyuddin Hasyim. Banda Aceh: Majelis Pendidikan Daerah Provinsi NAD.

Ibrahim, Muslim. 1993. “Pengembaraan Kebudayaan Aceh Di Luar Tanah Ranahnya.”

In Islam Dan Kebudayaan Indonesia: Dulu, Kini Dan Esok, Jakarta: Yayasan Festival
Istiglal.

Idris, Safwan. “Perkembangan Pendidikan Pesantren/Dayah (Antara Tradisi Dan
Pembaharuan).” In Perkembangan Pendidikan Di Daerah Istimewa Acch, , 50-71.

Ismail, Badruzzaman. 2002. Mesjid Dan Adat Meunasah Sebagai Sumber Energi Budaya Aceh.
Banda Aceh: Majelis Pendidikan Daerah Provinsi NAD.

Kelly, A.V.2004. The Curriculum Theory and Practice. London: Sage Publication.

Lombard, Denys. 2006. Kerajaan Aceh Zaman Sultan Iskandar Muda (1607-1636). Jakarta:
Kepustakaan Populer Gramedia.

Makdisi, George. 1981. The Rise of Colleges, Institution of Learning in Islam and the West.
Edinburgh: Edinburgh University Press.

Maksum. 1999. Madrasah;Sejarah Dan Perkembangannya. Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Mohammad Kasim. 2007. “Madrasah Di Indonesia: Pertumbuhan Dan
Perkembangan.” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 2(1).

Muhaimin. 2005. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam, Di Sekolah, Madrasah
Dan Perguruan Tinggi. Jakarta: Rajawali Press.

Mukti, Abd. 2007. Konstruksi Pendidikan Islam (Belajar Dari Kejayaan Madrasah Nizamiyah
Dinasti Saljug. 1st ed. Bandung: Citapustaka Media.

Nakosteen, Mehdi. 1964. History of Islamic Origins of Western Education A.D. 800-1350, with
an Introduction to Medieval Muslim Education. Colorado: University of Colorado
Press, Boulder.

47

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_/VC—‘-‘A, <o)

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Nata, Abuddin. 2001. Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan Lembaga-Lembaga Pendidikan
Islam Di Indonesia. Jakarta: Grasindo bekerja sama dengan TAIN Jakarta.

———.2010. Manajemen Pendidikan Islam: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam Di
Indonesia. ed. 4. Jakarta: Kencana.

Rahim, Husni. 2001. Arah Baru Pendidikan Islam Di Indonesia. Jakarta: PT. Logos
Wacana [Imu.

———.2004. “Anatomi Madrasah Di Indonesia.” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan
Agama dan Keagamaan 2(2).

Rukiati, and Hikmawati. 2000. Sejarah Pendidikan Islam Di Nusantara. Bandung:
Pustaka Setia.

Salaby, Ahmad. 1970. Sejarah Kebudayaan Islam. Jakarta: Jayamurni.
———.1973. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang,

———.1990. Al-Tarbiyyah Al-Islamiyyah, Nuzhtimuhd, Falsafatuha, Tarikhuhd. Jakarta:
Bulan Bintang.

Shaleh, Abdul Rachman. 2004. Madrasah Dan Pendidikan Anak Bangsa: Visi, Misi Dan Aksi.
Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Shaleh, Abdul Rahman. 2005. Pendidikan Agama Dan Pembangunan Watak Bangsa.
Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Stanton, Charles Michael. 1994. Pendidikan Tinggi Dalam Islam. Jakarta: Logos
Publishing House.

Steenbrink, Karel. A. 1991. Pesantren Madrasah Sekolah. Jakarta: LP3ES.
Syafaat, Tbnu. 2011. “Madrasah Multikultural Dari Timur.” Hidayatullah.

Tibawi, A.L. 1979. Islamic Education; Its Tradition and Modernization into the Arab. London:
Luzac and Company Ltd.

Tilaar, H.A.R. 2009. Kekuasaan Dan Pendidikan; Manajemen Pendidikan Nasional Dalam
Pusaran Kekuasaan. Jakarta: Rineka Cipta.

Yunus, Mahmud. 1992. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Hidakarya, Agung.

48

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VOLUME 14 NOMOR 1 TAHUN 2021
P-ISSN : 1979-9357
E-ISSN : 2620-5858

Zulhandra. 2009. “Pola Dan Kebijakan Pendidikan Islam Pada Masa Awal Orde

Lama (Orla).” In Sejarah Pendidikan Islam, ed. Samsul (ed.) Nizar. Jakarta:
Kencana Prenada Group, 340-54.

49

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

