
Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 1 

 

KEDUDUKAN FIQH DI INDONESIA  
PASCA KEMERDEKAAN 

 

Zulhamdi
∗∗∗∗ 

 
ABSTRAK  

Islam yang masuk di Indonesia lebih dipahami sebagai proses 
Arabisasi atau lebih berkiblat kepada Arab dengan menafikan nilai-
nilai lokalitas, kemudian lahirnya kebijakan pemerintah colonial 
dengan teori resepsinya, yaitu yang menjadi patokan dalam 
penyelenggaraan hukum di Indonesia adalah hukum adat, sedangkan 
hukum Islam baru bisa dijadikan sebagai rujukan setelah terlebih 
dahulu diresepsi oleh hukum  adat.  Adapun tujuan dalam penulisan 
jurnal  ini adalah Untuk Mengetahui tokoh-tokoh  fiqih terkenal 
serta buku dan pemikiran fiqh di Indonesia pada masa kemerdekaan, 
Untuk Mengetahui isi  buku penting dalam perkembangan fiqh masa, 
Untuk Mengetahui Kedudukan fiqh dalam sistem hukum Indonesia 
dan hubungan fiqh dengan perundang-undangan Indonesia, dan 
Metode penulisan merupakan studi penelitian dengan cara menelaah 
sejumlah buku-buku, membuka web-web untuk memperoleh data, 
teori dan konsep yang berhubungan dengan pembahasan ini.  Dengan 
menggunakan metode dan teknik pengumpulan data tersebut, kiranya 
dapat terkumpul seluruh data yang dibutuhkan untuk mendukung 
penulisan jurnal ini, dapat pula menemukan suatu kesimpulan yang 
objektif. Di antara hasil ijtihad Hasbi yang mencerminkan pemikiran 
Fiqh Indonesia terlihat dalam fatwa hukum jabat tangan antara laki-
laki dan perempuan. Di sini ia berbeda pendapat dengan fatwa 
Majelis Tarjih Muhammadiyah dan Ahmad Hassan dari Persis yang 
mengharamkan praktik dan perilaku ini. Usaha untuk 
merekonstruksi format fiqh baru, menurut pandangan Hazairin, 
dapat dimulai dengan tafsir otentik atas al-Qur’an. Dalam analisis 
dan hasil temuan dari studi tentang pemikiran waris Hazairin yang 
dilakukan oleh Al-Yasa Abu Bakar, dapat ditarik kesimpulan 
bahwa karakter sumber-sumber hukum Islam, yakni sunnah, ijma’, 
dan qiyas memungkinkan untuk digugat hasil ketetapan ijtihadnya. 

 
Kata Kunci: Kedudukan, Fiqh dan Pasca Kemerdekaan 

                                                 
∗ Penulis adalah Dosen Hukum Islam IAIN Malikussaleh Lhokseumawe, Email: 

zoel_hamdi@yahoo.co.id 
 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 2 

 

 
I. PENDAHULUAN 

Di masa kolonial Belanda dan Jepang, hukum Islam di Nusantara 
ini diselimuti keterbelakangan dalam berpikir, ia lebih tersudut pada aspek 
ibadah, bercorak satu mazhab, memperkeras taklid, larangan talfik dan 
larangan membuka pintu ijtihad. Kenyataan ini masih dipersuram dengan 
miskinnya kajian metodologis. Pemikiran hukum Islam lebih 
mementingkan hasil daripada proses penyimpulan hukum, mengabaikan 
maslahat sebagai salah satu tujuan hukum Islam, karena pendapat ulama 
seringkali di impor begitu saja sebagai sebuah kebenaran tanpa dikaji 
ulang. Islam yang masuk di Indonesia pada waktu itu lebih dipahami 
sebagai proses Arabisasi atau lebih berkiblat kepada Arab dengan 
menafikan nilai-nilai lokalitas. 

Lebih parah lagi kondisi ini diperkeruh dengan lahirnya kebijakan 
pemerintah colonial dengan teori resepsinya, yaitu yang menjadi patokan 
dalam penyelenggaraan hukum di Indonesia adalah hukum adat, 
sedangkan hukum Islam baru bisa dijadikan sebagai rujukan setelah 
terlebih dahulu diresepsi oleh hukum  adap. Kondisi inilah kiranya yang 
menggugah kesadaran para intelektual muslim untuk melakukan 
perubahan, agar muslim Indonesia tidak terjebak pada perdebatan-
perdebatan yang tidak menyentuh permasalahan substantif. Hasbi Ash 
Shiddieqy merupakan salah satu tokoh yang ikut mendukung gerakan 
kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai bentuk perlawanan 
terhadap pengekangan hukum Islam yang didominasi hukum adat. 
Selanjutnya, dianggap perlu untuk menggagas sebuah fiqh yang 
berorientasi lokal yang lebih dikenal dengan istilah fiqh keindonesiaan. Hal 
ini didasari pada, bahwa selama ini pemahaman umat Islam Indonesia 
terhadap hukum Islam masih sangat kearab-araban, sehingga perlu kiranya 
membangun kesadaran untuk menggagas fiqh lokalitas yang dapat 
mengakomodasi kepentingan sosial muslim Indonesia.( H. Kusdar tt) 

Hal inilah yang menarik untuk ditelaah lebih lanjut dengan melihat 
fakta sejarah, bagaimana lahirnya fiqh keindonesiaan yang diyakini akan 
mendominasi proses pembaharuan hukum Islam di masa yang akan 
datang. Yang menjadi tujuan dalam penulisan ini adalah Untuk 
Mengetahui tokoh-tokoh  fiqih terkenal serta buku dan pemikiran fiqh di 
Indonesia pada masa kemerdekaan, Untuk Mengetahui isi  buku penting 
dalam perkembangan fiqh masa, Untuk Mengetahui Kedudukan fiqh 
dalam sistem hukum Indonesia dan hubungan fiqh dengan perundang-
undangan Indonesia, dengan menggunakan Metode penulisan berupa 
studi penelitian dengan cara menelaah sejumlah buku-buku, membuka 
web-web untuk memperoleh data, teori dan konsep yang berhubungan 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 3 

 

dengan pembahasan ini.  Dengan menggunakan metode dan teknik 
pengumpulan data tersebut, kiranya dapat terkumpul seluruh data yang 
dibutuhkan untuk mendukung penulisan jurnal ini, dapat pula menemukan 
suatu kesimpulan yang objektif. 

 
II. HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. Tokoh-tokoh Fiqh Terkenal, Karya dan Pemikiran Fiqh di 

Indonesia Pasca Kemerdekaan 

1. Pemikiran Hukum Hasbi ash-Shiddiqi 
Pada sekitar tahun 1940-an. Dengan artikel pertamanya yang 

berjudul “Memoedahkan Pengertian Islam”, Hasbi menyatakan pentingnya 
pengambilan ketetapan fiqh dari hasil ijtihad yang lebih cocok dengan 
kebutuhan nusa dan bangsa Indonesia, agar fiqh tidak menjadi barang 
asing dan diperlakukan sebagai barang antik. Hasbi terlihat gamang akan 
prospek dan masa depan hukum Islam di Indonesia yang tidak 
mempunyai arah yang jelas. Menurutnya, pengkultusan (taqdis) atas 
pemikiran hukum Islam yang telah terjadi dan yang hingga sekarang masih 
berlangsung, harus ditinjau ulang dalam kerangka dasar meletakkan sendi 
ijtihad baru. Konsep dan pemikiran hukum Islam yang terasa tidak relevan 
dan asing harus segera dicarikan alternatif baru yang lebih memungkinkan 
untuk dipraktikkan di Indonesia.  

Hingga interval waktu yang cukup lama, tepatnya hingga tahun 
1948, gagasan awal Fiqh Indonesia ini belum atau bahkan tidak 
mendapatkan respons yang memadai (positif) dari masyarakat. Melalui 
tulisannya yang ber-judul “Menghidupkan Hukum Islam dalam Masyarakat” 
yang dimuat dalam majalah Aliran Islam, Hasbi coba mengangkat kembali 
ide besarnya ini. Dalam tulisan itu dikatakan bahwa eksistensi hukum 
Islam pada tataran praktis telah sampai pada tingkat dekadensi yang klinis, 
tampil bagai sosok yang terasing, tidak berarti dan juga tidak berdaya guna. 
(Nourouzzaman Siddiqi, tt :215-216) Kehadirannya tidak lagi dianggap ada 
oleh umat, karena tidak sanggup lagi mengakomodir berbagai tuntutan 
perubahan zaman.  

Nalar berpikir yang digunakan Hasbi dengan gagasan Fiqh 
Indonesia adalah satu keyakinan bahwa prinsip-prinsip hukum Islam 
sebenarnya memberikan ruang gerak yang lebar bagi pengembangan dan 
ijtihad-ijtihad baru. Dasar-dasar hukum Islam yang selama ini telah mapan 
dan mantap, seperti ijma’, qiyas, mashlahah mursalah, ‘urf dan prinsip 
“perubahaan hukum karena perubahan masa dan tempat”, justru akan 
menuai ketidaksesuaian ketika tidak ada lagi ijtihad baru. Dengan 
berpegang pada paradigma itu, dalam konteks pembangunan semesta 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 4 

 

sekarang ini, gerakan penutupan pintu ijtihad (insidad bab al- ijtihad) 
merupakan isu usang yang harus segera ditinggalkan. (Hasbi ash-
Shiddieqy, 1966: 42) 

Puncak pemikiran ini terjadi pada 1961, ketika dalam satu acara 
Dies Natalis IAIN Sunan Kalijaga yang pertama, ia memberikan makna 
dan definisi Fiqh Indonesia secara cukup artikulatif. Dalam orasi 
ilmiahnya yang bertema “Syari’at Islam Menjawab Tantangan Zaman”, 
Hasbi secara tegas mengatakan:  

“Maksud untuk mempelajari syariat Islam di universitas-universitas Islam 
sekarang ini supaya fiqh atau syariat Islam dapat menampung seluruh 
kemaslahatan masyarakat dan dapat menjadi pendiri utama bagi 
perkembangan hukum-hukum di tanah air kita yang tercinta ini. Maksud 
kita supaya dapat menyusun suatu fiqh yang berkepribadian kita sendiri 
sebagaimana sarjana-sarjana Mesir sekarang ini sedang berusaha me-Mesir-
kan fiqhnya. 
Fiqh Indonesia ialah fiqh yang ditetapkan sesuai dengan kepribadian 
Indonesia, sesuai dengan tabi’at dan watak Indonesia. 
Fiqh yang berkembang dalam masyarakat kita sekarang ini sebagiannya 
adalah fiqh Hijaz, fiqh yang terbentuk atas dasar adat istiadat dan ‘urf yang 
berlaku di Hijaz, atau fiqh Mesir, yaitu fiqh yang telah terbentuk atas dasar 
adat istiadat dan kebiasaan Mesir, atau fiqh Hindi, yaitu fiqh yang 
terbentuk atas ‘urf dan adat istiadat yang berlaku di India. 
Selama ini, kita belum menunjukkan kemampuan untuk berijtihad, 
menujukkan hukum fiqh yang sesuai dengan kepribadian Indonesia. Karena 
itu kadang-kadang kita paksakan fiqh Hijazi atau fiqh Misri atau fiqh 
Iraqi berlaku di Indonesia atas dasar taklid. (Hasbi ash-Shiddieqy, 
1966: 43) 

 
Hasbi mengamati bahwa hingga tahun 1961, ulama di negeri ini 

belum mampu melahirkan fiqh yang berkepribadian lndonesia. 
Menurutnya, salah satu faktor yang menjadi penghambat adalah adanya 
ikatan emosional yang begitu kuat (fanatik, ta’ashub) terhadap madzhab 
yang dianut umat Islam. Menyadari ketidakmungkinan akan munculnya 
pemikiran progresif dari kalangan ulama konservatif, maka Hasbi 
mengajak kalangan Perguruan Tinggi Islam di Indonesia untuk mencetak 
kader-kader mujtahid dengan karakter khas yang dapat meneruskan 
proyek Fiqh Indonesia. Menurut Hasbi, persoalan ini cukup mendesak, 
sebab apabila pengembangan proyek fiqh Indonesia tidak berangkat dari 
kalangan Perguruan Tinggi, maka harapan untuk memperkenalkan hukum 
Islam secara kohesif kepada masyarakat akan gagal. Sebagai konsekuensi 
lebih lanjut, hukum Islam barangkali hanya akan dikenal dalam dimensi 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 5 

 

ibadah saja, dan itu pun tidak lengkap. Sementara dimensi-dimensi lainnya 
akan hilang, tenggelam ditelan masa. 

Untuk membentuk fiqh baru ala Indonesia, diperlukan kesadaran 
dan kearifan yang tinggi dari banyak pihak, terutama ketika harus melewati 
langkah pertama, yaitu melakukan refleksi historis atas pemikiran hukum 
Islam pada masa awal perkembangannya. Perspektif ini mengajarkan 
bahwa hukum Islam baru bisa berjalan dengan baik apabila sesuai dengan 
kesadaran hukum masyarakat. Yakni, hukum yang dibentuk oleh keadaan 
lingkungan, atau dengan kebudayaan dan tradisi setempat, bukan dengan 
memaksakan format hukum Islam yang terbangun dari satu konteks 
tertentu kepada konteks ruang dan waktu baru, yang jauh berbeda (Dalam 
sejarahnya pemikiran hukum Islam telah menampakkan berbagai 
karakteristik yang semuanya menggambarkan karakter kebudayaan yang 
melatarbelakanginya karakter fiqh di Hijaz menampakkan ciri tradisional 
sebagaimana masyarakatnya yang bercirikan tertutup mapan, tidak banyak 
gejolak perubahan. Sedangkan di Irak harus bercirikan rasional, karena 
karakter budaya kosmopolitan masyarakat Irak yang juga rasional. 
Gambaran karakteristik pemikiran hukum Islam ini semakin jelas dengan 
adanya qaul qadim dan qaul jadid dari asSyafi’i, simbol mana 
menggambarkan pengaruh budaya Irak dan Mesir dalam fatwa hukum 
agama. Hebatnya fatwa yang kemudian ini tidak dihadirkan sebagai sarana 
revisi atas fatwa yang terdahulu, walaupun adakalanya dalam satu konteks 
masalah yang sama, diktum hukum baru itu sama sekali berbeda). 
Aneksasi demikian tentu akan sia-sia, bukan karena kurang komplitnya 
pemikiran lama, melainkan lebih karena sifatnya yang sudah anakronistik.  

Mempertimbangkan kehadiran tradisi (adat ‘urf) setempat sebagai 
acuan pembentukan sebuah format pemikiran hukum Islam baru, dalam 
amatan Hasbi, menjadi satu keniscayaan. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1966: 35) 
Syari’at Islam menganut asas persamaan. Egalitarianisme Islam 
memandang semua masyatakat adalah sama di hadapan Allah. 
Konsekuensinya, semua ‘urf dari setiap masyarakat tidak hanya ‘urf dari 
masyarakat Arab saja, dapat menjadi sumber hukum. Sejalan dengan itu, 
Islam datang tidak dimaksudkan untuk menghapus kebudayaan dan juga 
syari’at agama yang telah ada, selama ia tidak bertentangan dengan prinsip 
ajaran Islam, yaitu tauhid. Dengan demikian, semua ‘urf dalam batas-batas 
tertentu akan selalu dapat diterima sebagai sumber hukum Islam. Dari titik 
ini, pembentukan Fiqh Indonesia harus mempertimbangkan ‘urf yang 
berkembang di Indonesia. 

Dari uraian di atas dapat ditarik pemahaman bahwa ide Fiqh 
Indonesia atau “fiqh yang berkepribadian Indonesia”, yang telah dirintis oleh 
Hasbi mulai tahun 1940, berlandaskan pada konsep bahwa hukum Islam 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 6 

 

(fiqh) yang diberlakukan untuk umat Islam Indonesia adalah hukum yang 
sesuai dan memenuhi kebutuhan mereka, yaitu hukum adat yang telah 
berkembang dalam masyarakat Indonesia, yang tidak bertentangan dengan 
syara’. Usaha ini harus didukung secara penuh dengan proses internalisasi 
dan inkorporisasi fatwa-fatwa hukum ulama dahulu yang relevan untuk 
konteks sosial dan budaya Indonesia, dan menjadikannya sebagai bagian 
yang tak terpisahkan dari konsep fiqh baru yang digagas. Dengan 
demikian, tidak akan terjadi clash antara fiqh dengan adat, dari sikap 
mendua masyarakat dalam hal menentukan kompetensi materi hukum 
yang dipilih, adat atau fiqh, dapat dihindari. 

Dalam pandangan Hasbi, pemikiran hukum Islam harus berpijak 
pada prinsip mashlahah mursalah, keadilan, dan kemanfaatan, serta sadd adz-
dzariah. Kesemua prinsip itu yang merupakan prinsip gabungan dan 
dipegang oleh para imam madzhab, khususnya aliran Madinah dan Kufah, 
telah terbukti mampu membawa ketertiban dan kesejahteraan dalam 
masyarakat. (Nouruzzaman Siddiqi, tt: 65) Prinsip mashlahah mursalah 
mengandaikan bahwa eksistensi sebuah hukum, pada dasarnva 
dimaksudkan untuk melahirkan kemaslahatan bagi manusia, baik dalam 
level dharurat, hajiyat, maupun tahshiniyyat. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 186-
187) Prinsip kemaslahatan dari ketiga level tersebut (dharurat, hajiyat, dan 
tahsiniyat) harus mencakup al-kulliyah al-khams, yaitu terpeliharanya jiwa, 
agama, akal, keturunan dan harta Tahap demi tahap pencapaian 
kemaslahatan ini dijaga eksistensinya oleh dan sekaligus menjadi tujuan 
disyari’atkannya Islam (maqashid asy-syarî’ah), Prinsip ini sejalan dengan 
siyasah syar’iyyah dalam hal bahwa ia dimaksudkan sebagai kebijakan untuk 
membuat masyarakat lebih dekat pada kebaikan dan jauh dari segala 
keburukan dan kerusakan. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1966:11 -12) 

Dalam buku Falsafah Hukum Islam, Hasbi menandaskan bahwa 
berhujjah dengan mashlahah mursalah merupakan satu keharusan. Prinsip ini 
sesuai dengan keumuman syari’at, yang berarti menjadi landasan yang 
paling mungkin bagi perputaran dan berubahnya ketentuan hukum, sesuai 
konteks yang mengitarinya. Menafikan prinsip mashlahah mursalah berarti 
membekukan syari’at. Hal itu karena berbagai persoalan yang terus 
muncul dan berkembang tidak begitu saja mudah dan dapat diselesaikan 
dengan mendasarkan pada dalil tertentu. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 36-
37) Oleh karena itu, prinsip ini diharapkan akan mampu memecahkan 
problem metodologi penetapan hukum, khususnya qiyas, yang aplikasinya 
terlalu rigid dan kaku, terjebak dalam  kungkungan teks.  

Dalam pandangan Hasbi, keberadaan prinsip mashlahah mursalah 
dalam teori hukum Islam akan memberikan ruang yang lebih terbuka bagi 
implementasi segala model baik lama maupun baru- istinbath hukum, 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 7 

 

dalam arti bahwa metode istinbath hukum yang dipakai tidak lagi monolitik 
(model kaca mata kuda), seperti yang selama ini berjalan, yakni melalui 
metode qiyas. Jika dibandingkan dengan qiyas yang semata dikaitkan 
dengan teks, maka mashlahah mursalah jelas lebih komprehensif, sebab ia 
dihubungkan dengan jiwa syari’at. Mashlahah mursalah dalam pandangan 
Hasbi merupakan rahasia tasyrî’ (agama), di mana efek kemaslahatan dan 
antisipasi kerusakan menjadi teleogi. 

Dari uraian di atas, tampak bagaimana sebuah prinsip yang 
dipegang oleh Hasbi mampu memberikan implikasi jauh bagi pilihan 
pendekatan dan metode  istinbath hukum, terutama pada konteks 
pembahasan fiqh Indonesia. Dalam hal ini Hasbi cukup bebas dan terbuka 
dalam menentukan metode yang layak pakai untuk mengembangkan 
pemikirannya itu. Dengan mengingatkan pentingnya pendekatan sejarah 
yang kritis misalnya, ia menawarkan metode analogi-deduktif, satu model 
istinbath hukum yang pernah dipakai oleh imam Abu Hanifah untuk 
membahas satu permasalahan yang tidak ditemukan ketentuan hukumnya 
dalam khazanah pemikiran terdahulu (klasik).  

Mempertimbangkan keberadaan sosio-kultural di dalam upaya 
merumuskan satu ketetapan hukum Islam yang sesuai dengan kepribadian 
Indonesia, berarti menakar keberadaan `urf yang ada. Pandangan ini bukan 
saja wajar melainkan niscaya, mengingat dalam catatan sejarah, 
pengambilan ‘urf sebagai bagian dari   sumber hukum Islam telah sering 
dilakukan. Upaya yang harus ditempuh adalah melakukan pemilahan 
terhadap ‘urf yang ada, membandingkan serta men-tarjih-nya dengan dasar 
hukum yang lebih otoritatif, yakni Al-Quran dan hadits. Langkah ini 
penting untuk dilakukan bagi kemungkinan lahirnya fiqh baru yang 
berlaku untuk muslim Indonesia.  

Sejauh yang dapat dilacak, dan berdasarkan pertimbangan metode 
dan pendekatan hukum yang menjiwai tema pemikiran Fiqh Indonesia, 
beberapa aplikasi pemikiran Hasbi secara gradual juga telah menambahkan 
makna dan orientasi dari tema pemikiran ini. Beberapa hasil ijtihad yang 
pernah dilakukan Hasbi, yang meliputi hampir seluruh aspek 
permasalahan fiqh (Dalam bidang ibadah ijtihad hukum Hasbi meliputi 
permasalahan-permasalahan niat shalat (ushalli) dan puasa, talqin, kenduri 
kematian, syafa’at, keramat, MTQ, shalat Jum’at, dan perbedaan matla’. 
Dalam bidang mu amalah, di antaranya adalah tentang perdagangan 
transfusi darah dan jabat tangan. Dalam bidang munakahat, ijtihadnya 
dapat dilihat pada pemikirannya tentang Rancangan Undang-undang 
Pokok Perkawinan dan status hukum poligami Sedangkan dalam bidang 
qada’, di antara ijtihad yang telah dilakukan Hasbi adalah tentang status 
hukum pidana mati. Di samping itu, Hasbi juga aktif memberikan fatwa 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 8 

 

agama yang secara rutin muncul di rubrik SoaI Jawab Hukum dalam 
majalah As-Syir’ah. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 171-21) baik ibadah, 
mu’amalah, munakahat, maupun qadha’, mengekspresikan pemikiran fiqh 
dengan cita rasa budaya Indonesia. 

Di antara hasil ijtihad Hasbi yang mencerminkan pemikiran Fiqh 
Indonesia terlihat dalam fatwa hukum jabat tangan antara laki-laki dan 
perempuan. Di sini ia berbeda pendapat dengan fatwa Majelis Tarjih 
Muhammadiyah dan Ahmad Hassan dari Persis (Mengenai hukum 
kebolehan berjabat tangan mushafahahri anlara laki-lakl dan perempuan ini. 
Hasbi bahkan harus berpolemik dengan A. Hasan. Dalam hal ini A. Hasan 
meminta agar kasus ini diangkat ke forum perdebatan resmi (terbuka) 
dengan menunjuk K H. Ali Maksum dari Pesantren Krapyak sebagai 
wasitnya. Mengenai perdebatan keduanya dapat dilihat pada (Akh Minhaji, 
2001: 246-250) yang mengharamkan praktik dan perilaku ini. Hasbi 
menolak mengharamkan praktik jabat tangan antara laki-laki dan 
perempuan karena beberapa alasan, di antaranya adalah karena hukum 
haram tersebut dilandaskan pada qiyas.   

Dalam pandangan Hasbi, mengharamkan sesuatu harus 
berdasarkan dalil nash yang qath’i, tidak boleh hanya dengan qiyas. Oleh 
karena tidak ada dalil yang qath’i, baik dalam al-Qur’an maupun As-
Sunnah, yang mengharamkan praktik jabat tangan antara laki-laki dan 
perempuan maka praktik seperti itu tidak dilarang agama. (Hasbi ash-
Shiddieqy, 1975: 173-178) 

Terlepas dari tidak adanya dalil yang menunjukkan keharaman jabat 
tangan antara laki-laki dan perempuan dan juga bantahan rasional yang 
diberikan, tampaknya Hasbi menyadari hahwa praktik seperti itu sudah 
sekian lama hidup dan menjadi tradisi (‘urf) di masyarakat Indonesia. 
Karena Hasbi tidak melihat tradisi jabat tangan antara laki-laki dan 
perempuan sebagai hal yang berhahaya maka tidak ada alasan untuk 
melarangnya. 

Ijtihad Hasbi lainnya yang bisa diangkat di sini adalah tentang zakat. 
Dengan mengacu pada pandangan Abu Hanifah yang berbeda dengan 
pandangan Jumhur Ulama, Hasbi berpendapat mesin-mesin produksi di 
pabrik besar wajib dizakati. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 204) Pandangan 
ini cukup relevan dengan konteks pembangunanisme negara yang 
membutuhkan banyak modal.  

Dengan demikian, ia bisa digunakan untuk membiayai atau sebagai 
dana penunjang pembangunan di sektor yang lain. Sementara konsentrasi 
pelaksanaan dan pembagian zakat yang hanya berputar-putar di sekitar 
orang-orang yang secara ekonomi lemah sudah saatnya dipikirkan kembali 
relevansinya.  



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 9 

 

Dalam pandangan Hasbi, wewenang untuk mengurus zakat ada 
pada pemerintah, dan hal itu adalah satu paket dengan proyek 
penyelenggaraan kepentingan dan kesejahteraan rakyat, baik muslim 
maupun non muslim. Oleh karena itu, pungutan zakat seharusnya juga 
tidak hanya ditujukan kepada kaum muslim, akan tetapi juga kepada 
masyarakat non muslim. Dengan mengacu pada argumen bahwa hukum 
zakat berlaku dalam setiap agama, dan bahwa sahabat Umar pernah 
memungut zakat atas Nasrani golongan Tagluba, dalam hal ini, tampaknya 
Hasbi tidak menarik garis demarkasi yang tegas antara zakat dan pajak. 
Asumsi ini menjadi semakin valid dengan melihat pandangannya yang lain 
tentang perlunya pemerintah membentuk lembaga khusus, semacam 
dewan zakat (bait al-mal) yang berdiri sendiri, terlepas dari departemen 
keuangan atau instansi keuangan lainnya. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 208) 
dan lihat lebih lanjut (Hasbi ash-Shiddieqy, 1976: 22-43) ( Dalam hal ini, 
Hasbi terlihat ingin memisahkan pengelolaan kekayaan hasil pungutan 
zakat dari kekayaan negara yang diperoleh dari pajak. Jika demikian halnya 
maka persoalan yang belum dipecahkan Hasbi adalah tentang pungutan 
ganda zakat dan pajak, satu jenis pungutan dengan objek dan tujuan yang 
sama. 

Persoalan lain yang sebenarnya masih terkait dengan masalah zakat 
adalah tentang orang yang berhak menerima zakat. Pandangan Hasbi yang 
cukup berani dalam konteks ini adalah bahwa orang miskin non muslim 
yang tidak sanggup bekerja dimasukkan sebagai golongan fakir miskin 
yang berhak menerima zakat. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1976: 47)  Walaupun 
berbeda dengan mainstream konsep fiqh ulama klasik, namun alasan yang 
diajukannya cukup mewakili pandangan dunianya, yakni dalam rangka 
membina kesejahteraan bersama antar umat manusia dalam satu negara. 
Dari sini terlihat keistimewaan (maziyah) hukum Islam dan nilai 
universalnya secara implisit coba ditunjukan oleh Hasbi, bahwa hukum ini 
sejalan dengan konstitusi dan hukum positif negara, dan bisa digunakan 
sebagai sarana bagi proses pembangunan. 

2. Pemikiran Hukum Hazairin 
Masalah besar yang dihadapi umat Islam di Indonesia adalah 

bagaimana membentuk satu pemikiran hukum Islam yang sesuai dengan 
tradisi (adat) yang ada di wilayah ini. Pandangan seperti ini merupakan 
proses awal dari keseluruhan cita-cita untuk menjadikan hukum Islam 
sebagai bagian integral dari sistem hukum Nasional. Kenyataan bahwa 
selama ini umat Islam hanya mengikuti jalur pemikiran fiqh madzhab 
Syafi’i ternyata memberikan pengaruh terhadap karakter pembaruan dan 
nasib pemikiran hukum Islam di Indonesia. 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 10 

 

Dibandingkan dengan negara-negara lain yang tidak pernah dijajah 
oleh Belanda, Indonesia termasuk negara yang kurang beruntung. Hal ini 
dapat dimengerti dengan tidak adanya perhatian pemerintah koloni secara 
cukup proporsional dalam proses pembenahan dan pengembangan 
hukum Islam, terutama dalam konteks legislasi hukum Islam yang 
dicitakan dapat dipakai sebagai acuan perundang-undangan di lingkungan 
Peradilan Agama. Oleh karena itu, wajar kiranya jika hingga 1960- an, 
kitab-kitab hukum fiqh yang dibuat oleh para mujtahid pada abad 
pertengahan, masih menjadi acuan utama dalam proses pengambilan 
keputusan di lingkungan Peradilan Agama. 

Fenomena ini sangat memprihatinkan sebab karakter pemikiran 
dalam kitab fiqh klasik itu secara umum sudah tidak mampu lagi 
memenuhi kebutuhan umat Islam di Indonesia. Pergumulan para mujtahid 
dengan konteks sosial politik Timur Tengah, sangat mempengaruhi hasil 
ijtihad yang mereka lakukan sehingga tidak cocok kalau dipaksa untuk 
dilaksanakan di Indonesia. Dengan demikian, permasalahan-permasalahan 
fiqh, terutama dalam bidang mu’amalah, membutuhkan rumusan baru agar 
lebih relevan dengan situasi dan kondisi serta adat dan budaya Indonesia. 

Setting sejarah sosial pemikiran hukum Islam di atas telah 
mendorong Hazairin,  Mengenai biografi Hazairin dapat dilihat pada 
(Hasan Shadily (ed.), 1980) dan  ( Sayuti Thalib, tt.) untuk membentuk 
Fiqh Madzhab Nasional Indonesia. Dalam konteks pembicaraan bahwa 
permasalahan yang dihadapi umat Islam Indonesia adalah masalah hukum, 
dan bahwa karakteristik hukum Islam berbeda dengan unsur keimanan 
dan keislaman lainnya, maka menurut Hazairin, eksistensi hukum Islam 
bisa dikatakan sedang mencari-cari tempat di dalam masyarakat. Dari titik 
berangkat ini, ide Fiqh Madzhab Nasional Indonesia menuai 
signifikansinya. Dalam amatan Hazairin, bentangan perjalanan sejarah 
hukum Islam yang mewartakan bahwa pintu ijtihad senantiasa terbuka 
bagi para mujtahid, cukup bisa dijadikan alasan dan pertimbangan akan 
perlunya memikirkan konstruk madzhab baru yang lebih sesuai dengan 
masyarakat Indonesia. Menurutnya, madzhab hukum Syafi’i harus 
dikembangkan sehingga mampu menjadi penghubung bagi resolusi 
problem-problem spesifik masyarakat Indonesia.  

Berbeda dengan pandangan Hasbi ash-Shiddieqy yang 
menginginkan membentuk Fiqh Indonesia dengan cara menggunakan 
semua madzhab hukum yang telah ada (muqaranah al-rnadzahib) sebagai 
bahan dasar dan sumber materi utamanya, Hazairin justru menginginkan 
pembentukan fiqh madzhab nasionalnya ini dengan titik berangkat hanya 
dari pengembangan fiqh madzhab Syafi’i. (Syamsul Wahidin dan 
Abdurrahman, 1984: 87-88), (K.N. Sofyan Hasan dan Warkum Sumitro, 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 11 

 

1994 :102-103.) Pandangan Hazairin ini lebih didasarkan pada kenyataan 
bahwa madzhab Syafi’i telah sekian lama dianut oleh masyarakat 
Indonesia, sehingga karakternya bisa dikatakan paralel dengan nilai-nilai 
adat Indonesia. Bagi Hazairin, eksistensi hukum adat tidak bisa 
dikesampingkan begitu saja di dalam proses pembuatan hukum Islam di 
Indonesia. 

Penilaian yang kurang tepat terhadap hukum adat, terutama ketika 
ia dianggap sebagai faktor yang menghalangi pengembangan hukum Islam, 
dan begitu juga sebaliknya, tidak bisa lepas dari kondisi politik kolonial 
masa lalu, terutama sejak munculnya teori receptie. Menurut Hazairin, umat 
Islam tidak perlu lagi terjebak dalam kontroversi tentang status hukum 
Islam hanya karena adanya propaganda dari teori iblis ini. Mengenai 
pandangan Hazairin yang menganggap teori receptie sebagai teori iblis 
dapat dilihat pada (Hazairin, 1976: 7-8). Dia menyarankan agar umat Islam 
memakai hukum Islam sebagai hukum yang ditaati guna menata 
kehidupan sehari-hari. Selanjutnya, peradilan Islam dimungkinkan untuk 
berdiri dan integral dengan peradilan negara, yang dalam hal ini berada di 
bawah pengawasan Mahkamah Agung. 

Menurut Hazairin, dengan merujuk pada pasal 29 ayat 1 UUD 
1945, maka sebenarnya tidak perlu lagi terjadi pertentangan antara sistem 
hukum adat, hukum positif, dan hukum agama. Begitu juga tidak boleh 
lagi ada satu ketentuan dan hukum baru yang bertentangan dengan kaidah-
kaidah hukum Islam dan juga hukum agama yang lain, dan begitu pula 
sebaliknya. Negara wajib mengayomi setiap orang untuk bisa menjalankan 
ajaran-ajaran agama yang diyakininya. Selain itu, negara juga wajib 
mengatur dan mengontrol sistem hukum Islam, terutama aspek 
mu’amalahnya, yang memang membutuhkan bantuan negara dalam 
implementasinya. (Hazairin, 1973: 18-20) 

Dengan melihat paparan di atas, ide Hazairin tentang Fiqh 
Madzhab Nasional Indonesia boleh dikatakan merupakan prolifelari 
(pengembangan) dari gagasan Fiqh Madzhab Indonesia yang digagas oleh 
Hasbi ash-Shiddieqy. Titik temu pandangan keduanya terletak pada entri 
bahwa hukum adat masyarakat Islam Indonesia harus digunakan sebagai 
bahan pertimbangan utama dalam proses pembentukan hukum Islam di 
Indonesia. Dalam hal ini, Hazairin berusaha melempangkan pemikiran 
Hasbi yang sebelumnya kurang diperhatikan (unresponsive), yaitu upaya 
mempersatupadukan nilai-nilai yang berasal dari adat maupun hukum 
Islam ke dalam satu entitas hukum. Dengan upaya penyelarasan ini, 
setidaknya akan menghasilkan satu hasil ijtihad baru yang lebih 
mendekatkan hukum Islam kepada masyarakat muslim Indonesia, 
sehingga penyimpangan (hiyal), seperti yang ditempuh oleh beberapa 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 12 

 

negara Islam (dalam upaya mereformasi undang-undang hukum keluarga), 
tidak perlu dilakukan. (Hazairin, 1976,: 3-18). 

Kesejajaran pemikiran Hazairin dengan pemikiran Hasbi ash-
Shiddieqy juga dapat dilihat pada perubahan nama dari tema pemikiran 
yang ia usulkan. Pada buku yang berjudul Hukum: Kekeluargaan Nasional, 
Hazairin melakukan perubahan dari istilah “Madzhab Nasional” ke 
“Madzhab Indonesia”, suatu konsep yang jelas mengantisipasi ide Fiqh 
Indonesia sebagaimana yang pernah ditawarkan oleh Hasbi ash-Shiddieqy. 
(Hazairin,  1982: 5-6). sebagaimana yang dikutip oleh (Retno Lukito,  
1988: 76). 

Dalam amatan Hazairin, fiqh ahl as-sunnah terbentuk dalam 
masyarakat Arab yang bersendikan sistem kekeluargaan patrilineal, dalam 
suatu masa sejarah, ketika ilmu pengetahuan tentang bentuk-bentuk 
kemasyarakatan belum berkembang. Hal ini menyebabkan para mujtahid 
berpandangan sempit, karena belum adanya perbandingan-perbandingan 
mengenai berbagai hal terkait masalah hukum, terutama dalam masalah 
kewarisan. Oleh karena itu, sangat wajar apabila dalam 
pengimplementasiannya terjadi konflik antara sistem kewarisan yang 
dihasilkan ahl as-sunnah dengan sistem kewarisan adat dalam berbagai 
lingkungan masyarakat Indonesia. 

Dengan cara pandang seperti itu, Hazairin kemudian mencoba 
untuk mencari kebenaran hakiki-yang mungkin paling dekat dengan 
keinginan al-Qur’an dari ayat-ayat kewarisan, berdasarkan keyakinan 
bahwa Tuhan tentu hanya menginginkan adanya satu kebenaran saja 
terhadap setiap kemauan-Nya. Suatu kebenaran yang tidak akan 
diperselisihkan lagi tingkat akurasinya, karena sudah final. (Hazairin, 1976,: 
18) Usaha ini dimulai dengan menghimpun semua ayat dan hadits yang 
berhubungan dengan kewarisan, lalu menafsirkannya sebagai satu kesatuan 
yang saling menerangkan. Usaha ini didukung sepenuhnya oleh hasil 
temuan ilmu antropologi sebagai kerangka acu (frame of reference) untuk 
membantu menjelaskan pengertian dan konsep-konsepnya. 

Dalam hal ini, Hazairin mengusulkan perlunya memanfaatkan 
hasil-hasil keilmuan kontemporer (khususnya antropologi) dalam 
menetapkan hukum-hukum fiqh (kewarisan). Hal ini dimaksudkan untuk 
menciptakan sistem hukum yang lebih padu dan menyeluruh. Dalam 
pandangannya, kelahiran dan perkembangan ilmu antropologi telah 
membuka peluang bagi setiap orang untuk melihat ayat-ayat kewarisan 
dalam kerangka yang lebih luas, yaitu sistem kekeluargaan dalam berbagai 
masyarakat dunia.  Al-Qur’an yang bersifat universal dan shalih li kulli 
zaman wa makan, harusnya tidak dipahami dan diacu sebagai kaidah mati, 
dalam arti semua ketentuan hukum dalam al-Qur’an harus diterapkan 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 13 

 

dalam kehidupan praksis dengan tanpa melihat kondisi dan situasi 
masyarakat sekitar, dengan konsekuensi melakukan tambal sulam terhadap 
hal-hal yang dirasa bertentangan. Kondisi seperti ini semakin parah 
dengan adanya pihak yang coba memahami ayat-ayat (kewarisan), hanya 
dalam kerangka adat masyarakat Arab masa nabi per se, sehingga membawa 
implikasi pada terjadinya benturan antara satu masyarakat dengan 
masyarakat lainnya yang memiliki sistem dan bentuk kekeluargaan yang 
berbeda. 

Penggunaan ilmu kontemporer (antropologi) sebagai kerangka acu 
tambahan dalam pola kerja pemikiran hukum Islam Hazairin ternyata 
telah membuat posisi ushul fiqh menjadi ‘terpinggirkan’. Pendekatan yang 
tidak lazim ini menjadi problem tersendiri dan bisa dikatakan sebagai 
faktor penyebab mengapa pemikiran Hazairin ini kurang mendapatkan 
respons positif dan proporsional dari masyarakat luas. Bahkan pemikiran 
ini banyak mendapat tantangan dari kalangan ulama NU. (K.N. Sofyan 
Hasan dan Warkum Sumitro, 1994: 104) 

Hazairin sendiri memahami dan mengakui keberadaan fiqh dan 
juga ushul fiqh sebagai produk dan metode pemikiran hukum yang 
mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhannya, manusia dengan 
sesama manusia, manusia dengan makhluk hidup selainnya, dan antara 
manusia dengan segala macam benda. Sebagai hasil pemikiran, fiqh bisa 
melahirkan norma (hukum). Sedangkan ushul fiqh sebagai  ‘pokok’ dari 
fiqh adalah spare part yang mampu menggerakkan pemikiran ijtihad dengan 
landasan al-Qur’an, sunnah, ijma’, dan qiyas. (Hazairin, 1982: 62) Dimensi 
pemikiran hukum yang selama ini tertuang dalam kitab fiqh, dengan 
demikian, senantiasa akan menerima perubahan-perubahan dari segi 
materi maupun metode pengembangannya. 

Usaha untuk merekonstruksi format fiqh baru, menurut 
pandangan Hazairin, dapat dimulai dengan tafsir otentik atas al-Qur’an. 
Dalam analisis dan hasil temuan dari studi tentang pemikiran waris 
Hazairin yang dilakukan oleh Al-Yasa’ Abu Bakar, dapat ditarik 
kesimpulan bahwa karakter sumber-sumber hukum Islam, yakni sunnah, 
ijma’, dan qiyas memungkinkan untuk digugat hasil ketetapan ijtihadnya. 
(Hazairin, 1982: 25-31) 

Oleh karena itu, Hazairin coba menawarkan pola penafsiran baru 
atas al-Qur’an, yaitu dengan menginkorporasikan keilmuan modern, dalam 
hal ini antropologi, ke dalam proses penafsiran, serta memberikan 
prasangka sebelum memulai pekerjaannya. Pola penafsiran baru ini tentu 
mempunyai konsekuensi tersendiri terkait dengan pola-pola penafsiran 
mainstrem yang selama ini berkembang. Penalaran Hazairin ini 
mengkonsekuensikan adanya penyelarasan ayat-ayat al-Qur’an (tentang 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 14 

 

waris) dengan hadits nabi, dan pencarian arti ‘kata kunci dalam al-Qur’an, 
dengan al-Qur’an sendiri. Yang pertama didasarkan pada pemikiran 
dia sebelumnya, yang mengatakan bahwa hadits akan tertolak apabila 
bertentangan dengan hasil penafsiran ayat dengan ayat. Sedangkan yang 
kedua, dengan memakai kerangka di atas, dimaksudkan untuk mencari 
perbandingan, sehingga dari sini dapat diambil kesimpulan yang lebih 
tepat. Langkah yang terakhir ini dilakukan untuk menunjukkan arti 
penting aplikasi pendekatan antropologi, yang diyakini akan memberikan 
pemahaman yang tepat dalam proses penafsiran. Dalam hal ini, Hazairin 
tidak mengandalkan buku kamus, menghindari kajian semantik dan studi 
derivasi kata Arab, bahkan dia banyak mengkritik ulama Sunni karena 
sangat terpengaruh dengan tradisi Arab dalam memahami teks. Dalam 
amatannya, beberapa istilah di dalam AI-Qur’an yang menurut sebagian 
ulama memiliki arti bias, ternyata mempunyai arti khusus menurut Al-
Qur’an sendiri. 

Demikianlah gambaran umum dari metode wacana Fiqh Madzhab 
Nasional yang coba didemonstrasikan oleh Hazairin melalui tulisan-
tulisannya sejak tahun 1950 hingga 1958. Dari sini dapatlah disimpulkan 
bahwa Hazairin memakai metode induktif dan deduktif secara serentak di 
dalam menginterpretasikan teks al-Qur’an dan hadits. Dengan model 
seperti itu, ia memandang qiyas lebih sebagai kegiatan penalaran daripada 
sebagai dalil atau sumber itu sendiri. Sebagai pengejawantahan dan 
penggambaran dari wacana pemikirannya ini, bagaimana potret ijtihad 
hukum yang ditawarkan oleh Hazairin?  

Sebagaimana telah disinggung di muka, ijtihad hukum yang 
dilakukan Hazairin adalah dalam medan hukum kewarisan. Menurutnya, 
konsep hukum kewarisan Islam yang selama ini berjalan dengan menganut 
sistem patrilineal (menarik garis keturunan hanya dari arah laki-laki saja). 
Itu sangat dipengaruhi oleh konstruksi budaya Timur Tengah (Arab) yang 
juga demikian. Hukum kewarisan dalam al-Qur’an, bagi  Hazairin, 
esensinya menganut sistem bilateral, yakni menarik harta dari pihak ayah 
dan ibu. 

Pemikiran ini muncul setelah ia melakukan penelitian atas ayat-ayat 
al-Qur’an tentang waris, dan melakukan hipotesis (dugaan) bahwa bukan 
masyarakat yang ber clan atau patrilineal yang dikehendaki al-Qur’an, 
melainkan yang dikehendaki adalah masyarakat bilateral. Hipotesis ini 
didasarkan dan dilatarbelakangi oleh fenomena perkawinan sahabat Ali 
dan puteri Nabi, Fatimah az-Zahra, yang dibenarkan oleh al-Qur’an. 
Dalam pandangan masyarakat ber clan, sebagaimana terjadi di Arab 
sebelum datangnya Islam, perkawinan seperti ini, yang biasa disebut 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 15 

 

eksogami, jarang sekali dilakukan, dianggap tabu, dan karena itu tidak 
dapat dibenarkan. 

Dengan adanya restu’ dari Al-Qur’an yang mewujud dalam 
pernikahan ini, Hazairin menarik pemahaman bahwa sistem kekeluargaan 
dalam al-Qur’an adalah sistem bilateral, bukan patrilineal. Pengandaian 
sistem kekeluargaan seperti ini berimplikasi pada sistem kewarisannya. 
Harta yang ditinggalkan oleh orang yang masih hidup juga harus diatur 
menurut hukum kewarisan bilateral. Dalam ranah antropologi, hukum 
kewarisan itu adalah kelanjutan dari hukum perkawinan, dan hukum 
perkawinan tidak boleh berbeda dengan hukum kewarisan. 

Pemikiran hukum kewarisan bilateral yang ada dalam Al-Qur’an 
ini telah memunculkan perspektif sekaligus pandangan baru dalam 
rangkaian detail dan turunan angka pembagian harta warisan. Implikasi 
lebih jauh yang ditimbulkan oleh gagasan Hazairin ini menjangkau 
permasalahan-permasalahan sebagai berikut: 
a. Istilah `ashabah berasal dari adat masyarakat Arab, dan karena itu tidak 

seharusnya dipertahankan; 
b. Kedudukan keturunan melalui anak perempuan, dan seterusnya ke 

bawah, sama kuatnya dengan keturunan melalui anak laki-laki, dan 
seterusnya ke bawah; 

c. Memasukkan ahli waris karena pergantian ke dalam sistem kewarisan 
Islam, dengan menggunakan surat an-Nisa’ ayat 33 sebagai 
landasannya; 

d. Memperkenalkan pengelompokkan baru untuk ahli waris, yaitu dzawi 
al-furudh, dzawi al-qarabah, dan mawali, sebagai ganti dari dzawi al-furudh, 
‘ashabah, dan dzawi al-arham 

e. Ke dalam pengertian kalalah (mati punah) diikutsertakan orang yang 
hanya mati punah ke bawah (tidak meninggalkan keturunan). Hal ini 
berbeda dengan fiqh Sunni, yang mengartikan kalalah sebagai orang 
yang mati tidak meninggalkan keturunan laki-laki dan ayah. 
Kesimpulan di atas merupakan pendapat dari berbagai buku yang 
ditulis Hazairin di antaranya adalah Hukum Kewarisan Bilateral 
menurut Al-Qur’ân dan hadits, Hendak kemana hukum Islam; hukum 
Kekeluargaan Nasional. Lihat uraiannya pada (Al-Yasa Abu Bakar, tt: 
4-5) 

Pandangan-pandangan di atas mengandaikan bahwa masing-
masing cucu akan mengambil hak ayah dan ibunya yang telah meninggal. 
Dalam kasus pertama, harta warisan setelah dikeluarkan untuk dzawi al-
furudh, kemudian dibagi menjadi empat bagian: satu bagian untuk anak 
perempuan, satu bagian untuk cucu laki-laki sebagai pengganti dari ibunya, 
dan dua bagian untuk cucu perempuan sebagai pengganti dari ayahnya. 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 16 

 

Dalam kasus kedua, dengan proses yang sama, cucu melalui anak laki-laki 
memperoleh 2/3, cucu melalui anak perempuan mendapat 1/5, dan anak-
anak perempuan kandung masing-masing mendapat 1/5 bagian. (Al-Yasa 
Abu Bakar, tt: 4-5) 

Dalam bingkai pemikiran Hazairin, pandangan-pandangan di atas 
merupakan hal baru yang muncul sebagai hasil renungan dan pemikiran 
atas masyarakat Indonesia. Temuan-temuan demikian niscaya hadir, 
seiring lahirnya intensitas keilmuan pendukung, yaitu antropologi, yang 
dapat dijadikan jangkar untuk menjangkau penelitian bentuk-bentuk 
kemasyarakatan dan hubungannya dengan sistem kewarisan dengan cukup 
kohesif. Dari titik inilah kemudian dilakukan upaya penafsiran ulang 
terhadap doktrin hukum kewarisan, agar lebih selaras dengan kemajuan 
ilmu dan keadaan masyarakat di Indonesia. Dengan ijtihad model baru ini, 
akan ditemukan format hukum fiqh yang lebih “membumi” bagi 
masyarakat muslim di Indonesia, sehingga tidak ada istilah helah (hiyal) 
hukum lagi dalam dataran praktis. 

3. Reaktualisasi Ajaran Islam Munawir Sjadzali 
Seiring dengan tumbuhnya kesadaran dan semangat untuk kembali 

pada agama di kalangan masyarakat Indonesia, terdapat satu fenomena 
yang cukup memprihatinkan, yakni masih maraknya sikap mendua yang 
dipraktikkan umat Islam. Hal ini setidaknya terlihat pada sikap dan cara 
yang mereka tempuh dalam menyelesaikan persoalan keagamaan, 
khususnya menyangkut perbankan dan kewarisan. Di satu sisi, umat Islam 
menganggap bahwa bunga atau interest dalam bank adalah riba, namun di 
sisi lain, tanpa merasa “terganggu” mereka hidup dari bunga deposito dan 
juga dengan santainya memakai jasa perbankan lainnya. Begitu juga 
menyangkut kewarisan, di satu sisi masyarakat muslim Indonesia masih 
menganggap “relevan” segala ketentuan hukum tekstual fara’idh yang 
terdapat dalam al-Qur’an, namun di sisi lain, mereka justru meminta dan 
menjalankan fatwa baru yang dianggap “lebih adil” dalam hal pembagian 
waris. Atau jika langkah itu tidak ditempuh, maka mereka akan melakukan 
tindakan pre-emptive, yakni membagi harta peninggalan (warisan) keluarga 
dengan model hibah sebelum orang tua (pewaris) meninggal. (Munawir 
Sjadzali, dalam Iqbal Abdur Rauf Saimia (ed.), 1988: 2). (Munawwir 
Syadzali, :1995: 87),  

Secara formal, pelaksanaan ajaran agama dengan model demikian 
memang tidak bisa dikatakan menyimpang atau bertentangan dengan 
ketentuan al-Qur’an. Namun, secara etik dan moral, tindakan memilah dan 
memilih ajaran agama ini bisa masuk kategori hîlah atau main-main dengan 
agama, yang tentunya sangat berbahaya. Secara eklektis, masyarakat akan 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 17 

 

terbiasa mengambil dan menjalankan sisi ajaran agama yang dianggap save 
dan lebih menguntungkan, dan sebaliknya, meninggalkan dimensi ajaran 
agama yang dianggap kurang baik, merugikan, dan tidak relevan. 
Celakanya, semuanya dijalankan serba permisif, tanpa pertimbangan nalar 
dan etika agama, dan lebih terasa sebagai dorongan hawa nafsu dunia saja. 
Kenyataan sosial ini menunjukkan bahwa ada yang tidak benar (something 
wrong) dari cara memahami dan sikap keberagamaan masyarakat Islam 
yang secara simultan selama ini terus berjalan. 

Gagasan reaktualisasi ajaran dalam hukum Islam, yang pertama kali 
ditawarkan oleh Munawir Sjadzali Mengenai biografi, pendidikan; karya 
ilmiah serta karir Munawir Sjadzali dapat di lihat pada (Panitia Penulisan 
Buku 70 tahun Prof. Dr. Munawir Sjadzali, MA., tt: 1-115);  (Masnun, 
2002: 73-82 ) pada 1985, secara faktual berangkat dari berbagai problem 
empiris di atas. Di samping realitas empiris seperti dikemukakan di atas, 
reaktualisasi ajaran Islam yang ditawarkan oleh Munawir juga berangkat 
dari pengalaman pribadinya, yakni ketika ia menanyakan satu 
permasalahan tentang agaimana pembagian waris secara adil kepada anak-
anaknya kepada seorang ulama yang dikatakan sebagai orang yang sangat 
dipercaya integritas dan penguasaannya akan ilmu agama. Permasalahan 
yang dihadapi Munawir ini sebenarnya seputar ketidakpuasannya atas 
konsep waris Islam yang ada, terutama tentang konsep 1-2 bagi ahli waris 
laki-laki dan perempuan. Menurutnya jika dilihat dari sisi keadilan, maka 
tentu sangat tidak adil apabila anak laki-lakinya yang telah disekolahkan 
lebih tinggi dan memakan biaya yang cukup banyak akan tetap menerima 
pembagian harta warisan dua kali lebih besar dari saudara perempuannnya 
yang tidak sekolah tinggi. Atas jawaban ulama yang menyarankan untuk 
pembagian melalui hibah guna menghindari rasa ketidakadilan, ternyata 
Munawir tetap saja merasa tidak puas dengan jawaban itu. Lihat (Munawir 
Sjadzali, 1988) 

Sebagaimana berulang kali disampaikan dalam berbagai kesempatan, 
baik melalui ceramah maupun tulisan, Munawir menganggap bahwa kaum 
muslimin sering kali bersikap ambivalen dalam beragama. Di satu sisi, 
mereka sebenarnya kurang menyukai doktrin lama sekalipun tidak berani 
memodifikasi atau meninggalkannya. Namun di sisi lain, secara sembunyi-
sembunyi mereka mencoba mencari celah aman bagi persoalan keagamaan 
yang dihadapinya, dengan sedikit memaksakan kehendak suatu aturan 
hukum yang seharusnya dipakai dalam konteks permasalahan lain. 

Dalam pandangan Munawir, tanpa disadari, proses reaktualisasi 
telah menjadi gerak niscaya dan alami dalam kehidupan kaum muslimin. 
Lihat paparan Munawir mengenai data-data sejarah penafsiran ayat al-
Qur’ân dan pandangan-pandangan ulama yang dianggapnya sebagai 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 18 

 

penanda dan pertanda bagi sejarah dan eksistensi reaktualisasi ajaran 
agama pada (Munawir Sjadzali, 1988 :6-11). 

Susunan yang berkelindan antara nilai-nilai normatif dan upaya 
penafsiran ulang atas ajaran agama, akan tetap menjadi kebutuhan nyata. 
Yaitu selama kaum muslimin tetap tertarik untuk tidak melangkahi 
ketentuan sumber nash (teks agama), tetapi juga tidak bersedia menarik 
dan menghindarkan diri dari pola kehidupan yang senantiasa berubah. 
Dengan kata lain, konfigurasi ini merupakan upaya menjaga  otentisitas 
ajaran agama sekaligus kontinuitas tradisi di tengah gerak perubahan.  Itu 
bertujuan agar wajah dan tampilan agama dalam masyarakat tidak rigid, 
kaku, dan angker, sekaligus juga tidak ijdiwaz (sak karepe dewe, mengikuti 
keinginan tanpa batas), akan tetapi sebuah pola yang mencerminkan 
keduanya. Dalam jangka panjang, sikap ini akan mematangkan fungsi 
hukum Islam, bukan sekadar kerangka hidup normatif yang terkonstruksi 
sebagai hukum formal, melainkan sudah berubah menjadi etika yang 
preferensi-preferensinya ditentukan oleh masyarakat sendiri. Hipokritas 
yang pada dasarnya merupakan kemunafikan dengan segala proses 
penggelapan ajaran, akan redup di bawah nalar reaktualisasi. Hakikat usaha 
ini adalah upaya penafsiran ulang dari seseorang ke orang lain di kalangan 
kaum muslimin, dengan tanpa mengubah pandangan formal yang 
dominan di kalangan masyarakat muslim.  

Terjadinya proses reaktualisasi ajaran Islam berikut segala 
konsekuensi yang mengiringinya, dalam catatan Munawir, lebih 
menunjukkan vitalitas nilai-nilai normatif Islam daripada sekadar upaya 
inkorporasi unsur asing ke dalam agama, atau usaha mengganti ketentuan-
ketentuan hukum agama dengan unsur asing. Memang sulit untuk 
menelisik garis pisah antara keduanya, namun usaha meretas jalan 
perubahan, walaupun memungkinkan, jelas lebih sulit. Kesadaran yang 
bisa memudarkan kesulitan adalah pelajaran sejarah, bahwa rintisan 
perumusan ketentuan yang telah ada merupakan proses dinamisasi hukum 
agama. Pada ranah demikian ini, hukum agama berkembang menjadi 
hukum Islam, sebuah sistem hukum yang melayani kehidupan manusia 
dan mengarahkannya dalam sebuah prosos yang tidak pernah berhenti. 
Bandingkan dengan (Abdurrahman Wahid, 1997: 15). Menurut Munawir, 
esensi reaktualisasi adalah kontekstualisasi ajaran Islam itu sendiri. Untuk 
mempertahankan ajaran Islam yang berkaitan dengan persoalan 
kemasyarakatan dan mu’amalah, dengan dunia yang terus bergerak maju 
dan berubah ini, model pemahaman yang hanya mendasarkan pada 
pemahaman secara harfiyah atau tekstual ayat-ayat al-Qur’an dan hadits 
harus segera diakhiri. Sebaliknya, harus dilempangkan sebuah jalan bagi 
pilihan pendekatan dan metode baru, yang dapat digunakan dalam proses 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 19 

 

kontekstualisasi atau bahkan situasionalisasi ajaran, satu usaha yang tetap 
memahik pada esensi dari petunjuk Ilahi dan tuntutan nabi, serta didasari 
keyakinan bahwa Islam itu merupakan suatu agama yang memiliki 
kelenturan. (Munawir Sjadzali, tt : 58 dan 75). Dengan demikian, usaha 
menampung kebinekaan, yang merupakan fitrah dari kehidupan umat 
manusia, ke dalam pelaksanaan dan penjabaran ajaran agama tidak bisa 
dikatakan melanggar kebenaran dan tata nilai yang bersifat abadi dan 
universal dari ajaran Islam.  

Sebagai upaya pencarian makna dan horizon baru dari satu 
dimensi ajaran agama yang kurang populer di masyarakat, kehadiran ide 
reaktualisasi ajaran Islam sering kali memandang polarisasi dan 
kesalahpahaman. Oleh karena itu, Munawir coba mencari justifikasi 
teologis-historis. Dalam hal ini ia belajar dari pola beragama dan 
berhukum yang dikemukakan dan dijalankan oleh Mu’adz Ibn Jabbal, yang 
dibenarkan oleh nabi dengan tertib hirarki sumber al-Qur’an, sunnah, dan 
baru kemudian ijtihad. Hal seperti itulah yang juga dianut oleh para 
sahahat, baik ketika nabi masih hidup ataupun sesudah meninggal, dan 
kemudian diikuti oleh umat Islam dari generasi-generasi sesudah sahabat. 
(Munawir Sjadzali, tt : 33-34) Usaha sistematis dan pola berhukum yang 
dilakukan oleh imam madzhab empat, pada hakikatnya juga merupakan 
pengejawantahan (identifikasi diri) dari model ijtihad Mu’adz. Sampai titik 
ini, posisi hirarki yudisial dengan konfirmasi al-Qur’an, sunnah, ijtihad, 
tetap belum tergoyahkan. 

Menurut Munawir, Umar bin Khaththab adalah orang pertama 
yang melakukan ‘deviasi’ tekstual dengan cara mengambil kebijaksanaan, 
keputusan, dan memberikan fatwa hukum yang secara implisit (dan juga 
eksplisit) tidak sepenuhnya sejalan dengan nash, baik al-Qur’an maupun 
hadits. Munawir mendata sejumlah kasus penyimpangan yang terjadi pada 
masa itu, yakni: tentang ghanimah (harta rampasan perang), pembagian 
zakat untuk mu’allaf, perceraian, penjualan umm al-walad, hukuman bagi 
pencuri dan pezina, dan ta’zîr. (Munawir Sjadzali, tt : 38-42) Madzhab 
Umar ini-begitulah pemikiran Umar ini akhirnya biasa disebut-
sebagaimana terlihat dalam catatan sejarah, kemudian ditindaklanjuti oleh 
‘Umar ibn Abd al-Aziz, Abu Yusuf al-Hanafi, ‘Izzuddin ibn Abd Salam, 
asy-Syafi’i, Ath-Tufi, al-Hanbali, dan Muhammad Abduh. (Munawir 
Sjadzali, tt : 38-42) Dengan cara seperti itu, Munawir ingin mengingatkan 
kepada para pengkritik gagasannya bahwa upaya reaktualisasi bukanlah 
gagasan baru, yang tidak memiliki akar kesejarahan yang jelas. 

Bisa dikatakan bahwa arti penting agenda reaktualisasi hukum 
Islam Munawir ini terletak di balik retorika masalah kewarisan yang 
sebagaimana telah disinggung di muka menjadi titik berangkat dan isu 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 20 

 

sentralnya. Sebagaimana terlihat, dalam hal ini Munawir mencoba belajar 
dari keberanian Umar Ibn al-Khattab ketika berijtihad dan menerapkan 
hukum. Langkah dan keberanian Umar inilah yang dijadikan model, 
ukuran, dan pedoman dalam upaya mengedepankan ruh at-tasyrî’ atau jiwa 
syari’at Islam daripada formalisme teks AI-Qur’an dan hadits. Di samping 
masalah kewarisan, Munawir juga menyinggung sejumlah kasus 
“bermasalah” lain, yaitu kedudukan wanita, bunga bank, dan kedudukan 
warga nonmuslim,45 yang dianggapnya perlu dicarikan solusi alternatif 
agar Islam benar-benar bisa wenjadi agama yang rahmatan lil ‘alamin. 

Sebagai titik masuk, dan untuk mengingatkan arti pentingnya 
sebuah tafsir dan strategi baru (reaktualisasi) dalam upaya memahami nash 
agama, pembahasan masalah kewarisan sendiri terlihat sangat jitu dan 
tepat sasaran. Masalah ini, selain empiris riil, ia juga menjadi salah satu 
agenda penting pembahasan materi hukum Islam dari proyek 
pembangunan hukum nasional Orde baru, yang ketika itu memang 
bertekad membenahi semua segi penyelenggaraan hukum Islam. Proyek 
yang akhirnya menghasilkan buku Kompilasi Hukum Islam (KHl) ini, 
awalnya dimaksudkan untuk menghadirkan semacam buku pegangan bagi 
para hakim agama agar mampu memberikan kepastian hukum kepada 
pencari keadilan. (Munawir Sjadzali, 1985: 5-6) Dari sini, maka bisa 
dikatakan bahwa materi kewarisan yang terdapat dalam buku kedua 
kompilasi hukum Islam (KHI) sedikit-banyak juga merefleksikan teologi 
pemikiran reaktualisasi hukum Islam yang digagas oleh Munawir Sjadzali, 
meskipun konsep pembagian waris yang digagasnya (satu banding satu) 
belum bisa masuk ke dalam KHI. 

Munculnya pemikiran reaktualisasi hukum Islam Munawir 
sebenarnya berangkat dari beberapa pandangan dasar, yakni: pertama, 
bahwa pintu ijtihad selalu terbuka; kedua, di dalam aI-Qur’an dan hadits 
terdapat naskh; ketiga, hukum Islam bersifat dinamis dan elastis; keempat, 
kemaslahatan dan keadilan merupakan tujuan syari’at; dan kelima, keadilan 
adalah dasar kemaslahatan. (Munawir Sjadzali, tt: 53) Dengan mengacu 
pada pandangan-pandangan ini maka terlihat bahwa metode penafsiran 
dan penemuan hukum yang selama ini telah berjalan (konvensional) terasa 
anakronistik, sehingga satu tatanan metode baru yang dapat digunakan 
untuk menyelesaikan berbagai masalah aktual menjadi sangat mendesak 
dan mutlak diperlukan. Dalam hal ini Munawir memandang dan 
menawarkan perlunya rekonstruksi konsep qath’i- zhanni, dan dipakainya 
hermeneutika dalam segala gerak penafsiran teks, baik al- Qur’an maupun 
hadits.  

Sebagaimana sudah sering diungkap dalam berbagai buku 
epistemologi hukum Islam, bahwa konsep qath’i-zhanni merupakan teori 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 21 

 

pokok yang dikembangkan oleh para ulama untuk memahami al-Qur’an 
dan hadits dalam perspektif penalaran fiqh. (Al-Yasa Abu Bakar, dalam 
Eddi Rusdiana Arif, 1991: 173.) Sebagai istilah, konsep qath’i-zhanni tidak 
dapat ditemukan di dalam al-Qur’an dan hadits. Kedua istilah ini menjadi 
‘aman’ dari gugatan karena keserupaannya yang kuat dengan kategori 
muhkam-mutasyabih yang secara eksplisit telah diintrodusir al-Qur’an. 
Keduanya sama-sama berangkat dari sudut semantik (bahasa), bukan dari 
sudut ide (substansi). Bedanya, qath’i-zhanni digunakan untuk memahami 
ayat-ayat hukum, sedangkan muhkam-mutasyabih digunakan untuk 
memahami ayat-ayat non hukum. (Masdar F. Mas’udi, dalam Iqbal 
Abdurrauf Saimina : 182) Sayangnya, dalam hal perlunya rekonstruksi 
konsep ini, Munawir tidak memberi penjelasan lebih lanjut mengenai 
alasan-alasan yang mendorongnya untuk melakukan hal itu, kecuali hanya 
menunjukkan beberapa bukti sejarah, berupa penyimpangan dalam 
berhukum dari ketentuan ayat yang masuk kategori qath’i (pasti) yang 
dilakukan oleh para sahabat nabi. Munawir seakan telah merasa cukup 
dalam memberikan penjelasan dengan sekadar membeber bukti ini, yang 
secara eksplisit menunjukkan bahwa satu ketentuan hukum yang qath’i 
sekalipun sebenarnya juga mempunyai peluang untuk ditafsirkan secara 
berbeda. 

Munawir memandang fiqh, kaidah-kaidah fiqh, dan ushul fiqh, 
tidak lebih dari sekadar produk pemikiran per se, yang tidak terbebas dari 
ruang dan waktu. Sebagai pelapisan, beberapa kaidah fiqh dan ushul fiqh 
yang bersifat umum, terasa masih mempunyai relevansi hingga sekarang. 
Manhaj atau metode berpikir dalam kaidah fiqh dan ushul fiqh inilah yang 
dalam amatan Munawir, hendaknya menjadi bagian dari sejarah pemikiran 
hukum lslam klasik yang harus dikedepankan sebagai acuan dalam proyek 
reaktualisasi hukum Islam. Dengan demikian, reaktualisasi hukum Islam 
Munawir sebenarnya juga masih mengikatkan diri dengan madzhab 
hukum yang ada. 

Munawir bisa menerima ketentuan al-Qur’an yang mengatakan 
bahwa lakilaki mendapat bagian dua kali lebih besar dari perempuan dalam 
pembagian harta waris, jika memang ketentuan ini membawa implikasi 
tanggungjawab penuh (untuk membayar mas kawin atau mahar, nafkah, 
dan perumahan) dari pihak laki-laki sebagai suami. Persoalannya, 
bukankah tradisi di Indonesia tidak demikian? Dalam amatan Munawir, 
tradisi mahar di Indonesia sekarang ini tinggal formalitas semata. Selain 
itu, istri dan suami sama-sama mencari nafkah untuk memenuhi 
kebutuhan hidup keluarganya. Dengan demikian, maka hubungan antara 
suami dan istri tidak lagi merupakan hubungan antara yang memberi dan 
yang menerima, akan tetapi hubungan dua anak manusia yang sepakat 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 22 

 

untuk hidup bersama dan membina keluarga atas dasar gotong royong, 
masing-masing bekerja mencari nafkah untuk tegaknya rumah tangga. 
Atas dasar pengamatan empiris ini, Munawir berpendapat bahwa 
pembagian laki-laki dua kali lebih besar dari perempuan tidak lagi relevan. 
(Masdar F. Mas’udi, dalam Iqbal Abdurrauf Saimina : 62) 

Menurut Munawir, kalau penafsiran al-Qur’an dilakukan secara 
menyeluruh, dalam arti bahwa penafsiran yang dilakukan senantiasa 
mengaitkan antara ayat yang satu dengan ayat yang Iain, kiranya masalah di 
atas dapat diatasi. Ayat 176 dari surat an-Nisa’ yang secara eksplisit 
mengatakan bahwa anak laki-laki mendapat bagian dua kali lebih besar 
dari anak perempuan, apabila dikaitkan dengan surat an-Nahl ayat 90 yang 
berisi perintah untuk berbuat adil dan kebajikan, maka akan terlahir satu 
pemahaman bahwa suatu ketentuan hukum itu harus sesuai dengan rasa 
dan semangat keadilan di tengah masyarakat, di mana hukum itu akan 
diberlakukan. (Masdar F. Mas’udi, dalam Iqbal Abdurrauf Saimina : 62-63) 
Dalam konteks inilah secara implisit Munawir mengusulkan pembagian 
harta waris di Indonesia dengan ketentuan sama (satu banding satu) bagi 
anak laki-laki dan anak perempuan. 

 
B. Kedudukan Fiqh Dalam Sistem Hukum Indonesia dan 

hubungan fiqh dengan perundang-undangan Indonesia 
1. Kedudukan Fiqh Dalam Sistem Hukum Indonesia 

Pada  umumnya  masyarakat  Islam,  khususnya  masyarakat Islam 
Indonesia, memandang fiqh  identik  dengan  hukum  Islam,  dan hukum  
Islam  dipandang  identik  dengan aturan Tuhan. Sebagai akibatnya, fiqh 
cenderung dianggap sebagai  aturan  Tuhan  itu sendiri.  Dengan  cara  
pandang  itu,  maka  kitab-kitab  fiqh dipandang sebagai kumpulan hukum 
Tuhan, dan karena hukum Tuhan adalah  hukum  yang  paling  benar dan 
tidak bisa dirubah maka kitab-kitab  fiqh  bukan   saja   dipandang   
sebagai   produk keagamaan,  tapi  sebagai  buku  agama itu sendiri. 
Akibatnya, selama berabad-abad fiqh menduduki tempat yang amat 
terpandang sebagai  bagian  dari agama itu sendiri, dan bukan bagian dari 
produk pemikiran keagamaan. 

Akibat lebih lanjut  dari  kedudukan  fiqh  yang  diidentikkan 
dengan agama itu, maka orang yang menguasai fiqh yang biasanya disebut 
fugaha, juga mempunyai kedudukan  tinggi,  bukan  saja sebagai  orang  
yang memaklumi produk pemikiran keagamaan tapi sebagai penjaga 
hukum agama  itu  sendiri.  Secara  sosiologis kedudukan  demikian  itu  
memberi hak-hak istimewa dan peranan tertentu kepada fuqaha pada 
lapisan sosial tertentu, yang pada gilirannya  akan  mempengaruhi  cara  
pandang  dan  cara pikir fuqaha itu sendiri.  Ketika  seorang  faqih  dari  



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 23 

 

suatu  masa menuliskan  tintanya  menjadi  kitab fiqh, maka sebenarnya itu 
tidak terlepas  dari  cara  pandang  dan  cara  pikirnya  yang sebagian  atau  
seluruhuya  diwarnai  oleh kedudukan sosialnya tadi.  

Di sini, sebenarnya terjadi siklus yang menarik diamati: bahwa 
untuk  menjaga dan memeliharanya, fiqh memerlukan penjaga yang 
disebut faqih atau fuqaha, dan untuk  memelihara  status  diri mereka,  
maka  para  fuqaha  memerlukan  kehidupan  fiqh  yang tinggi.  Kadang-
kadang  fiqh  yang  dipeliharanya  itu  adalah produk  para pendahulunya, 
tapi kadang-kadang juga produksinya sendiri. Ironisnya, produk-produk 
pemikiran fiqh itu  dianggap sebagai  identik  dengan  hukum Tuhan itu 
sendiri, Demikian kesalahpahaman yang terjadi di kalangan  sementara  
orang  Islam,  tidak  terkecuali  di Indonesia, dalam memandang fiqh. 
Kekeliruan ini rasanya  perlu diperbarui dan dibetulkan.   

2. Hubungan Fiqh Dengan Perundang-undangan Indonesia 
Sebagaimana kita ketahui dalam Undang-undang No. 1  tahun 

1974 menerangkan bahwa tentang perkawinan yang sesuai dengan fiqh 
Islam di Indonesia adalah sebagaimana yang tercantum dalan pasal – pasal 
di bawah ini di antaranya adalah : 

Pasal 8 
Perkawinan dilarang antara dua orang yang:  
a. berhubungan darah dalan garis keturunan lurus ke bawah atau ke atas;  
b. berhubungan darah dalam garis keturunan menyamping yaitu antara 

saudara, antara seorang dengan seorang saudara orang tua dan antara 
seorang dengan saudara neneknya;  

c. berhubungan semenda, yaitu mertua, anak tiri, menantu dan 
ibu/bapak tiri;  

d. berhubungan susuan, anak susuan, saudara dan bibi/paman susuan;  
e. berhubungan saudara dengan isteri atau sebagai bibi atau kemenakan 

dari isteri, dalam hal seorang suami beristeri lebih dari seorang;  
f. yang mempunyai hubungan yang oleh agamanya atau praturan lain 

yang berlaku dilarang kawin.  
Pasal 9 

Seorang yang terikat tali perkawinan dengan orang lain tidak dapat kawin 
lagi, kecuali dalam hal yang tersebut dalam Pasal 3 ayat (2) dan dalam Pasal 
4 Undang-undang ini.  

Pasal 10 
Apabila suami dan istri yang telah cerai kawin lagi satu dengan yang lain 
dan bercerai lagi untuk kedua kalinya, maka diantara mereka tidak boleh 
dilangsungkan perkawinan lagi, sepanjang hukum, masing-masing agama 
dan kepercayaan itu dari yang bersangkutan tidak menentukan lain.  



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 24 

 

Pasal 26 
(1) Perkawinan yang dilangsungkan dimuka pegawai pencatat perkawinan 

yang tidak berwenang, wali nikah yang tidak sah atau yang 
dilangsungkan tanpa dihadiri oleh 2 (dua) orang saksi dapat 
dimintakan pembatalannya oleh keluarga dalam garis keturunan lurus 
ke atas dari suami atau isteri, jaksa dan suami atau isteri. 

Pasal 42 
Anak yang sah adalah anak yang dilahirkan dalam atau sebagai akibat 
perkawinan yang sah. 

 
 

KEBIJAKAN BERDASAR UNDANG 
UNDANG NOMOR 11 TAHUN 2006 

(Ruang Lingkup  Aceh) 
 

Di antara hasil kesepakatan MoU Helsinki yang terjadi pada 15 
Agustus 2005, adalah keharusan menulis sebuah rancangan undang-
undang tentang Aceh yang akan mengakomodir semua isi kesepakatan dan 
hal-hal lain yang dianggap baik dan perlu untuk Aceh. Rancangan ini 
disahkan sebagai Undang-Undang nomor 11 Tahun 2006 tentang 
Pemerintahan Aceh. Dalam undang-undang ini istilah syari’at Islam dan 
pelaksanaan syari’at Islam disebutkan di banyak tempat, masuk ke dalam 
berbagai bidang, relatif lebih luas dan lebih menyeluruh dan apa yang 
sudah ada sebelumnya. 

Dalam undang-undang ini (seluruhnya berisi 40 bab, 273 pasal) 
ada tiga bab tentang pelaksanaan Syari’at Islam yang diletakkan secara 
berurutan yaitu Bab XVII Syari’at Islam dan Pelaksanaannya, Bab XVIII 
Mahkamah Syar’iyah, Bab XIX Majelis Permusyawaratan Ulama. Berbeda 
dengan UU 18/01, bab tentang kepolisian dan kejaksaan diletakkan 
terpisah dengan Mahkamah Syar’iyah, diiringkan dengan Tentera Nasional 
Indonesia yaitu Bab XXV Tentera Nasional Indonesia, Bab )O(VI 
Kepolisian dan Bab XXVII Kejaksaan. Perlu juga dinyatakan UU No 
11/06 secara tegas mencabut UU 18/01, tetapi tidak mencabut UU 
44/99. Dengan demikian aturan tentang keistimewaan Aceh yang ada di 
sana sepanjang tidak diatur dalam UU baru mi tentu masih tetap berlaku. 
Pengertian Syari’at Islam misalnya, karena tidak didefinisikan lagi di dalam 
UU 11/06, maka masih menggunakan definisi yang ada dalam UU 44/99. 

Di luar bab bab-bab di atas istilah syari’at Islam masih ada disebut 
dan digunakan, yang sebagian daripadanya yang dianggap penting penulis 
kutip sebagai berikut. 

 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 25 

 

Bab V Urusan Pemerintahan (Pasal 16-19) 
Pasal l6: 

(2) Urusan wajib lainnya yang menjadi kewenangan Pemerintah Aceh 
merupakan pelaksanaan keistimewaan Aceh yang antara lain meliputi: 
a. Penyelenggaraan kehidupan beragama dalam bentukpelaksanaan 

syari’at Islam bagi pemeluknya di Aceh dengan tetap men jaga 
kerukunan hidup antar umat beragama; 

b. Penyelenggaraan kehidupan ad at yang bersendikan agama Islam; 
c. Penyelenggaraan pendidikan yang berkualitas serta menambah materi 

muatan lokal sesuai dengan syari’at Islam; 
d. Peran ulama dalam penetapan kebijakan Aceh; dan 
e. Penyelenggaraan dan pen gelolaan ibadah haji sesuai dengan peraturan 

perundang-undangan. (Alyasa Abubakar, 2008: Hal 76) 

Dalam Pasal 20 (Bab VI Asas serta Bantuk dan Susunan Pen 
yelenggara Pemerintahan Pasal 20-21) mengenai asas umum 
penyelenggaraan pemerintahan di Aceh,dicantumkan sebelas buah asas 
dan yang pertama daripadanya adalah “asas keIslaman. “Begitu juga dalam 
Pasal 46 (Bab VIII Pemerintah Aceh dan Pemerintah Kabupaten/Kota 
Pasal 39 - 55) mengenai kewajiban gubernur/wakil gubernur serta 
bupati/wakil bupati dan walikota/wakil walikota dalam melaksanakaan 
tugas, dinyatakafl bahwa salah satu kewajibanflYa adalah “menjalankan 
syari’at agamanya.  

Dalam Pasal 99 (Bab XIII Lembaga Adat Pasal 98- 99)  
Tentang pembinaan kehidupan adat juga disebutkan bahwa: 

“Pembinaan kehidupan adat dan adat istiadat dilakukan sesuai dengan 
perkembangan keistimewaafl dan kekhususan Aceh yang berlandaskan 
pada nilai-nilai syari’at Islam dan dilaksanakafl oleh Wali Nanggroe.” 

Kembali ke aturan tentang pelaksanaan syari’at Islam, secara relatif 
rinci ditemukan dalam Bab XVII tentang Syari’at Islam dan 
Pelaksanaaflflya, Bab XV111 tentang Mahkamah S yar’iyah dan Bab XIX 
tentang Majelis Permusyawaratan Ulama. Sedang dalam Bab lainnya masih 
ditemukan pasal-pasal yang berkaitan dengna pelaksanaafl syari’at islam 
yaitu tentang zakat. Dalam undangundang mi zakat ditetapkan sebagai 
Pendapatan Ash Daerah (PAD) dan menjadi penguraflg atas pajak 
penghasilan terhutang. Baitul Mal Aceh dan baitul mal kabupaten/kota 
ditetapkan sebagai badan resmi pengelola zakat, wakaf dan harta agama. 
Ada juga pasal tentang tugas dan hubungan kepohisian dan kejaksaan 
dengan penegakan syari’at Islam serta pasal tentang sanksi syari’at yang 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 26 

 

boleh ada dalam Qanun Aceh, penegakan Qanun Aceh oleh Wilayatul 
Hisbah serta hak uji materil Qanun Aceh di bidang syari’at Islam yang 
hanya ada pada Mahkamah Agung. Pasal-pasal tersebut penulis kutipkan 
secara relatif lengkap sebagai berikut. 

 
Bab XVII 

Syari’at Islam dan Pelaksanaannya,  
Yang terdiri dari 3 Pasal Salah satunya : 
Pasal 125: 
(1) Syari’at Islam yang dilaksanakan di Aceh meliputi aqidah, syari’ah dan 

akhlak; 
(2) Syari’at Islam sebagaimana dimaksud pada ayat (1) meliputi ibadah, 

ahwal al syakhshiyyah (hukum keluarga), mu’amalah (hukum perdata), 
jinayah (hukum pidana), qadha’ (peradilan)1 tarbiyah ( pendidikan 
dakwah, syi’ar dan pembelaan Islam; 

(3) Ketentuan lebih lanjut mengenai pelaksanaan syari’at Islam 
sebagaimana dimaksud pada pada ayat (1) diatur dengan wanun aceh 
(Alyasa Abubakar, 2008: 76) 

Dari uraian kutipan di atas terlihat bahwa kebijakan menjadikan 
pelaksanaan syari’at Islam di Aceh sebagai upaya pembentukan dan 
penyusunan hukum positif Aceh yang berdasarkan syari’at Islam, sebagai 
sub sistem dalam sistem hukum nasional menjadi semakin jelas dan 
kongkrit. Hal ini terlihat dari adanya izin kepada Aceh untuk mempunyai 
hukum sendiri dibidang ahwal al-syakhsiyyah (perdata kekeluargaan), 
mu’amalah (perdata keharta-bendaan) dan jinayat (pidana) baik hukum 
matenil ataupun hukum formil yang didasarkan kepada syari’at Islam dan 
dituangkan dalam bentuk Qanun Aceh (Pasal 128 dan Pasal 132). Dengan 
kata lain Aceh diberi izin untuk mempunyai hukum positif sendiri sebagai 
sub sistem dalam sistem hukum nasional Indonesia. 

Untuk melaksanakan syari’at Islam yang akan menjadi hukum 
positif di Aceh dibentuk sebuah sistem peradilan baru sebagai bagian dan 
sistem peradilan nasional, yaitu peradilan syari’at Islam dan dilaksanakan 
oleh Mahkamah Syar’iyah yang hanya ada di Aceh.Tetapi peradilan mi 
tidak bediri sendiri tetapi diletakkan dalam lingkungan peradilan aama dan 
berpunca ke Mahkamah Agung. Permohonan kasasi dan peninjauan 
kembali harus dimintakan kepada (menjadi kewenangan) Mahkamah 
Agung. Pengangkatan hakim, pembinaan administrasi dan teknik yudisial 
peradilan, serta pembiayaan dan sebagainya, semuanya berada di bawah 
Mahkamah Agung. 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 27 

 

Dengan ketentuan ini mungkin timbul pertanyaan apa maksud 
pembentukan peradilan khusus yang diberi nama peradilan syari’at Islam 
Islam kalau toh semuanya berpunca ke Mahkamah Agung. Undang-
undang tidak menjelaskannya secara rinci. Namun dan bahan yang ada 
seperti diuraikan di atas dapat disimpulkan bahwa maksud peradilan 
syari’at Islam sebagai sebuah sub sistem dalam sistem peradilan nasional 
adalah, badan peradilan mi mempunyai hukum materil dan formil sendiri, 
yaitu yang ditetapkan dengan Qanun Aceh, bukan 

 
III. SIMPULAN 

Di antara hasil ijtihad Hasbi yang mencerminkan pemikiran Fiqh 
Indonesia terlihat dalam fatwa hukum jabat tangan antara laki-laki dan 
perempuan. Di sini ia berbeda pendapat dengan fatwa Majelis Tarjih 
Muhammadiyah dan Ahmad Hassan dari Persis yang mengharamkan 
praktik dan perilaku ini. Hasbi menolak mengharamkan praktik jabat 
tangan antara laki-laki dan perempuan karena beberapa alasan, di 
antaranya adalah karena hukum haram tersebut dilandaskan pada qiyas.  
Dalam pandangan Hasbi, mengharamkan sesuatu harus berdasarkan dalil 
nash yang qath’i, tidak boleh hanya dengan qiyas. Oleh karena tidak ada dalil 
yang qath’i, baik dalam al-Qur’an maupun As-Sunnah, yang 
mengharamkan praktik jabat tangan antara laki-laki dan perempuan maka 
praktik seperti itu tidak dilarang agama. 

Usaha untuk merekonstruksi format fiqh baru, menurut pandangan 
Hazairin, dapat dimulai dengan tafsir otentik atas al-Qur’an. Dalam 
analisis dan hasil temuan dari studi tentang pemikiran waris Hazairin yang 
dilakukan oleh Al-Yasa Abu Bakar, dapat ditarik kesimpulan bahwa 
karakter sumber-sumber hukum Islam, yakni sunnah, ijma’, dan qiyas 
memungkinkan untuk digugat hasil ketetapan ijtihadnya. 

Munculnya pemikiran reaktualisasi hukum Islam Munawir 
sebenarnya berangkat dari beberapa pandangan dasar, yakni: pertama, 
bahwa pintu ijtihad selalu terbuka; kedua, di dalam al-Qur’an dan hadits 
terdapat naskh; ketiga, hukum Islam bersifat dinamis dan elastis; keempat, 
kemaslahatan dan keadilan merupakan tujuan syari’at; dan kelima, keadilan 
adalah dasar kemaslahatan. Dengan mengacu pada pandangan-pandangan 
ini maka terlihat bahwa metode penafsiran dan penemuan hukum yang 
selama ini telah berjalan (konvensional) terasa anakronistik, sehingga satu 
tatanan metode baru yang dapat digunakan untuk menyelesaikan berbagai 
masalah aktual menjadi sangat mendesak dan mutlak diperlukan. Dalam 
hal ini Munawir memandang dan menawarkan perlunya rekonstruksi 
konsep qath’i- zhanni, dan dipakainya hermeneutika dalam segala gerak 
penafsiran teks, baik al- Qur’an maupun hadits.  



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 28 

 

 



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 29 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Al-Yasa Abu Bakar, “Beberapa Teori Penalaran Fiqh dan Penerapannya”, dalam 
Eddi Rusdiana Arif, dkk (ed), Hukum Islam di Indonesia, (Bandung: 
Remaja Rosda Karya, 1991) 

_______________, Penerapan Syari’at Islam Di Axeh, Dinas Syari’at Islam, 
Desember 2008,  

Atho' Mudzhar, Catatan-catatan kuliah Sejarah Sosial Hukum Islam pada 
Fakultas Pasca Sarjana, IAIN Jakarta, 1990/1991. 

Entri Hazairin, Apa dan siapa Orang-orang Indonesia1981-1982, Cet. 
1,(Jakarta: Grafity Press, 1981);  

H. Kusdar Dinamika Fiqh Di Indonesia (Telaah Historis Lahirnya Fiqh 
Keindonesiaan) 

Hasan Shadily (ed.), Ensiklopedi Indonesia, jilid 1, (Jakarta: khtiar Baru, 
1980); 

Hasbi ash-Shiddieqy, Beberapa Permasalahan Zakat (Jakarta: Tinta Mas, 
1976) 

Hasbi ash-Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), 

Hasbi ash-Shlddieqy, Syariat Islam Menjawab TantaNgan Zaman, (Jakarta 
Bulan Bintang 1966) 

Hazairin, Hukum kekeluargaan Nasional, (Jakarta: Tintamas, 1982 

Hazairin, Hukum Kewarisan Bilateral menurut Qur’an dan Hadits, (Jakarta: 
Tintamas, 1982),  

K.N. Sofyan Hasan dan Warkum Sumitro, Dasar-dasar Memahami Hukum 
Islam di Indonesia, (Surabaya, Usaha Nasional, 1994),  

Masdar F. Mas’udi, “Memahami Ajaran Suci dengan Pendekatan Transformatif”, 
dalam Iqbal Abdurrauf Saimina (ed).,  



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 30 

 

Munawir Sjadzali, Reaktualisasi ajaran Islam, dalam Iqbal Abdur Rauf Saimia 
(ed.), Polemik Reaktualisasi Ajaran Islam, (Jakarta; Pustaka Panjimas 
1988),  

Munawwir Syadzali, Prof. Dr. H. MA., Kontekstualisasi Ajaran Islam, 
(Jakarta: Ikatan Persaudaraan Haji Indonesia (IPHI), 1995),   

Retno Lukito, Pergumuan antara Hukum Islam dan Adat di Indonesia, (Jakarta: 
INIS, 1988) 

Sayuti Thalib, Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia: in Memoriam Prof. Mr. 
dr. Hazairin, (Jakarta: UI Press, tt.). 

Syamsul Wahidin dan Abdurrahman, Perkembangan Ringkas Hukum Islam di 
Indonesia, (Jakarta: Akademika Presindo, 1984),  


