KEDUDUKAN FIQH DI INDONESIA
PASCA KEMERDEKAAN

Zulhamdi®

ABSTRAK

Islam yang masuk di Indonesia lebibh dipabami  sebagai proses
Arabisasi atau lebih berkiblat kepada Arab dengan menafikan nilai-
nilai lokalitas, kemudian labirnya kebijakan pemerintal colonial
dengan  teori  resepsinya, yaitu yang menjadi patokan dalam
penyelenggaraan hukum di Indonesia adalah hukum adat, sedangkan
bukum Islam baru bisa dijadikan sebagai rujukan setelah terlebib
dabuln diresepsi oleb bukum adat. Adapun tujuan dalam penulisan
Jurnal ini adalah Untuk Mengetahui tokob-tokoh  fiqih terkenal
serta bukn dan pemikiran figh di Indonesia pada masa kemerdekaan,
Untuk Mengetahui isi bukn penting dalam perkembangan figh masa,
Untuk Mengetahui Kedudukan figh dalam sistem hukum Indonesia
dan  hubungan figh dengan perundang-undangan Indonesia, dan
Metode pennlisan mernpakan studi penelitian dengan cara menelaah
sejumlah buku-bukn, membuka web-web untuk memperoleh data,
teori dan konsep yang berbubungan dengan pembabasan ini. Dengan
menggunakan metode dan teknik pengumpnlan data tersebut, kiranya
dapat terkumpul selurub data yang dibutubkan untuk mendukung
penulisan jurnal ini, dapat pula menemukan suatu kesimpulan yang
objektif. Di antara hasil jjtihad Hasbi yang mencerminkan pemikiran
Figh Indonesia terlibat dalam fatwa hukum jabat tangan antara laki-
laki dan perempuan. Di sini ia berbeda pendapat dengan fatwa
Mayelis Tarjib Mubammadiyah dan Abmad Hassan dari Persis yang
mengharamkan  praktik  dan  perilakn  ini. Usaba — untuk
merekonstruksi format figh baru, menurut pandangan Hazairin,
dapat dimulai dengan tafsir otentik atas al-Qur'an. Dalam analisis
dan hasil temuan dari studi tentang pemikiran waris Hazairin yang
dilaknkan oleh Al-Yasa Abn Bakar, dapat ditarik kesimpulan
bahwa fkarakter sumber-sumber hukum Islam, yakni sunnab, yma’
dan qiyas memungkinkan untuk digugat hasil ketetapan ijtihadnya.

Kata Kunci: Kedudukan, Figh dan Pasca Kemerdekaan

Y Penulis adalah Dosen Hukum Islam IAIN Malikussaleh Lhokseumawe, Email:
zoel_hamdi@yahoo.co.id

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 1



I. PENDAHULUAN

Di masa kolonial Belanda dan Jepang, hukum Islam di Nusantara
ini diselimuti keterbelakangan dalam berpikir, ia lebih tersudut pada aspek
ibadah, bercorak satu mazhab, memperkeras taklid, larangan talfik dan
larangan membuka pintu ijtihad. Kenyataan ini masih dipersuram dengan
miskinnya kajian metodologis. Pemikiran hukum Islam lebih
mementingkan hasil daripada proses penyimpulan hukum, mengabaikan
maslahat sebagai salah satu tujuan hukum Islam, karena pendapat ulama
seringkali di impor begitu saja sebagai sebuah kebenaran tanpa dikaji
ulang. Islam yang masuk di Indonesia pada waktu itu lebih dipahami
sebagai proses Arabisasi atau lebih berkiblat kepada Arab dengan
menafikan nilai-nilai lokalitas.

Lebih parah lagi kondisi ini diperkeruh dengan lahirnya kebijakan
pemerintah colonial dengan teori resepsinya, yaitu yang menjadi patokan
dalam penyelenggaraan hukum di Indonesia adalah hukum adat,
sedangkan hukum Islam baru bisa dijadikan sebagai rujukan setelah
terlebih dahulu diresepsi oleh hukum adap. Kondisi inilah kiranya yang
menggugah kesadaran para intelektual muslim untuk melakukan
perubahan, agar muslim Indonesia tidak terjebak pada perdebatan-
perdebatan yang tidak menyentuh permasalahan substantif. Hasbi Ash
Shiddieqy merupakan salah satu tokoh yang ikut mendukung gerakan
kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai bentuk perlawanan
terthadap pengekangan hukum Islam yang didominasi hukum adat.
Selanjutnya, dianggap perlu untuk menggagas sebuah figh yang
berorientasi lokal yang lebih dikenal dengan istilah figh keindonesiaan. Hal
ini didasari pada, bahwa selama ini pemahaman umat Islam Indonesia
terhadap hukum Islam masih sangat kearab-araban, sehingga perlu kiranya
membangun kesadaran untuk menggagas figh lokalitas yang dapat
mengakomodasi kepentingan sosial muslim Indonesia.( H. Kusdar tt)

Hal inilah yang menarik untuk ditelaah lebih lanjut dengan melihat
fakta sejarah, bagaimana lahirnya figh keindonesiaan yang diyakini akan
mendominasi proses pembaharuan hukum Islam di masa yang akan
datang. Yang menjadi tujuan dalam penulisan ini adalah Untuk
Mengetahui tokoh-tokoh figih terkenal serta buku dan pemikiran figh di
Indonesia pada masa kemerdekaan, Untuk Mengetahui isi buku penting
dalam perkembangan figh masa, Untuk Mengetahui Kedudukan figh
dalam sistem hukum Indonesia dan hubungan figh dengan perundang-
undangan Indonesia, dengan menggunakan Metode penulisan berupa
studi penelitian dengan cara menelaah sejumlah buku-buku, membuka
web-web untuk memperoleh data, teori dan konsep yang berhubungan

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 2



dengan pembahasan ini. Dengan menggunakan metode dan teknik
pengumpulan data tersebut, kiranya dapat terkumpul seluruh data yang
dibutuhkan untuk mendukung penulisan jurnal ini, dapat pula menemukan
suatu kesimpulan yang objektif.

II. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Tokoh-tokoh Figh Terkenal, Karya dan Pemikiran Figh di
Indonesia Pasca Kemerdekaan

1. Pemikiran Hukum Hasbi ash-Shiddiqi

Pada sekitar tahun 1940-an. Dengan artikel pertamanya yang
berjudul  “Memoedahkan Pengertian Islam”, Hasbi menyatakan pentingnya
pengambilan ketetapan figh dari hasil ijtihad yang lebih cocok dengan
kebutuhan nusa dan bangsa Indonesia, agar figh tidak menjadi barang
asing dan diperlakukan sebagai barang antik. Hasbi terlihat gamang akan
prospek dan masa depan hukum Islam di Indonesia yang tidak
mempunyai arah yang jelas. Menurutnya, pengkultusan (agdis) atas
pemikiran hukum Islam yang telah terjadi dan yang hingga sekarang masih
berlangsung, harus ditinjau ulang dalam kerangka dasar meletakkan sendi
jjtihad baru. Konsep dan pemikiran hukum Islam yang terasa tidak relevan
dan asing harus segera dicarikan alternatif baru yang lebih memungkinkan
untuk dipraktikkan di Indonesia.

Hingga interval waktu yang cukup lama, tepatnya hingga tahun
1948, gagasan awal Figh Indonesia ini belum atau bahkan tidak
mendapatkan respons yang memadai (positif) dari masyarakat. Melalui
tulisannya yang ber-judul “Menghidupkan Hukum Islam dalam Masyarakat”
yang dimuat dalam majalah _A/ran Isiam, Hasbi coba mengangkat kembali
ide besarnya ini. Dalam tulisan itu dikatakan bahwa eksistensi hukum
Islam pada tataran praktis telah sampai pada tingkat dekadensi yang klinis,
tampil bagai sosok yang terasing, tidak berarti dan juga tidak berdaya guna.
(Nourouzzaman Siddiqi, tt :215-216) Kehadirannya tidak lagi dianggap ada
oleh umat, karena tidak sanggup lagi mengakomodir berbagai tuntutan
perubahan zaman.

Nalar berpikir yang digunakan Hasbi dengan gagasan Figh
Indonesia adalah satu keyakinan bahwa prinsip-prinsip hukum Islam
sebenarnya memberikan ruang gerak yang lebar bagi pengembangan dan
jjtihad-ijtihad baru. Dasar-dasar hukum Islam yang selama ini telah mapan
dan mantap, seperti zma’, gqiyas, mashlabah mursalah, ‘wrf dan prinsip
“perubahaan hukum karena perubahan masa dan tempat”, justru akan
menuai ketidaksesuaian ketika tidak ada lagi ijtthad baru. Dengan
berpegang pada paradigma itu, dalam konteks pembangunan semesta

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 3



sekarang ini, gerakan penutupan pintu ijtihad (insidad bab al- ijtihad)
merupakan isu usang yang harus segera ditinggalkan. (Hasbi ash-
Shiddieqy, 19606: 42)
Puncak pemikiran ini terjadi pada 1961, ketika dalam satu acara
Dies Natalis IAIN Sunan Kalijaga yang pertama, ia memberikan makna
dan definisi Figh Indonesia secara cukup artikulatif. Dalam orasi
ilmiahnya yang bertema “Syari’at Islam Menjawab Tantangan Zaman”,
Hasbi secara tegas mengatakan:
“Maksud untuk mempelajari syariat Islam di universitas-universitas Islam
sekarang ini supaya figh atau syariat Islam dapat menampung selurub
kemaslahatan  masyarakat dan  dapat  menjadi  pendiri  utama  bagi
perkembangan hukum-hukum di tanah air kita yang tercinta ini. Maksnd
kita supaya dapat menyusun suatu figh yang berkepribadian kita sendiri
sebagaimana sarjana-satjana Mesir sekarang ini sedang berusaha me-Mesir-
kan fighnya.
Figh Indonesia ialah figh yang ditetapkan sesuai dengan kepribadian
Indonesia, sesuai dengan tabi'at dan watak Indonesia.
Figh yang berkembang dalam masyarakat kita sekarang ini sebagiannya
adalah figh Hijaz, figh yang terbentuk atas dasar adat istiadat dan ‘urf yang
berlakn di Hijaz, atau figh Mesir, yaitu figh yang telah terbentuk atas dasar
adat istiadat dan kebiasaan Mesir, atau figh Hindi, yaitu figh yang
terbentuk atas ‘nrf dan adat istiadat yang berlakn di India.
Selama ini, kita belum menunjukkan  kemampuan untuk  berijtihad,
menujukkan hukum figh yang sesuai dengan kepribadian Indonesia. Karena
itn kadang-kadang kita paksakan figh Hijazi atan figh Misri atan figh
Iraqi berlakn di Indonesia atas dasar taklid. (Hasbi ash-Shiddieqy,
1966: 43)

Hasbi mengamati bahwa hingga tahun 1961, ulama di negeri ini
belum mampu melahirkan figh yang berkepribadian Indonesia.
Menurutnya, salah satu faktor yang menjadi penghambat adalah adanya
ikatan emosional yang begitu kuat (fanatik, Zz'ashub) terhadap madzhab
yang dianut umat Islam. Menyadari ketidakmungkinan akan munculnya
pemikiran progresif dari kalangan ulama konservatif, maka Hasbi
mengajak kalangan Perguruan Tinggi Islam di Indonesia untuk mencetak
kader-kader mujtahid dengan karakter khas yang dapat meneruskan
proyek Figh Indonesia. Menurut Hasbi, persoalan ini cukup mendesak,
sebab apabila pengembangan proyek figh Indonesia tidak berangkat dari
kalangan Perguruan Tinggi, maka harapan untuk memperkenalkan hukum
Islam secara kohesif kepada masyarakat akan gagal. Sebagai konsekuensi
lebih lanjut, hukum Islam barangkali hanya akan dikenal dalam dimensi

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 4



ibadah saja, dan itu pun tidak lengkap. Sementara dimensi-dimensi lainnya
akan hilang, tenggelam ditelan masa.

Untuk membentuk figh baru ala Indonesia, diperlukan kesadaran
dan kearifan yang tinggi dari banyak pihak, terutama ketika harus melewati
langkah pertama, yaitu melakukan refleksi historis atas pemikiran hukum
Islam pada masa awal perkembangannya. Perspektif ini mengajarkan
bahwa hukum Islam baru bisa berjalan dengan baik apabila sesuai dengan
kesadaran hukum masyarakat. Yakni, hukum yang dibentuk oleh keadaan
lingkungan, atau dengan kebudayaan dan tradisi setempat, bukan dengan
memaksakan format hukum Islam yang terbangun dari satu konteks
tertentu kepada konteks ruang dan waktu baru, yang jauh berbeda (Dalam
sejarahnya pemikiran hukum Islam telah menampakkan berbagai
karakteristtk yang semuanya menggambarkan karakter kebudayaan yang
melatarbelakanginya karakter figh di Hijaz menampakkan ciri tradisional
sebagaimana masyarakatnya yang bercirikan tertutup mapan, tidak banyak
gejolak perubahan. Sedangkan di Irak harus bercirikan rasional, karena
karakter budaya kosmopolitan masyarakat Irak yang juga rasional.
Gambaran karakteristik pemikiran hukum Islam ini semakin jelas dengan
adanya gaul gqadim dan gan! jadid dari asSyafi’i, simbol mana
menggambarkan pengaruh budaya Irak dan Mesir dalam fatwa hukum
agama. Hebatnya fatwa yang kemudian ini tidak dihadirkan sebagai sarana
revisi atas fatwa yang terdahulu, walaupun adakalanya dalam satu konteks
masalah yang sama, diktum hukum baru itu sama sekali berbeda).
Anecksasi demikian tentu akan sia-sia, bukan karena kurang komplitnya
pemikiran lama, melainkan lebih karena sifatnya yang sudah anakronistik.

Mempertimbangkan kehadiran tradisi (adat ‘wrf) setempat sebagai
acuan pembentukan sebuah format pemikiran hukum Islam baru, dalam
amatan Hasbi, menjadi satu keniscayaan. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1966: 35)
Syari’at  Islam menganut asas persamaan. Egalitarianisme Islam
memandang semua masyatakat adalah sama di hadapan Allah.
Konsekuensinya, semua %/ dari setiap masyarakat tidak hanya % dari
masyarakat Arab saja, dapat menjadi sumber hukum. Sejalan dengan itu,
Islam datang tidak dimaksudkan untuk menghapus kebudayaan dan juga
syari’at agama yang telah ada, selama ia tidak bertentangan dengan prinsip
ajaran Islam, yaitu tauhid. Dengan demikian, semua %f dalam batas-batas
tertentu akan selalu dapat diterima sebagai sumber hukum Islam. Dari titik
ini, pembentukan Figh Indonesia harus mempertimbangkan %/ yang
berkembang di Indonesia.

Dari uraian di atas dapat ditarik pemahaman bahwa ide Figh
Indonesia atau “figh yang berkepribadian Indonesia”, yang telah dirintis oleh
Hasbi mulai tahun 1940, berlandaskan pada konsep bahwa hukum Islam

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 5



(figh) yang diberlakukan untuk umat Islam Indonesia adalah hukum yang
sesuai dan memenuhi kebutuhan mereka, yaitu hukum adat yang telah
berkembang dalam masyarakat Indonesia, yang tidak bertentangan dengan
syara’. Usaha ini harus didukung secara penuh dengan proses internalisasi
dan inkorporisasi fatwa-fatwa hukum ulama dahulu yang relevan untuk
konteks sosial dan budaya Indonesia, dan menjadikannya sebagai bagian
yang tak terpisahkan dari konsep figh baru yang digagas. Dengan
demikian, tidak akan terjadi clash antara figh dengan adat, dari sikap
mendua masyarakat dalam hal menentukan kompetensi materi hukum
yang dipilih, adat atau figh, dapat dihindari.

Dalam pandangan Hasbi, pemikiran hukum Islam harus berpijak
pada prinsip mashlabah mursalah, keadilan, dan kemanfaatan, serta sadd adz-
dzariah. Kesemua prinsip itu yang merupakan prinsip gabungan dan
dipegang oleh para imam madzhab, khususnya aliran Madinah dan Kufah,
telah terbukti mampu membawa ketertiban dan kesejahteraan dalam
masyarakat. (Nouruzzaman Siddiqi, tt: 65) Prinsip mashlahah mursalah
mengandaikan bahwa eksistensi sebuah hukum, pada dasarnva
dimaksudkan untuk melahirkan kemaslahatan bagi manusia, baik dalam
level dbarurat, hajiyat, maupun tahshiniyyat. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 186-
187) Prinsip kemaslahatan dari ketiga level tersebut (dbarurat, hajiyat, dan
tahsiniyat) harus mencakup alkulliyah al-khams, yaitn terpeliharanya jiwa,
agama, akal, keturunan dan harta Tahap dew: tahap pencapaian
kemaslahatan ini dijaga cksistensinya oleh dan sekaligus menjadi tujuan
disyari’atkannya Islam (waqashid asy-syari’ah), Prinsip ini sejalan dengan
siyasah syar’iyyah dalam hal bahwa ia dimaksudkan sebagai kebijakan untuk
membuat masyarakat lebih dekat pada kebaikan dan jauh dari segala
keburukan dan kerusakan. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1966:11 -12)

Dalam buku Falsafah Hukum Islam, Hasbi menandaskan bahwa
berhujjah dengan mashlahah mursalah merupakan satu keharusan. Prinsip ini
sesuai dengan keumuman syari’at, yang berarti menjadi landasan yang
paling mungkin bagi perputaran dan berubahnya ketentuan hukum, sesuai
konteks yang mengitarinya. Menafikan prinsip mwashlahah mursalah berarti
membekukan syari’at. Hal itu karena berbagai persoalan yang terus
muncul dan berkembang tidak begitu saja mudah dan dapat diselesaikan
dengan mendasarkan pada dalil tertentu. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 306-
37) Oleh karena itu, prinsip ini diharapkan akan mampu memecahkan
problem metodologi penetapan hukum, khususnya gzyas, yang aplikasinya
terlalu rigid dan kaku, terjebak dalam kungkungan teks.

Dalam pandangan Hasbi, keberadaan prinsip mashlahah mursalah
dalam teori hukum Islam akan memberikan ruang yang lebih terbuka bagi
implementasi segala model baik lama maupun baru- Z#nbath hukum,

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 6



dalam arti bahwa metode zs#nbath hukum yang dipakai tidak lagi monolitik
(model kaca mata kuda), seperti yang selama ini berjalan, yakni melalui
metode ¢#yas. Jika dibandingkan dengan giyas yang semata dikaitkan
dengan teks, maka mashlahah mursalah jelas lebih komprehensif, sebab ia
dihubungkan dengan jiwa syari’at. Mashlahah mursalah dalam pandangan
Hasbi merupakan rahasia 7asyr/’ (agama), di mana efek kemaslahatan dan
antisipasi kerusakan menjadi teleogi.

Dari wuraian di atas, tampak bagaimana sebuah prinsip yang
dipegang oleh Hasbi mampu memberikan implikasi jauh bagi pilihan
pendekatan dan metode  #stznbath hukum, terutama pada konteks
pembahasan figh Indonesia. Dalam hal ini Hasbi cukup bebas dan terbuka
dalam menentukan metode yang layak pakai untuk mengembangkan
pemikirannya itu. Dengan mengingatkan pentingnya pendekatan sejarah
yang kritis misalnya, ia menawarkan metode analogi-deduktif, satu model
istinbath hukum yang pernah dipakai oleh imam Abu Hanifah untuk
membahas satu permasalahan yang tidak ditemukan ketentuan hukumnya
dalam khazanah pemikiran terdahulu (klasik).

Mempertimbangkan keberadaan sosio-kultural di dalam upaya
merumuskan satu ketetapan hukum Islam yang sesuai dengan kepribadian
Indonesia, berarti menakar keberadaan “#7fyang ada. Pandangan ini bukan
saja wajar melainkan niscaya, mengingat dalam catatan sejarah,
pengambilan %rf sebagai bagian dari  sumber hukum Islam telah sering
dilakukan. Upaya yang harus ditempuh adalah melakukan pemilahan
terthadap 7/ yang ada, membandingkan serta men-Za7jih-nya dengan dasar
hukum yang lebih otoritatif, yakni Al-Quran dan hadits. Langkah ini
penting untuk dilakukan bagi kemungkinan lahirnya figh baru yang
berlaku untuk muslim Indonesia.

Sejauh yang dapat dilacak, dan berdasarkan pertimbangan metode
dan pendekatan hukum yang menjiwai tema pemikiran Figh Indonesia,
beberapa aplikasi pemikiran Hasbi secara gradual juga telah menambahkan
makna dan orientasi dari tema pemikiran ini. Beberapa hasil ijtthad yang
pernah  dilakukan Hasbi, yang meliputi hampir seluruh aspek
permasalahan figh (Dalam bidang ibadah ijtthad hukum Hasbi meliputi
permasalahan-permasalahan niat shalat (#shallly dan puasa, falgin, kenduri
kematian, syafa’at, keramat, MTQ, shalat Jum’at, dan perbedaan watla’.
Dalam bidang mu amalah, di antaranya adalah tentang perdagangan
transfusi darah dan jabat tangan. Dalam bidang munakahat, ijtihadnya
dapat dilihat pada pemikirannya tentang Rancangan Undang-undang
Pokok Perkawinan dan status hukum poligami Sedangkan dalam bidang
gada’, di antara ijtihad yang telah dilakukan Hasbi adalah tentang status
hukum pidana mati. Di samping itu, Hasbi juga aktif memberikan fatwa

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 7



agama yang secara rutin muncul di rubrik Soal Jawab Hukum dalam
majalah As-Syir’ah. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 171-21) baik ibadah,
m‘amalah, munakabat, maupun gadha’, mengekspresikan pemikiran figh
dengan cita rasa budaya Indonesia.

Di antara hasil ijtthad Hasbi yang mencerminkan pemikiran Figh
Indonesia terlihat dalam fatwa hukum jabat tangan antara laki-laki dan
perempuan. Di sini ia berbeda pendapat dengan fatwa Majelis Tarjih
Muhammadiyah dan Ahmad Hassan dari Persis (Mengenai hukum
kebolehan berjabat tangan mushafahabri anlara laki-lakl dan perempuan ini.
Hasbi bahkan harus berpolemik dengan A. Hasan. Dalam hal ini A. Hasan
meminta agar kasus ini diangkat ke forum perdebatan resmi (terbuka)
dengan menunjuk K H. Ali Maksum dari Pesantren Krapyak sebagai
wasitnya. Mengenai perdebatan keduanya dapat dilihat pada (Akh Minhaj,
2001: 246-250) yang mengharamkan praktik dan perilaku ini. Hasbi
menolak mengharamkan praktik jabat tangan antara laki-laki dan
perempuan karena beberapa alasan, di antaranya adalah karena hukum
haram tersebut dilandaskan pada gzyas.

Dalam pandangan Hasbi, mengharamkan sesuatu harus
berdasarkan dalil nash yang gath’ tidak boleh hanya dengan gzyas. Oleh
karena tidak ada dalil yang ga#h%, baik dalam al-Qur’an maupun As-
Sunnah, yang mengharamkan praktik jabat tangan antara laki-laki dan
perempuan maka praktik seperti itu tidak dilarang agama. (Hasbi ash-
Shiddieqy, 1975: 173-178)

Tetlepas dari tidak adanya dalil yang menunjukkan keharaman jabat
tangan antara laki-laki dan perempuan dan juga bantahan rasional yang
diberikan, tampaknya Hasbi menyadari hahwa praktik seperti itu sudah
sekian lama hidup dan menjadi tradisi (‘#7f) di masyarakat Indonesia.
Karena Hasbi tidak melihat tradisi jabat tangan antara laki-laki dan
perempuan sebagai hal yang berhahaya maka tidak ada alasan untuk
melarangnya.

Ijtihad Hasbi lainnya yang bisa diangkat di sini adalah tentang zakat.
Dengan mengacu pada pandangan Abu Hanifah yang berbeda dengan
pandangan Jumhur Ulama, Hasbi berpendapat mesin-mesin produksi di
pabrik besar wajib dizakati. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 204) Pandangan
ini cukup relevan dengan konteks pembangunanisme negara yang
membutuhkan banyak modal.

Dengan demikian, ia bisa digunakan untuk membiayai atau sebagai
dana penunjang pembangunan di sektor yang lain. Sementara konsentrasi
pelaksanaan dan pembagian zakat yang hanya berputar-putar di sekitar
orang-orang yang secara ekonomi lemah sudah saatnya dipikirkan kembali
relevansinya.

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 8



Dalam pandangan Hasbi, wewenang untuk mengurus zakat ada
pada pemerintah, dan hal itu adalah satu paket dengan proyek
penyelenggaraan kepentingan dan kesejahteraan rakyat, baik muslim
maupun non muslim. Oleh karena itu, pungutan zakat seharusnya juga
tidak hanya ditujukan kepada kaum muslim, akan tetapi juga kepada
masyarakat non muslim. Dengan mengacu pada argumen bahwa hukum
zakat berlaku dalam setiap agama, dan bahwa sahabat Umar pernah
memungut zakat atas Nasrani golongan Tagluba, dalam hal ini, tampaknya
Hasbi tidak menarik garis demarkasi yang tegas antara zakat dan pajak.
Asumsi ini menjadi semakin valid dengan melihat pandangannya yang lain
tentang perlunya pemerintah membentuk lembaga khusus, semacam
dewan zakat (bait al-mal) yang berdiri sendiri, terlepas dari departemen
keuangan atau instansi keuangan lainnya. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1975: 208)
dan lihat lebih lanjut (Hasbi ash-Shiddieqy, 1976: 22-43) ( Dalam hal ini,
Hasbi terlihat ingin memisahkan pengelolaan kekayaan hasil pungutan
zakat dari kekayaan negara yang diperoleh dari pajak. Jika demikian halnya
maka persoalan yang belum dipecahkan Hasbi adalah tentang pungutan
ganda zakat dan pajak, satu jenis pungutan dengan objek dan tujuan yang
sama.

Persoalan lain yang sebenarnya masih terkait dengan masalah zakat
adalah tentang orang yang berhak menerima zakat. Pandangan Hasbi yang
cukup berani dalam konteks ini adalah bahwa orang miskin non muslim
yang tidak sanggup bekerja dimasukkan sebagai golongan fakir miskin
yang berhak menerima zakat. (Hasbi ash-Shiddieqy, 1976: 47) Walaupun
berbeda dengan mainstream konsep figh ulama klasik, namun alasan yang
diajukannya cukup mewakili pandangan dunianya, yakni dalam rangka
membina kesejahteraan bersama antar umat manusia dalam satu negara.
Dari sini terlihat keistimewaan (magziyah) hukum Islam dan nilai
universalnya secara implisit coba ditunjukan oleh Hasbi, bahwa hukum ini
sejalan dengan konstitusi dan hukum positif negara, dan bisa digunakan
sebagal sarana bagi proses pembangunan.

2. Pemikiran Hukum Hazairin

Masalah besar yang dihadapi umat Islam di Indonesia adalah
bagaimana membentuk satu pemikiran hukum Islam yang sesuai dengan
tradisi (adat) yang ada di wilayah ini. Pandangan seperti ini merupakan
proses awal dari keseluruhan cita-cita untuk menjadikan hukum Islam
sebagai bagian integral dari sistem hukum Nasional. Kenyataan bahwa
selama ini umat Islam hanya mengikuti jalur pemikiran figh madzhab
Syaft’i ternyata memberikan pengaruh terhadap karakter pembaruan dan
nasib pemikiran hukum Islam di Indonesia.

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 9



Dibandingkan dengan negara-negara lain yang tidak pernah dijajah
oleh Belanda, Indonesia termasuk negara yang kurang beruntung. Hal ini
dapat dimengerti dengan tidak adanya perhatian pemerintah koloni secara
cukup proporsional dalam proses pembenahan dan pengembangan
hukum Islam, terutama dalam konteks legislasi hukum Islam yang
dicitakan dapat dipakai sebagai acuan perundang-undangan di lingkungan
Peradilan Agama. Oleh karena itu, wajar kiranya jika hingga 1960- an,
kitab-kitab hukum figh yang dibuat oleh para mujtahid pada abad
pertengahan, masih menjadi acuan utama dalam proses pengambilan
keputusan di lingkungan Peradilan Agama.

Fenomena ini sangat memprihatinkan sebab karakter pemikiran
dalam kitab figh klasik itu secara umum sudah tidak mampu lagi
memenuhi kebutuhan umat Islam di Indonesia. Pergumulan para mujtahid
dengan konteks sosial politik Timur Tengah, sangat mempengaruhi hasil
jjtthad yang mereka lakukan sehingga tidak cocok kalau dipaksa untuk
dilaksanakan di Indonesia. Dengan demikian, permasalahan-permasalahan
figh, terutama dalam bidang »u ‘amalah, membutuhkan rumusan baru agar
lebih relevan dengan situasi dan kondisi serta adat dan budaya Indonesia.

Setting sejarah sosial pemikiran hukum Islam di atas telah
mendorong Hazairin, Mengenai biografi Hazairin dapat dilihat pada
(Hasan Shadily (ed.), 1980) dan ( Sayuti Thalib, tt.) untuk membentuk
Figh Madzhab Nasional Indonesia. Dalam konteks pembicaraan bahwa
permasalahan yang dihadapi umat Islam Indonesia adalah masalah hukum,
dan bahwa karakteristik hukum Islam berbeda dengan unsur keimanan
dan keislaman lainnya, maka menurut Hazairin, eksistensi hukum Islam
bisa dikatakan sedang mencari-cari tempat di dalam masyarakat. Dari titik
berangkat ini, ide Figh Madzhab Nasional Indonesia menuai
signifikansinya. Dalam amatan Hazairin, bentangan perjalanan sejarah
hukum Islam yang mewartakan bahwa pintu ijtthad senantiasa terbuka
bagi para mujtahid, cukup bisa dijadikan alasan dan pertimbangan akan
perlunya memikirkan konstruk madzhab baru yang lebih sesuai dengan
masyarakat Indonesia. Menurutnya, madzhab hukum Syafi’i harus
dikembangkan sehingga mampu menjadi penghubung bagi resolusi
problem-problem spesifik masyarakat Indonesia.

Berbeda dengan pandangan Hasbi ash-Shiddieqy yang
menginginkan membentuk Figh Indonesia dengan cara menggunakan
semua madzhab hukum yang telah ada (mugaranah al-rnadzabib) sebagai
bahan dasar dan sumber materi utamanya, Hazairin justru menginginkan
pembentukan figh madzhab nasionalnya ini dengan titik berangkat hanya
dari pengembangan figh madzhab Syafi’i. (Syamsul Wahidin dan
Abdurrahman, 1984: 87-88), (K.N. Sofyan Hasan dan Warkum Sumitro,

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 10



1994 :102-103.) Pandangan Hazairin ini lebih didasarkan pada kenyataan
bahwa madzhab Syafr’i telah sekian lama dianut oleh masyarakat
Indonesia, sehingga karakternya bisa dikatakan paralel dengan nilai-nilai
adat Indonesia. Bagi Hazairin, eksistensi hukum adat tidak bisa
dikesampingkan begitu saja di dalam proses pembuatan hukum Islam di
Indonesia.

Penilaian yang kurang tepat terhadap hukum adat, terutama ketika
ia dianggap sebagai faktor yang menghalangi pengembangan hukum Islam,
dan begitu juga sebaliknya, tidak bisa lepas dari kondisi politik kolonial
masa lalu, terutama sejak munculnya teori receptie. Menurut Hazairin, umat
Islam tidak perlu lagi terjebak dalam kontroversi tentang status hukum
Islam hanya karena adanya propaganda dari feori iblis ini. Mengenai
pandangan Hazairin yang menganggap teori receptie sebagai teori iblis
dapat dilihat pada (Hazairin, 1976: 7-8). Dia menyarankan agar umat Islam
memakai hukum Islam sebagai hukum yang ditaati guna menata
kehidupan sehari-hari. Selanjutnya, peradilan Islam dimungkinkan untuk
berdiri dan integral dengan peradilan negara, yang dalam hal ini berada di
bawah pengawasan Mahkamah Agung.

Menurut Hazairin, dengan merujuk pada pasal 29 ayat 1 UUD
1945, maka sebenarnya tidak perlu lagi terjadi pertentangan antara sistem
hukum adat, hukum positif, dan hukum agama. Begitu juga tidak boleh
lagi ada satu ketentuan dan hukum baru yang bertentangan dengan kaidah-
kaidah hukum Islam dan juga hukum agama yang lain, dan begitu pula
sebaliknya. Negara wajib mengayomi setiap orang untuk bisa menjalankan
ajaran-ajaran agama yang diyakininya. Selain itu, negara juga wajib
mengatur dan mengontrol sistem hukum Islam, terutama aspek
mu’amalahnya, yang memang membutuhkan bantuan negara dalam
implementasinya. (Hazairin, 1973: 18-20)

Dengan melihat paparan di atas, ide Hazairin tentang Figh
Madzhab Nasional Indonesia boleh dikatakan merupakan prolifelar:
(pengembangan) dari gagasan Figh Madzhab Indonesia yang digagas oleh
Hasbi ash-Shiddieqy. Titik temu pandangan keduanya terletak pada entri
bahwa hukum adat masyarakat Islam Indonesia harus digunakan sebagai
bahan pertimbangan utama dalam proses pembentukan hukum Islam di
Indonesia. Dalam hal ini, Hazairin berusaha melempangkan pemikiran
Hasbi yang sebelumnya kurang diperhatikan (wnresponsive), yaitu upaya
mempersatupadukan nilai-nilai yang berasal dari adat maupun hukum
Islam ke dalam satu entitas hukum. Dengan upaya penyelarasan ini,
setidaknya akan menghasilkan satu hasil ijtthad baru yang lebih
mendekatkan hukum Islam kepada masyarakat muslim Indonesia,
sehingga penyimpangan (hzyal), seperti yang ditempuh oleh beberapa

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 11



negara Islam (dalam upaya mereformasi undang-undang hukum keluarga),
tidak perlu dilakukan. (Hazairin, 1976,: 3-18).

Kesejajaran pemikiran Hazairin dengan pemikiran Hasbi ash-
Shiddieqy juga dapat dilihat pada perubahan nama dari tema pemikiran
yang ia usulkan. Pada buku yang berjudul Hwukum: Kekeluargaan Nasional,
Hazairin melakukan perubahan dari istilah  “Madghab Nasional” ke
“Madzhab Indonesia”, suatu konsep yang jelas mengantisipasi ide Figh
Indonesia sebagaimana yang pernah ditawarkan oleh Hasbi ash-Shiddieqy.
(Hazairin, 1982: 5-6). sebagaimana yang dikutip oleh (Retno Lukito,
1988: 76).

Dalam amatan Hazairin, figh ab/ as-sunnah terbentuk dalam
masyarakat Arab yang bersendikan sistem kekeluargaan patrilineal, dalam
suatu masa sejarah, ketika ilmu pengetahuan tentang bentuk-bentuk
kemasyarakatan belum berkembang. Hal ini menyebabkan para mujtahid
berpandangan sempit, karena belum adanya perbandingan-perbandingan
mengenai berbagai hal terkait masalah hukum, terutama dalam masalah
kewarisan.  Oleh  karena itu, sangat wajar apabila  dalam
pengimplementasiannya terjadi konflik antara sistem kewarisan yang
dihasilkan ah/ as-sunnah dengan sistem kewarisan adat dalam berbagai
lingkungan masyarakat Indonesia.

Dengan cara pandang seperti itu, Hazairin kemudian mencoba
untuk mencari kebenaran hakiki-yang mungkin paling dekat dengan
keinginan al-Qur’an dari ayat-ayat kewarisan, berdasarkan keyakinan
bahwa Tuhan tentu hanya menginginkan adanya satu kebenaran saja
terthadap setiap kemauan-Nya. Suatu kebenaran yang tidak akan
diperselisihkan lagi tingkat akurasinya, karena sudah final. (Hazairin, 1976,:
18) Usaha ini dimulai dengan menghimpun semua ayat dan hadits yang
berhubungan dengan kewarisan, lalu menafsirkannya sebagai satu kesatuan
yang saling menerangkan. Usaha ini didukung sepenuhnya oleh hasil
temuan ilmu antropologi sebagai kerangka acu (frame of reference) untuk
membantu menjelaskan pengertian dan konsep-konsepnya.

Dalam hal ini, Hazairin mengusulkan perlunya memanfaatkan
hasil-hasil  keilmuan kontemporer (khususnya antropologi) dalam
menetapkan hukum-hukum figh (kewarisan). Hal ini dimaksudkan untuk
menciptakan sistem hukum yang lebih padu dan menyeluruh. Dalam
pandangannya, kelahiran dan perkembangan ilmu antropologi telah
membuka peluang bagi setiap orang untuk melihat ayat-ayat kewarisan
dalam kerangka yang lebih luas, yaitu sistem kekeluargaan dalam berbagai
masyarakat dunia. Al-Qur’an yang bersifat universal dan shalih /i kulli
gaman wa makan, harusnya tidak dipahami dan diacu sebagai kaidah mati,
dalam arti semua ketentuan hukum dalam al-Qur’an harus diterapkan

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 12



dalam kehidupan praksis dengan tanpa melihat kondisi dan situasi
masyarakat sekitar, dengan konsekuensi melakukan tambal sulam terhadap
hal-hal yang dirasa bertentangan. Kondisi seperti ini semakin parah
dengan adanya pihak yang coba memahami ayat-ayat (kewarisan), hanya
dalam kerangka adat masyarakat Arab masa nabi per se, sehingga membawa
implikasi pada terjadinya benturan antara satu masyarakat dengan
masyarakat lainnya yang memiliki sistem dan bentuk kekeluargaan yang
berbeda.

Penggunaan ilmu kontemporer (antropologi) sebagai kerangka acu
tambahan dalam pola kerja pemikiran hukum Islam Hazairin ternyata
telah membuat posisi ushul figh menjadi ‘zerpinggirkarn’. Pendekatan yang
tidak lazim ini menjadi problem tersendiri dan bisa dikatakan sebagai
faktor penyebab mengapa pemikiran Hazairin ini kurang mendapatkan
respons positif dan proporsional dari masyarakat luas. Bahkan pemikiran
ini banyak mendapat tantangan dari kalangan ulama NU. (K.N. Sofyan
Hasan dan Warkum Sumitro, 1994: 104)

Hazairin sendiri memahami dan mengakui keberadaan figh dan
juga ushul figh sebagai produk dan metode pemikiran hukum yang
mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhannya, manusia dengan
sesama manusia, manusia dengan makhluk hidup selainnya, dan antara
manusia dengan segala macam benda. Sebagai hasil pemikiran, figh bisa
melahirkan norma (hukum). Sedangkan ushul figh sebagai ‘pokok’ dari
figh adalah spare part yang mampu menggerakkan pemikiran ijtihad dengan
landasan al-Qur’an, sunnah, zma’, dan giyas. (Hazairin, 1982: 62) Dimensi
pemikiran hukum yang selama ini tertuang dalam kitab figh, dengan
demikian, senantiasa akan menerima perubahan-perubahan dari segi
materi maupun metode pengembangannya.

Usaha untuk merekonstruksi format figh baru, menurut
pandangan Hazairin, dapat dimulai dengan tafsir otentik atas al-Qur’an.
Dalam analisis dan hasil temuan dari studi tentang pemikiran waris
Hazairin yang dilakukan oleh Al-Yasa® Abu Bakar, dapat ditarik
kesimpulan bahwa karakter sumber-sumber hukum Islam, yakni sunnah,
yma’, dan giyas memungkinkan untuk digugat hasil ketetapan ijtthadnya.
(Hazairin, 1982: 25-31)

Oleh karena itu, Hazairin coba menawarkan pola penafsiran baru
atas al-Qur’an, yaitu dengan menginkorporasikan keilmuan modern, dalam
hal ini antropologi, ke dalam proses penafsiran, serta memberikan
prasangka sebelum memulai pekerjaannya. Pola penafsiran baru ini tentu
mempunyai konsekuensi tersendiri terkait dengan pola-pola penafsiran
mainstres yang  selama ini  berkembang. Penalaran Hazairin ini
mengkonsekuensikan adanya penyelarasan ayat-ayat al-Qur’an (tentang

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 13



waris) dengan hadits nabi, dan pencarian arti ‘kata kunci dalam al-Qur’an,
dengan al-Qur’an sendiri. Yang pertama didasarkan pada pemikiran

dia sebelumnya, yang mengatakan bahwa hadits akan tertolak apabila
bertentangan dengan hasil penafsiran ayat dengan ayat. Sedangkan yang
kedua, dengan memakai kerangka di atas, dimaksudkan untuk mencari
perbandingan, sehingga dari sini dapat diambil kesimpulan yang lebih
tepat. Langkah yang terakhir ini dilakukan untuk menunjukkan arti
penting aplikasi pendekatan antropologi, yang diyakini akan memberikan
pemahaman yang tepat dalam proses penafsiran. Dalam hal ini, Hazairin
tidak mengandalkan buku kamus, menghindari kajian semantik dan studi
derivasi kata Arab, bahkan dia banyak mengkritik ulama Sunni karena
sangat terpengaruh dengan tradisi Arab dalam memahami teks. Dalam
amatannya, beberapa istilah di dalam AI-Qut’an yang menurut sebagian
ulama memiliki arti bias, ternyata mempunyai arti khusus menurut Al-
Qur’an sendiri.

Demikianlah gambaran umum dari metode wacana Figh Madzhab
Nasional yang coba didemonstrasikan oleh Hazairin melalui tulisan-
tulisannya sejak tahun 1950 hingga 1958. Dari sini dapatlah disimpulkan
bahwa Hazairin memakai metode induktif dan deduktif secara serentak di
dalam menginterpretasikan teks al-Qur’an dan hadits. Dengan model
seperti itu, ia memandang gzyas lebih sebagai kegiatan penalaran daripada
sebagai dalil atau sumber itu sendiri. Sebagai pengejawantahan dan
penggambaran dari wacana pemikirannya ini, bagaimana potret ijtihad
hukum yang ditawarkan oleh Hazairin?

Sebagaimana telah disinggung di muka, ijtthad hukum yang
dilakukan Hazairin adalah dalam medan hukum kewarisan. Menurutnya,
konsep hukum kewarisan Islam yang selama ini berjalan dengan menganut
sistem patrilineal (menarik garis keturunan hanya dari arah laki-laki saja).
Itu sangat dipengaruhi oleh konstruksi budaya Timur Tengah (Arab) yang
juga demikian. Hukum kewarisan dalam al-Qur’an, bagi  Hazairin,
esensinya menganut sistem bilateral, yakni menarik harta dari pihak ayah
dan ibu.

Pemikiran ini muncul setelah ia melakukan penelitian atas ayat-ayat
al-Qur’an tentang waris, dan melakukan hipotesis (dugaan) bahwa bukan
masyarakat yang ber cln atau patrilineal yang dikehendaki al-Qur’an,
melainkan yang dikehendaki adalah masyarakat bilateral. Hipotesis ini
didasarkan dan dilatarbelakangi oleh fenomena perkawinan sahabat Ali
dan puteri Nabi, Fatimah az-Zahra, yang dibenarkan oleh al-Qur’an.
Dalam pandangan masyarakat ber cln, sebagaimana terjadi di Arab
sebelum datangnya Islam, perkawinan seperti ini, yang biasa disebut

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 14



eksogami, jarang sekali dilakukan, dianggap tabu, dan karena itu tidak

dapat dibenarkan.

Dengan adanya restu’ dari Al-Qur’an yang mewujud dalam
pernikahan ini, Hazairin menarik pemahaman bahwa sistem kekeluargaan
dalam al-Qur’an adalah sistem bilateral, bukan patrilineal. Pengandaian
sistem kekeluargaan seperti ini berimplikasi pada sistem kewarisannya.
Harta yang ditinggalkan oleh orang yang masih hidup juga harus diatur
menurut hukum kewarisan bilateral. Dalam ranah antropologi, hukum
kewarisan itu adalah kelanjutan dari hukum perkawinan, dan hukum
perkawinan tidak boleh berbeda dengan hukum kewarisan.

Pemikiran hukum kewarisan bilateral yang ada dalam Al-Qur’an
ini telah memunculkan perspektif sekaligus pandangan baru dalam
rangkaian detail dan turunan angka pembagian harta warisan. Implikasi
lebih jauh yang ditimbulkan oleh gagasan Hazairin ini menjangkau
permasalahan-permasalahan sebagai berikut:

a. Istilah ‘ashabah berasal dari adat masyarakat Arab, dan karena itu tidak
seharusnya dipertahankan;

b. Kedudukan keturunan melalui anak perempuan, dan seterusnya ke
bawah, sama kuatnya dengan keturunan melalui anak laki-laki, dan
seterusnya ke bawah;

¢. Memasukkan ahli waris karena pergantian ke dalam sistem kewarisan
Islam, dengan menggunakan surat an-Nisa’ ayat 33 sebagai
landasannya;

d. Memperkenalkan pengelompokkan baru untuk ahli waris, yaitu dzamw:
al-furndh, dzawi al-garabah, dan mawali, sebagai ganti dari dzawi al-furudh,
ashabab, dan dzawi al-arham

e. Ke dalam pengertian kalalah (mati punah) ditkutsertakan orang yang
hanya mati punah ke bawah (tidak meninggalkan keturunan). Hal ini
berbeda dengan figh Sunni, yang mengartikan kalalah sebagai orang
yang mati tidak meninggalkan keturunan laki-laki dan ayah.
Kesimpulan di atas merupakan pendapat dari berbagai buku yang
ditulis Hazairin di antaranya adalah Hukum Kewarisan Bilateral
menurut Al-Qur’an dan hadits, Hendak kemana hukum Islam; hukum
Kekeluargaan Nasional. Lihat uraiannya pada (Al-Yasa Abu Bakar, tt:
4-5)

Pandangan-pandangan di atas mengandaikan bahwa masing-
masing cucu akan mengambil hak ayah dan ibunya yang telah meninggal.
Dalam kasus pertama, harta warisan setelah dikeluarkan untuk dzaw: al-
Sfurudh, kemudian dibagi menjadi empat bagian: satu bagian untuk anak
perempuan, satu bagian untuk cucu laki-laki sebagai pengganti dari ibunya,
dan dua bagian untuk cucu perempuan sebagai pengganti dari ayahnya.

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 15



Dalam kasus kedua, dengan proses yang sama, cucu melalui anak laki-laki
memperoleh 2/3, cucu melalui anak perempuan mendapat 1/5, dan anak-
anak perempuan kandung masing-masing mendapat 1/5 bagian. (Al-Yasa
Abu Bakar, tt: 4-5)

Dalam bingkai pemikiran Hazairin, pandangan-pandangan di atas
merupakan hal baru yang muncul sebagai hasil renungan dan pemikiran
atas masyarakat Indonesia. Temuan-temuan demikian niscaya hadir,
seiring lahirnya intensitas keilmuan pendukung, yaitu antropologi, yang
dapat dijadikan jangkar untuk menjangkau penelitian bentuk-bentuk
kemasyarakatan dan hubungannya dengan sistem kewarisan dengan cukup
kohesif. Dari titik inilah kemudian dilakukan upaya penafsiran ulang
terthadap doktrin hukum kewarisan, agar lebih selaras dengan kemajuan
ilmu dan keadaan masyarakat di Indonesia. Dengan ijtthad model baru ini,
akan ditemukan format hukum figh yang lebih “membumi” bagi
masyarakat muslim di Indonesia, sehingga tidak ada istilah helah (b7yal)
hukum lagi dalam dataran praktis.

3. Reaktualisasi Ajaran Islam Munawir Sjadzali

Seiring dengan tumbuhnya kesadaran dan semangat untuk kembali
pada agama di kalangan masyarakat Indonesia, terdapat satu fenomena
yang cukup memprihatinkan, yakni masih maraknya sikap mendua yang
dipraktikkan umat Islam. Hal ini setidaknya terlihat pada sikap dan cara
yang mereka tempuh dalam menyelesaikan persoalan keagamaan,
khususnya menyangkut perbankan dan kewarisan. Di satu sisi, umat Islam
menganggap bahwa bunga atau znferest dalam bank adalah riba, namun di
sisi lain, tanpa merasa “terganggu” mereka hidup dari bunga deposito dan
juga dengan santainya memakai jasa perbankan lainnya. Begitu juga
menyangkut kewarisan, di satu sisi masyarakat muslim Indonesia masih
menganggap “relevan” segala ketentuan hukum tekstual fara’idh yang
terdapat dalam al-Qur’an, namun di sisi lain, mereka justru meminta dan
menjalankan fatwa baru yang dianggap “lebih adil” dalam hal pembagian
waris. Atau jika langkah itu tidak ditempuh, maka mereka akan melakukan
tindakan pre-emptive, yakni membagi harta peninggalan (warisan) keluarga
dengan model hibah sebelum orang tua (pewaris) meninggal. (Munawir
Sjadzali, dalam Igbal Abdur Rauf Saimia (ed.), 1988: 2). (Munawwir
Syadzali, :1995: 87),

Secara formal, pelaksanaan ajaran agama dengan model demikian
memang tidak bisa dikatakan menyimpang atau bertentangan dengan
ketentuan al-Qut’an. Namun, secara etik dan moral, tindakan memilah dan
memilih ajaran agama ini bisa masuk kategori 4#/ah atau main-main dengan
agama, yang tentunya sangat berbahaya. Secara eklektis, masyarakat akan

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 16



terbiasa mengambil dan menjalankan sisi ajaran agama yang dianggap save
dan lebih menguntungkan, dan sebaliknya, meninggalkan dimensi ajaran
agama yang dianggap kurang baik, merugikan, dan tidak relevan.
Celakanya, semuanya dijalankan serba permisif, tanpa pertimbangan nalar
dan etika agama, dan lebih terasa sebagai dorongan hawa nafsu dunia saja.
Kenyataan sosial ini menunjukkan bahwa ada yang tidak benar (something
wrong) dari cara memahami dan sikap keberagamaan masyarakat Islam
yang secara simultan selama ini terus berjalan.

Gagasan reaktualisasi ajaran dalam hukum Islam, yang pertama kali
ditawarkan oleh Munawir Sjadzali Mengenai biografi, pendidikan; karya
ilmiah serta karir Munawir Sjadzali dapat di lihat pada (Panitia Penulisan
Buku 70 tahun Prof. Dr. Munawir Sjadzali, MA., #: 1-115); (Masnun,
2002: 73-82 ) pada 1985, secara faktual berangkat dari berbagai problem
empiris di atas. Di samping realitas empiris seperti dikemukakan di atas,
reaktualisasi ajaran Islam yang ditawarkan oleh Munawir juga berangkat
dari pengalaman pribadinya, yakni ketika ia menanyakan satu
permasalahan tentang agaimana pembagian waris secara adil kepada anak-
anaknya kepada seorang ulama yang dikatakan sebagai orang yang sangat
dipercaya integritas dan penguasaannya akan ilmu agama. Permasalahan
yang dihadapi Munawir ini sebenarnya seputar ketidakpuasannya atas
konsep waris Islam yang ada, terutama tentang konsep 1-2 bagi ahli waris
laki-laki dan perempuan. Menurutnya jika dilihat dari sisi keadilan, maka
tentu sangat tidak adil apabila anak laki-lakinya yang telah disekolahkan
lebih tinggi dan memakan biaya yang cukup banyak akan tetap menerima
pembagian harta warisan dua kali lebih besar dari saudara perempuannnya
yang tidak sekolah tinggi. Atas jawaban ulama yang menyarankan untuk
pembagian melalui hibah guna menghindari rasa ketidakadilan, ternyata
Munawir tetap saja merasa tidak puas dengan jawaban itu. Lihat (Munawir
Sjadzali, 1988)

Sebagaimana berulang kali disampaikan dalam berbagai kesempatan,
baik melalui ceramah maupun tulisan, Munawir menganggap bahwa kaum
muslimin sering kali bersikap ambivalen dalam beragama. Di satu sisi,
mereka sebenarnya kurang menyukai doktrin lama sekalipun tidak berani
memodifikasi atau meninggalkannya. Namun di sisi lain, secara sembunyi-
sembunyi mereka mencoba mencari celah aman bagi persoalan keagamaan
yang dihadapinya, dengan sedikit memaksakan kehendak suatu aturan
hukum yang seharusnya dipakai dalam konteks permasalahan lain.

Dalam pandangan Munawir, tanpa disadari, proses reaktualisasi
telah menjadi gerak niscaya dan alami dalam kehidupan kaum muslimin.
Lihat paparan Munawir mengenai data-data sejarah penafsiran ayat al-
Quran dan pandangan-pandangan ulama yang dianggapnya sebagai

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 17



penanda dan pertanda bagi sejarah dan eksistensi reaktualisasi ajaran
agama pada (Munawir Sjadzali, 1988 :6-11).

Susunan yang berkelindan antara nilai-nilai normatif dan upaya
penafsiran ulang atas ajaran agama, akan tetap menjadi kebutuhan nyata.
Yaitu selama kaum muslimin tetap tertarik untuk tidak melangkahi
ketentuan sumber nash (teks agama), tetapi juga tidak bersedia menarik
dan menghindarkan diri dari pola kehidupan yang senantiasa berubah.
Dengan kata lain, konfigurasi ini merupakan upaya menjaga otentisitas
ajaran agama sekaligus kontinuitas tradisi di tengah gerak perubahan. Itu
bertujuan agar wajah dan tampilan agama dalam masyarakat tidak rigid,
kaku, dan angker, sekaligus juga tidak jdiwaz (sak karepe dewe, mengikuti
keinginan tanpa batas), akan tetapi sebuah pola yang mencerminkan
keduanya. Dalam jangka panjang, sikap ini akan mematangkan fungsi
hukum Islam, bukan sekadar kerangka hidup normatif yang terkonstruksi
sebagai hukum formal, melainkan sudah berubah menjadi etika yang
preferensi-preferensinya ditentukan oleh masyarakat sendiri. Hipokritas
yang pada dasarnya merupakan kemunafikan dengan segala proses
penggelapan ajaran, akan redup di bawah nalar reaktualisasi. Hakikat usaha
ini adalah upaya penafsiran ulang dari seseorang ke orang lain di kalangan
kaum muslimin, dengan tanpa mengubah pandangan formal yang
dominan di kalangan masyarakat muslim.

Terjadinya proses reaktualisasi ajaran Islam berikut segala
konsekuensi yang mengiringinya, dalam catatan Munawir, lebih
menunjukkan vitalitas nilai-nilai normatif Islam daripada sekadar upaya
inkorporasi unsur asing ke dalam agama, atau usaha mengganti ketentuan-
ketentuan hukum agama dengan unsur asing. Memang sulit untuk
menelisik garis pisah antara keduanya, namun usaha meretas jalan
perubahan, walaupun memungkinkan, jelas lebih sulit. Kesadaran yang
bisa memudarkan kesulitan adalah pelajaran sejarah, bahwa rintisan
perumusan ketentuan yang telah ada merupakan proses dinamisasi hukum
agama. Pada ranah demikian ini, hukum agama berkembang menjadi
hukum Islam, sebuah sistem hukum yang melayani kehidupan manusia
dan mengarahkannya dalam sebuah prosos yang tidak pernah berhenti.
Bandingkan dengan (Abdurrahman Wahid, 1997: 15). Menurut Munawir,
esensi reaktualisasi adalah kontekstualisasi ajaran Islam itu sendiri. Untuk
mempertahankan ajaran Islam yang berkaitan dengan persoalan
kemasyarakatan dan mu’amalah, dengan dunia yang terus bergerak maju
dan berubah ini, model pemahaman yang hanya mendasarkan pada
pemahaman secara harfiyah atau tekstual ayat-ayat al-Qur’an dan hadits
harus segera diakhiri. Sebaliknya, harus dilempangkan sebuah jalan bagi
pilihan pendekatan dan metode baru, yang dapat digunakan dalam proses

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 18



kontekstualisasi atau bahkan situasionalisasi ajaran, satu usaha yang tetap
memahik pada esensi dari petunjuk Ilahi dan tuntutan nabi, serta didasari
keyakinan bahwa Islam itu merupakan suatu agama yang memiliki
kelenturan. (Munawir Sjadzali, tt : 58 dan 75). Dengan demikian, usaha
menampung kebinekaan, yang merupakan fitrah dari kehidupan umat
manusia, ke dalam pelaksanaan dan penjabaran ajaran agama tidak bisa
dikatakan melanggar kebenaran dan tata nilai yang bersifat abadi dan
universal dari ajaran Islam.

Sebagai upaya pencarian makna dan horizon baru dari satu
dimensi ajaran agama yang kurang populer di masyarakat, kehadiran ide
reaktualisasi ajaran Islam sering kali memandang polarisasi dan
kesalahpahaman. Oleh karena itu, Munawir coba mencari justifikasi
teologis-historis. Dalam hal ini ia belajar dari pola beragama dan
berhukum yang dikemukakan dan dijalankan oleh Mu’adz Ibn Jabbal, yang
dibenarkan oleh nabi dengan tertib hirarki sumber al-Qur’an, sunnah, dan
baru kemudian ijtthad. Hal seperti itulah yang juga dianut oleh para
sahahat, baik ketika nabi masih hidup ataupun sesudah meninggal, dan
kemudian diikuti oleh umat Islam dari generasi-generasi sesudah sahabat.
(Munawir Sjadzali, tt : 33-34) Usaha sistematis dan pola berhukum yang
dilakukan oleh imam madzhab empat, pada hakikatnya juga merupakan
pengejawantaban (identifikasi diri) dari model ijtthad Mu’adz. Sampai titik
ini, posisi hirarki yudisial dengan konfirmasi al-Qur’an, sunnah, ijtihad,
tetap belum tergoyahkan.

Menurut Munawir, Umar bin Khaththab adalah orang pertama
yang melakukan ‘deviasi’ tekstual dengan cara mengambil kebijaksanaan,
keputusan, dan memberikan fatwa hukum yang secara implisit (dan juga
eksplisit) tidak sepenuhnya sejalan dengan nash, baik al-Qur’an maupun
hadits. Munawir mendata sejumlah kasus penyimpangan yang terjadi pada
masa itu, yakni: tentang ghanimah (harta rampasan perang), pembagian
zakat untuk mu'allaf, perceraian, penjualan umm al-walad, hukuman bagi
pencuri dan pezina, dan fz’g/r. (Munawir Sjadzali, tt : 38-42) Madzhab
Umar ini-begitulah pemikiran Umar ini akhirnya biasa disebut-
sebagaimana terlihat dalam catatan sejarah, kemudian ditindaklanjuti oleh
‘Umar ibn Abd al-Aziz, Abu Yusuf al-Hanafi, ‘Izzuddin ibn Abd Salam,
asy-Syaft’i, Ath-Tufi, al-Hanbali, dan Muhammad Abduh. (Munawir
Sjadzali, tt : 38-42) Dengan cara seperti itu, Munawir ingin mengingatkan
kepada para pengkritik gagasannya bahwa upaya reaktualisasi bukanlah
gagasan baru, yang tidak memiliki akar kesejarahan yang jelas.

Bisa dikatakan bahwa arti penting agenda reaktualisasi hukum
Islam Munawir ini terletak di balik retorika masalah kewarisan yang
sebagaimana telah disinggung di muka menjadi tititk berangkat dan isu

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 19



sentralnya. Sebagaimana terlihat, dalam hal ini Munawir mencoba belajar
dari keberanian Umar Ibn al-Khattab ketika berijtthad dan menerapkan
hukum. Langkah dan keberanian Umar inilah yang dijadikan model,
ukuran, dan pedoman dalam upaya mengedepankan ruh at-tasyri’ atau jiwa
syari’at Islam daripada formalisme teks AI-Qur’an dan hadits. Di samping
masalah  kewarisan, Munawir juga menyinggung sejumlah kasus
“bermasalah” lain, yaitu kedudukan wanita, bunga bank, dan kedudukan
warga nonmuslim,45 yang dianggapnya perlu dicarikan solusi alternatif
agar Islam benar-benar bisa wenjadi agama yang rabmatan lil ‘alamin.

Sebagai titik masuk, dan untuk mengingatkan arti pentingnya
sebuah tafsir dan strategi baru (reaktualisasi) dalam upaya memahami nash
agama, pembahasan masalah kewarisan sendiri terlihat sangat jitu dan
tepat sasaran. Masalah ini, selain empiris riil, ia juga menjadi salah satu
agenda penting pembahasan materi hukum Islam dari  proyek
pembangunan hukum nasional Orde baru, yang ketika itu memang
bertekad membenahi semua segi penyelenggaraan hukum Islam. Proyek
yang akhirnya menghasilkan buku Kompilasi Hukum Islam (KHI) ini,
awalnya dimaksudkan untuk menghadirkan semacam buku pegangan bagi
para hakim agama agar mampu memberikan kepastian hukum kepada
pencari keadilan. (Munawir Sjadzali, 1985: 5-6) Dari sini, maka bisa
dikatakan bahwa materi kewarisan yang terdapat dalam buku kedua
kompilasi hukum Islam (KHI) sedikit-banyak juga merefleksikan teologi
pemikiran reaktualisasi hukum Islam yang digagas oleh Munawir Sjadzali,
meskipun konsep pembagian waris yang digagasnya (satu banding satu)
belum bisa masuk ke dalam KHI.

Munculnya pemikiran reaktualisasi hukum Islam Munawir
sebenarnya berangkat dari beberapa pandangan dasar, yakni: pertama,
bahwa pintu ijtthad selalu terbuka; kedua, di dalam al-Qur’an dan hadits
terdapat naskh; ketiga, hukum Islam bersifat dinamis dan elastis; &eempat,
kemaslahatan dan keadilan merupakan tujuan syari’at; dan &elima, keadilan
adalah dasar kemaslahatan. (Munawir Sjadzali, tt: 53) Dengan mengacu
pada pandangan-pandangan ini maka terlihat bahwa metode penafsiran
dan penemuan hukum yang selama ini telah berjalan (konvensional) terasa
anakronistik, sehingga satu tatanan metode baru yang dapat digunakan
untuk menyelesaikan berbagai masalah aktual menjadi sangat mendesak
dan mutlak diperlukan. Dalam hal ini Munawir memandang dan
menawarkan perlunya rekonstruksi konsep gazh’i- ghanni, dan dipakainya
hermeneutika dalam segala gerak penafsiran teks, baik al- Qur’an maupun
hadits.

Sebagaimana sudah sering diungkap dalam berbagai buku
epistemologi hukum Islam, bahwa konsep gath’i-zhanni merupakan teori

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 20



pokok yang dikembangkan oleh para ulama untuk memahami al-Qut’an
dan hadits dalam perspektif penalaran figh. (Al-Yasa Abu Bakar, dalam
Eddi Rusdiana Arif, 1991: 173.) Sebagai istilah, konsep gathi-zhanni tidak
dapat ditemukan di dalam al-Qur’an dan hadits. Kedua istilah ini menjadi
‘aman’ dari gugatan karena keserupaannya yang kuat dengan kategori
mubhkam-mutasyabib yang secara eksplisit telah diintrodusir al-Qur’an.
Keduanya sama-sama berangkat dari sudut semantik (bahasa), bukan dari
sudut ide (substansi). Bedanya, gathi-zhanni digunakan untuk memahami
ayat-ayat hukum, sedangkan mubkam-mutasyabih  digunakan untuk
memahami ayat-ayat non hukum. (Masdar F. Mas’udi, dalam Igbal
Abdurrauf Saimina : 182) Sayangnya, dalam hal perlunya rekonstruksi
konsep ini, Munawir tidak memberi penjelasan lebih lanjut mengenai
alasan-alasan yang mendorongnya untuk melakukan hal itu, kecuali hanya
menunjukkan beberapa bukti sejarah, berupa penyimpangan dalam
berhukum dari ketentuan ayat yang masuk kategori gazh’ (pasti) yang
dilakukan oleh para sahabat nabi. Munawir seakan telah merasa cukup
dalam memberikan penjelasan dengan sekadar membeber bukti ini, yang
secara eksplisit menunjukkan bahwa satu ketentuan hukum yang ga#h’i
sekalipun sebenarnya juga mempunyai peluang untuk ditafsirkan secara
berbeda.

Munawir memandang figh, kaidah-kaidah figh, dan ushul figh,
tidak lebih dari sekadar produk pemikiran per se, yang tidak terbebas dari
ruang dan waktu. Sebagai pelapisan, beberapa kaidah figh dan ushul figh
yang bersifat umum, terasa masih mempunyai relevansi hingga sekarang.
Manhaj atau metode berpikir dalam kaidah figh dan ushul figh inilah yang
dalam amatan Munawir, hendaknya menjadi bagian dari sejarah pemikiran
hukum Islam klasik yang harus dikedepankan sebagai acuan dalam proyek
reaktualisasi hukum Islam. Dengan demikian, reaktualisasi hukum Islam
Munawir sebenarnya juga masih mengikatkan diri dengan madzhab
hukum yang ada.

Munawir bisa menerima ketentuan al-Qur’an yang mengatakan
bahwa lakilaki mendapat bagian dua kali lebih besar dari perempuan dalam
pembagian harta waris, jika memang ketentuan ini membawa implikasi
tanggungjawab penuh (untuk membayar mas kawin atau mahar, nafkah,
dan perumahan) dari pihak laki-laki sebagai suami. Persoalannya,
bukankah tradisi di Indonesia tidak demikian? Dalam amatan Munawit,
tradisi mahar di Indonesia sekarang ini tinggal formalitas semata. Selain
itu, istri dan suami sama-sama mencari nafkah untuk memenuhi
kebutuhan hidup keluarganya. Dengan demikian, maka hubungan antara
suami dan istri tidak lagi merupakan hubungan antara yang memberi dan
yang menerima, akan tetapi hubungan dua anak manusia yang sepakat

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 21



untuk hidup bersama dan membina keluarga atas dasar gotong royong,
masing-masing bekerja mencari nafkah untuk tegaknya rumah tangga.
Atas dasar pengamatan empiris ini, Munawir berpendapat bahwa
pembagian laki-laki dua kali lebih besar dari perempuan tidak lagi relevan.
(Masdar F. Mas’udi, dalam Igbal Abdurrauf Saimina : 62)

Menurut Munawir, kalau penafsiran al-Qur’an dilakukan secara
menyeluruh, dalam arti bahwa penafsiran yang dilakukan senantiasa
mengaitkan antara ayat yang satu dengan ayat yang lain, kiranya masalah di
atas dapat diatasi. Ayat 176 dari surat an-Nisa’ yang secara eksplisit
mengatakan bahwa anak laki-laki mendapat bagian dua kali lebih besar
dari anak perempuan, apabila dikaitkan dengan surat an-Nahl ayat 90 yang
berisi perintah untuk berbuat adil dan kebajikan, maka akan terlahir satu
pemahaman bahwa suatu ketentuan hukum itu harus sesuai dengan rasa
dan semangat keadilan di tengah masyarakat, di mana hukum itu akan
diberlakukan. (Masdar F. Mas’udi, dalam Igbal Abdurrauf Saimina : 62-63)
Dalam konteks inilah secara implisit Munawir mengusulkan pembagian
harta waris di Indonesia dengan ketentuan sama (satu banding satu) bagi
anak laki-laki dan anak perempuan.

B. Kedudukan Figh Dalam Sistem Hukum Indonesia dan
hubungan figh dengan perundang-undangan Indonesia
1. Kedudukan Figh Dalam Sistem Hukum Indonesia

Pada umumnya masyarakat Islam, khususnya masyarakat Islam
Indonesia, memandang figh identik dengan hukum Islam, dan hukum
Islam dipandang identik dengan aturan Tuhan. Sebagai akibatnya, figh
cenderung dianggap sebagai aturan Tuhan itu sendiri. Dengan cara
pandang itu, maka kitab-kitab figh dipandang sebagai kumpulan hukum
Tuhan, dan karena hukum Tuhan adalah hukum yang paling benar dan
tidak bisa dirubah maka kitab-kitab figh bukan saja  dipandang
sebagai  produk keagamaan, tapi sebagai buku agama itu sendiri.
Akibatnya, selama berabad-abad figh menduduki tempat yang amat
terpandang sebagai bagian dari agama itu sendiri, dan bukan bagian dari
produk pemikiran keagamaan.

Akibat lebih lanjut dari kedudukan figh yang diidentikkan
dengan agama itu, maka orang yang menguasai figh yang biasanya disebut
fugaha, juga mempunyai kedudukan tinggi, bukan saja sebagai orang
yang memaklumi produk pemikiran keagamaan tapi sebagai penjaga
hukum agama itu sendiri. Secara sosiologis kedudukan demikian itu
memberi hak-hak istimewa dan peranan tertentu kepada fuqaha pada
lapisan sosial tertentu, yang pada gilirannya akan mempengaruhi cara
pandang dan cara pikir fugaha itu sendiri. Ketika seorang faqith dari

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 22



suatu masa menuliskan tintanya menjadi kitab figh, maka sebenarnya itu
tidak terlepas dari cara pandang dan cara pikirnya yang sebagian atau
seluruhuya diwarnai oleh kedudukan sosialnya tadi.

Di sini, sebenarnya terjadi siklus yang menarik diamati: bahwa
untuk  menjaga dan memeliharanya, figh memerlukan penjaga yang
disebut faqih atau fuqaha, dan untuk memelihara status diri mereka,
maka para fuqaha memerlukan kehidupan figh yang tinggi. Kadang-
kadang figh yang dipeliharanya itu adalah produk para pendahulunya,
tapi kadang-kadang juga produksinya sendiri. Ironisnya, produk-produk
pemikiran figh itu dianggap sebagai identik dengan hukum Tuhan itu
sendiri, Demikian kesalahpahaman yang terjadi di kalangan sementara
orang Islam, tidak terkecuali di Indonesia, dalam memandang figh.
Kekeliruan ini rasanya perlu diperbarui dan dibetulkan.

2. Hubungan Figh Dengan Perundang-undangan Indonesia
Sebagaimana kita ketahui dalam Undang-undang No. 1 tahun
1974 menerangkan bahwa tentang perkawinan yang sesuai dengan figh
Islam di Indonesia adalah sebagaimana yang tercantum dalan pasal — pasal
di bawah ini di antaranya adalah :
Pasal 8
Perkawinan dilarang antara dua orang yang:
a. berhubungan darah dalan garis keturunan lurus ke bawah atau ke atas;
b. berhubungan darah dalam garis keturunan menyamping yaitu antara
saudara, antara seorang dengan seorang saudara orang tua dan antara
seorang dengan saudara neneknya;
c. berhubungan semenda, yaitu mertua, anak tiri, menantu dan
ibu/bapak titi;
berhubungan susuan, anak susuan, saudara dan bibi/paman susuan;
e. berhubungan saudara dengan isteri atau sebagai bibi atau kemenakan
dari isteri, dalam hal seorang suami beristeri lebih dari seorang;
f. yang mempunyai hubungan yang oleh agamanya atau praturan lain
yang berlaku dilarang kawin.
Pasal 9
Seorang yang terikat tali perkawinan dengan orang lain tidak dapat kawin
lagi, kecuali dalam hal yang tersebut dalam Pasal 3 ayat (2) dan dalam Pasal
4 Undang-undang ini.
Pasal 10
Apabila suami dan istri yang telah cerai kawin lagi satu dengan yang lain
dan bercerai lagi untuk kedua kalinya, maka diantara mereka tidak boleh
dilangsungkan perkawinan lagi, sepanjang hukum, masing-masing agama
dan kepercayaan itu dari yang bersangkutan tidak menentukan lain.

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 23



Pasal 26
(1) Perkawinan yang dilangsungkan dimuka pegawai pencatat perkawinan
yang tidak berwenang, wali nikah yang tidak sah atau yang
dilangsungkan tanpa dihadiri oleh 2 (dua) orang saksi dapat
dimintakan pembatalannya oleh keluarga dalam garis keturunan lurus
ke atas dari suami atau isteri, jaksa dan suami atau isteri.
Pasal 42
Anak yang sah adalah anak yang dilahirkan dalam atau sebagai akibat
perkawinan yang sah.

KEBIJAKAN BERDASAR UNDANG
UNDANG NOMOR 11 TAHUN 2006
(Ruang Lingkup Aceh)

Di antara hasil kesepakatan MoU Helsinki yang terjadi pada 15
Agustus 2005, adalah keharusan menulis sebuah rancangan undang-
undang tentang Aceh yang akan mengakomodir semua isi kesepakatan dan
hal-hal lain yang dianggap baik dan perlu untuk Aceh. Rancangan ini
disahkan sebagai Undang-Undang nomor 11 Tahun 2006 tentang
Pemerintahan Aceh. Dalam undang-undang ini istilah syari’at Islam dan
pelaksanaan syari’at Islam disebutkan di banyak tempat, masuk ke dalam
berbagai bidang, relatif lebih luas dan lebih menyeluruh dan apa yang
sudah ada sebelumnya.

Dalam undang-undang ini (seluruhnya berisi 40 bab, 273 pasal)
ada tiga bab tentang pelaksanaan Syari’at Islam yang diletakkan secara
berurutan yaitu Bab XVII Syari’at Islam dan Pelaksanaannya, Bab XVIII
Mahkamah Syar’iyah, Bab XIX Majelis Permusyawaratan Ulama. Berbeda
dengan UU 18/01, bab tentang kepolisian dan kejaksaan diletakkan
terpisah dengan Mahkamah Syar’iyah, diiringkan dengan Tentera Nasional
Indonesia yaitu Bab XXV Tentera Nasional Indonesia, Bab )O(VI
Kepolisian dan Bab XXVII Kejaksaan. Perlu juga dinyatakan UU No
11/06 secara tegas mencabut UU 18/01, tetapi tidak mencabut UU
44/99. Dengan demikian aturan tentang keistimewaan Aceh yang ada di
sana sepanjang tidak diatur dalam UU baru mi tentu masih tetap berlaku.
Pengertian Syari’at Islam misalnya, karena tidak didefinisikan lagi di dalam
UU 11/06, maka masih menggunakan definisi yang ada dalam UU 44/99.

Di luar bab bab-bab di atas istilah syari’at Islam masih ada disebut
dan digunakan, yang sebagian daripadanya yang dianggap penting penulis
kutip sebagai berikut.

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 24



Bab V Urusan Pemerintahan (Pasal 16-19)
Pasal 16:

(2) Urusan wajib lainnya yang menjadi kewenangan Pemerintah Aceh

merupakan pelaksanaan keistimewaan Aceh yang antara lain meliputi:

a. Penyelenggaraan kehidupan beragama dalam bentukpelaksanaan
syari’at Islam bagi pemeluknya di Aceh dengan tetap men jaga
kerukunan hidup antar umat beragama;

Penyelenggaraan kehidupan ad at yang bersendikan agama Islam;

c. Penyelenggaraan pendidikan yang berkualitas serta menambah materi
muatan lokal sesuai dengan syari’at Islam;

Peran ulama dalam penetapan kebijakan Aceh; dan

e. Penyelenggaraan dan pen gelolaan ibadah haji sesuai dengan peraturan
perundang-undangan. (Alyasa Abubakar, 2008: Hal 706)

Dalam Pasal 20 (Bab VI Asas serta Bantuk dan Susunan Pen
yelenggara  Pemerintahan  Pasal 20-21) mengenai asas umum
penyelenggaraan pemerintahan di Aceh,dicantumkan sebelas buah asas
dan yang pertama daripadanya adalah “asas kelslaman. “Begitu juga dalam
Pasal 46 (Bab VIII Pemerintah Aceh dan Pemerintah Kabupaten/Kota
Pasal 39 - 55) mengenai kewajiban gubernur/wakil gubernur serta
bupati/wakil bupati dan walikota/wakil walikota dalam melaksanakaan
tugas, dinyatakafl bahwa salah satu kewajibanflYa adalah “menjalankan
syart’at agamanya.

Dalam Pasal 99 (Bab XIII Lembaga Adat Pasal 98- 99)
Tentang pembinaan kehidupan adat juga disebutkan bahwa:
“Pembinaan kehidupan adat dan adat istiadat dilakukan sesuai dengan
perkembangan keistimewaafl dan kekhususan Aceh yang berlandaskan

pada nilai-nilai syari’at Islam dan dilaksanakafl oleh Wali Nanggroe.”

Kembali ke aturan tentang pelaksanaan syari’at Islam, secara relatif
rinci ditemukan dalam Bab XVII tentang Syari’at Islam dan
Pelaksanaaflflya, Bab XV111 tentang Mahkamah S yar’iyah dan Bab XIX
tentang Majelis Permusyawaratan Ulama. Sedang dalam Bab lainnya masih
ditemukan pasal-pasal yang berkaitan dengna pelaksanaafl syari’at islam
yaitu tentang zakat. Dalam undangundang mi zakat ditetapkan sebagai
Pendapatan Ash Daerah (PAD) dan menjadi penguraflg atas pajak
penghasilan terhutang. Baitul Mal Aceh dan baitul mal kabupaten/kota
ditetapkan sebagai badan resmi pengelola zakat, wakaf dan harta agama.
Ada juga pasal tentang tugas dan hubungan kepohisian dan kejaksaan
dengan penegakan syari’at Islam serta pasal tentang sanksi syari’at yang

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 25



boleh ada dalam Qanun Aceh, penegakan Qanun Aceh oleh Wilayatul
Hisbah serta hak uji materil Qanun Aceh di bidang syari’at Islam yang
hanya ada pada Mahkamah Agung. Pasal-pasal tersebut penulis kutipkan
secara relatif lengkap sebagai berikut.

Bab XVII
Syari’at Islam dan Pelaksanaannya,

Yang terdiri dari 3 Pasal Salah satunya :

Pasal 125:

(1) Syari’at Islam yang dilaksanakan di Aceh meliputi aqidah, syari’ah dan
akhlak;

(2) Syari’at Islam sebagaimana dimaksud pada ayat (1) meliputi ibadah,
ahwal al syakhshiyyah (hukum keluarga), mu’amalah (hukum perdata),
jinayah (hukum pidana), qadha’ (peradilan)l tarbiyah ( pendidikan
dakwah, syi’ar dan pembelaan Islam;

(3) Ketentuan lebih lanjut mengenai pelaksanaan syari’at Islam
sebagaimana dimaksud pada pada ayat (1) diatur dengan wanun aceh
(Alyasa Abubakar, 2008: 76)

Dari uraian kutipan di atas terlihat bahwa kebijakan menjadikan
pelaksanaan syari’at Islam di Aceh sebagai upaya pembentukan dan
penyusunan hukum positif Aceh yang berdasarkan syari’at Islam, sebagai
sub sistem dalam sistem hukum nasional menjadi semakin jelas dan
kongkrit. Hal ini terlihat dari adanya izin kepada Aceh untuk mempunyai
hukum sendiri dibidang ahwal al-syakhsiyyah (perdata kekeluargaan),
mu’amalah (perdata keharta-bendaan) dan jinayat (pidana) baik hukum
matenil ataupun hukum formil yang didasarkan kepada syari’at Islam dan
dituangkan dalam bentuk Qanun Aceh (Pasal 128 dan Pasal 132). Dengan
kata lain Aceh diberi izin untuk mempunyai hukum positif sendiri sebagai
sub sistem dalam sistem hukum nasional Indonesia.

Untuk melaksanakan syari’at Islam yang akan menjadi hukum
positif di Aceh dibentuk sebuah sistem peradilan baru sebagai bagian dan
sistem peradilan nasional, yaitu peradilan syari’at Islam dan dilaksanakan
oleh Mahkamah Syar’iyah yang hanya ada di Aceh.Tetapi peradilan mi
tidak bediri sendiri tetapi diletakkan dalam lingkungan peradilan aama dan
berpunca ke Mahkamah Agung. Permohonan kasasi dan peninjauan
kembali harus dimintakan kepada (menjadi kewenangan) Mahkamah
Agung. Pengangkatan hakim, pembinaan administrasi dan teknik yudisial
peradilan, serta pembiayaan dan sebagainya, semuanya berada di bawah
Mahkamah Agung.

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 26



Dengan ketentuan ini mungkin timbul pertanyaan apa maksud
pembentukan peradilan khusus yang diberi nama peradilan syari’at Islam
Islam kalau toh semuanya berpunca ke Mahkamah Agung. Undang-
undang tidak menjelaskannya secara rinci. Namun dan bahan yang ada
seperti diuraikan di atas dapat disimpulkan bahwa maksud peradilan
syari’at Islam sebagai sebuah sub sistem dalam sistem peradilan nasional
adalah, badan peradilan mi mempunyai hukum materil dan formil sendiri,
yaitu yang ditetapkan dengan Qanun Aceh, bukan

III. SIMPULAN

Di antara hasil ijtthad Hasbi yang mencerminkan pemikiran Figh
Indonesia terlihat dalam fatwa hukum jabat tangan antara laki-laki dan
perempuan. Di sini ia berbeda pendapat dengan fatwa Majelis Tartjih
Muhammadiyah dan Ahmad Hassan dari Persis yang mengharamkan
praktik dan perilaku ini. Hasbi menolak mengharamkan praktik jabat
tangan antara laki-laki dan perempuan karena beberapa alasan, di
antaranya adalah karena hukum haram tersebut dilandaskan pada gzyas.
Dalam pandangan Hasbi, mengharamkan sesuatu harus berdasarkan da/i/
nash yang qath’i, tidak boleh hanya dengan gzyas. Oleh karena tidak ada dalil
yang qathi, ~baik dalam al-Quran maupun As-Sunnah, yang
mengharamkan praktik jabat tangan antara laki-laki dan perempuan maka
praktik seperti itu tidak dilarang agama.

Usaha untuk merekonstruksi format figh baru, menurut pandangan
Hazairin, dapat dimulai dengan tafsir otentik atas al-Qur’an. Dalam
analisis dan hasil temuan dari studi tentang pemikiran waris Hazairin yang
dilakukan oleh Al-Yasa Abu Bakar, dapat ditarik kesimpulan bahwa
karakter sumber-sumber hukum Islam, yakni sunnah, 7wa’, dan giyas
memungkinkan untuk digugat hasil ketetapan ijtithadnya.

Munculnya pemikiran reaktualisasi hukum Islam Munawir
sebenarnya berangkat dari beberapa pandangan dasar, yakni: pertama,
bahwa pintu ijtthad selalu terbuka; kedwa, di dalam al-Qur’an dan hadits
terdapat naskh; ketiga, hukum Islam bersifat dinamis dan elastis; keemzpat,
kemaslahatan dan keadilan merupakan tujuan syari’at; dan &elima, keadilan
adalah dasar kemaslahatan. Dengan mengacu pada pandangan-pandangan
ini maka terlihat bahwa metode penafsiran dan penemuan hukum yang
selama ini telah berjalan (konvensional) terasa anakronistik, sehingga satu
tatanan metode baru yang dapat digunakan untuk menyelesaikan berbagai
masalah aktual menjadi sangat mendesak dan mutlak diperlukan. Dalam
hal ini Munawir memandang dan menawarkan perlunya rekonstruksi
konsep gath’i- zhanni, dan dipakainya hermeneutika dalam segala gerak
penafsiran teks, baik al- Qur’an maupun hadits.

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 27



Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018

28



DAFTAR PUSTAKA

Al-Yasa Abu Bakar, “Beberapa Teori Penalaran Figh dan Penerapannya”, dalam
Eddi Rusdiana Arif, dkk (ed), Hukum Islam di Indonesia, (Bandung:
Remaja Rosda Karya, 1991)

, Penerapan Syari’at Islam Di Axeh, Dinas Syari’at Islam,
Desember 2008,

Atho' Mudzhar, Catatan-catatan kuliah Sejarah Sosial Hukum Islam pada
Fakultas Pasca Sarjana, IAIN Jakarta, 1990/1991.

Entri Hazairin, Apa dan siapa Orang-orang Indonesia1981-1982, Cet.
1,(Jakarta: Grafity Press, 1981);

H. Kusdar Dinamika Figh Di Indonesia (lLelaah Historis Labirnya Figh
Keindonesiaan)

Hasan Shadily (ed.), Ensiklopedi Indonesia, jilid 1, (Jakarta: khtiar Baru,
1980);

Hasbi ash-Shiddieqy, Beberapa Permasalaban Zakat (Jakarta: Tinta Mas,
1976)

Hasbi ash-Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1975),

Hasbi ash-Shlddieqy, Syariat Islam Menjawab TantaNgan Zaman, (Jakarta
Bulan Bintang 19606)

Hazairin, Hukum kekeluargaan Nasional, (Jakarta: Tintamas, 1982

Hazairin, Hukum Kewarisan Bilateral menurut Qur'an dan Hadits, (Jakarta:
Tintamas, 1982),

K.N. Sofyan Hasan dan Warkum Sumitro, Dasar-dasar Memahami Hukum
Islam di Indonesia, (Surabaya, Usaha Nasional, 1994),

Masdar F. Mas™udi, “Memahami Ajaran Suci dengan Pendekatan Transformatif”,
dalam Igbal Abdurrauf Saimina (ed).,

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 29



Munawir Sjadzali, Reaktualisasi ajaran Islam, dalam Igbal Abdur Rauf Saimia
(ed.), Polemik Reaktualisasi Ajaran Islam, (Jakarta; Pustaka Panjimas
1988),

Munawwir Syadzali, Prof. Dr. H. MA., Kontekstualisasi Ajaran Islam,
(Jakarta: Tkatan Persaudaraan Haji Indonesia (IPHI), 1995),

Retno Lukito, Pergumuan antara Hukum Isiam dan Adat di Indonesia, (Jakarta:
INIS, 1988)

Sayuti Thalib, Pembabaruan Hukum Islam di Indonesia: in Memoriam Prof. Mr.
dr. Hazairin, (Jakarta: Ul Press, tt.).

Syamsul Wahidin dan Abdurrahman, Perkembangan Ringkas Hukum Islam di
Indonesia, (Jakarta: Akademika Presindo, 1984),

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 1 Juni 2018 30



