
 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

125 
 

 

 

 

 

Pendidikan Anak dalam Perspektif Kearifan Lokal Sunda dan Ajaran Islam 

 

Ari Nugraha1, Siti Nuroh2, M. Sulhan3, Ilham Solihin4 

1Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia 

2STAI Putra Galuh Ciamis, Indonesia 

3Universitas Muhammadiyah Palu, Indonesia 

4UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

 

Corresponding e-mail: sitinuroh66@gmail.com 

 

Abstrak 

Di era milenial, kebudayaan Indonesia merupakan hasil dari proses panjang akulturasi berbagai pengaruh 
luar, termasuk dari agama Hindu, Buddha, Islam, dan Kristen. Proses akulturasi tersebut secara tidak 
langsung telah membentuk serta memengaruhi nilai-nilai, norma, sistem sosial, dan hukum dalam 
kebudayaan lokal. Islam, sebagai agama mayoritas di Indonesia, memiliki peran signifikan dalam 
membentuk sistem nilai dan moral masyarakat, termasuk dalam praktik pendidikan anak. Artikel ini 
bertujuan untuk menganalisis praktik pendidikan anak dalam perspektif kearifan lokal masyarakat Sunda 
serta relevansinya dengan ajaran Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
fenomenologi, yaitu dengan menggali makna dari pengalaman dan realitas sosial yang dialami masyarakat 
Sunda dalam mendidik anak. Hasil kajian diharapkan dapat memberikan pemahaman yang mendalam 
mengenai integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal dalam pembentukan karakter anak sejak usia dini. 

Kata Kunci: Pendidikan Anak, Kearifan Lokal Sunda, Ajaran Islam 

Abstract 

In the millennial era, Indonesian culture has emerged as the result of a long process of acculturation involving various external 
influences, including Hinduism, Buddhism, Islam, and Christianity. This acculturation process has indirectly shaped and 
influenced the values, norms, social systems, and customary laws of local cultures. As the religion embraced by the majority of 
Indonesians, Islam has significantly contributed to shaping moral and educational systems, particularly in child-rearing 
practices. This article aims to analyze child education from the perspective of Sundanese local wisdom and its relevance to 
Islamic teachings. This study employs a qualitative approach using a phenomenological method to explore the essential meanings 
behind the experiences and realities of the Sundanese community in educating their children. The findings are expected to 
provide a deeper understanding of the integration of Islamic values with local cultural traditions in shaping children's character 
from an early age. 

Keywords: Child Education, Sundanese Local Wisdom, Islamic Teachings 

 

mailto:sitinuroh66@gmail.com


 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

126 
 

PENDAHULUAN 

Ketika sepasang suami-istri 

memutuskan untuk memiliki anak, mereka 

dituntut untuk mempersiapkan berbagai 

aspek kebutuhan, baik materiil maupun non-

materiil, demi masa depan anak tersebut. 

Persiapan tersebut tidak hanya terbatas pada 

aspek ekonomi, tetapi juga menyangkut 

strategi pengasuhan yang sesuai dengan nilai-

nilai budaya dan lingkungan sosial tempat 

mereka tinggal 

Dalam konteks pengasuhan, baik 

latar belakang budaya orang tua maupun 

lingkungan sosial memiliki pengaruh yang 

signifikan terhadap pola pendidikan anak. 

Setiap komunitas budaya di Indonesia 

memiliki karakteristik tersendiri dalam 

mendidik anak. Misalnya, masyarakat Sunda 

dikenal dengan pendekatan yang lembut dan 

penuh kesantunan, sedangkan sebagian 

masyarakat Sumatra cenderung menerapkan 

pola yang tegas, dan masyarakat Jawa 

menekankan nilai kerja keras dalam mendidik 

anak-anak mereka. 

Orang tua dipandang sebagai 

pendidik pertama dan utama bagi anak-

anaknya. Dari merekalah seorang anak 

pertama kali menerima nilai-nilai dan 

pendidikan, baik secara formal maupun 

informal (Nuroh, 2022). Anak memiliki 

dorongan naluriah untuk meniru perilaku 

orang dewasa di sekitarnya, terutama orang 

tua. Oleh karena itu, teladan yang diberikan 

oleh orang tua menjadi sangat penting karena 

segala ucapan dan tindakan yang ditangkap 

oleh anak cenderung ditiru tanpa adanya 

proses penalaran yang matang. Masa imitasi 

ini sangat menentukan dalam pembentukan 

karakter anak di masa mendatang, sehingga 

dibutuhkan perhatian dan kesadaran penuh 

dari orang tua. 

Anak merupakan generasi penerus 

bangsa yang memegang peranan vital dalam 

pembangunan masa depan. Maka dari itu, 

penguatan keterampilan, pembinaan moral, 

serta aspek mental dan emosional harus 

menjadi perhatian utama dalam proses 

pendidikan. Di tengah tantangan globalisasi 

yang mengubah tatanan nilai masyarakat, 

anak-anak memerlukan pola pengasuhan 

yang konsisten, intensif, dan menyeluruh. 

Oleh sebab itu, orang tua perlu 

memperhatikan secara holistik 

perkembangan jasmani, rohani, dan 

intelektual anak-anak mereka (Aly & 

Munzier, 2003). 

Dalam perspektif Islam, pendidikan 

anak yang paling mendasar dan utama 

dimulai dari lingkungan keluarga. Keluarga 

berfungsi sebagai pondasi awal dalam 

membentuk pribadi anak yang beriman, 

bertakwa kepada Allah SWT, dan memiliki 



 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

127 
 

akhlak mulia. Pendidikan keluarga yang 

berlandaskan ajaran Islam bertujuan untuk 

membangun manusia seutuhnya, yakni 

pribadi yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga matang secara spiritual 

dan moral. Dampak dari proses pendidikan 

ini akan turut memperkuat fondasi 

pembangunan masyarakat dan negara secara 

berkelanjutan. 

Tanggung jawab orang tua dalam 

membentuk pribadi anak yang saleh 

merupakan amanat yang memiliki dasar kuat 

dalam ajaran Islam. Hal ini ditegaskan dalam 

Al-Qur’an, Surah At-Tahrim ayat 6, yang 

berisi perintah kepada orang-orang beriman 

untuk menjaga diri dan keluarganya dari api 

neraka, yang bahan bakarnya terdiri dari 

manusia dan batu, dijaga oleh malaikat-

malaikat yang tegas serta senantiasa patuh 

terhadap perintah Allah SWT. Ayat ini 

mencerminkan urgensi peran orang tua 

dalam memberikan pendidikan spiritual dan 

moral kepada anak sejak dini. 

Melihat kenyataan bahwa mayoritas 

masyarakat Indonesia, termasuk masyarakat 

Sunda, menganut agama Islam dengan latar 

belakang pendidikan dan budaya yang 

beragam, penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji secara mendalam bagaimana 

kearifan lokal dalam tradisi mendidik anak 

pada masyarakat Sunda memiliki relevansi 

dengan prinsip-prinsip pendidikan dalam 

Islam. Berdasarkan latar belakang tersebut, 

rumusan masalah dalam penelitian ini 

dirumuskan sebagai berikut: Bagaimana 

keterkaitan antara praktik pendidikan anak 

yang dilandasi oleh kearifan lokal masyarakat 

Sunda dengan nilai-nilai pendidikan dalam 

ajaran Islam. 

METODE PENALITIAN 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode 

fenomenologi. Pendekatan kualitatif dengan 

metode fenomenologi merupakan suatu 

bentuk penelitian yang bertujuan untuk 

memahami makna pengalaman hidup yang 

dialami oleh individu atau kelompok, 

sebagaimana mereka mengalaminya secara 

langsung. Fokus utama dari pendekatan ini 

adalah pada “esensi” atau inti makna dari 

suatu fenomena berdasarkan perspektif 

subjek penelitian (Nuroh, 2025). 

Pengumpulan data diperoleh melalui studi 

pustaka dan observasi sosial budaya yang 

terjadi di lingkungan masyarakat Sunda. 

Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk 

menggali makna esensial dari pengalaman 

mendidik anak yang dilakukan oleh 

masyarakat Sunda, serta korelasinya dengan 

nilai-nilai Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

128 
 

a. Pendidikan Anak dalam Masyarakat 

Sunda 

Dalam masyarakat Sunda, terdapat 

berbagai pendekatan dalam mendidik anak. 

Namun secara umum, pola pengasuhan yang 

diterapkan cenderung bersifat lembut dan 

penuh kasih sayang. Sejak usia dini, anak-

anak diajarkan nilai-nilai kesopanan dan tata 

krama melalui keteladanan yang diberikan 

oleh orang tua. Proses pembelajaran ini 

dilakukan baik melalui tindakan langsung 

maupun melalui pemberian nasihat atau 

wejangan secara verbal. 

Orang tua dari latar belakang budaya 

Sunda umumnya menyampaikan pesan-

pesan moral dan nasihat dengan 

menggunakan intonasi suara yang halus dan 

cara berbicara yang lembut, guna 

menghindari tekanan psikologis pada anak. 

Dalam interaksi sehari-hari, mereka juga 

sangat menekankan pentingnya etika 

berbahasa, terutama dalam berkomunikasi 

dengan orang yang lebih tua. Hal ini sejalan 

dengan struktur bahasa Sunda yang memiliki 

tingkat tutur berbeda, tergantung pada usia 

dan status sosial lawan bicara, sehingga 

pembelajaran bahasa sekaligus menjadi media 

pendidikan karakter dalam lingkungan 

keluarga (Azzahra & Fakhruddin, 2021). 

Dalam konteks perkembangan global 

saat ini yang semakin membuka akses 

terhadap budaya dari luar daerah maupun 

mancanegara (Nuroh, 2023), pola 

pengasuhan anak dalam masyarakat Sunda 

menunjukkan karakteristik yang adaptif dan 

dinamis. Masyarakat Sunda cenderung 

menerapkan pola asuh yang fleksibel, yaitu 

memberikan ruang kebebasan kepada anak 

sepanjang tetap berada dalam koridor norma 

dan batasan yang jelas. Misalnya, ketika anak 

ingin pergi ke suatu tempat, orang tua tetap 

menekankan pentingnya informasi yang 

lengkap seperti tujuan, dengan siapa anak 

pergi, kapan akan pulang, serta aktivitas yang 

akan dilakukan. 

Meskipun pola pengasuhan yang 

diterapkan bersifat terbuka, masyarakat 

Sunda tetap menjunjung tinggi nilai-nilai 

kekeluargaan. Hal ini terlihat dari pandangan 

yang menyatakan bahwa kesederhanaan 

dalam kehidupan materi bukanlah masalah 

selama anggota keluarga dapat berkumpul 

bersama. Prinsip ini juga tercermin dalam 

keengganan sebagian besar orang tua di 

daerah Sunda, khususnya di wilayah 

Bandung, untuk mengizinkan anak-anak 

mereka tinggal jauh dari keluarga. 

Kecenderungan ini menunjukkan adanya 

ikatan emosional yang kuat dalam relasi 

keluarga. 

Bagi orang tua yang memiliki aktivitas 

pekerjaan di luar rumah, umumnya mereka 

mempercayakan pendidikan agama anak 



 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

129 
 

kepada lembaga nonformal seperti Taman 

Pendidikan Al-Qur’an (TPA) yang lokasinya 

dekat dengan tempat tinggal. Kegiatan 

keagamaan di TPA biasanya dilakukan pada 

waktu sore atau setelah salat Magrib. Anak-

anak akan terlebih dahulu melaksanakan salat 

berjamaah di masjid, kemudian melanjutkan 

kegiatan belajar Al-Qur’an bersama teman-

temannya hingga waktu salat Isya, lalu 

kembali ke masjid untuk melaksanakan salat 

Isya. 

Dalam menghadapi perilaku anak 

yang kurang baik, orang tua Sunda cenderung 

menghindari tindakan memarahi anak di 

depan umum. Mereka lebih memilih 

memberikan nasihat secara pribadi dengan 

pendekatan yang lembut agar anak tidak 

merasa tertekan atau malu. Strategi ini 

menekankan pentingnya menjaga harga diri 

anak serta menciptakan suasana yang 

kondusif dalam pembinaan karakter. 

Selain itu, masyarakat Sunda memiliki 

kearifan lokal berupa larangan-larangan 

tradisional atau dikenal dengan istilah pamali. 

Larangan ini sering digunakan sebagai cara 

edukatif yang bersifat simbolik. Contohnya, 

ketika anak duduk di ambang pintu, orang tua 

akan memperingatkan bahwa hal itu dapat 

menghalangi jodoh di masa depan. Meski 

bernuansa mitos, peringatan tersebut 

sebenarnya bertujuan praktis, yaitu agar tidak 

menghalangi jalan orang lain yang akan 

melintas. 

Adapun nilai-nilai utama dalam 

pengasuhan anak di lingkungan masyarakat 

Sunda yang dianggap sebagai keunggulan 

antara lain: 

1. Kesantunan dalam bertutur kata dan 

sikap yang ditunjukkan melalui 

penggunaan bahasa yang halus dan 

berintonasi lembut dalam interaksi 

sehari-hari. 

2. Fleksibilitas dalam mendidik anak, 

yang memungkinkan anak untuk 

mengembangkan diri secara mandiri 

tanpa meninggalkan nilai-nilai adat, 

norma, dan sopan santun. 

3. Penghargaan terhadap nilai 

kebersamaan dan kekeluargaan, yang 

tercermin dalam kebiasaan 

berkumpul seperti kegiatan botram 

atau makan bersama keluarga dan 

kerabat. 

4. Komitmen terhadap pendidikan 

agama, dengan cara menyekolahkan 

anak di lembaga pendidikan 

keagamaan seperti TPA/TPQ agar 

memperoleh pemahaman dan 

pembiasaan nilai-nilai spiritual sejak 

dini. 



 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

130 
 

b. Pendidikan Anak dalam Islam 

Dalam literatur pendidikan Islam, 

para pakar mengidentifikasi tiga konsep 

utama yang sering digunakan untuk 

mendefinisikan pendidikan, yakni ta’lim, 

ta’dib, dan tarbiyah. Muhammad Athiyyah al-

Abrasyi dalam karyanya Ruh al-Tarbiyah wa al-

Ta’lim menjelaskan bahwa tarbiyah 

merupakan upaya komprehensif yang 

dilakukan oleh individu maupun kelompok 

untuk mempersiapkan peserta didik agar 

menjadi pribadi yang utuh. Hal ini mencakup 

pencapaian kebahagiaan, cinta terhadap 

tanah air, kesehatan fisik, akhlak yang luhur, 

kemampuan berpikir logis, kepekaan 

emosional, keterampilan kerja, semangat 

tolong-menolong, kemampuan komunikasi 

lisan maupun tulisan, serta kemandirian 

dalam menjalani kehidupan (Al-Abrasyi, 

1970). 

Sementara itu, menurut Al-Attas 

sebagaimana dikutip oleh Hasan Langgulung, 

istilah ta’lim merujuk secara spesifik pada 

aktivitas pengajaran. Sedangkan tarbiyah 

memiliki cakupan makna yang lebih luas, 

bahkan sering digunakan dalam konteks 

perawatan atau pemeliharaan makhluk hidup 

seperti hewan dan tumbuhan. Oleh karena 

itu, istilah ta’dib dinilai lebih tepat untuk 

menggambarkan proses pendidikan manusia 

dalam kerangka Islam, karena memiliki 

keterkaitan erat dengan ilmu dan nilai-nilai 

keislaman yang menjadi inti dari sistem 

pendidikan itu sendiri (Hasan, 2003). 

Berdasarkan berbagai definisi 

tersebut, secara umum pendidikan dapat 

dimaknai sebagai suatu proses bimbingan 

yang dilakukan oleh seseorang kepada 

individu lain agar dapat berkembang secara 

optimal. Proses ini dapat berlangsung dalam 

lingkungan keluarga, institusi pendidikan 

formal, maupun masyarakat, dan mencakup 

aspek jasmani, rohani, serta intelektual dari 

peserta didik. 

Dalam konteks pendidikan agama, 

proses ini difokuskan pada penanaman nilai-

nilai keimanan dan prinsip ajaran sesuai 

dengan keyakinan masing-masing. 

Pendidikan agama sebaiknya dimulai sejak 

dini, bahkan semenjak anak masih berada 

dalam kandungan. Islam memandang bahwa 

setiap manusia dilahirkan dengan fitrah 

keagamaan yang perlu diasah dan 

dikembangkan secara maksimal oleh orang 

tua sebagai pendidik pertama dan utama, agar 

anak tumbuh menjadi pribadi yang beriman 

dan bertakwa kepada Allah SWT. 

Dalam praktiknya, pendidikan anak 

dalam Islam dapat merujuk pada prinsip yang 

disampaikan oleh Ali bin Abi Thalib RA, 

yang membagi fase pendidikan anak menjadi 

tiga tahap. Pertama, pada usia 0–7 tahun anak 

diperlakukan seperti raja, dengan penuh kasih 



 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

131 
 

sayang dan perhatian. Kedua, pada usia 8–14 

tahun anak diperlakukan seperti tawanan, 

dalam arti dibimbing dengan disiplin dan 

tanggung jawab. Ketiga, pada usia 15–21 

tahun anak diperlakukan sebagai sahabat, 

dengan pendekatan dialogis dan 

pembentukan kedewasaan berpikir (Bincang 

Syari’ah, n.d.) 

Dalam ajaran Islam sebagaimana 

yang diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW, 

orang tua memiliki kewajiban untuk 

mengenalkan kepada anak-anaknya tentang 

prinsip-prinsip dasar agama Islam, yakni 

rukun Islam dan rukun iman. Pendidikan 

agama ini tidak hanya sebatas pengetahuan 

kognitif, tetapi juga menekankan pentingnya 

keteladanan dalam beribadah. Orang tua 

diharapkan mampu menjadi contoh nyata 

bagi anak-anaknya dalam menjalankan ibadah 

seperti salat, zakat, dan bentuk penghambaan 

lainnya kepada Allah SWT. Selain itu, anak 

perlu diberikan pemahaman mengenai 

urgensi dan manfaat dari beribadah, baik 

dalam konteks spiritual maupun sosial. 

Aspek tauhid, yaitu keyakinan bahwa 

Allah adalah Tuhan Yang Maha Esa, serta 

konsep qada dan qadar, juga merupakan 

bagian fundamental yang perlu diajarkan 

sejak dini. Bahkan dalam tahap prenatal 

(sejak dalam kandungan), disarankan agar 

anak mulai dibiasakan mendengarkan 

lantunan ayat suci Al-Qur’an sebagai bentuk 

penanaman nilai spiritual awal (Kurnia, 

2020). 

Pada usia sekitar enam tahun, anak 

dianjurkan mulai diperkenalkan dengan 

praktik ibadah puasa. Dalam proses ini, orang 

tua perlu memberikan pemahaman tidak 

hanya tentang kewajiban puasa, tetapi juga 

manfaatnya bagi kesehatan, empati terhadap 

kaum dhuafa, serta nilai-nilai kesabaran dan 

kepedulian sosial yang terkandung di 

dalamnya. 

Beberapa prinsip penting dalam 

mendidik anak menurut pandangan Islam 

dapat dirangkum sebagai berikut: 

1. Pengajaran nilai-nilai dasar keislaman 

berupa rukun Islam dan rukun iman 

yang harus diketahui, diyakini, dan 

dipraktikkan. 

2. Keteladanan ibadah dalam keluarga, 

dimulai sejak anak dalam kandungan 

dengan membiasakan mendengar 

ayat-ayat Al-Qur’an, membimbing 

salat sejak usia tujuh tahun, dan 

latihan puasa secara bertahap. 

3. Penyampaian kisah-kisah inspiratif 

dari tokoh-tokoh Islam, sebagai 

bentuk pembelajaran moral dan 

penanaman karakter positif. 

4. Pembentukan akhlak mulia, seperti 

kesopanan, kesantunan, dan tutur 



 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

132 
 

kata yang baik. Hal ini sejalan dengan 

sabda Rasulullah SAW dalam hadis 

riwayat Bukhari (No. 6018) dan 

Muslim (No. 47), “Barang siapa 

beriman kepada Allah dan hari akhir, 

hendaklah berkata baik atau diam.” 

5. Pendidikan kontekstual sesuai 

perkembangan zaman, sebagaimana 

nasihat Ali bin Abi Thalib RA, 

“Didiklah anak-anakmu sesuai 

dengan zamannya, karena mereka 

hidup bukan di zamanmu.” Prinsip 

ini mengajarkan bahwa anak perlu 

dibekali kemampuan menghadapi 

tantangan zaman modern tanpa 

mengabaikan nilai-nilai dasar ajaran 

Islam. 

c. Integrasi Budaya dan Agama 

Budaya, agama, dan lingkungan sosial 

merupakan tiga unsur yang tak terpisahkan 

dalam proses pembentukan karakter anak. 

Ketiganya saling berinteraksi dan memiliki 

peran penting, khususnya dalam ranah 

keluarga yang menjadi institusi pendidikan 

pertama dan utama bagi anak. Dalam konteks 

masyarakat Sunda, terjadi proses akulturasi 

antara nilai-nilai budaya lokal dengan ajaran 

Islam yang melahirkan norma-norma, adat, 

dan nilai baru yang khas. Salah satu 

contohnya adalah ungkapan tradisional “silih 

asih, silih asah, dan silih asuh,” yang 

mencerminkan semangat saling mengasihi, 

saling memberi ilmu, dan saling melindungi 

nilai-nilai ini juga sejalan dengan prinsip-

prinsip dalam ajaran Islam. 

Hasil dari akulturasi tersebut tampak 

jelas dalam praktik pengasuhan anak 

masyarakat Sunda yang memperlihatkan 

keselarasan dengan ajaran Islam. Baik dalam 

budaya Sunda maupun dalam Islam, anak 

sejak dini dididik untuk berbicara dengan 

sopan, menggunakan bahasa yang lembut, 

serta menunjukkan penghormatan dalam 

berkomunikasi. Hal ini menandakan bahwa 

aspek moral dan adab menjadi fondasi 

penting dalam kedua sistem nilai tersebut. 

Selain itu, fleksibilitas dalam pola 

asuh yang diterapkan oleh masyarakat Sunda 

juga menunjukkan keterkaitan dengan prinsip 

yang disampaikan oleh Ali bin Abi Thalib 

RA, yaitu bahwa pendidikan anak harus 

disesuaikan dengan konteks zamannya. 

Namun, penyesuaian ini tetap dilakukan 

tanpa mengabaikan nilai-nilai dasar agama, 

aturan syariat, maupun adat istiadat yang 

berlaku. Dengan demikian, pengasuhan anak 

yang berakar pada kearifan lokal Sunda 

mampu berintegrasi secara harmonis dengan 

ajaran Islam, menghasilkan sistem 

pendidikan yang adaptif sekaligus 

berlandaskan nilai-nilai spiritual dan budaya. 

 

KESIMPULAN 



 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

133 
 

Hurgronje (1931) mengemukakan 

bahwa ketika Islam masuk ke wilayah Tatar 

Sunda, masyarakat setempat telah memiliki 

sistem kepercayaan yang diwariskan secara 

turun-temurun dari leluhur mereka. 

Kepercayaan tersebut telah menjadi rujukan 

moral sekaligus panduan dalam menjalani 

kehidupan sehari-hari masyarakat Sunda. 

Sistem kepercayaan ini merupakan hasil dari 

proses akulturasi antara budaya Hindu-

Buddha dengan ajaran Islam (Hurgronje, 

1931). Seiring berkembangnya Islam yang 

semakin menyatu dengan kehidupan 

masyarakat Sunda di berbagai bidang, 

terbentuklah sistem nilai, norma, dan 

kebiasaan baru yang memperkaya budaya 

Sunda (Eka Jati, 1984). 

Dalam konteks pendidikan anak, 

banyak ditemukan kesamaan antara nilai-nilai 

Islam dengan praktik pengasuhan tradisional 

Sunda. Kesamaan ini mencerminkan 

keberhasilan umat Islam dalam 

menginternalisasi ajaran agama tanpa 

menghilangkan identitas budaya lokal. Hal 

tersebut merupakan hasil dari proses sosial 

yang panjang, di mana nilai-nilai Islam 

terintegrasi dengan kearifan lokal secara 

harmonis. 

Proses akulturasi ini patut dihargai, 

dikaji, dan dijadikan bahan pembelajaran, 

karena menunjukkan bentuk perkembangan 

budaya yang tidak hanya mencerminkan 

dinamika sosial, tetapi juga memperlihatkan 

nilai keindahan dan kematangan peradaban 

yang tumbuh dari hasil pertemuan dua sistem 

nilai besar. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Abrasyi, M. A. (1970). Ruh al-Tarbiyah wa 

al-Ta’lim [Terj. Bustami & Djohar 

Bahry]. Jakarta: Bulan Bintang. 

Aly, H. N., & Munzier, M. (2003). Watak 

Pendidikan Islam. Jakarta: Friska 

Agung Insani. 

Azzahra, A. Z., & Fakhruddin, A. (2021). 

Kearifan Lokal Masyarakat Sunda 

Dalam Tradisi Mendidik Anak 

Relevansinya Dengan Ajaran Islam 

Tentang Pendidikan Anak. 7(2), 161–

172. 

https://doi.org/10.30651/pedagogi.

v7i2.7006 

Bincang Syari’ah. (n.d.). Tahapan Pendidikan 

Anak Menurut Ali bin Abi Thalib RA. 

https://bincangsyariah.com 

Eka Jati, E. S. (1984). Kebudayaan Sunda: Suatu 

Pendekatan Sejarah (Jilid I). Jakarta: 

Girimukti Pustaka. 

Hasan, L. (2003). Asas-Asas Pendidikan Islam. 

Jakarta:  Pustaka al-Husna Baru. 



 
ATTENDING: Jurnal Bimbingan dan Konseling 

ISSN : 3089-2708 (Online) 
 

 

134 
 

Hurgronje, C. S. (1931). Mekka in the Latter 

Part of the 19th Century (J. Monahan, 

Trans.). London: Luzac & Co. 

Kunia, A. (2020). 19 Cara Mendidik Anak 

Menurut IslamSesuai Ajaran Nabi 

dan Al-Qurán. [online]. Tersedia di: 

https://www.merdeka.com/trending

/19-cara-mendidik-anak- menurut-

islam-sesuai-ajaran-nabi-dan-al-

quran-kln.html (diakses pada 10 

Oktober 2020) 

Nuroh, S. (2022). Keterkaitan Antara Pola 

Asuh Dan Inner Child Pada 

Perkembangan Anak Usia Dini: 

Sebuah Tinjauan Konseptual [The 

Relationship Between Parenting 

Patterns And Inner Child In Early 

Childhood’s Development: A 

Conceptual Review].  Acta Islamica 

Counsenesia: Counselling Research and 

Applications, 2(2), 61–70. 

https://doi.org/10.59027/aiccra.v2i

2.190 

Nuroh, S. (2023). Ma’acia Traditional Rituals 

Viewed From The Perspective Of 

Indigenous Psychology In The People. 1(1), 

1–7. 

https://businessandfinanceanalyst.c

om/index.php/NJCR/article/view/

21 

Nuroh, S. (2025). Pentingnya Pendidikan 

Orang Tua Dalam Menunjang 

Perkembangan Anak Usia Dini. 

Jurnal Intisabi, 2(2), 258–271. 

https://doi.org/10.61580/itsb.v2i2.

93 


