
Connection: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 
E- ISSN: 2797-1627 

Vol. 3 No. 1 (Apr-Nov 2023), 1-16 
https://doi.org/10.32505/connection.v3v1.6242  

1 

 

 

Satu kampung enam iman: Penguatan integrasi sosial melalui 

perayaan Tujuh Liku pada suku asli Anak Rawa di Siak, Riau 

Muhammad Ansor*1, Laila Sari Masyhur2 
1Hukum Tata Negara, Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

2Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim Riau  

*)Corresponding author, ansor@uin-suska.ac.id  

 

First received: 

10 Juni 2023 

Revised: 

12 Juni 2023 

Final Accepted: 

14 Juni 2023 

 

Abstrak 

Artikel ini membahas pengabdian pada masyarakat suku Akit Anak Rawa 

dengan berfokus pada penguatan integrasi sosial melalui perayaan Tujuh Liku. 

Kegiatan dilakukan karena transformasi sosial yang berlangsung akseleratif 

pada masyarakat adat yang berdomisili di Kampung Adat Penyengat, Siak, 

Riau ini telah mengakibatkan fragmentasi sosial keagamaan. Mayoritas anggota 

komunitas awalnya pemeluk agama lokal atau kepercayaan/penghayat, namun 

dewasa ini hanya sebagian kecil saja yang masih bertahan pada keyakinan 

lama.  Mayoritas mereka telah berkonversi pada salah satu agama resmi negara 

baik Kristen Protestan, Budha, Islam, Konghucu maupun Katholik. Fragmentasi 

sosial keagamaan berdampak pada performa integrasi sosial di internal 

masyarakat bahkan berpotensi memantik konflik sosial. Kegiatan kami 

bertujuan untuk melakukan revitalisasi identitas sosio-kultural masyarakat 

Suku Asli Anak Rawa melalui peningkatan partisipasi perayaan adat Tujuh 

Liku dan optimalisasi pemaknaan sebagai sumber integrasi sosial. Hasil 

pengabdian masyarakat menemukan bahwa upaya revitalisasi identitas 

kultural mendapat sambutan positif oleh komunitas sebagai strategi integrasi 

di tengah fragmentasi keagamaan. Karena itu hasil kegiatan merekomentasikan 

agar wawasan toleransi dan tata kelola keragaman dioptimalisasikan secara 

berkelanjutan.  

Kata Kunci: Suku Asli Anak Rawa, Siak, Masyarakat Adat 

Abstract 

This article discusses devotion to the Akit Anak Rawa community by focusing on 

strengthening social integration through the Tujuh Liku celebrations. Activities carried 

out due to the social transformation that took place acceleratively in indigenous 

communities in the Kampung Penyengat, Siak, Riau, have resulted fragmentation of 

religious society. The majority of the community members were initially local religious 

or religious believers, but today only a small portion of them have survived their old 

beliefs.  Most of them have converted to one of the official religions of the country, either 

Protestant Christianity, Buddhism, Islam, Konghucu or Catholic. The social 

fragmentation of religions affects the performance of social integration within societies 

even potentially provoking social conflict. Our projects aim to revitalize the socio-

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210524200935443
https://doi.org/10.32505/connection.v3v1.6242
mailto:ansor@uin-suska.ac.id


Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

2 

 

cultural identity of the people of the Rawa tribe through increased participation in the 

Tujuh Liku celebrations and optimization of digestion as a source of social integration. 

The results of our projects found that efforts to revitalize cultural identity received 

positive welcome by the community as a strategy of integration amidst the religious 

fragmentation. Therefore, the results of activities recommend that the insight into 

tolerance and diversity management system should be continuously optimized.  

Keywords: Suku Asli Anak Rawa, Siak, Indigenous communities 

-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

PENDAHULUAN 

Tulisan ini membahas kegiatan pengabdian masyarakat dengan berfokus pada 

penguatan integrasi sosial melalui perayaan Tujuh Liku pada suku Asli Anak Rawa di 

kampung Penyengat, Kabupaten Siak, Riau. Suku Asli Anak Rawa atau yang pada tempat 

lain terkadang juga disebut dengan suku Akit (Rosaliza 2018; Faisal and Amanati 2018; 

Santoso, Afdal, and Niko 2019; Santoso 2018) merupakan masyarakat adat terpencil di 

Riau selain Talang Mamak, Duano, Sakai, atau Bonai (Porath 2013; Azhar et al. 2008; 

Charin and Hidayat 2019; Muntaza 2022; Amrifo et al. 2014; Mayliza and Adianto 2019). 

Mayoritas anggota suku Anak Rawa saat ini telah berkonversi pada salah satu agama 

resmi negara seperti Kristen, Budha, Katolik, Islam, dan Konghucu. Hanya sebagian kecil 

saja orang suku Asli Anak Rawa yang masih bertahan dalam kepercayaan lokal dalam 

pengertian bahwa pada identitas kependudukan mereka tidak dicantumkan identitas 

salah satu agama resmi negara. Kegiatan pengabdian ini merupakan tindak-lanjut dari 

riset yang kami lakukan sebelumnya pada komunitas ini (Ansor and Masyhur 2013) 

maupun temuan penelitian lain pada subyek yang sama (Madjid, Santoso, and Ridwan 

2021). Advokasi dalam penguatan integrasi sosial diperlukan mengingat dewasa ini 

ikatan sosial keagamaan masyarakat suku Asli Anak Rawa telah mengalami fragmentasi 

sosial keagamaan, bahkan beberapa diantaranya merupakan keluarga yang tinggal dalam 

satu atap tetapi dengan afiliasi agama berbeda-beda.  

Riset seputar komunitas adat di Indonesia yang dilakukan pada beberapa dekade 

terakhir memperlihatkan bahwa program relokasi pemukiman telah berkontribusi 

signifikan dalam mendorong transformasi sosial pada komunitas bersangkutan (Mojo, 

Hadi, and Purnaweni 2015; Hadiprayitno 2015; Zaenuddin Hudi Prasojo 2015; Porath 

2002; Tyson 2008; Z. H. Prasojo 2011; Azhar et al. 2008; Porath 2018). Modernisasi pada 

masyarakat adat melalui desakan negara yang sebelumnya ditanggapi secara skeptis (Rab 

2002; Azhar et al. 2008) kini telah memperlihatkan hasilnya. Masyarakat adat mengalami 

perubahan sosial dalam berbagai aspek kehidupan baik sosial ekonomi, kultural, 

pendidikan, politik, keagamaan dan lain sebagainya. Pada aspek keagamaan, masyarakat 

yang pada masa sebelumnya mayoritas berafiliasi pada agama lokal atau 

penghanyat/kepercayaan, kini banyak yang sudah bermigrasi ke salah satu agama resmi 

negara (Ansor and Masyhur 2013). Mereka berpindah agama karena alasan yang 

bervariasi: ada yang karena kesadaran soal beragama atau berkeyakinan, perkawinan, 

atau pun karena alasan pragmatis untuk mendapatkan kemudahan dalam identitas 

kependudukan dari instansi pemerintah.  



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

3 

 

Sebagaimana ditunjukkan Samsul Maarif melalui studinya tentang komunitas 

Ammatoa di Sulawesi Selatan, masyarakat adat sering menghadapi kesulitan dalam 

mendapatkan pelayanan administrasi pencatatan sipil lantaran proses birokrasi yang 

belum memfasilitasi pada pencatatan sesuai dengan identitas keyakinan yang dipeluknya 

(Maarif 2015, 2018). Akibatnya mereka bermigrasi pada salah satu agama resmi negara 

untuk memudahkan pencatatan. Menariknya, kesulitan administrasi tersebut tidak hanya 

dialami sebelum terbitnya keputusan Mahkamah Konstitusi Nomor 97/PUU-XIV/2016 

yang mengatur pencantuman identitas kepercayaan pada dokumen kependudukan, 

melainkan juga masih ditemukan pada masa sesudah penerbitan regulasi tersebut. Hal 

tersebut antara lain karena organisasi komunitas adat bersangkutan belum terdaftar 

sebagai organisasi penghayat pada Direktorat Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha 

dan Masyarakat Adat pada Kementerian Kebudayaan.  

Pada masyarakat adat suku Anak Rawa, konversi agama ke salah satu agama resmi 

negara telah membalikkan realitas sosial demografi komunitas tersebut. Pemeluk agama 

kepercayaan/penghayat yang sebelumnya merupakan afiliasi mayoritas warga komunitas 

tersebut, saat ini statsunya sebagai minoritas. Data kependudukan desa tersebut yang 

dirilis pada tahun 2022 menunjukkan bahwa dari 1.859 orang, sebanyak 712 orang (38,30 

persen) Kristen Protestan, 673 orang (36,20 persen) Budha, 281 orang (15,11 persen) Islam, 

152 orang (8,18 persen) Konghuchu, 22 orang (1,2 persen) Katolik, dan hanya 19 orang 

(1,02 persen) yang bertahan pada agama atau kepercayaan/penghayat. Data tentang 

jumlah pemeluk agama lokal atau kepercayaan/penghayat tersebut dipastikan lebih besar 

dari data resmi yang disebutkan pada dokumen tersebut karena beberapa orang yang 

saya temu secara administrasi dicatatkan sebagai pemeluk salah satu agama resmi 

sementara secara faktual mengatakan memeluk agama lokal atau 

kepercayaan/penghayat.  

Konversi agama telah mengakibatkan perubahan dinamika keberagamaan dan pola 

interaksi sosial pada masyarakat suku Asli Anak Rawa. Berbeda dengan kondisi 40 tahun 

lalu dimana mereka tidak mengenal agama, pada saat ini di desa Penyengat terdapat tiga 

buah gereja, satu buah masjid, satu buah mushala, dan satu wihara dalam bentuk 

bangunan yang umumnya permanen. Akselerasi perubahan sosial keagamaan yang 

berlangsung hampir setengah abad ini mengakibatkan perubahan sosio kultural di dalam 

masyarakatnya. Dokrin dan ajaran pada setiap agama yang mengaku kebenaran masing-

masing memiliki dampak sosio-kultural. Ikatan sosial pada masyarakat suku Asli Anak 

Rawa yang sebelumnya dirajut dalam payung kepercayaan/penghayat yang sama, 

sekarang mengalami fragmentasi keagamaan. Studi sebelumnya memperlihatkan bahwa 

masyarakat suku Asli Anak Rawa memiliki modal sosial yang amat baik dalam 

menyikapi keragaman keyakinan. Bagi mereka, perbedaan afiliasi keagamaan tidak lebih 

dari sekedar merupakan kehendak negara yang perlu direspon dalam cara yang tidak 

mendekonstruksi ikatan sosial mereka sebagai suku Asli Anak Rawa. Sikap demikian 

relatif tidak banyak berbeda dengan perilaku sosial komunitas adat lain di Indonesia 

sebagaimana ditunjukkan sejumlah sarjana (Maarif 2012; Mujiburrahman 2001; Li 2000).  

Meskipun demikian, fragmentasi sosial keagamaan ini telah berdampak terhadap 

dinamika integrasi sosial dalam masyarakat. Berdasarkan temuan yang kami dapatkan 

dari lapangan saat melakukan riset sebelum ini, interaksi sosial dalam masyarakat 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

4 

 

terkadang dipengaruhi oleh latar belakang keagamaan yang telah terfragmentasi tersebut. 

Orang suku Asli Anak Rawa Muslim misalnya tidak menghadiri sebagian kegiatan adat 

tertentu karena dianggap bertentangan dengan kepercayaannya. Orang Kristen yang 

berafiliasi pada gereja HKBP misalnya mengkritik (meskipun tidak secara terbuka) 

praktik keberagamaan komunitas Kristen yang beraflisasi pada Pentakosta dalam isu-isu 

tertentu seperti penyembuhan yang sepenuhnya mengandalkan doa dan mukjizat. 

Demikian pula beberapa pemeluk Budha yang berorientasi vegetarian terkadang 

mempersoalkan praktik kultural masyarakat di kampung tersebut yang umumnya non-

vegetarian. Padahal akar kultural dan identitas kolektif orang suku Asli Anak Rawa 

adalah pemburu sebagai mata pencaharian atau pun konsumsi sendiri.  

Perlu diakui bahwa sejauh ini fragmentasi sosial tersebut tidak menjadi konflik sosial 

dalam masyarakat mengingat modal sosio kultural di masyarakat yang cukup kuat 

berhasil meredam potensi disintegrasi sosial. Meskipun demikian, kecenderungan 

kristalisasi kelompok sosial dalam masyarakat yang terjadi secara relatif ekstrim secara 

sosial keagamaan berpotensi memunculkan disintegrasi sosial di masa mendatang. 

Karena itu, kegiatan pengabdian ini difokuskan pada penguatan wawasan pengelolaan 

keragamaan dan integrasi sosial dalam masyarakat suku Asli Anak Rawa. Tema ini 

penting dikembangkan karena selama ini kajian tentang masyarakat Adat dan dinamika 

sosial keagamaan (setidaknya) di Riau lebih berfokus pada kajian akademik (Ansor and 

Masyhur 2013; Madjid, Santoso, and Ridwan 2021) atau penguatan wawasan keagamaan 

primordial masing-masing (Kholid and Oktaviani 2021; Budiman 2019; Hasbullah 2018). 

Advokasi pengelolaan keragaman dan penguatan integrasi sosial dilakukan dengan 

tujuan mengawal kerekatan sosial masyarakat seiring dinamika sosial keagamaan dalam 

masyarakat yang mengalami perubahan secara pesat.  

METODE 

Kegiatan informal tentang pengabdian masyarakat yang berorientasi penguatan 

integrasi sosial keagamaan pada suku Asli Anak Rawa sudah lama penulis (pertama) 

lakukan. Penulis pertama kali melakukan riset dan advokasi komunitas ini pada tahun 

2008 sebagai koordinator program FPIC di Semenanjung Kampar yang diselenggarakann 

Scale Up (NGO yang berbasis di kota Pekanbaru). Penulis pertama ambil bagian dalam 

program tersebut hingga 2009. Pada 2011 dan 2013 peneliti juga pernah melakukan 

penelitian tentang dinamika sosial budaya masyarakat suku Asli Anak Rawa. Namun, 

aktivitas dan pertemuan formal dan terstruktur dilakukan pada pertengahan 2022 (Mei 

sampai Agustus). Aktivitas pengabdian dan advokasi penguatan tata kelola keragaman 

ini dilakukan pada tahun 2022 bersamaan dengan penelitian yang dilakukan dalam tema 

rekognisi hak kultural dan berkeyakinan suku Asli Anak Rawa. Selain melakukan 

penelitian untuk topik tersebut, peneliti melakukan advokasi dalam penguatan tata kelola 

keragaman pada suku Asli Anak Rawa.  

Kegiatan pengabdian ini dilakukan dengan pendekatan Asset Based Community-

driven Development (selanjutnya ditulis dengan pendekatan ABCD) (Salahuddin et al. 

2015; Rhofita 2019; Andyarini, Oktorina, and Rosidi 2020). Pengabdian berbasis 

pendekatan ABCD dilakukan dengan bertolak dari asumsi bahwa masyarakat subyek 

pendampingan memiliki asset yang telah melembaga dalam masyarakat, sehingga dalam 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

5 

 

melakukan kegiatan, kami selaku fasilitator tidak sama sekali bertolak dari awal 

melainkan memperkuat praktik sosial yang telah ada dalam masyarakat. Kami 

mengembangkan dan mendorong praktik sosio kultural yang sudah ada di masyarakat 

dengan cara melakukan penguatan makna atau meluaskan dampaknya sebagai media 

integrasi sosial dan mitigasi konflik internal masyarakat karena keragaman iman.  

Salah satu prinsip utama dalam pengabdian berbasis asset adalah melihat 

masyarakat dampingan sebagai subyek yang otonom, mandiri dan telah memiliki modal 

sosial yang kuat dalam memberdayakan diri mereka sendiri. Mereka selalu memiliki 

praktik sosial yang baik sebelum kegiatan pendampingan. Seorang fasilitator dalam 

pengabdian berbasis pendekatan ABCD bertindak dalam posisi mengorganisasikan 

“kekuatan dan energi positif yang dimiliki masyarakat” dengan cara “diidentifikasi, 

diketahui, dipahami, diinternslisasi, untuk kemudian dimobilisasi oleh masyarakat 

sendiri” dalam meluaskan skala pencapaian agenda pemberdayaan sosial yang telah 

disepakati bersama antara fasilitator dan subyek dampingan. Peneliti yang dalam hal ini 

juga berperan sebagai fasilitator pada posisi mengekplorasi modal sosial dalam 

masyarakat sehingga menjadi energi dana kesadaran sosial masyarakat dalam mengelola 

keragaman dan mencegah disintegrasi sosial akibat fragmentasi sosial keagamaan.  

Sejalan dengan panduan pengabdian masyarakat berbasis asset sebagaimana 

dikatakan Nadhir Salahuddin et.al. tahapan kegiatan mencakup inkulturasi, diskoveri, 

desain, define, dan refleksi (Salahuddin et al. 2015, 92–101). Pertama-tama penelitian 

memperkenalkan diri sebagai bagian dari tim yang memiliki agenda untuk melakukan 

pengabdian yang berfokus pada tata kelola keragaman dan penguatan integrasi sosial 

dalam masyarakat. Tahap ini tidak memerlukan waktu yang lama mengingat posisi 

peneliti yang sudah familiar di lingkungan masyarakat dampingan. Kami berdiskusi 

dengan sejumlah tokoh atau pun anggota masyarakat tentang dinamika sosial keagamaan 

pada suku Asli Anak Rawa serta implikasi perubahan sosial keagamaan yang mereka 

rasakan. Perbincangan dilakukan berulang kali baik dalam bentuk diskusi dua orang atau 

pun berkelompok untuk mengeksplorasi kisah sukses mereka dalam mengelola 

keragaman. Diskusi kami bermuara pada kesepakatan untuk mengakselerasi modal sosial 

dan pengalaman yang telah dimiliki sebagai katalisator untuk meminimalisir potensi 

disintergasi sosial yang ada dalam masyarakat.  

Kami selanjutnya merancang kegiatan yang dimaksudkan mengintensifkan ruang 

perjumpaan sekaligus revitalisasi identitas kolektif. Berdasarkan hasil diskusi dengan 

masyarakat, dan sebagai bentuk kegiatan rutinitas yang telah pernah dilakukan tetapi 

mengalami kendala di lapangan seiring dengan pandemic Covid-19 di Indonesia, pada 

akhirnya disepakati untuk menyelenggarakan acara perayaan malam Tujuh Liku dalam 

bentuk pertemuan kampung dan menghidupkan kembali upacara adat lainnya. Kegiatan 

perayaan Tujuh Liku adalah kegiatan rutin yang dilakukan masyarakat suku Asli Anak 

Rawa, dan merupakan ritual adat yang telah mereka lakukan secara turun temurun. 

Selain mendorong masyarakat untuk lebih memeriahkan pelaksanaan kegiatan adat, 

pengabdian ini juga terlibat dalam fasilitasi pertemuan kampung pada malam kegiatan 

perayaan tersebut. Kami juga berfokus untuk mengeksplorasi pemaknaan masyarakat 

terkait dengan kegiatan Tujuh Liku tersebut. Selain itu penulis juga berdiskusi dengan 

masyarakat terkait dengan kegiatan-kegiatan yang ada di masyarakat dan memberi 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

6 

 

masukan terkait dengan bagaimana memaksimalkan dampak positif kegiatan terutama 

dalam peningkatan integrasi sosial dalam masyarakat. Pada kurun pelaksanaan 

pengabdian, kami juga mengevaluasi dampak kegiatan yang dilakukan dalam penguatan 

integrasi sosial sehingga menjadi masukan untuk peningkatan kualitas di masa 

mendatang. Selanjutnya, sebagai rangkaian kegiatan ini kami melakukan refleksi 

akademik terutama bagaimana pengamalan penguatan integrasi sosial dan tata kelola 

keragaman pada suku Asli Anak Rawa dapat didokumentasikan dan dideseminasikan 

secara lebih luas.  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kegiatan pengabdian ini berfokus pada revitalisasi identitas sosio kultural 

masyarakat suku Asli Anak Rawa sebagai strategi merawat integrasi sosial dalam 

fragmentasi keagamaan. Telah dikemukakan bahwa pada dasarnya orang suku Asli Anak 

Rawa merupakan individu-individu inklusif serta amat menghormati perbedaan agama. 

Demikian pula para elite agama di Kampung Adat Penyengat memiliki perhatian intensif 

dalam mengawal harmoni sosial pada masyarakat yang sedang berubah. Meskipun 

demikian, berdasarkan penelusuran kami ditemukan potensi friksi sosial akibat 

keragaman iman dan kepercayaan. Kristalisasi identitas keagamaan terkadang memantik 

sikap primordial dan penegasian eksistensi yang lain. Karenanya pengabdian ini 

merupakan ihtiar optimalisasi modal sosial yang sudah melembaga dalam masyarakat. 

Partispasi penulis pertama dalam penguatan inklusivitas keagamaan telah dirintis 

sejak terlibat dalam pendampingan pada komunitas yang sama tetapi dengan tema 

berbeda. Tahun 2008, penulis bersama Lembaga Swadaya Masyarakat Scale Up 

mengelola program FPIC (Free, Prior, and Informed Consent), atau dalam Bahasa 

Indonesia disebut PADIATAPA (Persetujuan Dengan Informasi Awal Tanpa Paksaan) di 

Semenanjung Kampar. Beberapa sarjana aktivis mengilustrasikan FPIC sebagai program 

yang bertujuan untuk memediasi konflik sumber daya pada masyarakat lokal (Elfitra, 

Afrizal, and Zuldesni 2019; Filer, Mahanty, and Potter 2020; Giupponi 2018). Seiring 

dengan peran sebagai koordinator program FPIC, penulis pertama juga menginisiasi 

kegiatan penguatan tata kelola keragaman agama. Demikian pula, sebagai individu yang 

berlatar belakang muslim, penulis terkadang menjadi mitra diskusi mualaf suku Asli 

Anak Rawa untuk belajar Islam. Penulis memanfaatkan momentum tersebut sebagai 

media mendorong inklusifitas beragama. Kami juga secara intensif memitigasi potensi 

konflik sosial. Hanya saja, kegiatan pengabdian yang dilakukan secara formal dan 

terstruktur yang menjadi basis penulisan artikel ini dilakukan pada 2022.  

Kegiatan yang kami lakukan pada tahun 2022 antara lain berupa penguatan integrasi 

sosial melalui optimalisasi modal kultural yang telah ada di masyarakat. Salah satu 

sasaran kami adalah memanfaatkan momentum perayaan Tujuh Liku sebagai media 

untuk memperkuat solidaritas sosial. Sebagaimana dikatakan Anthony Mansueto, agama 

memiliki peranan signifikan dalam membentuk solidaritas sosial (Mansueto 1988). 

Perayaan Tujuh Liku merupakan perayaan adat dan keagamaan pada komunitas suku 

Asli di Riau dimana suku Asli Anak Rawa termasuk salah satu di dalamnya. Perayaan 

tersebut merupakan artikulasi penghormatan arwah nenek moyang yang telah 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

7 

 

meninggal. Bagi orang suku Asli Anak Rawa acara Tujuh Liku dirayakan sebagai 

ungkapan syukur pada alam dan yang gaib atas keselamatan yang diberikan.  

 

Sumber: Utami, Revina Dwi, Ervizal A. M. Zuhud, and Agus Hikmat. 2019. “Medicinal Ethnobotany 

and Potential of Medicine Plants of Anak Rawa Ethnic at The Penyengat Village Sungai Apit Siak 

Riau.” Media Konservasi 24(1): 40–51. https://journal.ipb.ac.id/index.php/konservasi/article/view/26302. 

Kisah tentang asal usul perayaan Tujuh Liku menurut orang suku Asli Anak Rawa 

bermula dari cerita tentang nenek moyang mereka yang tersesat di hutan dan tidak tahu 

arah jalan pulang ke kampung tempat tinggal sebelumnya. Mereka berjalan dalam waktu 

yang lama tetapi tidak menemukan arah jalan pulang. Pada suatu malam di tengah 

perjalanan mereka melihat lampu colok (lampu yang memakai minyak tanah) dari arah 

kejauhan. Perjalanan mereka diarahkan menuju kerlipan lampu tersebut. Mereka 

meyakini lampu menandakan pertanda ada pemukiman. Pemasangan lampu colok di 

lingkungan pemukiman masyarakat Melayu merupakan perayaan rutin setiap menjelang 

akhir bulan Ramadan. Orang Melayu memiliki tradisi memasang lampu colok pada hari 

ke 27 pada bulan Ramadan. Ketika sampai arena pemukiman, orang suku Asli bertanya 

ke warga setempat mengapa banyak lampu yang dipasang di jalan-jalan, orang Melayu 

menyebutnya sebagai penyambutan malam Tujuh Likur puasa bulan Ramadan. Puasa 

Ramadan merupakan tradisi orang Islam. Apabila kisah ini benar, maka dapat dipastikan 

praktik perayaan Tujuh Liku pada suku Asli Anak Rawa dimulai setelah Islam dianut 

sebagai agama orang Melayu. Ringkas cerita, berdasarkan peristiwa tersebut, orang suku 

Asli kemudian secara rutin mengenang peristiwa tersesat di hutan dengan melakukan 

perayaan Tujuh Liku sebagai ungkapan syukur atas keselamatan yang didapatkan. 

Perayaan Tujuh Liku dilakukan tanggal 26 malam Ramadan hingga tiga hari berikutnya.  



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

8 

 

Penting untuk dicatat bahwa meskipun orang suku Asli Anak Rawa dan orang 

Melayu sama-sama melakukan kegiatan Tujuh Liku, namun perayaan ini memiliki nilai 

kosmologi yang berbeda-beda bagi masing-masing komunitas. Tidak pada tempatnya 

untuk mengurai makna perayaan Tujuh Likur sebagai tradisi Ramadan orang Melayu; 

tetapi pada bagian ini penulis lebih berfokus menjelaskan praktik sosial Perayaan Tujuh 

Liku pada masyarakat Suku Akit Anak Rawa. Bagi mereka perayaan Tujuh Liku 

merupakan medium menghubungkan antara orang yang masih hidup dengan yang 

sudah meninggal. Pandangan seperti ini sebetulnya ditemukan dalam masyarakat 

Muslim (Prasetyo 1994). Bagi orang Suku Asli Anak Rawa, Tujuh Liku merupakan 

lambang keteguhan memeluk ajaran nenek moyang. Seorang anak yang memiliki orang 

tua yang sudah meninggal dunia diwajibkan melakukan perayaan Tujuh Liku sebagai 

bentuk keyakinan bahwa pada momentum tersebut arwah nenek moyang mereka 

kembali ke rumah, dan karenanya harus disambut dengan memberi hidangan berupa 

sesajian di depan rumah untuk arwah laki-laki dan di belakang rumah untuk arwah 

perempuan. Sesajen biasanya berupa makanan atau hal-hal yang paling disukai pada 

masa masih hidup. Adapun anak yang orang tuanya masih hidup tidak merayakan Tujuh 

Liku melainkan turut serta dalam perayaan dan pemberian sesajian yang dilakukan orang 

tua masing-masing.  

Tradisi perayaan Tujuh Liku sempat menjadi polemik pada masyarakat suku Akit 

Anak Rawa paska mayoritas mereka berkonversi ke salah agama resmi negara. Para 

pemuka agama di lingkungan Penyengat kecuali Budha memandang perayaan Tujuh 

Likur tidak sejalan dengan keyakinan agama masing-masing. Karena itu muncul 

himbauan dari pemuka agama pada komunitas masing-masing untuk tidak turut 

merayakan tradisi Tujuh Liku (Rangkuti 2018). Paska kontroversi tersebut muncul 

kesepakatan di lingkungan antara Lembaga Kerapatan Adat Suku Asli Anak Rawa dan 

pemuka agama-agama untuk berpegang pada prinsip tidak ada paksaan untuk mengikuti 

perayaan Tujuh Liku dan juga tidak ada sanksi bagi mereka yang telah beragama untuk 

turut merayakan tradisi Tujuh Liku.  
 

 

Sumber Gambar: Dokumentasi sesajen makanan untuk arwah leluhur pada perayaan Tujuh Liku 

yang diambil dari salah satu rumah pemeluk Suku Asli Anak Rawa tahun 2022. 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

9 

 

Kami melakukan kegiatan pengadian sekitar empat tahun setelah terjadinya 

kontroversi tersebut. Potensi konflik sosial dalam merespon tradisi Tujuh Liku memang 

sudah diselesaikan dengan adanya kesepakatan pemuka agama. Tetapi perbedaan 

pandangan komunitas agama terhadap praktik tersebut tidak serta merta dapat 

dihilangkan. Pemeluk Islam yang beretnis Suku Anak Rawa mendapatkan edukasi 

keagamaan pimpinan keagamaan nya bahwa membuat persembahan atau sesajian untuk 

arwah yang meninggal merupakan praktik penyekutuan Tuhan. Demikian pula dalam 

tradisi Kristen Protestan yang menjadi afiliasi mayoritas orang Suku Anak Rawa. Agama 

yang disebutkan terakhir, terutama yang berafiliasi pada denominasi Pentakosta, tidak 

mempercayai kekuatan lain di luar Tuhan. Terdapat keragaman pemikiran, dimana 

beberapa orang melihat praktik tersebut membawa pada tindakan mempersekutukan 

Tuhan. Karenanya dalam melakukan pengabdian untuk merespon situasi ini kami 

menggunakan kombinasi pendekatan ABCD dan teori tata kelola keragaman yang 

dianjurkan Will Kymlicka dan Bhikhu Poarekh, yakni pendekatan dialogis yang 

berlangsung terus menerus (Kymlicka 1995, 2011; Parekh 2008b, 2013, 2008a). Kami 

melakukan dialog dan diskusi dengan individu dari komunitas Suku Asli Anak Rawa 

yang telah berkonversi pada beragama agama terkait pelbagai tema tata kelola 

keragaman termasuk dalam hal kontroversi perayaan Tujuh Liku. Teknik dialog yang 

dilakukan tidak pada posisi menginsersi pandangan berdasarkan pemahaman kami, 

melainkan lebih cenderung pada posisi menggali pemahaman dan pemaknaan mereka 

terkait perayaan Tujuh Liku untuk mencari titik temu dan optimalisasinya (Fortier 2005; 

Appiah 1994; Parekh 2008b; Taylor 1994). Pada akhirnya kami menemukan beberapa 

dilema yang dialami pemeluk agama dari Islam atau Kristen yang beraliran Pentakosta. 

Pada satu sisi mereka mempercayai agama memberi seperangkat panduan yang lengkap 

untuk mereka namun ketika ingin mengikuti jalan tersebut secara optimal dan 

menyeluruh, terdapat praktik kultural nenek moyang mereka yang perlu ditinggalkan. 

Sementara di pihak lain mereka meyakini juga bahwa agama apapun yang mereka pilih 

paska gelombang konversi yang berlangsung sejak 40 tahun terakhir pada komunitas 

mereka, semuanya adalah baik dan tidak boleh meretakkan hubungan sosial mereka 

sebagai orang Suku Asli Anak Rawa. Dilema seperti ini memang mendorong kami selaku 

fasilitator dalam tata kelola keragaman untuk terlibat dalam proses pencarian solusi yang 

berkelanjutan.  

Bersama dengan masyarakat dan tokoh pemuda setempat kami turut aktif dalam 

merancang perayaan Tujuh Liku tahun 2022 dalam cara yang meningkatkan partisipasi 

dan memperkuat pemaknaan para individunya terhadap kegiatan tersebut. Perlu 

disampaikan bahwa kegiatan perayaan Tujuh Liku pada kampung adat Penyengat ini 

terbagi menjadi dua jenis. Pertama adalah ritual Tujuh Liku yang dilakukan oleh pemeluk 

agama kepercayaan yang melakukan tradisi tersebut dalam bentuk menyiapkan sesajian 

di depan rumah dengan ritual tertentu sesuai dengan tradisi pemeluk agama 

kepercayaan/penghayat. Lalu, yang kedua adalah perayaan Tujuh Liku dalam bentuk 

pertemuan kampung untuk acara makan bersama pada balai kampung di Penyengat. 

Acara kedua ini tidak diformat dalam ritual pemeluk agama kepercayaan, melainkan 

proses kegiatan umum yang agenda utamanya adalah makan bersama masyarakat dari 

warga lintas kepercayaan dan agama. Kegiatan ini biasanya menghadirkan pimpinan 

daerah setempat, tetapi pada momen tahun 2022 berhalangan menghadiri undangan yang 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

10 

 

disampaikan. Kegiatan makan malam Tujuh Liku di Balai Kampung sebetulnya 

merupakan acara rutin tahunan yang dimotori Penghulu Abok Agustinus. Remaja 

kampung diberi amanat sebagai pelaksana kegiatan. Kami terlibat dalam proses insersi 

makna kegiatan tersebut untuk memaksimalkan dampaknya sebagai medium integrasi 

sosial. Pada acara yang diselenggarakan di Balai Adat Kampung terlihat hadir pimpinan 

suku Asli Anak Rawa, tokoh masyarakat setempat dari beragam agama, termasuk Pak 

Otnel pendeta gereja Pentakosta GPdI El Shaddai.  

Kami menginventarisasi keluarga yang melakukan kegiatan nyange atau membuat 

sesajian yang diletakkan di halaman rumah untuk menyambut arwah leluhur yang 

dipercaya berkunjung ke rumah pada momen tersebut. Terdapat 26 keluarga yang 

menyelenggarakan nyange, dimana mayoritas mereka telah berkonversi ke agama Budha 

(dan juga Konghuchu). Tidak satu pun pemeluk Islam dan Katolik yang melakukan 

nyenge. Meski demikian perlu ditambahkan bahwa jumlah yang mempraktikkan nyange 

tersebut tidak sepenuhnya menggambarkan orang suku Anak Rawa yang memeluk 

agama kepercayaan. Sebab, keluarga yang orang tuanya belum ada meninggal, tidak 

diperkenankan menyange atau membuat sesajen persembahan.  

Tabel 1. Anggota Kopmunitas Suku Anak Rawa Pemangku Tradisi Sesajen  

Pada Perayaan Tujuh Liku di desa Penyengat tahun 2022 

No. Nama Kepala Keluarga Nyange*  Gender Agama (KTP) Alamat 

1 Er Ya Laki-laki Kristen  Dusun II 

2 Gul Ya Laki-laki Budha Dusun II 

3 Pal Ya Perempuan Budha Dusun II 

4 Depa Ya Laki-laki Budha Dusun II 

5 Wat Ya Laki-laki Budha Dusun II 

6 Nawa Ya Perempuan Budha Dusun II 

7 Pri Ya Laki-laki Budha Dusun II 

8 Nen Ya Laki-laki Budha Dusun II 

9 Gandum Ya Perempuan Budha Dusun II 

10 Dom Ya Laki-laki Budha Dusun II 

11 Buter Ya Laki-laki Budha Dusun II 

12 Onya Ya Perempuan Budha Dusun II 

13 Kewa Ya Laki-laki Budha Dusun I 

14 Hajir Ya Laki-laki Kristen Dusun I 

15 Aten Ya Laki-laki Budha Dusun I 

16 Mok Ya Laki-laki Budha Dusun I 

17 Mat Ya Laki-laki Kristen Dusun I 

18 Nyat Ya Laki-laki Kristen Dusun I 

19 Juat Ya Laki-laki Budha Dusun I 

20 Ajosa Ya Laki-laki Budha Dusun I 

21 Adi Ya Laki-laki Budha Dusun I 

22 Ipa Ya Laki-laki Budha Dusun I 

23 Aem Ya Laki-laki Tidak Tahu Dusun III 

24 Anes Ya Laki-laki Tidak Tahu Dusun III 

25 Atam Ya Laki-laki Tidak Tahu Dusun III 

26 Manik Ya Laki-laki Tidak Tahu Dusun III 

Sumber: Diolah dari pengumpulan data di lapangan saat perayaan Tujuh Liku 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

11 

 

* Memberikan sesajen pada perayaan Tujuh Liku.  

Kami juga mengidentifikasi setiap keluarga yang menyelenggarakan perayaan Tujuh 

Liku. Kami berdiskusi dengan sebagian pemangku tradisi ini untuk menggali makna 

kegiatan tersebut bagi mereka. Pengalaman yang telah kumpulkan tersebut kemudian 

didiskusikan terhadap komunitas lain di desa tersebut untuk memfasilitasi pertukaran 

pemikiran dan meminimalisir jarak dan perbedaan. Dialog seperti ini yang dilakukan 

secara terus menerus menurut Parekh dan Kymlika merupakan cara efektif dalam 

menyikapi keragaman. Negara tidak perlu ambil bagian dengan menggunakan 

kekuasaan yang dimiliki untuk memaksa masyarakat dalam menyikapi perbedaan yang 

tersebut (Kymlicka 1995; Parekh 2008b, 2006). Pandangan yang kami pilih tersebut 

berbeda dengan anjuran Susan Moller Okin yang mengatakan negara secara tegas perlu 

ambil bagian dalam menyikapi persoalan yang muncul akibat keragaman budaya dalam 

agama dalam komunitas tertentu apabila praktik kultural tersebut menimbulkan dampak 

negatif (Okin 1999, 1998). Kami mempercayai bahwa pendekatan dialogis kendatipun 

lamban memiliki kontribusi signifikan dalam pengelolaan keragaman.  

Sekedar informasi tambahan kiranya perlu diutarakan bahwa partisipasi kami 

revitalisasi identitas sosial pada suku Asli Anak Rawa tidak hanya dalam penguatan 

upacara Tujuh Liku, tetapi juga pada kegiatan lain menjelang dan sesudahnya. Selama 

proses kegiatan di lapangan, kami juga berpartisipasi dalam dokumentasi pelaksanaan 

kegiatan Bele Kampung. Bele Kampung merupakan aktivitas memberikan sesajen di 

bawah pohon punak untuk meminta perlindungan kepada kekuatan gaib agar 

masyarakat kampung diberi keselamatan dan dihindarkan dari petaka. Kami juga 

menginventarisasi dan mendokumentasi kegiatan kegiatan pengobatan tradisional yang 

dilakukan suku Asli Anak Rawa. Hal lainnya adalah dokumentasi aktivitas tari 

tradisional Suku Anak Rawa dengan memfasilitasi anak-anak remaja dalam 

menghidupkan kembali adat istiadat yang terancam kepunahan. Kegiatan seni budaya 

merupakan media perekat sosial mengingat dalam momentum seperti inilah integrasi 

sosial dirawat dan diperkuat. Kami pada akhirnya mempercayai bahwa revitalisasi 

identitas adat berkontribusi signifikan dalam merawat integritas sosial dalam masyarakat 

yang sedang berubah.  

KESIMPULAN 

Kegiatan pengabdian ini tidak mengklaim bahwa yang diadvokasi merupakan 

praktik sosial yang sama sekali baru pada masyarakat suku Asli Anak Rawa. Selaras 

dengan paradigma pengabdian berbasis aset, penelitian ini tidak lebih sekedar 

mengekstraksi sekaligus sebagai fasilitator untuk optimalisasi praktik kultural yang telah 

melembaga dalam masyarakat. Tujuannya adalah meluaskan dampak sebagai instrumen 

perawatan integrasi sosial dan mitigasi konflik internal pada masyarakat yang 

terfragmentasi. Kegiatan pendampingan yang dilakukan menghasilkan partisipasi yang 

lebih luas pada komunitas dalam penyelenggaraan kegiatan adat terkait perayaan Tujuh 

Liku sekaligus meningkatan kualitas pemaknaannya bagi pemangku kultural. Selain itu 

kegiatan pengabdian juga berkontribusi memperkuat rasa kepemilikan istiadat di 

kalangan suku Asli Anak Rawa yang telah berkonversi pada keimanan berbeda.  



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

12 

 

Kegiatan pengabdian ini disadari memiliki keterbatasan. Revitalisasi identitas 

kultural komunitas suku Anak Rawa hanya dilakukan dalam skala yang relatif terbatas, 

yakni di tingkat kampung. Penguatan perayaan adat Tujuh Liku dilakukan semestinya 

juga diiringi dengan advokasi dalam pemerolehan rekognisi identitas kultural secara 

lebih nyata. Saat ini, orang suku Asli Anak Rawa dan juga seluruh komunitas adat di 

Riau belum terinventarisasi sebagai komunitas adat yang terdaftar dalam Direktorat 

Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha dan Masyarakat Adat pada Kementerian 

Kebudayaan. Akibatnya, eksistensi masyarakat adat pemeluk agama lokal atau 

kepercayaan/penghayat belum diakui bahkan terancam mengalami kepunahan. Retorika 

revitalisasi identitas kultural pada suku Asli Anak Rawa menjadi kehilangan makna 

ketika mereka masih belum dapat mencatatkan identitas agama kepercayaan pada 

dokumen kependudukan atau pun belum mendapatkan legalitas pernikahan adat. 

Karena itu, kepada siapa pun yang berminat pada advokasi komunitas ini selanjutnya 

kami menyarankan perlunya berfokus pemerolehan hak-hak masyarakat adat melalui 

birokrasi pemerintahan sehingga pencapaiannya lebih terukur dan berdampak.   

UCAPAN TERIMAKASIH 

Penulis berterima kasih kepada Pak Abok Agustinus (Penghulu Kampung 

Penyengat), Pak Gul (Batin suku Asli Anak Rawa), Pak Kehong (Ketua Lembaga 

Kerapatan Adat Penyengat), Pak Alit (tokoh pemuda), Pengurus LAM Siak, Pemkab Siak, 

serta Rektor dan Ketua LP2M IAIN Langsa. Masyarakat dan Remaja kampung Penyengat 

berperan besar bagi kelancaran PkM. Terima kasih kepada Tim Peneliti Kewargaan 

Terbengkalai yang mengizinkan sebagian data etnografisnya digunakan untuk penulisan 

artikel ini.   

DAFTAR PUSTAKA 

Amrifo, Viktor, Arya H. Dharmawan, Satyawan Sunito, and Endriatmo Soetarto. 2014. 

“Sejarah Sosiologis Budaya Bernafkah Komunitas Adat Suku Duano.” Paramita: 

Historical Studies Journal 24 (2): 186–99. https://doi.org/10.15294/paramita.v24i2.3122. 

Andyarini, Esti Novi, Sarita Oktorina, and Hamim Rosidi. 2020. “Strengthening Self 

Capacity of Ex-Localization of Prostitution Community at Bangunsari Surabaya for 

Economic Independence through Asset Based Community-Driven Development 

(ABCD) Approach.” Engagement: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 4 (2): 278–97. 

https://doi.org/10.29062/engagement.v4i2.293. 

Ansor, Muhammad, and Laila Sari Masyhur. 2013. “Religion, Marginality and Power 

Relations: Religious Conversion and Religiosity of the Indigenous People in 

Penyengat.” Al-Albab 2 (2): 169–86. https://doi.org/10.24260/alalbab.v2i2.34. 

Appiah, K. Anthony. 1994. “Identity, Authenticity, Survival: Multicultural Societies and 

Social Reproduction.” In Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition, edited 

by Amy Gutmann, 149–63. Princeton, New Jersey. 

Azhar, Al, Gumpita, Muhammad Ansor, Saiman Pakpahan, and Nurcahyadi. 2008. Suara 

Pribumi: Respon Orang Sakai, Talang Mamak Dan Duano Terhadap Program Pemerintah. 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

13 

 

Pekanbaru: The Riau Institute. 

Budiman, Dadang. 2019. “Konsep Dakwah Pada Masyarakat Terasing Suku Akit Sonde 

Riau.” Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah) 18 (2): 181–94. 

https://doi.org/10.15575/anida.v18i2.5075. 

Charin, Rizky Octa Putri, and Arief Hidayat. 2019. “The Efforts of Talang Mamak 

Indigenous People to Maintain Their Existence in Customary Forest Resources 

Battle.” Society 7 (1): 21–36. https://doi.org/10.33019/society.v7i1.78. 

Elfitra, Elfitra, Afrizal Afrizal, and Zuldesni Zuldesni. 2019. “Free, Prior and Informed 

Consent (FPIC) as a Conflict Mitigation Instrument : FPIC Applicability for 

Mitigation of Structural Agrarian Conflicts in Indonesia.” In Proceedings of the 

International Conference on Social Sciences, Humanities, Economics and Law. EAI. 

https://doi.org/10.4108/eai.5-9-2018.2281040. 

Faisal, G, and R Amanati. 2018. “Akit’s House: Identification of Vernacular Coastal 

Architecture in Meranti Island.” IOP Conference Series: Earth and Environmental Science 

126 (March): 012011. https://doi.org/10.1088/1755-1315/126/1/012011. 

Filer, Colin, Sango Mahanty, and Lesley Potter. 2020. “The FPIC Principle Meets Land 

Struggles in Cambodia, Indonesia and Papua New Guinea.” Land 9 (3): 67. 

https://doi.org/10.3390/land9030067. 

Fortier, Anne-Marie. 2005. “Pride Politics and Multiculturalist Citizenship.” Ethnic and 

Racial Studies 28 (3): 559–78. https://doi.org/10.1080/0141987042000337885. 

Giupponi, Belen Olmos. 2018. “Free, Prior and Informed Consent (FPIC) of Indigenous 

Peoples before Human Rights Courts and International Investment Tribunals: Two 

Sides of the Same Coin?” International Journal on Minority and Group Rights 25 (4): 

485–529. https://doi.org/10.1163/15718115-02503005. 

Hadiprayitno, Irene I. 2015. “Behind Transformation: The Right to Food, Agricultural 

Modernisation and Indigenous Peoples in Papua, Indonesia.” Human Rights Review 

16 (2): 123–41. https://doi.org/10.1007/s12142-015-0353-7. 

Hasbullah. 2018. “Kehidupan Keberagamaan Masyarakat Suku Akit Di Desa Sonde 

Kabupaten Kepulauan Meranti.” Sosial Budaya 15 (1): 1–10. 

Kholid, Amin Nur, and Amita Oktaviani. 2021. “Pembinaan Keagamaan Yayasan Fitrah 

Madani Meranti (YFMM) Pada Muallaf Suku Akit Di Desa Sonde Provinsi Riau.” 

Bina Umat 4 (1): 55–70. 

Kymlicka, Will. 1995. Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford 

and New York: Clarendon Press and Oxford University Press. 

———. 2011. “Multicultural Citizenship within Multination States.” Ethnicities 11 (3): 281–

302. https://doi.org/10.1177/1468796811407813. 

Li, Tania Murray. 2000. “Articulating Indigenous Identity in Indonesia: Resource Politics 

and the Tribal Slot.” Comparative Studies in Society and History 42 (1): 149–79. 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

14 

 

Maarif, Samsul. 2012. “Dimensions of Religious Practice the Ammatoans of Sulawesi, 

Indonesia.” Arizona State University. 

———. 2015. “Being a Muslim in Animistic Ways.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 52 

(1): 149–74. https://doi.org/10.14421/ajis.2014.521.149-174. 

———. 2018. Pasang Surut Rekognisi Agama Leluhur Dalam Politik Agama Di Indonesia. 

CRCS. Yogyakarta: CRCS Universitas Gadjah Mada. 

Madjid, Abd, Santoso Santoso, and M. Ridwan. 2021. “Pengalaman Beragama; 

Keharmonisan Dan Minoritas Dalam Masyarakat Suku Muslim Akit Siak Riau-

Indonesia.” Al-Ulum 21 (1): 222–43. https://doi.org/10.30603/au.v21i1.1924. 

Mansueto, Anthony. 1988. “Religion, Solidarity and Class Struggle. Marx, Durkheim and 

Gramsci on the Religion Question.” Social Compass 35 (2–3): 261–77. 

https://doi.org/10.1177/003776868803500205. 

Mayliza, Mayliza, and Adianto Adianto. 2019. “Strategi Pemberdayaan Komunitasadat 

Terpencil (Kat) Suku Bonai.” Jurnal Kebijakan Publik 10 (1): 41–46. 

https://doi.org/10.31258/jkp.10.1.p.41-46. 

Mojo, Endrat, Sudharto P. Hadi, and Hartuti Purnaweni. 2015. “Saminist’s Indigenous 

Knowledge in Water Conservation in North Karts Kendeng Sukolilo.” Komunitas 7 

(2): 236–42. https://doi.org/10.15294/komunitas.v7i1. 4048. 

Mujiburrahman. 2001. “Religious Conversion in Indonesia: The Karo Batak and the 

Tengger Javanese” 12 (1): 23–38. https://doi.org/10.1080/09596410124564. 

Muntaza, Muntaza. 2022. “The Interconnectedness of Indigenous Religion and Indigenous 

Territory: A Case Study of Talang Mamak, Riau.” Umbara 7 (2): 16–26. 

https://doi.org/10.24198/umbara.v7i2.35934. 

Okin, Susan Moller. 1998. “Feminism and Multiculturalism: Some Tensions.” Ethichs 108 

(4): 661–84. 

———. 1999. “Is Multiculturalism Bad for Women?” In Is Multiculturalism Bad for Women?, 

edited by Joshua Cohen, Matthew Howard, and Martha C. Nussbaum, 7–26. 

Princeton: Princeton University Press. 

Parekh, Bhikhu. 2006. “Europe, Liberalism and the ‘Muslim Question.’” In 

Multiculturalism, Muslims and Citizenship: A European Approach, edited by Tariq 

Modood, Anna Triandafyllidou, and Ricard Zapata-Barrero, 179–203. London and 

New York: Routledge. 

———. 2008a. A New Politics of Identity: Political Principles for an Interdependent World. New 

York: Palgrave Macmillan. 

———. 2008b. Rethinking Multiculturalism: Keberagaman Budaya Dan Teori Politik. 

Yogjakarta: Kanisiun dan Impulse. 

———. 2013. “Afterword: Religious Tolerance in a Comparative Perspective.” In 

Toletance, Intolerance and Respect: Hard to Accept?, edited by Dobbernack. Jan and 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

15 

 

Tariq Modood, 222–44. New York: Palgrave Macmillan. 

Porath, Nathan. 2002. “A River, A Road, an Indigenous People and an Entangled 

Landscape in Riau, Indonesia.” Bijdragen Tot De Taal-, Land- En Volkenkunde 158 (4): 

769–97. 

———. 2013. “Freud among the Orang Sakai. The Father Archetype, the Talking Cure, 

and the Transference in a Sumatran Shamanic Healing Complex.” Anthropos 108 (1): 

1–18. https://doi.org/10.5771/0257-9774-2013-1-1. 

———. 2018. “The Orang Batin/Orang Sakai in the Malay Kingdom of Siak Sri 

Indrapura.” Asian Ethnology 77 (1/2): 285–306. 

Prasetyo, Hendro. 1994. “Wacana, Satu Alternatif Memahami Islam.” Studia Islamika 1 (3): 

223–66. 

Prasojo, Z. H. 2011. “Indigenous Community Identity Within Muslim Societies in 

Indonesia: A Study of Katab Kebahan Dayak in West Borneo.” Journal of Islamic 

Studies 22 (1): 50–65. https://doi.org/10.1093/jis/etq068. 

Prasojo, Zaenuddin Hudi. 2015. “Indigenous Community, Customary Law and 

Multiculturalisme in Indonesia.” Al-Albab 2 (1): 99–110. 

https://doi.org/10.24260/alalbab.v2i1.26. 

Rab, Tabrani. 2002. Nasib Suku Asli Di Riau. Pekanbaru: Riau Cultural Institute. 

Rangkuti, Syahnan. 2018. “Komunitas Adat Tertinggal: Mengenal Suku Anak Rawa Di 

Siak, Riau.” Kompas.Com, 2018. 

https://www.kompas.id/baca/utama/2018/08/10/mengenal-suku-anak-rawa-di-siak-

riau. 

Rhofita, Erry Ika. 2019. “Comprehension and Expectations Analysis of UIN Sunan 

Ampel’s Member to Environmentally Sustainable Concept by Asset Based 

Community Development.” Jurnal Pengelolaan Sumberdaya Alam Dan Lingkungan 

(Journal of Natural Resources and Environmental Management) 9 (1): 1–8. 

https://doi.org/10.29244/jpsl.9.1.1-8. 

Rosaliza, Mita. 2018. “Akit Tribe and Existence of Mangrove Forest in Berancah Village, 

Bengkalis, Indonesia.” In IOP Conference Series: Earth and Environmental Science, 

012060. https://doi.org/0.1088/1755-1315/175/1/012060. 

Salahuddin, Nadhir, Afida Safriani, Moh. Ansori, Mohammad Hanafi, Nabiela Naily, 

Advan Navis Zubaidi, Rizka Safriani, et al. 2015. Panduan KKN ABCD UIN Sunan 

Ampel Surabaya: Asset Based Community-Driven Development. Edited by Sulanam. 

Surabaya: LP2M UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Santoso. 2018. “Motivasi Belajar Agama Islam Pada Kaum Mualaf Suku Akit Desa 

Penyengat Kecamatan Sungai Apit Kabupaten Siak.” Universitas Muhammadiyah 

Yogyakarta. 

Santoso, Afdal, and Putri Febriana Niko. 2019. Dinamika Konversi Agama Pada Masyarakat 

Adat Akit. Semarang: SINT Publishing. 



Satu Kampung Enam Iman … Muhammad Ansor, Laila Sari Masyhur 

16 

 

Taylor, Charles. 1994. “The Politics of Recognition.” In Multiculturalism: Examining the 

Politics of Recognition, edited by Amy Gutmann, 25–73. Princeton, New Jersey: 

Princeton University Press. 

Tyson, Adam D. 2008. “The Politics of Decentralisation and Indigenous Revivalism in 

Sulawesi, Indonesia.” The University of Leeds. 

 


