Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

Volume 11 No.1, Januari-Juni 2024
P-ISSN: 2406-808X // E-ISSN: 2550-0686
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar

PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS TAUHID-TASAWUF

(Studi Penelitian Dayah Salafiyah Wilayah Barat Selatan Aceh)
Rahimi, Mukhijar
STAIN Teungku Dirundeng Meulaboh rahimi.plumat85@gmail.com

Abstrack

Santri or students, is the term for students in the world of Islamic boarding schools, students
usually consist of two groups, namely santri mukim and santri kalong. Meanwhile, Islamic
boarding school means an Islamic religious educational institution that grows and is
recognized by the surrounding community with a dormitory system (complex) where the
students receive education through a recitation system or madrasa which is completely under
the sovereignty of the leadership of one or several kyai with unique characteristics.
Charismatic and independent in all things. This research aims to find out what and how
character education methods are applied to students at Islamic boarding schools, how
learning about monotheism and Sufism at the Dayah Salafiyah Islamic boarding schools in
the south-western region of Aceh is applied to the daily activities of students. This type of
research is field research with a qualitative approach. To obtain the necessary data, the author
used observation, interviews and documentation. The character education methods used in
the boarding school are the mau'idoh khasanah method, teaching, the example method, the
habituation method, getting up early, going home on time, sharing time, the tradition of hand
kissing. When students are able to practice monotheism and Sufism well by carrying out the
riyadhoh which has been taught through book study, one of which is Mukhtashor Ihya'
Ulumuddin and accept and carry out the kiyai's advice well and supported by a boarding
school environment that is close to the riyadhoh tradition, then good morals will
automatically be formed. karimah.

Keywords: Character Education, Tawhid -- Sufism

A. Pendahuluan

Problematika yang dihadapi pada era digital ini sangatlah kompleks, dengan
perkembangan teknologi yang sangat pesat dikhawatirkan akan memberikan dampak yang
buruk bagi anak-anak apabila kita tidak mampu mengontrolnya .Di sinilah peran orang tua
dan guru untuk membentengi mereka dengan agidah yang benar dan kuat. Dalam diri anak-
anak harus ditanamkan konsep yang kuat dan kokoh tentang agidah bertauhid. Tauhid dan
Tasawuf merupakan doktrin pokok dalam agama Islam yang berisikan tentang ajaran
mengesakan Allah.

Penguatan pendidikan karakter dalam konteks sekarang sangat relevan untuk
mengatasi krisis moral yang sedang terjadi di negara kita. Diakui atau tidak diakui saat ini
terjadi krisis yang nyata dan menghkhawatirkan dalam masyarakat dengan melibatkan milik
kita yang paling berharga, yaitu anak-anak. Krisis itu antara lain berupa meningkatnya
pergaulan seks bebas, maraknya angka kekerasan anak-anak dan remaja, kejahatan terhadap



https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar

Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

teman, pencurian remaja, kebiasaan mencontek, dan penyalahgunaan obat-obatan,
pornogeafi, perkosaan, perampasan, dan perusakan milik orang lainsudah menjadi masalah
sosialyang hingga saat ini belum dapat diatasi secara tuntas.

Pendidikan karakter merupakan upaya untuk membantu perkembangan jiwa anak-
anak baik lahir maupun batin, dari sifat kodratinya menuju kearah peradaban yang manusiawi
dan lebih baik. Sebagai contoh dapat dikemukakan misalnya : anjuran atau suruhan terhadap
anak-anak untuk duduk yang baik, tidak berteriak-teriak agar tidak mengganggu orang lain ,
bersih badan, rapih pakaian, hormat terhadap orang tua, menyayangi yang muda,
menghormati yang tua, menolong teman dan seterusnya merupakan proses pendidikan
karakter. Sehubungan dengan itu, Deawantara (1967) pernah mengemukakan beberapa hal
yang harus dilaksanakan dalam pendidikan karakter, yakni ngerti-ngrosonglakoni
(menyadari, menginsyafi, dan malakukan). Hal tersebut senada ungkapan orang sunda di
Jawa Barat, bahwa pendidikan karakter harus merujuk pada adanya keselarasan antara tekad-
ucap- lampah (niat, ucapan/ kata-kata, dan perbuatan).?

Islam mengajarkan suatu ajaran kerohanian yang disebut dengan tauhid dan tasawuf
dimana tauhid dan tasawuf ialah keilmuan yang berkaitan dengan pembersihan hati,
tujuannya agar mematuhi perintah Allah dan berkarakter mulia. Keilmuan Tauhid dan
Tasawuf menekankan pentingnya manusia untuk mengenal penciptanya, bertujuan untuk
mengendalikan karakter dan sikap maupun tingkah laku. Ajaran tauhid tasawuf lebih
memfokuskan kepada pendidikan batin.

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang tertua di Indonesia, disinyalir
sebagai sistem pendidikan yang lahir dan tumbuh melalui kultur Indonesia yang bersifat
“indogenous” yang diyakini oleh sebagian penulis telah mengadopsi model pendidikan
sebelumnya yaitu dari pendidikan Hindu dan Budha sebelum kedatangan Islam. Sebenarnya
sikap santri pesantren sekarang ini ada dua macam; pertama, sikap taat dan patuh yang sangat
tinggi kepada kyainya, tanpa pernah membantah. Sikap ini dimiliki santri lulusan pesantren.
Sikap kedua, sikap taat dan patuh sekadarnya. Sikap ini ada santri yang memperoleh
pendidikan umum. Dengan begitu, perbedaan model pembelajaran ternyata sangat
berpengaruh pada perbedaan perilaku para santri. Pesantren memiliki beberapa unsur yang
dalam hal-hal tertentu membedakan dengan sistem pendidikan lainnya. Unsur-unsur itu
meliputi Kiai, santri, masjid, pondok (asrama), dan pengajian kitab kuning. Keterpaduan
unsur-unsur tersebut membentuk suatu sisitem dan model pendidikan yang khas, sekaligus
membedakan dengan pendidikan formal.®

Keberadaan dayah pondok pesantren salafiyah di Aceh sangat mempengaruhi
terhadap peningkatan pendidikan khususnya dalam pendidikan Islam, dan berhasilnya
lembaga Dayah dalam membentuk karakter santrinya tidak terlepas dari kuatnya
pembelajaran tauhid tasawuf. peneliti mengambil lembaga pesantren salafiyah yang ada di
wilayah barat selatan Aceh, selain di wilayah tersebut terdapat banyak Dayah atau Pesantren
yang bercorak salafiyah atau tradisional juga mempraktekkan ajaran tauhid tasawuf dalam
kehidupan sehari-hari baik di lingkungan pesantren maupun dalam kehidupan bermasyarakat.

! Zubaidi, Desain Pendidikan Karakter, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2012), him. 1

2 Mulyas, Manajemen Pendidikan Karakter, (Jakarta: PT. Bumu Aksara, 2012), him .1

® Anas Salahudin dan Irwanto Alkrienciehie, Pendidikan Karakter, (Bandung: Pustaka Setia, 2013),
him. 218.




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

Dalam penelitian ini, peneliti ingin mengkaji dan meneliti lebih lanjut tentang
keberhasilan dayah atau pesantren salafiyah yang ada di provinsi Aceh khususnya di bagian
barat dan selatan Aceh dalam membentuk karakter santri dengan dilandasi dengan keilmuan
tauhid dan tasawuf yang mana kedua keilmuan ini menjadi keilmuan utama di ajarkan di
dayah-dayah yang ada di Aceh, sehingga nilai-nilai atau perwujudan keilmuan tauhid dan
tasawuf akan muncul dalam setiap praktek kehidupan para santri dayah salafiyah Aceh.

Berdasarkan uraian tersebut maka perlunya bagi kita untuk mengetahui bagaimana
penerapan pendidikan berbasis tauhid dalam pembentukan karakter santri di dayah wilayah
Barat Selatan Aceh Tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan penerapan konsep
pendidikan berbasis tauhid tasawuf beserta implikasinya dalam pembentukan karakter santri.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian studi kasus yang menggunakan pendekatan metode
kualitatif deskriptif dengan maksud untuk mendeskripsikan penerapan konsep pendidikan
berbasis tauhid-tasawuf dan implikasinya yang ada di dayah wilayah baradt selatan Aceh
dalam pembentukan karakter spiritual anak secara mendalam dan terperinci. Sumber data
penelitian diperoleh dengan menggunakan teknik purpose sampling. Untuk subjek penelitian
terdiri pimpinan dayah dan guu Untuk prosedur pengumpulan data menggunakan teknik
wawancara, observasi dan dokumentasi yang diperoleh di lapangan. Instrumen yang
digunakan yaitu berupa lembar observasi pada peserta didik dan pedoman wawancara untuk
guru dan karyawan. Teknik analisis data dilakukan mulai dari awal peneliti melakukan
penelitian di lapangan, selama di lapangan dan setelah selesai di lapangan. Analisis data
dilaksanakan bersamaan dengan pengumpulan data. *

Dalam analisis data, peneliti mereduksi data yang telah didapatkan lalu memilah
setiap data sesuai pola serta memberikan kode pada tiap hasil temuan penelitian, selanjutnya
adalah penyajian data sesuai pola penelitian. Tahap terakhir adalah membuat kesimpulan
pada masing-masing temuan. Menurut agar penelitian ini memiliki keabsahan data, maka
peneliti melakukan proses validitas data, dengan menerapkan Triangulasi sumber-sumber
data yang berbeda dengan memeriksa bukti-bukti yang berasal dari sumber-sumber tersebut
dan menggunakannya untuk membangun justifikasi tematema secara koheren. °

PEMBAHASAN HASIL PEELITIAN

Setelah data terkumpul dari hasil wawancara dan observasi selanjutnya hasil temuan
peneliti komunikasikan dengan teori-teori yang ada. Hasil temuan tersebut merupakan
seluruh data dari lapangan yang akan dipaparkan oleh peneliti. Temuan merupakan gagasan
peneliti, keterkaitan antara kategori-kategori dan dimensi-dimensi, posisi temuan dengan
temuan-temuan sebelumnya, serta penafsiran dan penjelasan dari temuan yang diugkap dari
lapangan. Setelah hasil-hasil penelitian disajikan dan dianalisis dengan teori-teori yang sesuai
dengan fenomena-fenomena yang terjadi dilapangan penelitian, maka pada bagian ini akan
dibahas temuan-temuan penelitian yang mencakup mengenai proses internalisasi nilai-nilai
tauhid dan tasawuf dalam upaya meningkatkan karakter santri terhadap diri sendiri dan proses

*'S. Nasution,Metode Penelitan Naturalistik, (Bandung: Tarsito, 1998),h. 135.

*Anselm Strauss dan Juliet Corbin, Basic Of Qualitatif Research, grounded Precedure and Techniques,
dalam Terj. Muhammad Sodiq dan Imam Muttaqin ,Dasar-dasar Penelitian Kualitatif,cet.1(Jogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2003),h. 4. Lihat juga, Noeng Muhajir, Metode Penelitian Kualitatif, Ed. 111, Cet. VIl (Jogyakarta: Reka
Sarasin, 1996),h. 21, 53, 81 dan 143.




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

internalisasi nilai-nilai tauhid dan tasawuf dalam upaya meningkatkan akhlak dan karakter
santri.
1. Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren Salafiyah

Pondok pesantren sebagai lembaga tertua tentunya dituntut agar memiliki berbagai
upaya untuk memecahkan dan merespon tantangan pada setiap zaman terutama pada era
teknologi saat ini. Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari
tanggung jawab keilmuan dan sosial bagi kelangsungan peradaban manusia. Pesantren
dengan berbagai akomodasi keilmuan yang dimiliki sejak dini telah mempersiapkan generasi
baru sebagai pembawa perubahan (agen of change) terutama dalam pendidikan karakter.

Keberadaan pesantren disangga oleh empat pilar. Pertama, keberadaan santri sebagai
subjek. Kedua, keberadaan kiyai merupakan pemimpin serta guru utama bagi santri. Ketiga,
pembelajaran kitab kuning yang dipakai pondok pesantren dari masa ke masa untuk
membentuk pendidikan karakter santri. Keempat, masjid dijadikan sebagai tempat ibadah
juga digunakan untuk praktik pengamalan ilmu agama.

Pondok Pesantren sebagai salah satu sub sistem Pendidikan Nasional di Indonesia
mempunyai keunggulan dan karakteristik khusus dalam mengaplikasikan pendidikan karakter
santri arena pesantren menggunakan sistem boarding asrama yang memudahkan dalam
menerapkan nilai-nilai dan pandangan dunia yang dianutnya dalam kehidupan keseharian
santri.

Pondok Pesantren di wilayah barat selatan Aceh menerapkan pendidikan karakter
pada era teknologi dengan mengontrol dan mengawasi para santri selama 24 jam dari bagun
tidur sampai tidur kembali. Lembaga ini mengintegrasikan pendidikan karakter dalam
kegiatan belajar mengajar kepondokan dan menanamkan nilai nilai karakter dalam kegiatan
sehari-hari santri. Salah satu kebijakan yang menarik dari pondok pesantren ini sebagaimana
diungkapkan pembina pondok bahwa, ada larangan bagi santri untuk membawa
handphone/gadget ke area pondok. Meskipun dalam pembelajaran formal di kelas, akses
internet diperbolehkan untuk menunjang pembelajaran dan memudahkan para santri mencari
informasi serta dapat memperluas wawasan bagi para santri.

Lebih detail penjelasan mengenai implementasi pendidikan karakter pada era
teknologi di pondok pesantren di wilayah barat selatan Aceh dijabarkan sebagai berikut:

1. Mengintegrasikan pendidikan karakter dalam proses belajar mengajar

Pondok Pesantren di wilayah barat selatan Aceh menerapkan pendidikan karakter
dengan metode integrasi nilai-nilai karakter dalam pembelajaran kepondokan. Integrasi ini
diterapkan pada aspek materi pembelajaran, metode pembelajaran maupun evaluasi
pembelajaran kepondokan, baik ketika berlangsung di dalam kelas (asrama) atau pun di luar
kelas. Hal ini selaras dengan pendapat yang mengatakan bahwa, pendidikan karakter secara
terpadu di dalam pembelajaran adalah pengenalan nilai-nilai karakter, fasilitasi diperolehnya
kesadaran pentingnya nilai-nilai karakter, dan penginternalisasian nilai-nilai karakter pada
tingkah laku santri sehari-hari melalui proses pembelajaran, baik yang berlangsung di dalam
maupun di luar kelas pada semua mata pelajaran kepondokan karena setiap santri memiliki
pengetahuan dan pemahaman yang berbeda-beda.Pada dasarnya kegiatan pembelajaran selain
untuk menjadikan santri menguasai kompetensi yang ditargetkan, juga dirancang untuk
menjadikan peserta didik mengenal, peduli, kerja keras tangung jawab dan menjadikannya
berperilaku luhur.

Nilai-nilai karakter yang diterapkan di pondok pesantren di wilayah barat selatan Aceh
yaitu:




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

a. Nilai karakter hubungannya dengan Tuhan meliputi keimanan, ketakwaan dan
keikhlasan.

b. Nilai karakter hubungannya dengan diri sendiri meliputi kejujuran, pembiasaan,
kemandirian, tangungjawab, disiplin, kerja keras, sopan santun, kreatif, percaya diri dan
rasa ingin tahu.

c. Nilai karakter hubungannya dengan lingkungan vyaitu peduli sosial dan cinta
lingkungan.

d. Nilai karakter berhubungan dengan sesama yaitu patuh pada peraturan pondok
demokrasi dalam memilih pemimpin, kerja sama atau gotong royong, saling berbagi,
sopan santun terhadap sesama.

2. Menanamkan nilai karakter dalam kegiatan harian

Pelaksanaan pendidikan karakter di Pondok Pesantren Pelaksanaan pendidikan karakter di
Pondok Pesantren di wilayah barat selatan Aceh yang kedua yakni dengan menanamkan
nilai-nilai karakter dalam kegiatan harian yang diprogramkan. Pondok pesantren melakukan
penanaman karakter pada era teknologi melalui kegiatan rutin yang diprogramkan pondok
yaitu setiap harinya santri bangun untuk melaksanakan gqiyamullail, kemudian shalat
berjamaah subuh di musholla pondok, kajian kitab kuning setelah shalat subuh dan setelah
shalat magrib. Implementasi pendidikan karakter dengan kegiatan keagamaan sudah menjadi
budaya pondok pesantren seperti melakukan shalat berjama’ah tepat waktu, membaca al-
Qur’an sebelum dan sesudah shalat, shalat sunnah rawatib, shalat sunah dhuha, puasa senin
kamis shalat tahajud merupakan rangkaian kegiatan keagamaan yang dibudayakan di pondok
pesantren untuk mencegah santri dalam melakukan pelanggaran pondok terkait dengan media
elektronik dan membentuk karakter santri yang taat kepada Allah swt. yang kedua yakni
dengan menanamkan nilai-nilai karakter dalam kegiatan harian yang diprogramkan. Pondok
pesantren melakukan penanaman karakter pada era teknologi melalui kegiatan rutin yang
diprogramkan pondok yaitu setiap harinya santri bangun untuk melaksanakan qiyamullail,
kemudian shalat berjamaah subuh di musholla pondok, kajian kitab kuning setelah shalat
subuh dan setelah shalat magrib. Implementasi pendidikan karakter dengan kegiatan
keagamaan sudah menjadi budaya pondok pesantren seperti melakukan shalat berjama’ah
tepat waktu, membaca al-Qur’an sebelum dan sesudah shalat, shalat sunnah rawatib, shalat
sunah dhuha, puasa senin kamis shalat tahajud merupakan rangkaian kegiatan keagamaan
yang dibudayakan di pondok pesantren untuk mencegah santri dalam melakukan pelanggaran
pondok terkait dengan media elektronik dan membentuk karakter santri yang taat kepada
Allah swit.

Pendidikan karakter tidak bisa dipaksakan akan tetapi dijalani sebagai mana adanya
dalam kehidupan keseharian sehingga melekat kuat pada diri santri. Pembentukan karakter
melalui lembaga pondok pesantren diawali dengan pembiasaan-pembiasaan berbagai macam
kegiatan yang positif seperti, pola hidup sederhana, mandiri, bertangung jawab,
menumbuhkan rasa persahabatan dan persaudaraan antara santri sehingga kecil peluang
terjadinya konflik serta perkelahian.

Hal penting yang diterapkan pondok yaitu kedisiplinan santri, baik dari segi waktunya
dari segi ibadahnya dan kehidupan sehari-harinya, membiasakan mengulangulang
pembelajaran yang diberikan, memberikan motivasi yang nyata, membekali keimanan dan
ketakwaan sehingga santri tetap menghargai dan mempertahankan prestasinya, baik di dalam
pondok maupun di luar lingkungan Pondok Pesantren.




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

Kedisiplinan mempunyai beberapa unsur vyaitu ketaatan, pengetahuan, kesadaran,
ketertiban dan perasaan senang dalam melaksanakan tugas dan mematuhi atau mentaati
segala peraturan-peraturan yang berlaku. Sesungguhnya, kedisplinan merupakan hal yang
dapat dilatih melalui penekanan pada aspek pikiran dan watak untuk menghasilkan
pengendalian diri sehingga terbiasa patuh. Latihan-latihan tersebut dalam rangka
menghasilkan kebiasaan patuh dalam menanamkan sifat-sifat kedisiplinan. Karena dengan
karakter atau watak itu bisa dibentuk dengan dipaksa, terpaksa dan kemudian terbiasa.

Dalam menerapkan pendidikan karakter tidak dihafal seperti materi pelajaran karena
penerapan pendidikan karakter memerlukan keteladanan dan pembiasaan terutama dalam
kehidupan sehari-hari. Pembiasaan berbuat baik, berperilaku jujur, tolong menolong,
toleransi, malu dalam berbuat curang, malu membiarkan lingkungan kotor, karena pendidikan
karakter tidak dibentuk secara instan tapi harus dilatih secara serius dan terus-menurus agar
terbentuknya karakter yang ideal. Melalui pendidikan karakter santri diharapkan mampu
secara mandiri meningkatkan dan menggunakan pengetahuannya, mengkaji dan
menginternalisasi serta nilai-nilai karakter dan akhlak mulia sehingga terwujud dalam
perilaku sehari-hari.

Penanaman karakter harus dibiasakan dan diamalkan secara berulang-ulang agar menjadi
kebiasaan dan terbentuk karakter sesuai yang diinginkan. Pembiasaan merupakan upaya yang
dilakukan dalam rangka membiasakan santri untuk berperilaku atau bertindak sesuai dengan
tujuan pembelajaran. 56 Pembiasaan tersebut dapat dilakukan untuk membiasakan pada
tingkah laku, keterampilan, kecakapan dan pola pikir. Pembiasaan ini bertujuan untuk
mempermudah melakukannya. Seseorang yang memiliki integritas memiliki kemampuan
dalam bersikap dan berbuat secara bijaksana sehingga orang tersebut mampu bersikap
intelektual yang mengamalkan intelektualitasnya dalam kehidupan sehari-hari.

Nilai integritas yang diimplementasikan di Pondok Pesantren di wilayah barat selatan
Aceh berupa tanggung jawab dan keteladanan. Sikap bertanggung jawab dapat dilihat pada
kewajiban santri untuk mengarahkan santri yang lain dalam kegiatan mengaji, shalat
berjama’ah dan memimpin wirid setelah shalat berjamaa’ah. Kemudian ada pula piket yang
harus dilaksanakan sesuai dengan jadwal yang sudah ditetapkan pondok seperti piket
membersihkan halaman, ruanagan kamar dan membersihkan WC pondok. Adanya
pembiasaan keteladanan yang dilakukan oleh ustadz dan ustadzah kepada santri akan
membuat santri melakukan segala tindakan tersebut tanpa paksaan sehingga menjadi
kebiasaan.

Pondok pesantren di wilayah barat selatan Aceh menanamkan banyak karakter kepada
santri melalui berbagai kegiatan. Akan tetapai dari sekian banyak karakter, nilai yang utama
ditanamkan kepada santri adalah nilai religius melalui pembelajaran tauhid dan tasawuf .
Hal ini sesuai dengan tujuan pondok pesantren yaitu mencetak generasi robbani yang kuat
imannya, tinggi ilmunya, dan mulia akhlaknya. Sosok santri harus mencerminkan perilaku
yang positif di masyarakat. Santri harus rajin beribadah, santun terhadap orang lain,
perilakunya baik dan lain sebagainya.

Hasil pengamatan langsung yang dilakukan peneliti saat kegiatan shalat berjamaah
dilaksanakan misalnya pada waktu shalat asar yang rutin dilakukan santri setelah berkegiatan
di madrasah. Setelah bel berbunyi santri langsung bergegas pulang menuju asrama
mengambil air wudhu kemudian menuju musholla. Mereka berkumpul di musholla sambil
mengaji al-Qur’an sembari menunggu azan dikumandangkan. Pembina Pondok Pesantren di




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

wilayah barat selatan Aceh ikut dalam kegiatan ini untuk mengontrol dan memimpin santri
dalam melaksanakan shalat berjama’ah.

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara yang dilakukan peneliti menunjukkan bahwa
perilaku santri sudah terlihat pembiasaan sesuai dengan nilai karakter dan budaya bangsa
yang diharapkan. Dari hasil wawancara dengan seorang ustadz menyebutkan bahwa nilai
karakter santri sudah terlihat. Hal ini diwujudkan dalam bentuk kegiatan pembelajaran,
diantaranya: membiasakan santri hadir tepat waktu, berdoa sebelum dan sesudah pelajaran,
tidak saling menyakiti teman, larangan membawa alat komunikasi saat kegiatan
pembelajaran, ulangan, dan ujian, memelihara lingkungan kelas, pelaksanaan tugas piket
secara teratur. Adapun dalam bentuk kegiatan luar pembelajaran seperti: merayakan hari
besar nasional dan keagamaan, menegakkan aturan dengan memberikan saksi, sholat dzuhur
berjamaah, dan lain sebagainya.

3. Pendidikan tauhid dalam membentuk karakter

Islam dalam berupaya mengubah dan merombak kepribadian seseorang diawali dengan
mengubah dan merombak kecenderungan dan pikirannya. Untuk merubah dan merombak
kecenderungan dan pikiran seseorang langkah pertama yang harus dilakukan adalah merubah
akidahnya. Oleh sebab itu, ayat-ayat al-Qur’an yang diturunkan di Mekkah pada seruan
pertama Islam pada dasarnya bertujuan untuk mengukuhkan akidah tauhid. Penanamn akidah
tauhid kepada seorang individu sangat menentukan terwujudnya kepribadian muslim tersebut.

Pertama, tauhid merupakan fondasi bangunan-bangunan kehidupan muslim, termasuk
kepribadiannya. Kedua, tauhid merupakan aspek batin yang memberikan motivasi dan arah
kepribadian manusia. Iman adalah sumber yang memancarkan karakter. Kemudian karakter
itu mempunyai peranan sangat penting dalam mengendalikan dan mengarahkan manusia
untuk mengetahui hakikat dan kebenaran. Oleh sebab itu, keimanan yang berdasar pada
akidah tauhid itu dapat mengarahkan manusia untuk mempunyai karakter yang baik yang
kemudian dicerminkan dalam kepribadiannya. Dengan demikian tauhid memiliki peranan
yang sangat penting dalam proses pembentukan kepribadian seorang anak. Tauhid memiliki
beberapa implikasi dalam pembentukan kepribadian seorang muslim atau seorang anak,
antara lain:

a. Tauhid Membentuk Kepribadian Utuh

Pengaruh tauhid dalam kepribadian seseorang adalah terhindarnya dari keterbelahan

kepribadian (split personality). Bagi orang yang bertauhid, orientasinya jiwa dan raganya

hanya diperuntukkan bagi Allah semata, tidak mendua, sehingga kepribadiannya utuh.

Keutuhan jiwa itulah yang menjadikan seorang yang bertauhid menjadi tenang dalam

menghadapi kehidupan ini.

b. Tauhid Membentuk Kepribadian Terbuka

Kepribadian yang terbuka adalah kepribadian yang memungkinkan menerima kebenaran

dari orang lain. Kepribadian terbuka itu berarti kepribadian yang tidak hanya menerima

kebenaran yang berasal dari dirinya sendiri. Kepribadian terbuka yang didasarkan atas
keprcayaan tauhid tersebut memungkinkan seseorang menjadikan individu yang selalu
mendengarkan pendapat orang lain, kemudian mencoba memahami dengan kritis.

c. Tauhid Membentuk Berani

Penerapan tauhid dalam segala kegiatan seseorang sehari-hari, menurut pandangan Igbal

mengandung arti penolakan mentah-mentah segala bentuk dan macam kekuatan kecuali

taat kepada Allah. Dengan tauhid, sseorang mampu menghadapi segala tantangan dengan
jantan kekuatan yang membelenggu kekebasan berkembang dan berpikir.




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

d. Tauhid Membentuk Kepribadian Bebas

Tauhid seperti yang kita ketahui berarti suatu keyakinan bahwa Allah Yang Maha Esa

adalah mutlak, sedangkan selain-Nya adalah nisbi.16 Tauhid yang terumuskan kalimat “la

ilaha illa Allah” berarti menafikan otoritas dan petunjuk yang datang bukan dari Allah.

Tauhid Membentuk Kepribadian Optimis. Sikap optimis yang dimiliki seseorang sebagai

implikasi dari keimanan seseorang kepada Tuhan akan menjadi tempat tumbuhnya sikap-

sikap positif lainnya, seperti rasa aman, sikap toleran, bersahabat, damai dan tidak mudah
berburuk sangka.

Pendidkan karakter salah satu bentuk memuliakan manusia. Proses pendidikan dan
pembinaan dalam konsep Islam diperkaya oleh contoh ideal, yaitu madrasah nabawiyah.
Sasaran pendidikan karakter pada hakikatnya adalah mencapai nilia-nilai religius dan nilai-
nilai etis yang diderivasi dari nilai-nilai ketuhanan.

Islam dalam berupaya mengubah dan merombak kepribadian seseorang diawali dengan
mengubah dan merombak kecenderungan dan pikirannya. Untuk merubah dan merombak
kecenderungan dan pikiran seseorang langkah pertama yang harus dilakukan adalah merubah
akidahnya. Oleh sebab itu, ayat-ayat al-Qur’an yang diturunkan di Mekkah pada seruan
pertama Islam pada dasarnya bertujuan untuk mengukuhkan akidah tauhid. Penanamn akidah
tauhid kepada seorang individu sangat menentukan terwujudnya kepribadian muslim tersebut.

Seperti yang dikatakan oleh Ustadz Ustadz Marwan Nur, Lc, selaku Ustadz Pondok

Pesantren Raudhatul Akla, Aceh Selatan;
“Tauhid merupakan fondasi bangunan-bangunan kehidupan muslim, termasuk
kepribadiannya. Kedua, tauhid merupakan aspek batin yang memberikan motivasi dan arah
kepribadian manusia. Iman adalah sumber yang memancarkan karakter. Kemudian karakter
itu mempunyai peranan sangat penting dalam mengendalikan dan mengarahkan manusia
untuk mengetahui hakikat dan kebenaran. Oleh sebab itu, keimanan yang berdasar pada
akidah tauhid itu dapat mengarahkan manusia untuk mempunyai karakter yang baik yang
kemudian dicerminkan dalam kepribadiannya. Dengan demikian tauhid memiliki peranan
yang sangat penting dalam proses pembentukan kepribadian seorang anak.” ®

Dari penjelasan responden di atas dapat kita pahami Tauhid memiliki beberapa implikasi

dalam pembentukan kepribadian seorang muslim atau seorang santri, antara lain:

a. Tauhid Membentuk Kepribadian Utuh
Pengaruh tauhid dalam kepribadian seseorang adalah terhindarnya dari keterbelahan
kepribadian (split personality). Bagi orang yang bertauhid, orientasinya jiwa dan raganya
hanya diperuntukkan bagi Allah semata, tidak mendua, sehingga kepribadiannya utuh.
Keutuhan jiwa itulah yang menjadikan seorang yang bertauhid menjadi tenang dalam
menghadapi kehidupan ini.

b. Tauhid Membentuk Kepribadian Terbuka
Kepribadian yang terbuka adalah kepribadian yang memungkinkan menerima kebenaran
dari orang lain. Kepribadian terbuka itu berarti kepribadian yang tidak hanya menerima
kebenaran yang berasal dari dirinya sendiri. Kepribadian terbuka yang didasarkan atas
keprcayaan tauhid tersebut memungkinkan seseorang menjadikan individu yang selalu
mendengarkan pendapat orang lain, kemudian mencoba memahami dengan Kritis.

® Wawancara dengan Ustadz Ustadz Marwan Nur, Lc, selaku Ustadz Pondok Pesantren Raudhatul
Akla, Aceh Selatan, 20 Juni 2022




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

c. Tauhid Membentuk Berani
Keberanian dapat dipupuk dan dijadikan salah satu pertanda dari watak atau kepribadian
dengan jalan menjadikan tauhid sebagai dasar kerja yang melandasi segala tingkah laku
seseorang. Penerapan tauhid dalam segala kegiatan seseorang sehari-hari, menurut
pandangan Igbal mengandung arti penolakan mentah-mentah segala bentuk dan macam
kekuatan kecuali taat kepada Allah. Dengan tauhid, sseorang mampu menghadapi segala
tantangan dengan jantan kekuatan yang membelenggu kekebasan berkembang dan
berpikir.

d. Tauhid Membentuk Kepribadian Bebas
Tauhid seperti yang kita ketahui berarti suatu keyakinan bahwa Allah Yang Maha Esa
adalah mutlak, sedangkan selain-Nya adalah nisbi. Tauhid yang terumuskan kalimat “la
ilaha illa Allah” berarti menafikan otoritas dan petunjuk yang datang bukan dari Allah.
Tauhid Membentuk Kepribadian Optimis. Sikap optimis yang dimiliki seseorang sebagai
implikasi dari keimanan seseorang kepada Tuhan akan menjadi tempat tumbuhnya sikap-
sikap positif lainnya, seperti rasa aman, sikap toleran, bersahabat, damai dan tidak mudah
berburuk sangka”.

Sasaran pendidikan karakter pada hakikatnya adalah mencapai nilia-nilai religius dan
nilai- nilai etis yang diderivasi dari nilai-nilai ketuhanan. Maka urgensi membentuk karakter
anak menjadi bagian yang tak terpisahkan dalam proses pendidikan. Di dalam membentuk
karakter anak tidak bisa lepas dari unsur ilahiyah sebagai pondasi dalam berfikir, berperilaku,
dan berinteraksi dengan lingkungan sekitar. Pijakan karakter seyogyanya bersumber pada
unsur tauhid sebagai suatu landasan teologis untuk mengimplementasikan nilai-nilai esoterik
dari karakter itu. Di dalam QS. Surat Lugman dari ayat 12-19 kita ketahui bahwa yang
dilakukan Lugman dalam memberikan nasehat dan pendidikan pada anaknya adalah
tauhidullah. Yaitu memberikan pemahaman yang mendalam tentang makna tauhid sehingga
menjadi pegangan yang kokoh dalam dirinya. Setelah tauhid diajarkan baru kemudian
memberikan pengajaran yang lain seperti ibadah, syariah dan akhlak.

Seperti yang dikatakan oleh Ustadz Ustadz Marwan Nur, Lc, selaku Ustadz Pondok

Pesantren Raudhatul Akla, Aceh Selatan;
“Unsur pendidikan tauhid sangat esensial sebagai suatu pondasi keimanan. Menjaga
kemurnian tauhid dari unsur kesyirikan sangatlah penting agar ketauhidan ini terjaga dari hal-
hal yang dapat membatalkan keimanan. Setelah tauhid baru kemudian bicara soal syariah
bagaimana menjalankan kewajiban sebagai hamba dengan melaksanan sholat dan kewajiban
lainnya. Lalu kemudian membangun akhlak antar sesama terutama ketika berinterkasi dengan
orang lain agar menjaga sikap-sikap yang terpuji. Jangan sambong dan jangan sampai
menganggap remeh orang lain karena merasa lebih baik dari orang tersebut. Jadi konklusinya
adalah pendidikan tauhid pada hakikatnya merupakan bagian yang urgen untuk melahirkan
sikap atau akhlak yang baik. Karena dengan pendidikan tauhid itulah semua sikap dan
perilaku akan disandarkan pada aspek teologis. Baik itu menyangkut akhlak, ibadah, maupun
mualamah.””’

Pendidkan karakter salah satu bentuk memuliakan manusia. Proses pendidikan dan
pembinaan dalam konsep Islam diperkaya oleh contoh ideal, yaitu madrasah nabawiyah.

" Wawancara dengan Ustadz Ustadz Marwan Nur, Lc, selaku Ustadz Pondok Pesantren Raudhatul
Akla, Aceh Selatan, 20 Juni 2022




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

Sasaran pendidikan karakter pada hakikatnya adalah mencapai nilia-nilai religius dan nilai-
nilai etis yang diderivasi dari nilai-nilai ketuhanan.

4. Pendidikan Tasawuf Dalam Membentuk Karakter

Setelah beberapa kali melakukan observasi terhadap proses internalisasi nilai-nilai
tasawuf dalam upaya menumbuhkan akhlak santri kepada Allah di pesantren Salafiyah Di
Aceh pada akhirnya peneliti melakukan interview dengan pengurus dan ustadz perihal proses
kegiatan yang sedang berlangsung tersebut. Dalam upaya menginternalisasi nilai nilai
tasawuf dalam upaya menumbuhkan akhlak santri terhadap diri sendiri di pondok pesantren
Salafiyah di wilayah barat selatan Aceh dilakukan yakni melalui pembelajaran akhlak yang
menggunakan kitab Mukhtasar Thya’ Ulumuddin yang difokuskan untuk memberikan
kesadaran etika, pengetahuan tentang etika, penentuan sudut pandang, logika etika dan
pengenalan diri.?

Kitab ini berisi tiga asas yang menjadi isi kandungan agama Islam yaitu tentang akidah,
tentang sistem hukum yang mengatur ketentuan perbuatan dzahir manusia (syariah), dan
tentang sistem moral baik dan buruk (akhlak). Ketiga asas ini diistilahkan dengan kerohanian
Islam atau yang dikenali dengan tasawuf yang bertujuan mengharmonikan kehidupan dan
memberikan keseimbangan antara keperluan dunia dan akhirat.

Keempat puluh bab yang ada dalam kitab, sebanyak tujuh belas diantaranya membahas
tentang akhlak. Jadi begitu besar perhatian ulama terhadap akhlak atau karakter yang sesuai
dengan ajaran agama Islam. Apabila nilai karakter atau etika di dalam kitab ini diterapkan
dengan baik oleh santri maka terciptalah generasi yang berkarakter baik sesuai dengan ajaran
agama Islam.

Sebagaimana yang dikatakan Tgk marwan Nur selaku ketua pondok Pesantren Raudhatul

Akla, Aceh Selatan , beliau berharap bahwa;
“sesuai dengan namanya lhya’ Ulumuddin (ilmu kehidupan beragama), jadi berisi tentang
ajaran kehidupan beragama Islam. Sehingga diharapkan dengan pembelajaran kitab ini santri
tumbuh dan berkembang menjadi pribadi yang matang dalam urusan dunia maupun akhirat.
Pembelajaran kitab Mukhtasar Thya’ ulumiddin ini mampu menumbuhkan sifat yang baik
serta sebagai pondasi agama, karena tanpa pembelajaran mengenai akhlak dengan baik dan
mendalam seseorang tidak akan melakukan perbuatan yang telah di syariatkan-Nya.””

Sebagaimana telah diketahui bahwa tingkah laku dalam Islam meliputi keyakinan dalam
hati tentang Allah sebagai Tuhan yang wajib disembah, ucapan dengan lisan dalam bentuk
dua kalimat syahadat, dan perbuatan baik. Metode yang digunakan dalam pembelajaran kitab
ini berupa metode transmisi linier (guru membaca dan menerangkan kitab, murid menyimak
dan mencatat) yang lebih dikenal dalam dunia pesantren dengan istilah sorogan serta hafalan
sebagai salah satu awal yang akan memudahkan dalam tahap selanjutnya yakni tahap
pemahaman juga untuk pelestarian nilai-nilai pendidikan tradisional.

Melihat tradisi pesantren-pesantren yang menggunakan metode sorogan sangatlah bagus.
Akan tetapi melihat sistem yang ada di Pondok Pesantren Salafiyah di Aceh ada sedikit
tambahan dari penulis. Pelaksanaan pembelajaran kitab akan menjadi lebih baik jika
didukung dengan memanfaatkan media yang ada dan terus mengikuti perkembangan

® Observasi penulisi mei 2022
® Wawancara dengan Ustadz Ustadz Marwan Nur, Lc, selaku Ustadz Pondok Pesantren Raudhatul
Akla, Aceh Selatan, 20 Juni 2022




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

teknologi sehingga mampu mempermudah pengajar dalam menyampaikan materi dan
membantu santri untuk lebih mudah memahami dan mengimplementasikan isi kandungan
kitab dalam kehidupan sehari-hari.

Menurut penulis pembelajaran Kitab Mukhtasar Thya’ Ulumuddin yang dilaksanakan di
pondok Pesantren Salafiyah Di Aceh ini memberikan dampak yang postif bagi santri. Hal
tersebut terlihat dari antusias dan kedisiplinan santri yang mengikuti pembelajaran kitab
tersebut. Santri juga mampu mengamalkan isi kandungan dari kitab tersebut, misalkan
mengenai sabar, ikhlas, ta’dzhim dan zuhud santri yang menjadikan terbiasa dan menerima
dengan fasilitas yang kurang memadai seperti tidur satu kamar yang diisi dengan banyak
anak, mandi yang harus antri, mencuci pakaian sendiri dan berbagi tepat menjemur pakaian.
Melihat kondisi lapangan pondok pesantren Salafiyah Di Aceh, hampir seluruh santri
menjaga dan patuh terhadap aturan yang telah ditetapkan oleh pengurus dan pengasuh
pondok Salafiyah.

Menurut hemat penulis indikasi karakter atau prilaku santri dapat dilihat dari kehidupan
bersama di dalam pesantren dan rasa saling menyayangi terhadap sesama teman, ketika ia
menjalankan aturan-aturan yang ada di pondok, dan perubahan kepribadian lebih baik
merupakan bukti adanya pengaruh dari pembelajaran kitab Mukhtashar Thya’ Ulumiddin.
Selain itu, kegiatan ma’hadiyah dengan lingkungan pesantren juga menjadi faktor penting
terbentuknya akhlak santri yang berakhlakul karimah dengan melatih para santri untuk
melakukan pembiasaan menjalankan amaliyah khusus yang juga menjadi ciri khas dari
pesntren salafiyah itu sendiri sebagai pesantren yang terkenal sebagai pesantren tasawuf,
pesantren wirid, dan sebagainya.

Dari paparan tersebut di atas, bisa disimpulkan bahwa santri adalah komunitas terpelajar
yang memiliki posisi yang strategis, terikat dengan tradisi, sistem, kebiasaan serta hukum-
hukum yang ada di pesantren. Sehingga santri dapat menerapkan apa yang didapat dari proses
pembelajaran di pesantren dan menjadikannya sebagai kebiasaan dalam menjalaninya dalam
kehidupan di dalam pesantren maupun kelak keluar dari pesantren sebagai bagian dari
masyarakat dan negara. Sesuai dengan tujuan dari Pondok Pesantren Salafiyah vyaitu
mencetak generasi muda muslim yang berakhlakul karimah, bertagwa dan terdidik untuk
mampu memperjuangkan dakwah islamiyah dalam lingkup kehidupan bermasyarakat dan
bernegara.

Dari sini jelas bahwa pembentukan karakter di Pondok Pesantren Salafiyah di Aceh sudah
diperhatikan dan ditanamkan pada diri santri sejak dini, tinggal bagaimana mempertahankan
karakter atau sifat dan tingkah laku agar lebih kuat melekat pada kepribadian santri dan tidak
terpengaruh oleh lingkungan sekitar yang negatif. Karakter santri terbentuk dengan adanya
proses pembelajaran dalam naungan Madrasiyah dalam hal ini menggunkan kitab Mukhtasar
Ihya ulumiddin untuk memberikan pengetahuan dan kesadaran akan etika dan kegiataan-
kegiatan dibawah naungan Ma’hadiyah sebagai patokan untuk membentuk akhlak santri.
Pembentukan akhlak di dalam Pondok Pesantren Salafiyah ini juga memerlukan pembinaan
yang diaplikasikan didalam penerapan tata tertib.

Selain pembinaan melalui penerapan tata tertib, dibutuhkan sosok yang dapat dijadikan
suri tauladan yang mampu dijadikan contoh dalam berperilaku sehari-hari yakni Kyai atau
para dewan asatidz dan para pengurus. Santri juga mampu mengamalkan dalam kegiatan
yang terjadwal sehari-hari apa yang didapat dari proses pembelajaran tersebut, sehingga
menjadikan kebiasaan atau karakter yang tertanam dalam diri santri, sebagai contoh:
ketawadluan santri kepada kyai, ustadz yang senantiasa patuh, hal ini dapat dibuktikan




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

dengan sikap santri sendiri ketika bertemu dan berpapasan dengan kyai mereka tunduk berdiri
menunggu kyai lewat dahulu. Sikap santri mengenai kesabaran, kebersamaan, dan
kemandirian santri yang menjadikan terbiasa dengan fasilitas yang kurang memadai seperti
tidur satu kamar yang diisi dengan banyak anak, mandi yang harus antri, mencuci pakaian
sendiri dan berbagi tepat menjemur pakaian. Meski begitu, dari analisis peneliti terhadap
santri penerapan sikap kejujuran kurang dalam kehidupan, hal itu terbukti masih ada
beberapa atau sebagian kecil santri yang menggosob barang milik santri yang lain. Dan juga
kedisiplinan santri yang dapat dilihat dari sikap santri yang mematuhi tata tertib, salah
satunya kewajiban mengikuti jamaah shalat.

Menurut peneliti, nilai-nilai yang di tanamkan pada santri pondok Pesantren Salafiyah Di
Aceh sejalan dengan konsep yang dikemukakan oleh Muhammad Alim mengenai tingkah
laku atau karakter dalam islam bahwa nilai karakter yang di tanamkan di pondok pesantren
Salafiyah ini dapat meningkatkan dalam pembentukan karakter sebagai seorang yang religius,
jujur, tawadlu’, ta’dzhim, disiplin serta mandiri. “Hal ini juga sesuai dengan apa yang
diakatakan oleh Tgk zuhdi Al-Ghani, selaku Ustadz Pesantren Raudhatul Amilin , di pondok
Pesantren Salafiyah ini, santri mulai merespon kepada sosok Kyai/Ustadz bukan hanya
gerakan/penampilan fisiknya saja, melainkan sikap mental dan kepribadiannya secara aktif
dan sudah menjadi kebiasaan dalam diri santri. Selain itu dengan penerapan tata tertib
dimaksudkan untuk mengatur dan menjaga ketertiban dan keamanan dari penyimpangan dan
kegagalan pada tahap ini di lingkungan pesantren sehingga tercipta suasana kondusif yang
dapat kegiatankegiatan Pondok Pesantren.”°

Seperti yang disampaikan Abon Suriadi, S, Ag, selaku Pimpinan Pesantren Nurul Yagin,
Aceh Selatan;

“Di sisi lain santri akan menentukan sendiri yang sesuai dengan dirinya. Di Pondok
Pesantren Salafiyah ini, Kyai/Ustadz menjadi suri tauladan dan terlibat untuk
melaksanakan dan memberikan contoh amalan yang nyata dalaam kehidupan
pesantren sehari-hari sesuai dengan apa yang telah diajarkan. Pada tahap ini santri
diminta memberikan respons yang sama, menerima dan mengamalkan nilai-nilai
akhlak yang diajarkan dan dipahami sebelumnya dalam pembelajaran Madrasiyah
melalui kegiatankegiatan yang terprogram dibawah naungan Ma’hadiyah untuk
menanamkan karakter yang baik serta akhlak yang mulia.”**

Dalam tahap ini pendidik harus betul-betul memperhatikan sikap dan prilakunya agar
tidak bertentangan dengan apa yang telah diajarkan kepada peserta didik. Hal ini disebabkan
adanya kecenderungan siswa untuk meniru apa yang menjadi sikap mental dan kepribadian
gurunya.

Diperkuat lagi menurut ustadz Ahmad Syihab Ustadz Pesantren Maha’d Sultan Iskandar
Muda selaku pengajar kitab Mukhtashor lhya’ Ulumuddin pada saat wawancara beliau
mengatakan bahwa:

“Setiap usaha pasti akan ada hasil didalamnya. Entah hasil baik ataupun kurang baik.
Perubahan yang terjadi setelah mengikuti pembelajaran kitab Mukhtasar Thya’ Ulumuddin
sangat berpengaruh baik terhadap perilaku santri khususnya yang berkaitan dengan
pendidikan karakter. Indikasi keberhasilan tahapan-tahapan internalisasi nilai-nilai akhlak

19 \Wawancara dengan Teungku Zuhdi Al-Ghani, selaku Ustadz Pesantren Raudhatul Amilin, Aceh
Barat Daya, Juli 2022

1 \Wawancara dengan Abon Suriadi, S, Ag, selaku Pimpinan Pesantren Nurul Yagin, Aceh Selatan,
Agustus 2022




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

tersebut terletak pada santri menerima segala keadaan dan fasilitas yang ada di dalam pondok
pesantren. Selain itu keseharian santri melakukan rutinitas kegiatan tanpa adanya
paksaan/aturan yang diterapkan. Walaupun pada hakikatnya ada peraturan yang mewajibkan
untuk melaksanaksn rutinitas kegiatan yang telah terjadwal tersebut.”*?

Seperti yang dikatakan oleh Ustadz Ustadz Marwan Nur, Lc, selaku Ustadz Pondok

Pesantren Raudhatul Akla, Aceh Selatan;
“Untuk itu santri di Salafiyah ini diberi pendidikan akhlak dengan memberikan pendidikan
melalui pembelajaran kitab mukhtashor ihya’ ulumuddin dan melalui nasihat-nasihat pada
saat kegiatan di madrasah (formal) maupun di pondok (diniyah) pada saat mengkaji kitab
yang mengandung unsur nilai tasawuf di dalamnya seperti membahas bab tawakkal, sabar,
ta’dzim, syukur, ridho dan ikhlas, juga melalui kegiatan pondok lain seperti dzikir, dan
riyadhoh. dengan itu secara tidak langsung dan tanpa di sadari para santri akan membentuk
karakter akhlak yang baik.”*?

Dari pemaparan keseluruhan diatas bahwa ketika santri mampu bertauhid dan bertasawuf
dengan baik dengan melakukan riyadhoh yang telah diajarkan melalui pembelajaran kitab
mukhtashor ihya’ ulumuddin dan menerima serta menjalankan nasihat kiyai dengan baik juga
di dukung lingkungan pesantren yang erat dengan tradisi riyadhoh tersebut maka dengan
sendirinya akan terbentuk akhlak yang berakhlakul karimah. Seperti halnya dalam dalam
upaya menumbuhkan akhlak santri terhadap diri sendiri, pada upaya ini juga sama yakni
melalui kegiatan madrasiyah dan seperti pesantren pada umumnya yang pastinya membekali
pendidikan akhlak melalui pembelajaran, nasihat, dan mencontohkan suri tauladan yang baik
dari kiyai dan para guru dalam kesehariannya, di ponpes salafiyah menguatkan itu semua
melalui kegiatan Rouhani.

Analisis pendidikan tasawuf dalam membentuk karakter: Adapun pendidikan tasawuf
dalam hidup dan kehidupan adalah dalam proses pendidikan dan pengajaran yang dijadikan
sebagai ruh/jiwa yang akan memelihara kelangsungan hidup. Oleh sebab hal yang paling
penting dalam kehidupan bukanlah pelajarannya semata-mata, melainkan juga jiwanya. Jiwa
itulah yang akan memelihara kelangsungan hidup kita dan menentukan filsafat hidup para
setiap individu. Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa yang menjadi tiang penyangga atau
ruh/jiwa berdirnya martabat adalah nilainilai terpuji yang merupakan pengejawantahan nilai-
nilai ihsan (esensi tasawuf) Dalam dunia tarekat, ada istilah suluk meskipun pada tataran
praksis keduanya berbeda. Suluk dalam tarekat berarti "menempuh jalan spiritual”, yaitu
lazimnya dengan cara berkhalwat dan berdzikr, 'melafadzkan berbagai wird', yang biasanya
dilaksanakan selama sepuluh sampai dua puluh hari. Selama melakukan khalwat itu hanya
sedikit sekali ia makan dan minum; hampir seluruh waktunya digunakan untuk berdzikr.
Berkhalwat selain di rumah suluk milik syaikh, dapat juga dilakukan di guagua atau makam-
makam waliyullah.

Akan tetapi kini berkhalwat mengambil tempat di gedung-gedung atau hotel-hotel
mewah, dengan bimbingan al-mursyid. ltulah arriyadhah ar-ruhiyah. Praktek suluk dengan
cara ber-khalwat semacam itu tidak ada. Yang dilakukan oleh diri kita tidak hanya berdzikr
secara individual, ada juga dzikr yang dilakukan secara kolektif (jama'i), seperti melantunkan

12 Wawancara dengan Ustadz Ahmad Syihab, MS, selaku Ustadz Pesantren Maha’d Sultan Iskandar
Muda, Aceh Barat Daya, Juli 2022

3 Wawancara dengan Ustadz Ustadz Marwan Nur, Lc, selaku Ustadz Pondok Pesantren Raudhatul
Akla, Aceh Selatan, 20 Juni 2022




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

syi'r "ilahi lastu li-l-firdausi ahla...” dst (karya Abi Nuwwas) menjelang shalat berjamaah
dan membaca wird dan do'a seusainya. Di samping itu, sesungguhnya suluk dalam istilah
bukan hanya menunjuk kepada mu‘amalah ma‘allah tapi juga meliputi mua'amalah ma‘annas,
yakni etika hidup bersama (al-mu'syarah) dengan para kiai, guru, pengurus pesantren, juga
dengan kerabat yang kecil (junior), sebaya atau yang lebih dewasa. Nilai-nilai pendidikan
tasawuf berupa panca jiwa dan semboyon bagi kita semua.

Jadi pada intinya pendidikan tasawuf ialah dimana pendidikan atau ilmu yang
mengajarkan tentang bersikap bersih, lebut, tulus, dan ikhlas dalam melakukan apapun, baik
dalam melakukan ibadah atau menjaga diri kita sendiri ke arah yang lebih religius26 . Dalam
artian kita dalam beribadah kita harus ikhlas atau beribadah hanya semata-mata karna Allah
Swt bukan karna mengharapkan sesuatu dibalik itu. Begitupun dengan cara belajar Kita,
dimana kita dididik untuk menjadikan seorang yang berakhlak sufistik, maksudnya menjadi
pribadi kita seperti para sufi-sufi pada zaman dahulu. Dimana kita harus mempunyai nilai
yang baik, bersih, dan kokoh dalam melakukan kebaikan.

Pembelajaran yanag diamana Kita berharap dalam peserta didik akan menimbulkan benih-
benih nilai akhlak yang sufistik, dimana nilai itu bisa menjadikan dirinya menjadi diri yang
kokoh dalam melakukan segala sesuatu yang telah ditetapkan oleh Allah Swt. Bisa juga
sebagai memposisikan dirinya sebagai pemimpin dimuka bumi ini. Dan juga bisa menjadikan
dirinya sebagai seorang yang benar-benar teguh kepada Tuhan-Nya, apa yang ia lakukan, apa
yang ia berbuat hanya semata-mata karna Allah Swt.

PENUTUP

Kemajuan teknologi di era digital ini tentunya tidak hanya berpengaruh positif akan tetapi
juga bisa berdampak negatif. Terutama pada perkembangan anak usia dini, dimana pada usia
ini anak-anak masih dalam tahap yang sangat peka, ia akan mudah menerima dan meniru
yang menarik perhatiannya. Oleh karena itu kita membutuhkan suatu konsep yang dapat
memberikan kekuatan untuk membangun benteng pertahanan yang kokoh pada diri anak usia
dini. Pendidikan berbasis tauhid dan tasawuf merupakan salah satu solusi yang dapat
diterapkan untuk menguatkan benteng pertahanan anak di masa sekarang ini. Pendidikan ini
berimbas pada kesadaran diri anak dalam mengenal diri dan Tuhannya. Dia sadar sepenuhnya
sebagai makhluk dan wajib taat dalam kesatuan konsep Tauhid dan tasawuf yang berakar
dari al-Qur’an dan as Sunnah. Dari hasil penelitian dapat diketahui bahwa penerapan
pendidikan karakter  berbasis tauhid dan tasawuf terbukti berperan penting dalam
pembentukan karakter santri melalui pendidikan keteladanan, penanaman konsep dan
pembelajaran yang integratif yang dilaksanakan di Dayah Salafiyah wilayah barat selatan
Aceh.




Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan, Volume 11 No. 1, Januari-Juni 2024

DAFTAR PUSTAKA

Anas Salahudin dan Irwanto Alkrienciehie, Pendidikan Karakter, Bandung: Pustaka Setia,
2013

Anselm Strauss dan Juliet Corbin, Basic Of Qualitatif Research, grounded Precedure and
Techniques, dalam Terj. Muhammad Sodiq dan Imam Muttagin ,Dasar-dasar
Penelitian Kualitatif,cet.1 Jogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003, Lihat juga, Noeng
Muhajir, Metode Penelitian Kualitatif, Ed. Ill, Cet. VII (Jogyakarta: Reka Sarasin,
1996

Mukhibat, Meneguhkan Kembali Budaya Pesantren dalamMerajut Lokalitas,
Nasionalitas,dan Globalitas, VVolume 23 No. 2, Desember 2015

Mulyasa, Manajemen Pendidikan Karakter, Jakarta: Bumi Aksara, 2012

Novan Ardy Wiyani, Konsep, Praktik, & Strategi Membumikan Pendidikan Karakter di SD,
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2013

Nur Isna Aunillah, Panduan Menerapkan Pendidikan Karakter Di Sekolah, Yogyakarta:
Laksana, 2011

Zubaedi, Desain Pendidikan karakter, Konsepsi dan Aplikasinya dalam Pendidikan (Jakarta:

Kencana Prenada, 2011); Marzuki, Pendidikan Karakter Islam, 2 ed. Jakarta: Amzah,
2017




