wg=JuIP

JOURNAL OF USHULUDDIN AND ISLAMIC PHILOSOPHY

JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy
Vol. 1, No. 1 (Januari-Juni 2025): h. 51-67
https://journaliainlangsa.ac.id/index.php/juip/index

Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas di Era Modern

Fitri Idani

Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda, Aceh, Indonesia
251009002@student.ar-raniry.ac.id

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received June 15, 2025
Accepted October 21, 2025
Publish October 21, 2025

Keywords:

Religious Psychology
Modern Spirituality
Secularization

Ideally, religion functions as a source of meaning, a moral
guide, and a fulfillment of human psychological needs amidst
the changes of the times. However, the reality shows a shift in
the role of religion in the modern era, particularly in developed
countries experiencing secularization, while in developing
countries, religion remains a central element of social identity.
This study aims to explore the dynamics of religious
psychology in addressing the spiritual, existential, and social
needs of modern humans. The method used is a literature
study with a qualitative approach, drawing on primary
sources from works in the psychology of religion and
secondary sources from journals and international research
reports. The findings indicate that religion remains relevant as
a psychological and social force, as long as it is understood in
a moderate, contextual, and reflective manner to avoid
distortions such as fanaticism and radicalism.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

00

Corresponding Author:
Fitri Idani

Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh, Aceh, Indonesia
JL. Syeikh Abdur Rauf Kopelma Darussalam, Kecamatan Meuraxa, Banda Aceh
Email: 251009002@student.ar-raniry.ac.id

PENDAHULUAN

Agama merupakan aspek yang sangat fundamental dalam kehidupan

manusia, yang tidak hanya hadir sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga
membentuk orientasi nilai, perilaku, bahkan struktur sosial dalam masyarakat.
Sejak peradaban awal, manusia telah menjadikan agama sebagai sumber makna,

51 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fitri Idani

moralitas, dan pengikat komunitas. Dalam banyak kasus, agama menjadi pondasi
bagi sistem hukum, kebudayaan, dan norma sosial. Di berbagai belahan dunia,
agama menjadi kekuatan besar yang memengaruhi cara manusia berpikir dan
bertindak, baik dalam ruang pribadi maupun publik. Namun, dalam dinamika
modern, peran agama mengalami berbagai tantangan seiring dengan
perkembangan ilmu pengetahuan, globalisasi, dan sekularisasi. Kemajuan
teknologi dan meningkatnya rasionalitas dalam masyarakat modern turut
menggeser pola keberagamaan ke arah yang lebih pribadi dan reflektif. Di
tengah perubahan ini, agama tetap menunjukkan daya tahannya sebagai
kebutuhan psikologis manusia yang tak tergantikan, terutama dalam
memberikan ketenangan, makna, dan rasa keterhubungan.

Fenomena perbedaan peran agama di berbagai konteks sosial tampak
jelas dalam perbandingan antara negara maju dan negara berkembang. Di
negara-negara maju, seperti di Eropa Barat atau Amerika Utara, peran agama
cenderung menurun, ditandai dengan rendahnya tingkat kehadiran di tempat
ibadah dan meningkatnya populasi yang mengidentifikasi diri sebagai non-
religius. Penelitian dari Pew Research Center menunjukkan bahwa hanya
sebagian kecil masyarakat di negara maju yang menganggap agama sebagai
faktor penting dalam hidup mereka. Sebaliknya, di negara-negara berkembang
seperti Indonesia, agama masih menjadi aspek sentral dalam kehidupan
masyarakat. Mayoritas penduduk Indonesia menjadikan agama sebagai dasar
dalam pengambilan keputusan, pola interaksi sosial, dan arah hidup. Perbedaan
ini  menimbulkan pertanyaan penting mengenai bagaimana agama
bertransformasi dan mempertahankan relevansinya di tengah dinamika global
yang terus berkembang. Dalam konteks psikologi beragama, agama tidak hanya
dilihat dari aspek teologis, tetapi juga dipahami sebagai bagian dari kebutuhan
psikologis manusia yang mendalam.

Idealnya, agama berfungsi sebagai jalan menuju kedamaian batin,
pengembangan diri, dan harmoni sosial. Namun realitasnya, tidak jarang agama
disalahgunakan untuk membenarkan tindakan kekerasan, diskriminasi, dan
polarisasi sosial. Radikalisasi dan fanatisme muncul ketika agama dipahami
secara sempit dan eksklusif, sehingga mengabaikan aspek kemanusiaan dan
konteks sosial yang lebih luas. Ketidakseimbangan dalam memahami agama ini
dapat dipengaruhi oleh berbagai faktor psikologis, seperti kebutuhan akan
kepastian (epistemic needs), rasa aman (existential needs), dan keterikatan
sosial (relational needs) sebagaimana dijelaskan oleh John T. Jost. Ketika
kebutuhan-kebutuhan ini tidak terpenuhi secara sehat, agama bisa berubah dari
sumber kedamaian menjadi sumber konflik. Akibatnya, masyarakat menghadapi
tantangan serius dalam menjaga toleransi, kohesi sosial, dan keberagaman. Hal
ini menjadi persoalan utama dalam studi psikologi beragama di era modern,
terutama dalam upaya memahami bagaimana keberagamaan dipengaruhi oleh
dinamika psikologis dan sosial yang kompleks.

Berdasarkan latar belakang tersebut, tujuan utama tulisan ini adalah
untuk  mengeksplorasi bagaimana dinamika psikologis memengaruhi

52| JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas...

pengalaman keberagamaan individu dan kelompok dalam konteks modern.
Tulisan ini bertujuan untuk menjelaskan bagaimana agama dapat menjadi
sumber ketenangan sekaligus potensi konflik, tergantung pada bagaimana
kebutuhan psikologis manusia diarahkan dalam praktik keagamaan. Penelitian ini
juga mencoba menjawab pertanyaan mengenai bagaimana agama sebagai
identitas sosial dapat membentuk cara pandang terhadap kelompok lain dan
bagaimana peran spiritualitas dapat tetap relevan di tengah arus modernisasi.
Kontribusi utama dari tulisan ini adalah memberikan pemahaman yang lebih
mendalam tentang psikologi beragama dalam konteks kekinian, serta
menawarkan pendekatan yang lebih humanis dan reflektif dalam memaknai
agama sebagai kekuatan transformatif yang mampu menginspirasi perdamaian,
solidaritas, dan keseimbangan batin di tengah realitas sosial yang penuh
tantangan.

Kajian terkait Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas di Era Modern
bukanlah kajian terbaru. Sudah banyak peneliti yang mengangkat topik ini dari
berbagai sudut pandang, menggunakan metode dan pendekatan yang beragam,
baik secara teoritik maupun empiris. Isu mengenai bagaimana agama dipahami,
dialami, dan dijalankan dalam konteks modern telah menjadi perhatian akademis
seiring dengan perubahan sosial, budaya, dan teknologi yang turut
memengaruhi praktik keberagamaan individu dan kelompok. Oleh karena itu,
penting untuk meninjau beberapa karya yang relevan guna melihat posisi tulisan
ini di tengah peta wacana yang sudah ada.

Sayyid Rissaldi et al., dalam karya berjudul “Psikologi Agama di Era
Modern: Tantangan dan Peluang dalam Memahami Pengalaman Keagamaan
Kontemporer”, membahas secara menyeluruh bagaimana perkembangan zaman
membawa tantangan bagi pemahaman psikologis terhadap pengalaman
keagamaan. Artikel ini menyoroti dilema yang dihadapi umat beragama dalam
menavigasi nilai-nilai spiritual di tengah arus materialisme dan individualisme.
Temuan utama mereka adalah bahwa modernitas tidak menghapus peran
agama, tetapi memaksa individu untuk menafsirkan ulang pengalaman spiritual
mereka secara lebih personal. Persamaan antara karya ini dan tulisan penulis
terletak pada perhatian terhadap tantangan modernitas terhadap
keberagamaan, namun karya Rissaldi lebih fokus pada rekonstruksi pengalaman
keagamaan, sedangkan tulisan ini menekankan pada dinamika kebutuhan
psikologis keberagamaan dari aspek epistemik, eksistensial, dan relasional.

Siti Nurlaili et al., dalam artikel berjudul “Spiritualitas di Era Digital: Studi
Literatur tentang Kesejahteraan Psikologis dan Konsumsi Konten Religius di
Aplikasi TikTok”, mengkaji bagaimana konsumsi konten religius melalui media
sosial, khususnya TikTok, dapat memengaruhi kesejahteraan psikologis
pengguna. Mereka menyoroti tren meningkatnya aksesibilitas dakwah digital
dan pengaruhnya terhadap pola spiritualitas generasi muda. Temuan mereka
menunjukkan bahwa konten digital yang bersifat religius dapat memberikan
efek psikologis positif seperti perasaan damai, motivasi hidup, dan
keterhubungan sosial, tetapi juga dapat menimbulkan efek negatif jika

53 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Fitri Idani

dikonsumsi secara tidak kritis. Persamaan karya ini dengan kajian penulis adalah
pada titik perhatian terhadap dinamika spiritualitas di tengah perkembangan
teknologi modern. Perbedaannya, tulisan ini tidak hanya membahas media
digital sebagai sarana, tetapi menggali lebih dalam dimensi psikologis
keberagamaan sebagai suatu struktur kebutuhan manusia yang universal.

Nesia Mu’asyara et al., melalui artikel “Transformasi Identitas Religius dan
Spiritualitas dalam Era Sekularisasi: Perspektif Sosiologi Agama”, mengangkat isu
sekularisasi sebagai kekuatan dominan yang memengaruhi transformasi
identitas religius. Penelitian ini menggunakan pendekatan sosiologis untuk
melihat bagaimana umat beragama mengelola identitas spiritual mereka dalam
masyarakat yang semakin sekuler. Temuan mereka menggarisbawahi adanya
adaptasi dan resistensi dalam komunitas beragama terhadap nilai-nilai sekular.
Karya ini sejalan dengan tulisan penulis dalam hal menyoroti perubahan identitas
keberagamaan, namun berbeda dari segi pendekatan: Mu’asyara menggunakan
kerangka sosiologi agama, sementara tulisan ini berpijak pada pendekatan
psikologi agama dengan fokus utama pada dinamika kebutuhan psikologis yang
mendorong praktik keagamaan.

Dari tinjauan pustaka yang dilakukan, dapat dilihat bahwa sebagian besar
penelitian terdahulu lebih menekankan aspek sosiologis atau fenomenologis dari
keberagamaan di era modern. Sementara itu, tulisan ini mengisi celah (gap)
penelitian dengan menghadirkan perspektif psikologi agama yang menekankan
dinamika kebutuhan psikologis manusia—yakni kebutuhan akan kebenaran,
eksistensi, dan hubungan sosial—yang menjadi dasar bagi spiritualitas dan
keberagamaan. Dengan demikian, tulisan ini menawarkan pendekatan yang
lebih integratif dan reflektif dalam memahami spiritualitas modern di tengah
kompleksitas sosial dan teknologi yang terus berkembang.

METODOLOGI PENELITIAN

Artikel ini tergolong dalam penelitian pustaka dengan pendekatan
kualitatif, yang bertujuan untuk mengkaji fenomena psikologi beragama dan
dinamika spiritualitas dalam konteks masyarakat modern secara mendalam.
Metodologi yang digunakan adalah studi literatur kritis (critical literature
review), yang menelaah konsep-konsep psikologi agama dari berbagai sumber
akademik, baik teori klasik maupun penelitian kontemporer. Sumber primer
dalam penelitian ini meliputi karya-karya utama dari tokoh-tokoh psikologi
agama seperti William James, Carl Jung, dan John T. Jost, serta data penelitian
dari lembaga seperti Pew Research Center. Sumber sekunder mencakup artikel
jurnal, buku, dan publikasi ilmiah lain yang relevan dengan topik psikologi,
sosiologi agama, dan spiritualitas di era modern.

Analisis data dilakukan secara tematik, dengan mengidentifikasi,
mengelompokkan, dan menginterpretasikan tema-tema utama yang berkaitan
dengan kebutuhan psikologis dalam beragama, peran agama sebagai identitas
sosial, dan dinamika keberagamaan dalam masyarakat majemuk. Validasi data

54 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas...

dan uji keabsahan dilakukan melalui triangulasi teori dan perbandingan silang
antar sumber literatur, guna memastikan konsistensi dan kedalaman analisis.
Sistem penyusunan draft naskah dilakukan secara sistematis melalui beberapa
tahap, yaitu: eksplorasi literatur, penyusunan kerangka tematik, analisis kritis,
penyimpulan hasil, dan penyuntingan akhir untuk memastikan keterpaduan
antar bagian tulisan.

HASIL & PEMBAHASAN
Penurunan ERsistensi Agama di Negara Maju

Dalam dunia yang terus bergerak maju dengan berbagai pencapaian
dalam bidang teknologi, ekonomi, dan kesejahteraan sosial, peran agama
tampaknya mengalami pergeseran yang signifikan, terutama di negara-negara
maju (Widana, 2024). Fenomena ini bukan hanya sekadar perubahan statistik,
tetapi mencerminkan dinamika sosial dan psikologis yang mendalam dalam
masyarakat modern. Penurunan eksistensi agama di negara-negara maju telah
menjadi perhatian berbagai pihak, baik dari kalangan akademisi, pemuka agama,
maupun praktisi sosial. Banyak yang mempertanyakan apakah kemajuan
peradaban manusia secara otomatis menjadikan agama kehilangan relevansinya,
ataukah masyarakat kini sedang beralih pada sumber-sumber makna yang lebih
sesuai dengan zaman.

Penelitian yang dilakukan oleh lembaga seperti Pew Research Center
memperkuat kecenderungan tersebut. Dalam survei mereka, ditemukan bahwa
hanya sebagian kecil masyarakat di negara-negara seperti Swedia, Jepang, dan
Prancis yang menganggap agama sebagai bagian penting dari kehidupan.
Angkanya bahkan bisa berada di bawah 10%. Sebaliknya, negara-negara
berkembang seperti Indonesia menunjukkan angka yang jauh lebih tinggi,
dengan lebih dari 90% warganya menganggap agama sebagai hal yang sangat
penting. Perbedaan ini menimbulkan hipotesis bahwa tingkat kemajuan sebuah
negara berkorelasi negatif dengan pentingnya peran agama dalam masyarakat.
Akan tetapi, korelasi ini masih menimbulkan perdebatan mendalam mengenai
sebab dan akibat dari fenomena tersebut.

Salah satu pendekatan yang berusaha menjelaskan fenomena ini adalah
psikologi beragama, yang berupaya memahami relasi antara individu dan agama
dalam konteks psikologis dan sosiologis. Psikologi beragama melihat bahwa
keberagamaan seseorang bukanlah sesuatu yang statis, melainkan hasil dari
berbagai dinamika dalam diri dan lingkungan sosialnya. Di negara maju, di mana
kebutuhan dasar manusia seperti pangan, papan, dan keamanan sudah
terpenuhi, muncul ruang bagi individu untuk mengejar kebutuhan yang lebih
tinggi, seperti pencarian makna, aktualisasi diri, dan kebebasan berpikir. Dalam
konteks ini, agama tradisional sering kali dipandang tidak lagi mampu
memberikan jawaban yang relevan bagi tantangan hidup kontemporer.

Teori kebutuhan dari Abraham Maslow sangat membantu dalam
menjelaskan fenomena ini. Menurut Maslow, ketika kebutuhan dasar manusia

55 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Fitri Idani

sudah terpenuhi, perhatian individu akan bergeser ke kebutuhan yang lebih
tinggi, seperti harga diri dan aktualisasi diri. Di negara maju, individu sering kali
tidak lagi memerlukan agama sebagai penyedia rasa aman atau sebagai struktur
sosial yang menopang kehidupan mereka (Bheka & Derung, 2023a). Sebaliknya,
mereka mulai mengeksplorasi makna hidup melalui pendekatan lain, seperti
filsafat, psikologi, seni, atau sains. Oleh karena itu, penurunan eksistensi agama
di negara maju bukanlah penolakan mutlak terhadap nilai spiritual, tetapi lebih
merupakan transformasi cara manusia memahami dan memenuhi kebutuhan
spiritual tersebut.

Selain faktor kebutuhan individu, globalisasi dan perkembangan
teknologi informasi juga menjadi penyebab penting dalam menurunnya
eksistensi agama. Arus informasi yang terbuka dan lintas budaya memungkinkan
masyarakat modern untuk mengenal berbagai perspektif hidup, termasuk ide-
ide sekuler dan spiritualitas non-agamawi. Dunia digital menawarkan ruang
alternatif bagi komunitas, diskusi makna, dan pencarian identitas, yang dulu
hampir sepenuhnya dimediasi oleh lembaga-lembaga keagamaan. Akibatnya,
agama tidak lagi menjadi satu-satunya narasi besar yang menjelaskan dunia dan
tempat manusia di dalamnya. Ini memperkuat tesis bahwa masyarakat modern
kini lebih tertarik pada pendekatan rasional dan personal dalam memahami
kehidupan.

Namun, meskipun terlihat menurun dalam angka statistik, tidak berarti
bahwa agama benar-benar kehilangan fungsinya dalam masyarakat maju.
Psikologi beragama mengingatkan kita bahwa agama tetap memiliki daya tarik
kuat sebagai penyedia makna hidup, sumber moralitas, dan identitas sosial,
terutama dalam menghadapi ketidakpastian eksistensial. Dalam situasi krisis,
bencana, atau kehilangan, agama masih menjadi sandaran bagi banyak orang,
bahkan di masyarakat yang secara umum bersifat sekuler. Ini menunjukkan
bahwa keberagamaan memiliki dimensi psikologis yang lebih dalam daripada
sekadar keikutsertaan dalam ritual atau institusi keagamaan formal.

John T. Jost, seorang peneliti di bidang psikologi sosial, mengajukan
bahwa terdapat tiga kebutuhan dasar manusia yang bisa dijawab oleh agama:
epistemic needs (kebutuhan akan kebenaran dan kepastian), existential needs
(kebutuhan untuk merasa bermakna dan eksis), serta relational needs
(kebutuhan akan hubungan sosial). Dalam konteks ini, meskipun masyarakat
modern telah memiliki akses pada ilmu pengetahuan dan teknologi yang
menjawab kebutuhan epistemik, kebutuhan eksistensial dan relasional sering
kali tetap bergantung pada struktur spiritual atau religius. Dengan kata lain,
agama masih memiliki fungsi penting dalam menjawab pertanyaan "mengapa"
daripada sekadar "bagaimana".

Kebutuhan eksistensial manusia, seperti rasa takut akan kematian,
kesepian, dan absurditas hidup, sering kali tidak dapat dijawab secara memadai
oleh ilmu pengetahuan atau teknologi. Dalam banyak kasus, agama
menyediakan narasi yang dapat meredakan kecemasan eksistensial tersebut.
Meskipun banyak individu di negara maju memilih untuk tidak lagi terlibat dalam

56 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas...

praktik keagamaan formal, mereka tetap mencari bentuk spiritualitas yang baru,
sering kali bersifat lebih personal dan tidak terikat pada institusi tertentu. Ini
terlihat dari meningkatnya minat terhadap meditasi, filsafat Timur, atau konsep
spiritualitas kontemporer yang lebih fleksibel.

Selain itu, penurunan eksistensi agama juga harus dilihat dalam konteks
perubahan peran lembaga keagamaan di masyarakat. Di banyak negara maju,
lembaga agama tidak lagi menjadi pusat kehidupan sosial seperti di masa lalu.
Sekolah, rumah sakit, dan lembaga bantuan sosial kini lebih banyak dijalankan
oleh negara atau organisasi non-religius. Peran sosial yang dulunya diemban oleh
agama kini telah diambil alih oleh institusi sekuler. Akibatnya, kehadiran agama
dalam kehidupan sehari-hari menjadi semakin tidak terlihat, meskipun nilai-
nilainya mungkin masih memengaruhi pola pikir masyarakat secara tidak
langsung.

Walau demikian, masih ada kelompok-kelompok tertentu di negara maju
yang mempertahankan agama sebagai bagian penting dari identitas mereka.
Misalnya, komunitas imigran atau minoritas etnis sering kali menjadikan agama
sebagai sarana mempertahankan identitas budaya dan solidaritas sosial. Dalam
hal ini, agama tetap berfungsi sebagai alat resistensi terhadap asimilasi budaya
yang terlalu kuat atau sebagai proteksi terhadap marginalisasi. Ini menunjukkan
bahwa eksistensi agama di negara maju bersifat kompleks dan tidak bisa
disederhanakan sebagai sekadar 'penurunan'.

Psikologi beragama, dalam upayanya memahami fenomena ini,
menekankan pentingnya melihat keberagamaan sebagai sesuatu yang
kontekstual dan dinamis. Di satu sisi, penurunan eksistensi agama di negara maju
bisa dimaknai sebagai pergeseran bentuk keberagamaan, bukan hilangnya
keberagamaan itu sendiri. Di sisi lain, kemunculan bentuk-bentuk spiritualitas
baru menandakan bahwa manusia tetap membutuhkan makna dan koneksi di
tengah dunia yang terus berubah. Maka dari itu, tantangan ke depan bukanlah
bagaimana mengembalikan peran agama seperti masa lalu, tetapi bagaimana
menyesuaikan pemahaman agama dengan tuntutan zaman modern.

Pada akhirnya, penurunan eksistensi agama di negara maju bukanlah
akhir dari agama itu sendiri, melainkan bagian dari proses adaptasi dan
transformasi keberagamaan dalam dunia yang semakin kompleks. Dalam
konteks ini, agama tetap memiliki peran yang bisa signifikan jika mampu
menyesuaikan diri dengan kebutuhan psikologis dan sosial manusia modern
(Muttagin, 2014). Pemahaman lintas disiplin, khususnya melalui psikologi dan
sosiologi agama, menjadi sangat penting untuk menggali kembali relevansi
agama dalam dunia yang tampaknya semakin sekuler. Oleh karena itu, yang
dibutuhkan bukanlah pemaksaan ketaatan, melainkan pendekatan yang lebih
humanistik, inklusif, dan reflektif terhadap makna keberagamaan di era global.

57 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Fitri Idani

Kebutuhan Dasar Psikologi dalam Beragama

Agama, dalam segala bentuk dan manifestasinya, selalu menjadi bagian
penting dari peradaban manusia. Dalam setiap budaya dan sejarah bangsa,
agama hadir bukan hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai
kebutuhan psikologis yang kompleks. Keberagamaan bukanlah sesuatu yang
hadir begitu saja, melainkan tumbuh dari dalam diri manusia sebagai respons
terhadap berbagai tantangan eksistensial, sosial, dan kognitif. Dalam konteks
psikologi, para ilmuwan telah mencoba memahami mengapa manusia
memerlukan agama dan bagaimana agama dapat memenuhi kebutuhan-
kebutuhan dasar psikologis (Hamali, 2013). Salah satu pendekatan penting
dikemukakan oleh John T. Jost, yang merumuskan tiga kebutuhan utama
manusia dalam beragama: kebutuhan epistemik, eksistensial, dan relasional.
Ketiganya saling terkait dan membentuk struktur psikologis dari pengalaman
beragama.

Kebutuhan epistemik, atau epistemic needs, merupakan dorongan
manusia untuk memahami kebenaran dan memperoleh kepastian dalam dunia
yang penuh ambiguitas. Dalam kehidupan sehari-hari, manusia sering kali
dihadapkan pada pertanyaan besar yang tidak mudah dijawab, seperti asal-usul
kehidupan, tujuan hidup, dan makna penderitaan. Dalam konteks beragama,
kebutuhan ini terjawab melalui ajaran-ajaran yang bersumber dari kitab suci,
tradisi teologis, dan otoritas keagamaan yang dianggap sebagai sumber
kebenaran absolut. Banyak individu yang menemukan rasa tenang dan stabilitas
ketika mereka mempercayai suatu sistem keyakinan yang menawarkan jawaban
pasti atas pertanyaan hidup. Oleh karena itu, agama menjadi sarana penting
untuk menenangkan kecemasan kognitif dan memenuhi kebutuhan akan
kepastian intelektual.

Namun, tidak semua individu memenuhi kebutuhan epistemik mereka
melalui agama. Di era modern, sains dan filsafat juga menjadi rujukan utama
dalam pencarian kebenaran. Banyak orang yang bersandar pada metode ilmiah
dan penalaran logis untuk memahami dunia. Bagi mereka, keyakinan religius
yang tidak dapat dibuktikan secara empiris justru menimbulkan pertanyaan baru.
Akan tetapi, baik melalui agama maupun sains, dorongan utama manusia tetap
sama: keinginan untuk memahami realitas dan menyingkap makna di balik
fenomena yang mereka alami. Kebutuhan epistemik ini merupakan akar dari
banyak orientasi religius, mulai dari kepercayaan yang konservatif hingga
pendekatan yang lebih liberal dan terbuka terhadap dialog ilmu dan iman.

Selain kebutuhan akan kebenaran, manusia juga memiliki kebutuhan
eksistensial (existential needs), yaitu dorongan untuk memahami jati diri dan
tujuan hidupnya. Kebutuhan ini muncul dari ketakutan akan kematian,
kehampaan, dan ketidakberartian hidup. Dalam banyak tradisi agama,
pertanyaan seperti “Siapa saya?”’ atau “Apa yang terjadi setelah saya mati?”
dijawab dengan narasi-narasi yang memberikan harapan, ketenangan, dan arah.
Konsep surga dan neraka, karma dan reinkarnasi, atau kehadiran Tuhan yang
maha pengasih, menjadi struktur makna yang menenangkan dan mengisi

58 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas...

kekosongan eksistensial manusia. Dalam konteks ini, agama tidak hanya
memberikan jawaban, tetapi juga menyediakan kerangka emosional untuk
menghadapi ketidakpastian hidup (Sari, 2019).

Kebutuhan eksistensial sangat mendalam karena menyentuh inti dari
pengalaman manusia. Rasa takut akan kematian, kehilangan, dan penderitaan
tidak dapat dihindari, dan agama hadir sebagai mekanisme psikologis untuk
mengelolanya (Rissaldi et al., 2025). Banyak orang yang menemukan kedamaian
batin melalui keyakinan bahwa hidup mereka memiliki tujuan transenden. Dalam
tradisi Kristen, misalnya, penderitaan di dunia dipahami sebagai bagian dari
rencana Tuhan yang lebih besar. Dalam Islam, kehidupan dunia dianggap sebagai
ujian menuju kehidupan abadi. Semua narasi ini menenangkan ketakutan
eksistensial dan memperkuat daya tahan psikologis individu. Namun, mereka
yang tidak beragama pun tetap mencari makna melalui refleksi filosofis, nilai-nilai
kemanusiaan, atau pengalaman estetis dan spiritual yang tidak terikat pada
agama formal.

Kebutuhan ketiga, yaitu kebutuhan relasional (relational needs),
mencerminkan kenyataan bahwa manusia adalah makhluk sosial yang
membutuhkan koneksi dengan sesama. Dalam beragama, relasi ini terbangun
melalui partisipasi dalam komunitas, ritual bersama, serta hubungan yang saling
mendukung di antara para penganut. Kehadiran komunitas keagamaan memberi
ruang bagi individu untuk merasa diterima, dihargai, dan memiliki tempat.
Tempat ibadah, perayaan hari besar keagamaan, serta kegiatan sosial
keagamaan menjadi arena di mana hubungan antarindividu diperkuat. Dalam hal
ini, agama tidak hanya menjadi sistem kepercayaan, tetapi juga jaringan sosial
yang memainkan peran penting dalam pembentukan identitas sosial.

Relational needs juga menjelaskan mengapa banyak orang tetap
mempertahankan keterikatan mereka pada agama meskipun mengalami
keraguan terhadap aspek-aspek teologisnya. Dalam banyak kasus, ikatan sosial
yang terbangun dalam komunitas agama menjadi alasan utama seseorang tetap
berada dalam lingkungan tersebut. Kehangatan emosional, dukungan moral, dan
rasa memiliki menjadi sumber kekuatan yang tidak mudah dilepaskan. Bahkan di
masyarakat sekuler, muncul berbagai bentuk komunitas spiritual yang mencoba
menggantikan peran sosial agama. Namun, dalam banyak hal, agama tetap
unggul karena telah memiliki sistem yang mapan dalam membentuk dan
memelihara relasi antarindividu.

Ketiga kebutuhan dasar yang dirumuskan oleh Jost ini tidak berdiri
sendiri, melainkan saling berkaitan dan membentuk kerangka orientasi religius
seseorang. Individu yang memiliki kebutuhan epistemik tinggi cenderung
mencari agama yang mampu menjawab pertanyaan-pertanyaan besar secara
logis dan sistematis. Mereka yang lebih dominan pada kebutuhan eksistensial
akan mencari agama yang memberikan harapan dan ketenangan batin.
Sementara itu, mereka yang lebih menekankan kebutuhan relasional akan
sangat menghargai aspek komunitas dan solidaritas dalam praktik keagamaan.
Orientasi religius seperti konservatif, liberal, atau bahkan fundamentalis, bisa

59 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Fitri Idani

dipahami sebagai hasil dari kombinasi proporsional dari ketiga kebutuhan
tersebut.

Dalam praktiknya, kebutuhan psikologis ini tidak selalu dipenuhi secara
seimbang. Ada individu yang merasa puas secara sosial dalam komunitas
keagamaannya, namun masih merasa ragu terhadap doktrin yang diajarkan. Ada
pula yang yakin secara intelektual terhadap ajaran agama, tetapi tidak
menemukan  kedekatan  emosional dalam  lingkungan  ibadahnya.
Ketidakseimbangan ini dapat memengaruhi stabilitas psikologis keberagamaan
seseorang. Oleh karena itu, memahami struktur kebutuhan psikologis dalam
beragama menjadi sangat penting, tidak hanya untuk memahami perilaku
keagamaan, tetapi juga untuk merancang pendekatan keagamaan yang lebih
inklusif dan manusiawi.

Dari sudut pandang psikologi, agama bukan hanya persoalan iman atau
tradisi, melainkan juga strategi adaptif manusia untuk menghadapi dunia yang
kompleks. Agama memberikan narasi, struktur, dan komunitas yang dibutuhkan
manusia untuk merespons tekanan-tekanan psikologis dan sosial. Pemahaman
ini dapat memperkaya cara pandang kita terhadap keberagamaan, tidak hanya
sebagai kewajiban spiritual, tetapi sebagai bagian dari pemenuhan kebutuhan
manusia yang paling mendasar. Pendekatan psikologi ini juga membuka jalan
bagi dialog antara agama dan ilmu pengetahuan dalam kerangka kemanusiaan
yang lebih luas.

Di tengah perkembangan dunia modern yang sering kali memisahkan
spiritualitas dari kehidupan sehari-hari, penting untuk mengingat bahwa
kebutuhan dasar dalam beragama tetap hadir dalam diri manusia. Meskipun
bentuk ekspresi religius bisa berubah, esensi dari keberagamaan sebagai
pemenuhan kebutuhan akan makna, kebenaran, dan hubungan sosial tidak
pernah benar-benar hilang. Bahkan dalam masyarakat sekuler, bentuk-bentuk
spiritualitas alternatif berkembang sebagai respons terhadap kebutuhan
psikologis yang sama. Ini menunjukkan bahwa kebutuhan dasar dalam beragama
bersifat universal, meskipun wujudnya bisa berbeda-beda sesuai konteks budaya
dan sejarah.

Akhirnya, memahami keberagamaan melalui lensa psikologi bukanlah
usaha untuk mereduksi agama menjadi sekadar mekanisme psikologis,
melainkan upaya untuk lebih memahami bagaimana manusia menjalani
kehidupan spiritualnya dengan cara yang bermakna. Dengan mengakui
keberagaman kebutuhan individu dalam beragama, kita dapat menciptakan
ruang-ruang keberagamaan yang lebih inklusif, terbuka, dan menghargai
kompleksitas manusia. Dalam dunia yang terus berubah, pemahaman ini menjadi
semakin relevan, karena agama—dalam berbagai bentuknya—akan tetap
menjadi bagian dari perjalanan psikologis dan sosial manusia dalam mencari
kebenaran, makna, dan cinta.

60 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas...

Radikalisasi dan Fanatisme Beragama

Radikalisasi dan fanatisme dalam beragama merupakan dua fenomena
sosial yang semakin mencemaskan di era modern, terutama ketika agama
dijadikan alat pembenaran untuk kekerasan dan diskriminasi (Zulkarnain, 2020).
Di satu sisi, agama seharusnya menjadi jalan spiritual untuk menemukan makna
hidup, kedamaian batin, dan hubungan harmonis antar manusia. Namun, dalam
praktiknya, terdapat segelintir individu dan kelompok yang justru
menyelewengkan ajaran agama dengan menekankan doktrin secara berlebihan
dan menafsirkan teks-teks suci secara sempit. Fenomena ini tidak terjadi dalam
ruang hampa; ia tumbuh subur dalam lingkungan yang sarat dengan konflik
sosial, ketidaksetaraan, dan krisis identitas. Radikalisasi dan fanatisme muncul
bukan karena ajaran agama itu sendiri, melainkan karena kegagalan dalam
menyeimbangkan pemahaman agama dengan realitas sosial dan psikologis.

Salah satu akar dari radikalisasi adalah ketidakseimbangan antara
pemikiran dan tindakan dalam menjalankan tujuan keagamaan. Ketika seseorang
terlalu terfokus pada tujuan akhir, seperti kehidupan setelah kematian atau
ganjaran surgawi, ia bisa saja mengabaikan aspek-aspek penting lain dalam
hidup, seperti keluarga, pendidikan, pekerjaan, atau hubungan sosial. Konsep ini
dikenal dengan istilah imbalance goals, yaitu ketidaksesuaian antara tujuan ideal
seseorang dengan langkah-langkah yang ia ambil untuk mencapainya. Dalam
kondisi ini, agama yang semula menjadi sumber kebijaksanaan dan pembimbing
moral, berubah menjadi alat legitimasi untuk tindakan ekstrem. Fanatisme pun
lahir, tidak sebagai ekspresi cinta terhadap Tuhan, melainkan sebagai bentuk
pelarian dari kompleksitas kehidupan yang tidak mampu mereka hadapi dengan
cara yang sehat.

Radikalisasi juga berkaitan erat dengan motivational biases, yaitu
kecenderungan psikologis untuk mempertahankan keyakinan walaupun
bertentangan dengan informasi baru atau bukti rasional. Ketika seseorang sudah
terlalu percaya pada satu interpretasi agama, maka ia akan menolak pandangan
lain bahkan jika pandangan itu lebih toleran atau rasional. Bias ini menutup pintu
dialog dan mengarahkan individu untuk hanya mengonsumsi narasi yang
mendukung keyakinan sempitnya. Akibatnya, ruang berpikir menjadi stagnan,
dan setiap perbedaan dianggap sebagai ancaman. Dalam masyarakat
multikultural, sikap semacam ini dapat berujung pada konflik horizontal yang
berbahaya, memperlebar jurang antara kelompok mayoritas dan minoritas.

Teori identitas sosial juga menjelaskan bahwa manusia cenderung
mengelompokkan diri ke dalam kategori sosial tertentu untuk memperkuat
harga diri dan makna hidup. Dalam konteks radikalisasi beragama, individu
mengidentifikasi dirinya sebagai bagian dari kelompok "yang benar" dan
memandang kelompok lain sebagai "yang sesat" atau "musuh Tuhan." Ketika
identitas kelompok ini terancam, baik oleh kritik eksternal maupun perubahan
internal, individu yang rentan akan merespons dengan agresi, permusuhan,
bahkan kekerasan (Supriadi et al., 2020). Hal ini memperkuat polarisasi sosial dan
menghambat upaya rekonsiliasi. Inilah yang sering kita lihat dalam kelompok-

61 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Fitri Idani

kelompok ekstremis, yang menolak pluralisme dan justru membangun narasi
eksklusif tentang kebenaran.

Narasi-narasi ekstremis memainkan peran kunci dalam memperkuat
fanatisme. Mereka sering membingkai penderitaan kelompoknya sebagai akibat
dari konspirasi musuh atau pengkhianatan moral dari pihak luar. Narasi ini
menciptakan rasa solidaritas yang kuat di antara anggotanya, yang pada
akhirnya memperkuat kesediaan untuk berkorban demi tujuan kelompok. Salah
satu contoh yang sering dimanipulasi adalah konsep jihad. Dalam pemahaman
ekstremis, jihad dipersempit menjadi tindakan kekerasan fisik melawan pihak
yang dianggap kafir, padahal secara historis dan tekstual, jihad memiliki dimensi
yang jauh lebih luas, termasuk perjuangan moral dan spiritual (Faza & Fauziyah,
2025). Pemaknaan sempit ini mereduksi nilai luhur agama dan menjadikan
kekerasan sebagai tindakan yang tampak sah dan mulia di mata penganut
fanatik.

Kecenderungan radikal ini tidak hanya berbahaya bagi kelompok
targetnya, tetapi juga merusak hubungan sosial dalam masyarakat. Ketika
kekerasan dilakukan atas nama Tuhan, maka seluruh komunitas keagamaan bisa
terkena dampak stigma dan diskriminasi. Di sisi lain, korban dari kekerasan ini
bukan hanya fisik, melainkan juga psikologis, terutama bagi anak-anak dan
remaja yang tumbuh dalam lingkungan yang dipenuhi kebencian. Akibatnya,
siklus kekerasan dapat terus berlanjut karena trauma kolektif diwariskan dari
generasi ke generasi. Maka dari itu, radikalisasi tidak boleh dianggap sebagai
masalah individu semata, melainkan sebagai persoalan sosial yang
membutuhkan perhatian serius dan pendekatan komprehensif.

Salah satu strategi penting untuk menangani fanatisme adalah dengan
menanamkan pemahaman agama yang moderat sejak dini. Moderasi beragama
bukan berarti melunakkan ajaran, melainkan memahami agama dalam konteks
kemanusiaan yang lebih luas. Pendekatan moderat menekankan keseimbangan
antara aspek spiritual dan sosial dalam agama. Di sini, agama tidak hanya dilihat
sebagai hubungan vertikal dengan Tuhan, tetapi juga hubungan horizontal
dengan sesama manusia. Pemahaman ini penting agar individu tidak terjebak
dalam pemikiran biner antara benar dan salah, suci dan najis, kafir dan mukmin,
yang sering dimanfaatkan oleh kelompok radikal untuk mengadu domba umat.

Tokoh agama dan pemimpin komunitas memegang peran penting dalam
membangun narasi keagamaan yang inklusif. Mereka memiliki otoritas moral
yang kuat dan dapat memengaruhi cara pandang umat terhadap ajaran agama
(Posu et al., 2023). Ketika tokoh agama menyuarakan toleransi, kasih sayang,
dan keadilan, maka umat akan lebih mudah menerima keragaman sebagai
bagian dari kehendak Tuhan. Sebaliknya, jika tokoh agama menyebarkan
kebencian atau mempersempit makna ajaran, maka ruang publik akan
terkontaminasi oleh prasangka dan fanatisme. Oleh karena itu, penting bagi
tokoh agama untuk terus memperbarui pemahaman keagamaannya dengan
pendekatan ilmu sosial, filsafat, dan psikologi.

62 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas...

Selain dari sisi agama, pendidikan juga memiliki peran sentral dalam
mencegah radikalisme. Sistem pendidikan yang mendorong berpikir Kkritis,
toleransi, dan dialog antarbudaya dapat menjadi benteng yang kuat terhadap
masuknya ideologi ekstremis. Anak-anak dan remaja perlu diajarkan untuk
melihat perbedaan sebagai kekayaan, bukan ancaman. Mereka juga perlu diberi
ruang untuk mengekspresikan keyakinannya dengan cara yang damai dan
rasional. Dengan pendidikan yang sehat, individu akan lebih mampu menghadapi
krisis identitas tanpa harus terjerumus ke dalam fanatisme.

Media massa dan media sosial juga memiliki tanggung jawab besar dalam
membentuk opini publik. Narasi yang disebarkan oleh media dapat memperkuat
atau melemahkan fanatisme, tergantung pada sudut pandang dan framing yang
digunakan (Qadri, 2020). Media harus lebih bijak dalam menampilkan isu-isu
keagamaan agar tidak memicu kebencian atau mendukung stereotip yang salah.
Sebaliknya, media dapat menjadi alat edukasi yang efektif jika digunakan untuk
menyebarkan nilai-nilai moderasi, kemanusiaan, dan perdamaian. Kampanye
digital yang kreatif dan berbasis data dapat menjangkau generasi muda dan
memperkuat daya tahan mereka terhadap ideologi ekstrem.

Akhirnya, penting untuk diingat bahwa radikalisasi dan fanatisme
bukanlah sifat bawaan manusia, melainkan hasil dari proses sosial, psikologis,
dan ideologis yang panjang. Oleh karena itu, menghadapinya membutuhkan
pendekatan yang tidak hanya menekan gejalanya, tetapi juga mengobati akar
permasalahannya. Agama perlu dikembalikan ke esensinya sebagai sumber kasih
sayang, bukan kekerasan; sebagai ruang dialog, bukan dogma. Dengan
pemahaman yang lebih dalam dan pendekatan yang inklusif, kita dapat
membangun masyarakat yang tidak hanya religius, tetapi juga beradab, adil, dan
damai.

Agama sebagai Identitas Sosial

Agama merupakan salah satu elemen fundamental dalam struktur sosial
manusia yang berperan tidak hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga
sebagai identitas sosial yang kuat (Bheka & Derung, 2023b). Dalam konteks
kehidupan masyarakat, agama memberi kerangka bagi individu untuk
memahami siapa diri mereka dalam kaitannya dengan kelompok yang lebih
besar. ldentitas sosial berbasis agama memungkinkan seseorang merasa
menjadi bagian dari komunitas, merasa memiliki peran, dan terhubung dengan
nilai-nilai yang dianut secara kolektif. Bagi banyak orang, agama menjadi acuan
utama dalam membentuk pola pikir, perilaku, bahkan arah hidup. Maka tak
mengherankan bila agama sering kali menjadi penanda utama dalam interaksi
sosial, terutama di masyarakat yang plural dan majemuk.

Dalam teori identitas sosial, manusia cenderung mengelompokkan diri
berdasarkan kategori sosial yang mereka anggap penting, salah satunya adalah
agama. Proses ini menciptakan apa yang dikenal sebagai in-group favoritism,
yaitu kecenderungan untuk menilai kelompok sendiri secara lebih positif

63 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Fitri Idani

dibandingkan kelompok lain. Sebaliknya, muncul pula out-group derogation,
yakni penilaian negatif terhadap kelompok yang berbeda. Ketika identitas
berbasis agama ini diperkuat secara emosional dan simbolik, maka loyalitas
terhadap kelompok menjadi sangat tinggi. Namun, bila tidak dikelola secara
sehat, perbedaan agama bisa menjadi pemicu konflik sosial, terutama jika diiringi
narasi superioritas atau kebenaran eksklusif yang menafikan kelompok lain.

Ketegangan antar kelompok berbasis agama sering kali terjadi ketika
identitas tersebut merasa terancam, baik secara kultural, politik, maupun
ekonomi. Dalam kondisi ini, muncul reaksi defensif yang berwujud dalam bentuk
prasangka, penolakan, atau bahkan tindakan agresif terhadap kelompok lain.
Agama yang seharusnya menjadi sumber kedamaian bisa berubah menjadi
pembenaran untuk konflik (Zulkarnain, 2020). Contohnya, ketika satu kelompok
agama merasa nilai-nilainya dikalahkan oleh sistem sekuler atau kebijakan
pemerintah, reaksi yang muncul bisa berupa mobilisasi massa, isolasi sosial,
hingga radikalisasi. Oleh karena itu, pemahaman terhadap dinamika identitas
sosial dalam agama menjadi sangat penting agar konflik dapat dicegah sejak dini.

Namun demikian, tidak selalu perbedaan agama mengarah pada konflik.
Dalam banyak kasus, identitas keagamaan justru memperkuat solidaritas dan
kohesi sosial di dalam kelompok. Saat komunitas merasa berada dalam tekanan,
seperti diskriminasi atau marginalisasi, reaksi yang muncul biasanya adalah
penguatan solidaritas internal. Misalnya, umat Muslim di negara-negara
minoritas sering kali menunjukkan ikatan yang lebih kuat sebagai bentuk
perlindungan identitas kolektif. Akan tetapi, solidaritas ini berpotensi menjadi
eksklusif jika digunakan untuk menolak interaksi dengan kelompok lain. Jika hal
tersebut dibiarkan, maka akan muncul polarisasi sosial yang menghambat kerja
sama lintas kelompok dalam masyarakat.

Di sisi lain, agama juga berperan sebagai sarana mempererat hubungan
antarindividu melalui berbagai aktivitas sosial dan ritual keagamaan. Kegiatan
seperti ibadah bersama, pengajian, atau aksi sosial berbasis keagamaan
menciptakan ruang interaksi yang memperkuat jaringan sosial (Irawan, 2022).
Agama mendorong kerja sama, saling tolong, dan sikap empati yang tinggi di
antara sesama anggota kelompok. Dalam hal ini, agama menjalankan fungsi
integratif yang sangat dibutuhkan dalam masyarakat modern yang cenderung
individualistik. Nilai-nilai seperti kasih sayang, keadilan, dan toleransi yang
diajarkan dalam agama dapat menjadi perekat yang menyatukan masyarakat
dalam semangat kemanusiaan.

Peran agama sebagai identitas sosial juga sangat tampak dalam konteks
negara Indonesia, yang memiliki keragaman agama, etnis, dan budaya. Dengan
jumlah penduduk Muslim terbesar di dunia, Indonesia menunjukkan bagaimana
agama menjadi identitas dominan yang sangat memengaruhi cara hidup
masyarakat. Agama tidak hanya membentuk praktik keagamaan, tetapi juga
memengaruhi pengambilan keputusan politik, pendidikan, hingga kebijakan
publik. Namun, realitas multikultural Indonesia menuntut adanya kesadaran
tinggi akan pentingnya toleransi dan dialog antaragama. Tanpa pemahaman

64 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas...

lintas identitas yang sehat, agama berpotensi dijadikan alat politik yang
memecah belah masyarakat.

Dalam tatanan sosial Indonesia, kita dapat melihat bagaimana agama
dijadikan landasan solidaritas sekaligus potensi segregasi. Di satu sisi,
keberagaman agama menjadi sumber kekayaan budaya yang memperkaya
khazanah nasional (Keron & Derung, 2024). Tetapi di sisi lain, ketika agama
digunakan untuk membangun klaim kebenaran eksklusif dan kekuasaan, muncul
gesekan antar kelompok. Misalnya, ketika satu kelompok memaksakan syariat
atau nilai-nilai partikular pada ruang publik yang multikultural, reaksi resistensi
bisa menguat. Dalam konteks ini, penting untuk menempatkan agama sebagai
inspirasi moral yang inklusif, bukan sebagai pembatas identitas sosial yang
eksklusif.

Agama juga memberi kontribusi signifikan dalam pembentukan karakter
dan moral individu. Sebagai sumber nilai dan etika, ajaran agama dapat
membentuk kesadaran sosial yang bertanggung jawab dan berorientasi pada
kebaikan bersama. Dalam kehidupan sehari-hari, banyak orang merujuk pada
agama untuk mengambil keputusan yang etis, seperti dalam hal kejujuran,
keadilan, dan kepedulian sosial. Maka dari itu, identitas keagamaan yang sehat
dapat membentuk warga negara yang tidak hanya taat secara spiritual, tetapi
juga aktif dalam membangun masyarakat yang damai dan adil. Ini menunjukkan
bahwa agama dapat menjadi fondasi yang kuat untuk integrasi sosial, asalkan
diiringi dengan semangat keterbukaan dan cinta kasih.

Meski demikian, tantangan terbesar dalam menjadikan agama sebagai
identitas sosial yang konstruktif adalah bagaimana membangun pemahaman
yang moderat dan kontekstual. Dalam dunia yang semakin terhubung dan
kompleks, agama tidak bisa lagi dipahami secara sempit atau literal. Pemahaman
agama harus mampu merespons realitas sosial yang berubah dengan tetap
menjaga substansi spiritualnya. Pendidikan keagamaan yang inklusif dan dialog
antariman menjadi kunci untuk membentuk identitas religius yang tidak kaku
dan eksklusif. Hanya dengan cara ini agama bisa memainkan perannya sebagai
pembentuk identitas sosial yang memajukan perdamaian, bukan permusuhan.

Peran negara juga tidak dapat diabaikan dalam mengelola keberagaman
identitas keagamaan. Negara harus menjamin kebebasan beragama, sekaligus
membatasi penyebaran intoleransi dan diskriminasi yang dilakukan atas nama
agama (Faturohman et al., 2024). Regulasi yang adil dan pendekatan yang
humanis sangat dibutuhkan untuk menciptakan ruang publik yang aman bagi
semua kelompok keagamaan. Dalam masyarakat demokratis, semua identitas,
termasuk yang berbasis agama, harus dihormati dan dilindungi sejauh tidak
merusak hak dan kebebasan kelompok lain. Di sinilah pentingnya sinergi antara
masyarakat sipil, tokoh agama, dan negara dalam mengelola pluralitas identitas
sosial.

Pada akhirnya, agama sebagai identitas sosial adalah keniscayaan yang
tak dapat dipisahkan dari kehidupan manusia. la merupakan bagian dari cara
individu memahami dirinya dan orang lain dalam masyarakat. Namun, untuk

65 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Fitri Idani

menjadikan identitas keagamaan sebagai kekuatan positif, diperlukan kesadaran
kolektif akan pentingnya toleransi, keterbukaan, dan inklusivitas. Agama dapat
menjadi jembatan, bukan tembok; menjadi cahaya, bukan bara api. Dengan
pendekatan yang tepat, agama bukan hanya menjadi penanda kelompok, tetapi
juga sumber solidaritas lintas batas yang memperkuat tatanan sosial yang damai
dan berkeadaban.

KESIMPULAN

Dalam menghadapi era modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi,
globalisasi, dan perubahan sosial yang cepat, agama tetap memegang peranan
penting dalam kehidupan manusia, khususnya sebagai pemenuhan kebutuhan
psikologis yang mendalam. Meskipun peran agama mengalami penurunan di
negara-negara maju, terutama karena meningkatnya kesejahteraan dan
rasionalitas ilmiah, di negara-negara berkembang seperti Indonesia, agama
masih menjadi sumber utama makna hidup, pedoman moral, dan identitas sosial.
Kajian psikologi beragama menunjukkan bahwa keberagamaan tidak sekadar
persoalan kepercayaan, tetapi juga mencerminkan kebutuhan akan kebenaran,
eksistensi, dan relasi sosial. Oleh karena itu, spiritualitas modern perlu dipahami
dalam kerangka yang lebih luas dan kontekstual, agar agama tetap relevan dan
memberi jawaban atas dinamika hidup manusia masa kini.

Namun demikian, tantangan muncul ketika agama dipahami secara kaku
dan ekstrem, yang justru menimbulkan radikalisme, fanatisme, dan konflik sosial.
Hal ini memperlihatkan bahwa spiritualitas yang tidak seimbang dapat
menggeser agama dari fungsi positifnya menjadi alat pembenaran atas tindakan
eksklusif dan merusak. Maka dari itu, penting untuk menegaskan pendekatan
keberagamaan yang moderat, inklusif, dan reflektif. Dengan memahami
psikologi beragama secara utuh—yakni mencakup kebutuhan individu dan
hubungan sosial dalam konteks perubahan zaman—agama tidak hanya mampu
bertahan, tetapi juga bertransformasi sebagai kekuatan konstruktif yang
menumbuhkan toleransi, solidaritas, dan kedamaian dalam masyarakat modern.

REFERENCES

Bheka, T., & Derung, T. N. (2023a). Pengaruh agama terhadap hidup sosial
masyarakat dalam perspektif sosiologi. Jurnal Sosiologi Agama dan Teologi
Indonesia, 1(2), 197-222. https://doi.org/10.24246/sami.vol1i2pp197-222

Bheka, T., & Derung, T. N. (2023b). Pengaruh agama terhadap hidup sosial
masyarakat dalam perspektif sosiologi. Jurnal Sosiologi Agama dan Teologi
Indonesia, 1(2), 197-222. https://doi.org/10.24246/sami.vol1i2pp197-222

Faturohman, F., Febriyanti, A. N., & Hidayah, J. (2024). Kebebasan beragama
sebagai bagian dari hak asasi manusia. Aliansi: Jurnal Hukum, Pendidikan
dan Sosial Humaniora, 1(3), 312-323.
https://doi.org/10.62383/aliansi.v1i3.229

66 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy


https://doi.org/10.24246/sami.vol1i2pp197-222
https://doi.org/10.24246/sami.vol1i2pp197-222
https://doi.org/10.62383/aliansi.v1i3.229

Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas...

Faza, I., & Fauziyah, S. I. (2025). Membedah makna jihad dalam Al-Qur’an melalui
lensa Amin al-Khuli: Perspektif psikologis. Journal of Science and Social
Research, 8(2), Article 2. https://doi.org/10.54314/jssr.v8i2.2938

Hamali, S. (2013). Sumber agama dalam perspektif psikologis. Kalam, 7(1), 163-
182. https://doi.org[10.24042/kIm.v7i1.449

Irawan, D. (2022). Fungsi dan peran agama dalam perubahan sosial individu dan
masyarakat. Borneo: Journal of Islamic Studies, 2(2), Article 2.
https://doi.org/10.37567/borneo.v2i2.1255

Keron, H., & Derung, T. N. (2024). Peran agama membentuk sikap solidaritas
sosial di masyarakat. In Theos: Jurnal Pendidikan dan Theologi, 4(12),
Article 12. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i12.2553

Muttaqin, A. (2014). Eksistensi agama dalam era globalisasi. Komunika: Jurnal
Dakwah dan Komunikasi, 8(1), 41-59.
https://doi.org/10.24090/komunika.v8i1.748

Posu, R., Tasik, F., & Goni, S. (2023). Peran kepemimpinan tokoh agama dalam
meningkatkan sikap keberagamaan masyarakat di Desa Sangowo
Kecamatan Morotai Timur Kabupaten Pulau Morotai. Agri-Sosioekonomi,
19(1), Article 1. https://doi.org/10.35791/agrsosek.v19i1.46896

Qadri, M. (2020). Pengaruh media sosial dalam membangun opini publik.
Qaumiyyah: Jurnal Hukum Tata Negara, 1(1), Article 1.
https://doi.org[10.24239/qaumiyyah.v1i1.4

Rissaldi, S., Badawi, A., Fatir, M. D. A., & Yuminah, Y. (2025). Psikologi agama di
era modern: Tantangan dan peluang dalam memahami pengalaman
keagamaan kontemporer. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(3), 301-310.
https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i3.1308

Sari, D. A. (2019). Makna agama dalam kehidupan modern. Cakrawala: Jurnal
Studi Islam, 14(1), 16-23. https://doi.org/10.31603/cakrawala.v14i1.2483

Supriadi, E., Ajib, G., & Sugiarso, S. (2020). Intoleransi dan radikalisme agama:
Konstruk LSM tentang program deradikalisasi. JSW (Jurnal Sosiologi
Walisongo), 4(1), Article 1. https://doi.org[10.21580/jsw.2020.4.1.4544

Widana, A. A. G. O. (2024). Penyebab kontestasi negatif dalam beragama di
negara berbhineka pada era digital. Kamaya: Jurnal llmu Agama, 7(2),
Article 2. https://doi.org[10.37329/kamaya.v7i2.2822

Zulkarnain, Z. (2020). Pengaruh fanatisme keagamaan terhadap perilaku sosial.
Kontekstualita, 35(1), 25-38. https://doi.org/10.30631/35.01.25-38

67 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy


https://doi.org/10.54314/jssr.v8i2.2938
https://doi.org/10.24042/klm.v7i1.449
https://doi.org/10.37567/borneo.v2i2.1255
https://doi.org/10.56393/intheos.v4i12.2553
https://doi.org/10.24090/komunika.v8i1.748
https://doi.org/10.35791/agrsosek.v19i1.46896
https://doi.org/10.24239/qaumiyyah.v1i1.4
https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i3.1308
https://doi.org/10.31603/cakrawala.v14i1.2483
https://doi.org/10.21580/jsw.2020.4.1.4544
https://doi.org/10.37329/kamaya.v7i2.2822
https://doi.org/10.30631/35.01.25-38

