
 JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
Vol. 1, No. 1 (Januari-Juni 2025): h. 51-67 

https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/juip/index 
 

51 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

 
 

Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas di Era Modern 
 
 

Fitri Idani 
Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda, Aceh, Indonesia 

251009002@student.ar-raniry.ac.id 
 
 

Article Info  ABSTRACT 

Article history: 

Received June 15, 2025 
Accepted October 21, 2025 
Publish October 21, 2025 
 

 Ideally, religion functions as a source of meaning, a moral 
guide, and a fulfillment of human psychological needs amidst 
the changes of the times. However, the reality shows a shift in 
the role of religion in the modern era, particularly in developed 
countries experiencing secularization, while in developing 
countries, religion remains a central element of social identity. 
This study aims to explore the dynamics of religious 
psychology in addressing the spiritual, existential, and social 
needs of modern humans. The method used is a literature 
study with a qualitative approach, drawing on primary 
sources from works in the psychology of religion and 
secondary sources from journals and international research 
reports. The findings indicate that religion remains relevant as 
a psychological and social force, as long as it is understood in 
a moderate, contextual, and reflective manner to avoid 
distortions such as fanaticism and radicalism. 

 

 

Keywords: 

Religious Psychology 
Modern Spirituality 
Secularization  

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

Corresponding Author: 

Fitri Idani 
Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh, Aceh, Indonesia 
Jl. Syeikh Abdur Rauf Kopelma Darussalam, Kecamatan Meuraxa, Banda Aceh 
Email: 251009002@student.ar-raniry.ac.id 

 

 

PENDAHULUAN 
Agama merupakan aspek yang sangat fundamental dalam kehidupan 

manusia, yang tidak hanya hadir sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga 
membentuk orientasi nilai, perilaku, bahkan struktur sosial dalam masyarakat. 
Sejak peradaban awal, manusia telah menjadikan agama sebagai sumber makna, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fitri Idani 

52 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

moralitas, dan pengikat komunitas. Dalam banyak kasus, agama menjadi pondasi 
bagi sistem hukum, kebudayaan, dan norma sosial. Di berbagai belahan dunia, 
agama menjadi kekuatan besar yang memengaruhi cara manusia berpikir dan 
bertindak, baik dalam ruang pribadi maupun publik. Namun, dalam dinamika 
modern, peran agama mengalami berbagai tantangan seiring dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan, globalisasi, dan sekularisasi. Kemajuan 
teknologi dan meningkatnya rasionalitas dalam masyarakat modern turut 
menggeser pola keberagamaan ke arah yang lebih pribadi dan reflektif. Di 
tengah perubahan ini, agama tetap menunjukkan daya tahannya sebagai 
kebutuhan psikologis manusia yang tak tergantikan, terutama dalam 
memberikan ketenangan, makna, dan rasa keterhubungan. 

Fenomena perbedaan peran agama di berbagai konteks sosial tampak 
jelas dalam perbandingan antara negara maju dan negara berkembang. Di 
negara-negara maju, seperti di Eropa Barat atau Amerika Utara, peran agama 
cenderung menurun, ditandai dengan rendahnya tingkat kehadiran di tempat 
ibadah dan meningkatnya populasi yang mengidentifikasi diri sebagai non-
religius. Penelitian dari Pew Research Center menunjukkan bahwa hanya 
sebagian kecil masyarakat di negara maju yang menganggap agama sebagai 
faktor penting dalam hidup mereka. Sebaliknya, di negara-negara berkembang 
seperti Indonesia, agama masih menjadi aspek sentral dalam kehidupan 
masyarakat. Mayoritas penduduk Indonesia menjadikan agama sebagai dasar 
dalam pengambilan keputusan, pola interaksi sosial, dan arah hidup. Perbedaan 
ini menimbulkan pertanyaan penting mengenai bagaimana agama 
bertransformasi dan mempertahankan relevansinya di tengah dinamika global 
yang terus berkembang. Dalam konteks psikologi beragama, agama tidak hanya 
dilihat dari aspek teologis, tetapi juga dipahami sebagai bagian dari kebutuhan 
psikologis manusia yang mendalam. 

Idealnya, agama berfungsi sebagai jalan menuju kedamaian batin, 
pengembangan diri, dan harmoni sosial. Namun realitasnya, tidak jarang agama 
disalahgunakan untuk membenarkan tindakan kekerasan, diskriminasi, dan 
polarisasi sosial. Radikalisasi dan fanatisme muncul ketika agama dipahami 
secara sempit dan eksklusif, sehingga mengabaikan aspek kemanusiaan dan 
konteks sosial yang lebih luas. Ketidakseimbangan dalam memahami agama ini 
dapat dipengaruhi oleh berbagai faktor psikologis, seperti kebutuhan akan 
kepastian (epistemic needs), rasa aman (existential needs), dan keterikatan 
sosial (relational needs) sebagaimana dijelaskan oleh John T. Jost. Ketika 
kebutuhan-kebutuhan ini tidak terpenuhi secara sehat, agama bisa berubah dari 
sumber kedamaian menjadi sumber konflik. Akibatnya, masyarakat menghadapi 
tantangan serius dalam menjaga toleransi, kohesi sosial, dan keberagaman. Hal 
ini menjadi persoalan utama dalam studi psikologi beragama di era modern, 
terutama dalam upaya memahami bagaimana keberagamaan dipengaruhi oleh 
dinamika psikologis dan sosial yang kompleks. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, tujuan utama tulisan ini adalah 
untuk mengeksplorasi bagaimana dinamika psikologis memengaruhi 



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas... 
 

 

53 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

pengalaman keberagamaan individu dan kelompok dalam konteks modern. 
Tulisan ini bertujuan untuk menjelaskan bagaimana agama dapat menjadi 
sumber ketenangan sekaligus potensi konflik, tergantung pada bagaimana 
kebutuhan psikologis manusia diarahkan dalam praktik keagamaan. Penelitian ini 
juga mencoba menjawab pertanyaan mengenai bagaimana agama sebagai 
identitas sosial dapat membentuk cara pandang terhadap kelompok lain dan 
bagaimana peran spiritualitas dapat tetap relevan di tengah arus modernisasi. 
Kontribusi utama dari tulisan ini adalah memberikan pemahaman yang lebih 
mendalam tentang psikologi beragama dalam konteks kekinian, serta 
menawarkan pendekatan yang lebih humanis dan reflektif dalam memaknai 
agama sebagai kekuatan transformatif yang mampu menginspirasi perdamaian, 
solidaritas, dan keseimbangan batin di tengah realitas sosial yang penuh 
tantangan. 

Kajian terkait Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas di Era Modern 
bukanlah kajian terbaru. Sudah banyak peneliti yang mengangkat topik ini dari 
berbagai sudut pandang, menggunakan metode dan pendekatan yang beragam, 
baik secara teoritik maupun empiris. Isu mengenai bagaimana agama dipahami, 
dialami, dan dijalankan dalam konteks modern telah menjadi perhatian akademis 
seiring dengan perubahan sosial, budaya, dan teknologi yang turut 
memengaruhi praktik keberagamaan individu dan kelompok. Oleh karena itu, 
penting untuk meninjau beberapa karya yang relevan guna melihat posisi tulisan 
ini di tengah peta wacana yang sudah ada. 

Sayyid Rissaldi et al., dalam karya berjudul “Psikologi Agama di Era 
Modern: Tantangan dan Peluang dalam Memahami Pengalaman Keagamaan 
Kontemporer”, membahas secara menyeluruh bagaimana perkembangan zaman 
membawa tantangan bagi pemahaman psikologis terhadap pengalaman 
keagamaan. Artikel ini menyoroti dilema yang dihadapi umat beragama dalam 
menavigasi nilai-nilai spiritual di tengah arus materialisme dan individualisme. 
Temuan utama mereka adalah bahwa modernitas tidak menghapus peran 
agama, tetapi memaksa individu untuk menafsirkan ulang pengalaman spiritual 
mereka secara lebih personal. Persamaan antara karya ini dan tulisan penulis 
terletak pada perhatian terhadap tantangan modernitas terhadap 
keberagamaan, namun karya Rissaldi lebih fokus pada rekonstruksi pengalaman 
keagamaan, sedangkan tulisan ini menekankan pada dinamika kebutuhan 
psikologis keberagamaan dari aspek epistemik, eksistensial, dan relasional. 

Siti Nurlaili et al., dalam artikel berjudul “Spiritualitas di Era Digital: Studi 
Literatur tentang Kesejahteraan Psikologis dan Konsumsi Konten Religius di 
Aplikasi TikTok”, mengkaji bagaimana konsumsi konten religius melalui media 
sosial, khususnya TikTok, dapat memengaruhi kesejahteraan psikologis 
pengguna. Mereka menyoroti tren meningkatnya aksesibilitas dakwah digital 
dan pengaruhnya terhadap pola spiritualitas generasi muda. Temuan mereka 
menunjukkan bahwa konten digital yang bersifat religius dapat memberikan 
efek psikologis positif seperti perasaan damai, motivasi hidup, dan 
keterhubungan sosial, tetapi juga dapat menimbulkan efek negatif jika 



Fitri Idani 

54 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

dikonsumsi secara tidak kritis. Persamaan karya ini dengan kajian penulis adalah 
pada titik perhatian terhadap dinamika spiritualitas di tengah perkembangan 
teknologi modern. Perbedaannya, tulisan ini tidak hanya membahas media 
digital sebagai sarana, tetapi menggali lebih dalam dimensi psikologis 
keberagamaan sebagai suatu struktur kebutuhan manusia yang universal. 

Nesia Mu’asyara et al., melalui artikel “Transformasi Identitas Religius dan 
Spiritualitas dalam Era Sekularisasi: Perspektif Sosiologi Agama”, mengangkat isu 
sekularisasi sebagai kekuatan dominan yang memengaruhi transformasi 
identitas religius. Penelitian ini menggunakan pendekatan sosiologis untuk 
melihat bagaimana umat beragama mengelola identitas spiritual mereka dalam 
masyarakat yang semakin sekuler. Temuan mereka menggarisbawahi adanya 
adaptasi dan resistensi dalam komunitas beragama terhadap nilai-nilai sekular. 
Karya ini sejalan dengan tulisan penulis dalam hal menyoroti perubahan identitas 
keberagamaan, namun berbeda dari segi pendekatan: Mu’asyara menggunakan 
kerangka sosiologi agama, sementara tulisan ini berpijak pada pendekatan 
psikologi agama dengan fokus utama pada dinamika kebutuhan psikologis yang 
mendorong praktik keagamaan. 

Dari tinjauan pustaka yang dilakukan, dapat dilihat bahwa sebagian besar 
penelitian terdahulu lebih menekankan aspek sosiologis atau fenomenologis dari 
keberagamaan di era modern. Sementara itu, tulisan ini mengisi celah (gap) 
penelitian dengan menghadirkan perspektif psikologi agama yang menekankan 
dinamika kebutuhan psikologis manusia—yakni kebutuhan akan kebenaran, 
eksistensi, dan hubungan sosial—yang menjadi dasar bagi spiritualitas dan 
keberagamaan. Dengan demikian, tulisan ini menawarkan pendekatan yang 
lebih integratif dan reflektif dalam memahami spiritualitas modern di tengah 
kompleksitas sosial dan teknologi yang terus berkembang. 

 
 

METODOLOGI PENELITIAN 
Artikel ini tergolong dalam penelitian pustaka dengan pendekatan 

kualitatif, yang bertujuan untuk mengkaji fenomena psikologi beragama dan 
dinamika spiritualitas dalam konteks masyarakat modern secara mendalam. 
Metodologi yang digunakan adalah studi literatur kritis (critical literature 
review), yang menelaah konsep-konsep psikologi agama dari berbagai sumber 
akademik, baik teori klasik maupun penelitian kontemporer. Sumber primer 
dalam penelitian ini meliputi karya-karya utama dari tokoh-tokoh psikologi 
agama seperti William James, Carl Jung, dan John T. Jost, serta data penelitian 
dari lembaga seperti Pew Research Center. Sumber sekunder mencakup artikel 
jurnal, buku, dan publikasi ilmiah lain yang relevan dengan topik psikologi, 
sosiologi agama, dan spiritualitas di era modern. 

Analisis data dilakukan secara tematik, dengan mengidentifikasi, 
mengelompokkan, dan menginterpretasikan tema-tema utama yang berkaitan 
dengan kebutuhan psikologis dalam beragama, peran agama sebagai identitas 
sosial, dan dinamika keberagamaan dalam masyarakat majemuk. Validasi data 



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas... 
 

 

55 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

dan uji keabsahan dilakukan melalui triangulasi teori dan perbandingan silang 
antar sumber literatur, guna memastikan konsistensi dan kedalaman analisis. 
Sistem penyusunan draft naskah dilakukan secara sistematis melalui beberapa 
tahap, yaitu: eksplorasi literatur, penyusunan kerangka tematik, analisis kritis, 
penyimpulan hasil, dan penyuntingan akhir untuk memastikan keterpaduan 
antar bagian tulisan. 

 
 

HASIL & PEMBAHASAN 
Penurunan Eksistensi Agama di Negara Maju 

Dalam dunia yang terus bergerak maju dengan berbagai pencapaian 
dalam bidang teknologi, ekonomi, dan kesejahteraan sosial, peran agama 
tampaknya mengalami pergeseran yang signifikan, terutama di negara-negara 
maju (Widana, 2024). Fenomena ini bukan hanya sekadar perubahan statistik, 
tetapi mencerminkan dinamika sosial dan psikologis yang mendalam dalam 
masyarakat modern. Penurunan eksistensi agama di negara-negara maju telah 
menjadi perhatian berbagai pihak, baik dari kalangan akademisi, pemuka agama, 
maupun praktisi sosial. Banyak yang mempertanyakan apakah kemajuan 
peradaban manusia secara otomatis menjadikan agama kehilangan relevansinya, 
ataukah masyarakat kini sedang beralih pada sumber-sumber makna yang lebih 
sesuai dengan zaman. 

Penelitian yang dilakukan oleh lembaga seperti Pew Research Center 
memperkuat kecenderungan tersebut. Dalam survei mereka, ditemukan bahwa 
hanya sebagian kecil masyarakat di negara-negara seperti Swedia, Jepang, dan 
Prancis yang menganggap agama sebagai bagian penting dari kehidupan. 
Angkanya bahkan bisa berada di bawah 10%. Sebaliknya, negara-negara 
berkembang seperti Indonesia menunjukkan angka yang jauh lebih tinggi, 
dengan lebih dari 90% warganya menganggap agama sebagai hal yang sangat 
penting. Perbedaan ini menimbulkan hipotesis bahwa tingkat kemajuan sebuah 
negara berkorelasi negatif dengan pentingnya peran agama dalam masyarakat. 
Akan tetapi, korelasi ini masih menimbulkan perdebatan mendalam mengenai 
sebab dan akibat dari fenomena tersebut. 

Salah satu pendekatan yang berusaha menjelaskan fenomena ini adalah 
psikologi beragama, yang berupaya memahami relasi antara individu dan agama 
dalam konteks psikologis dan sosiologis. Psikologi beragama melihat bahwa 
keberagamaan seseorang bukanlah sesuatu yang statis, melainkan hasil dari 
berbagai dinamika dalam diri dan lingkungan sosialnya. Di negara maju, di mana 
kebutuhan dasar manusia seperti pangan, papan, dan keamanan sudah 
terpenuhi, muncul ruang bagi individu untuk mengejar kebutuhan yang lebih 
tinggi, seperti pencarian makna, aktualisasi diri, dan kebebasan berpikir. Dalam 
konteks ini, agama tradisional sering kali dipandang tidak lagi mampu 
memberikan jawaban yang relevan bagi tantangan hidup kontemporer. 

Teori kebutuhan dari Abraham Maslow sangat membantu dalam 
menjelaskan fenomena ini. Menurut Maslow, ketika kebutuhan dasar manusia 



Fitri Idani 

56 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

sudah terpenuhi, perhatian individu akan bergeser ke kebutuhan yang lebih 
tinggi, seperti harga diri dan aktualisasi diri. Di negara maju, individu sering kali 
tidak lagi memerlukan agama sebagai penyedia rasa aman atau sebagai struktur 
sosial yang menopang kehidupan mereka (Bheka & Derung, 2023a). Sebaliknya, 
mereka mulai mengeksplorasi makna hidup melalui pendekatan lain, seperti 
filsafat, psikologi, seni, atau sains. Oleh karena itu, penurunan eksistensi agama 
di negara maju bukanlah penolakan mutlak terhadap nilai spiritual, tetapi lebih 
merupakan transformasi cara manusia memahami dan memenuhi kebutuhan 
spiritual tersebut. 

Selain faktor kebutuhan individu, globalisasi dan perkembangan 
teknologi informasi juga menjadi penyebab penting dalam menurunnya 
eksistensi agama. Arus informasi yang terbuka dan lintas budaya memungkinkan 
masyarakat modern untuk mengenal berbagai perspektif hidup, termasuk ide-
ide sekuler dan spiritualitas non-agamawi. Dunia digital menawarkan ruang 
alternatif bagi komunitas, diskusi makna, dan pencarian identitas, yang dulu 
hampir sepenuhnya dimediasi oleh lembaga-lembaga keagamaan. Akibatnya, 
agama tidak lagi menjadi satu-satunya narasi besar yang menjelaskan dunia dan 
tempat manusia di dalamnya. Ini memperkuat tesis bahwa masyarakat modern 
kini lebih tertarik pada pendekatan rasional dan personal dalam memahami 
kehidupan. 

Namun, meskipun terlihat menurun dalam angka statistik, tidak berarti 
bahwa agama benar-benar kehilangan fungsinya dalam masyarakat maju. 
Psikologi beragama mengingatkan kita bahwa agama tetap memiliki daya tarik 
kuat sebagai penyedia makna hidup, sumber moralitas, dan identitas sosial, 
terutama dalam menghadapi ketidakpastian eksistensial. Dalam situasi krisis, 
bencana, atau kehilangan, agama masih menjadi sandaran bagi banyak orang, 
bahkan di masyarakat yang secara umum bersifat sekuler. Ini menunjukkan 
bahwa keberagamaan memiliki dimensi psikologis yang lebih dalam daripada 
sekadar keikutsertaan dalam ritual atau institusi keagamaan formal. 

John T. Jost, seorang peneliti di bidang psikologi sosial, mengajukan 
bahwa terdapat tiga kebutuhan dasar manusia yang bisa dijawab oleh agama: 
epistemic needs (kebutuhan akan kebenaran dan kepastian), existential needs 
(kebutuhan untuk merasa bermakna dan eksis), serta relational needs 
(kebutuhan akan hubungan sosial). Dalam konteks ini, meskipun masyarakat 
modern telah memiliki akses pada ilmu pengetahuan dan teknologi yang 
menjawab kebutuhan epistemik, kebutuhan eksistensial dan relasional sering 
kali tetap bergantung pada struktur spiritual atau religius. Dengan kata lain, 
agama masih memiliki fungsi penting dalam menjawab pertanyaan "mengapa" 
daripada sekadar "bagaimana". 

Kebutuhan eksistensial manusia, seperti rasa takut akan kematian, 
kesepian, dan absurditas hidup, sering kali tidak dapat dijawab secara memadai 
oleh ilmu pengetahuan atau teknologi. Dalam banyak kasus, agama 
menyediakan narasi yang dapat meredakan kecemasan eksistensial tersebut. 
Meskipun banyak individu di negara maju memilih untuk tidak lagi terlibat dalam 



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas... 
 

 

57 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

praktik keagamaan formal, mereka tetap mencari bentuk spiritualitas yang baru, 
sering kali bersifat lebih personal dan tidak terikat pada institusi tertentu. Ini 
terlihat dari meningkatnya minat terhadap meditasi, filsafat Timur, atau konsep 
spiritualitas kontemporer yang lebih fleksibel. 

Selain itu, penurunan eksistensi agama juga harus dilihat dalam konteks 
perubahan peran lembaga keagamaan di masyarakat. Di banyak negara maju, 
lembaga agama tidak lagi menjadi pusat kehidupan sosial seperti di masa lalu. 
Sekolah, rumah sakit, dan lembaga bantuan sosial kini lebih banyak dijalankan 
oleh negara atau organisasi non-religius. Peran sosial yang dulunya diemban oleh 
agama kini telah diambil alih oleh institusi sekuler. Akibatnya, kehadiran agama 
dalam kehidupan sehari-hari menjadi semakin tidak terlihat, meskipun nilai-
nilainya mungkin masih memengaruhi pola pikir masyarakat secara tidak 
langsung. 

Walau demikian, masih ada kelompok-kelompok tertentu di negara maju 
yang mempertahankan agama sebagai bagian penting dari identitas mereka. 
Misalnya, komunitas imigran atau minoritas etnis sering kali menjadikan agama 
sebagai sarana mempertahankan identitas budaya dan solidaritas sosial. Dalam 
hal ini, agama tetap berfungsi sebagai alat resistensi terhadap asimilasi budaya 
yang terlalu kuat atau sebagai proteksi terhadap marginalisasi. Ini menunjukkan 
bahwa eksistensi agama di negara maju bersifat kompleks dan tidak bisa 
disederhanakan sebagai sekadar 'penurunan'. 

Psikologi beragama, dalam upayanya memahami fenomena ini, 
menekankan pentingnya melihat keberagamaan sebagai sesuatu yang 
kontekstual dan dinamis. Di satu sisi, penurunan eksistensi agama di negara maju 
bisa dimaknai sebagai pergeseran bentuk keberagamaan, bukan hilangnya 
keberagamaan itu sendiri. Di sisi lain, kemunculan bentuk-bentuk spiritualitas 
baru menandakan bahwa manusia tetap membutuhkan makna dan koneksi di 
tengah dunia yang terus berubah. Maka dari itu, tantangan ke depan bukanlah 
bagaimana mengembalikan peran agama seperti masa lalu, tetapi bagaimana 
menyesuaikan pemahaman agama dengan tuntutan zaman modern. 

Pada akhirnya, penurunan eksistensi agama di negara maju bukanlah 
akhir dari agama itu sendiri, melainkan bagian dari proses adaptasi dan 
transformasi keberagamaan dalam dunia yang semakin kompleks. Dalam 
konteks ini, agama tetap memiliki peran yang bisa signifikan jika mampu 
menyesuaikan diri dengan kebutuhan psikologis dan sosial manusia modern 
(Muttaqin, 2014). Pemahaman lintas disiplin, khususnya melalui psikologi dan 
sosiologi agama, menjadi sangat penting untuk menggali kembali relevansi 
agama dalam dunia yang tampaknya semakin sekuler. Oleh karena itu, yang 
dibutuhkan bukanlah pemaksaan ketaatan, melainkan pendekatan yang lebih 
humanistik, inklusif, dan reflektif terhadap makna keberagamaan di era global. 

 
 



Fitri Idani 

58 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

Kebutuhan Dasar Psikologi dalam Beragama  
Agama, dalam segala bentuk dan manifestasinya, selalu menjadi bagian 

penting dari peradaban manusia. Dalam setiap budaya dan sejarah bangsa, 
agama hadir bukan hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai 
kebutuhan psikologis yang kompleks. Keberagamaan bukanlah sesuatu yang 
hadir begitu saja, melainkan tumbuh dari dalam diri manusia sebagai respons 
terhadap berbagai tantangan eksistensial, sosial, dan kognitif. Dalam konteks 
psikologi, para ilmuwan telah mencoba memahami mengapa manusia 
memerlukan agama dan bagaimana agama dapat memenuhi kebutuhan-
kebutuhan dasar psikologis (Hamali, 2013). Salah satu pendekatan penting 
dikemukakan oleh John T. Jost, yang merumuskan tiga kebutuhan utama 
manusia dalam beragama: kebutuhan epistemik, eksistensial, dan relasional. 
Ketiganya saling terkait dan membentuk struktur psikologis dari pengalaman 
beragama. 

Kebutuhan epistemik, atau epistemic needs, merupakan dorongan 
manusia untuk memahami kebenaran dan memperoleh kepastian dalam dunia 
yang penuh ambiguitas. Dalam kehidupan sehari-hari, manusia sering kali 
dihadapkan pada pertanyaan besar yang tidak mudah dijawab, seperti asal-usul 
kehidupan, tujuan hidup, dan makna penderitaan. Dalam konteks beragama, 
kebutuhan ini terjawab melalui ajaran-ajaran yang bersumber dari kitab suci, 
tradisi teologis, dan otoritas keagamaan yang dianggap sebagai sumber 
kebenaran absolut. Banyak individu yang menemukan rasa tenang dan stabilitas 
ketika mereka mempercayai suatu sistem keyakinan yang menawarkan jawaban 
pasti atas pertanyaan hidup. Oleh karena itu, agama menjadi sarana penting 
untuk menenangkan kecemasan kognitif dan memenuhi kebutuhan akan 
kepastian intelektual. 

Namun, tidak semua individu memenuhi kebutuhan epistemik mereka 
melalui agama. Di era modern, sains dan filsafat juga menjadi rujukan utama 
dalam pencarian kebenaran. Banyak orang yang bersandar pada metode ilmiah 
dan penalaran logis untuk memahami dunia. Bagi mereka, keyakinan religius 
yang tidak dapat dibuktikan secara empiris justru menimbulkan pertanyaan baru. 
Akan tetapi, baik melalui agama maupun sains, dorongan utama manusia tetap 
sama: keinginan untuk memahami realitas dan menyingkap makna di balik 
fenomena yang mereka alami. Kebutuhan epistemik ini merupakan akar dari 
banyak orientasi religius, mulai dari kepercayaan yang konservatif hingga 
pendekatan yang lebih liberal dan terbuka terhadap dialog ilmu dan iman. 

Selain kebutuhan akan kebenaran, manusia juga memiliki kebutuhan 
eksistensial (existential needs), yaitu dorongan untuk memahami jati diri dan 
tujuan hidupnya. Kebutuhan ini muncul dari ketakutan akan kematian, 
kehampaan, dan ketidakberartian hidup. Dalam banyak tradisi agama, 
pertanyaan seperti “Siapa saya?” atau “Apa yang terjadi setelah saya mati?” 
dijawab dengan narasi-narasi yang memberikan harapan, ketenangan, dan arah. 
Konsep surga dan neraka, karma dan reinkarnasi, atau kehadiran Tuhan yang 
maha pengasih, menjadi struktur makna yang menenangkan dan mengisi 



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas... 
 

 

59 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

kekosongan eksistensial manusia. Dalam konteks ini, agama tidak hanya 
memberikan jawaban, tetapi juga menyediakan kerangka emosional untuk 
menghadapi ketidakpastian hidup (Sari, 2019). 

Kebutuhan eksistensial sangat mendalam karena menyentuh inti dari 
pengalaman manusia. Rasa takut akan kematian, kehilangan, dan penderitaan 
tidak dapat dihindari, dan agama hadir sebagai mekanisme psikologis untuk 
mengelolanya (Rissaldi et al., 2025). Banyak orang yang menemukan kedamaian 
batin melalui keyakinan bahwa hidup mereka memiliki tujuan transenden. Dalam 
tradisi Kristen, misalnya, penderitaan di dunia dipahami sebagai bagian dari 
rencana Tuhan yang lebih besar. Dalam Islam, kehidupan dunia dianggap sebagai 
ujian menuju kehidupan abadi. Semua narasi ini menenangkan ketakutan 
eksistensial dan memperkuat daya tahan psikologis individu. Namun, mereka 
yang tidak beragama pun tetap mencari makna melalui refleksi filosofis, nilai-nilai 
kemanusiaan, atau pengalaman estetis dan spiritual yang tidak terikat pada 
agama formal. 

Kebutuhan ketiga, yaitu kebutuhan relasional (relational needs), 
mencerminkan kenyataan bahwa manusia adalah makhluk sosial yang 
membutuhkan koneksi dengan sesama. Dalam beragama, relasi ini terbangun 
melalui partisipasi dalam komunitas, ritual bersama, serta hubungan yang saling 
mendukung di antara para penganut. Kehadiran komunitas keagamaan memberi 
ruang bagi individu untuk merasa diterima, dihargai, dan memiliki tempat. 
Tempat ibadah, perayaan hari besar keagamaan, serta kegiatan sosial 
keagamaan menjadi arena di mana hubungan antarindividu diperkuat. Dalam hal 
ini, agama tidak hanya menjadi sistem kepercayaan, tetapi juga jaringan sosial 
yang memainkan peran penting dalam pembentukan identitas sosial. 

Relational needs juga menjelaskan mengapa banyak orang tetap 
mempertahankan keterikatan mereka pada agama meskipun mengalami 
keraguan terhadap aspek-aspek teologisnya. Dalam banyak kasus, ikatan sosial 
yang terbangun dalam komunitas agama menjadi alasan utama seseorang tetap 
berada dalam lingkungan tersebut. Kehangatan emosional, dukungan moral, dan 
rasa memiliki menjadi sumber kekuatan yang tidak mudah dilepaskan. Bahkan di 
masyarakat sekuler, muncul berbagai bentuk komunitas spiritual yang mencoba 
menggantikan peran sosial agama. Namun, dalam banyak hal, agama tetap 
unggul karena telah memiliki sistem yang mapan dalam membentuk dan 
memelihara relasi antarindividu. 

Ketiga kebutuhan dasar yang dirumuskan oleh Jost ini tidak berdiri 
sendiri, melainkan saling berkaitan dan membentuk kerangka orientasi religius 
seseorang. Individu yang memiliki kebutuhan epistemik tinggi cenderung 
mencari agama yang mampu menjawab pertanyaan-pertanyaan besar secara 
logis dan sistematis. Mereka yang lebih dominan pada kebutuhan eksistensial 
akan mencari agama yang memberikan harapan dan ketenangan batin. 
Sementara itu, mereka yang lebih menekankan kebutuhan relasional akan 
sangat menghargai aspek komunitas dan solidaritas dalam praktik keagamaan. 
Orientasi religius seperti konservatif, liberal, atau bahkan fundamentalis, bisa 



Fitri Idani 

60 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

dipahami sebagai hasil dari kombinasi proporsional dari ketiga kebutuhan 
tersebut. 

Dalam praktiknya, kebutuhan psikologis ini tidak selalu dipenuhi secara 
seimbang. Ada individu yang merasa puas secara sosial dalam komunitas 
keagamaannya, namun masih merasa ragu terhadap doktrin yang diajarkan. Ada 
pula yang yakin secara intelektual terhadap ajaran agama, tetapi tidak 
menemukan kedekatan emosional dalam lingkungan ibadahnya. 
Ketidakseimbangan ini dapat memengaruhi stabilitas psikologis keberagamaan 
seseorang. Oleh karena itu, memahami struktur kebutuhan psikologis dalam 
beragama menjadi sangat penting, tidak hanya untuk memahami perilaku 
keagamaan, tetapi juga untuk merancang pendekatan keagamaan yang lebih 
inklusif dan manusiawi. 

Dari sudut pandang psikologi, agama bukan hanya persoalan iman atau 
tradisi, melainkan juga strategi adaptif manusia untuk menghadapi dunia yang 
kompleks. Agama memberikan narasi, struktur, dan komunitas yang dibutuhkan 
manusia untuk merespons tekanan-tekanan psikologis dan sosial. Pemahaman 
ini dapat memperkaya cara pandang kita terhadap keberagamaan, tidak hanya 
sebagai kewajiban spiritual, tetapi sebagai bagian dari pemenuhan kebutuhan 
manusia yang paling mendasar. Pendekatan psikologi ini juga membuka jalan 
bagi dialog antara agama dan ilmu pengetahuan dalam kerangka kemanusiaan 
yang lebih luas. 

Di tengah perkembangan dunia modern yang sering kali memisahkan 
spiritualitas dari kehidupan sehari-hari, penting untuk mengingat bahwa 
kebutuhan dasar dalam beragama tetap hadir dalam diri manusia. Meskipun 
bentuk ekspresi religius bisa berubah, esensi dari keberagamaan sebagai 
pemenuhan kebutuhan akan makna, kebenaran, dan hubungan sosial tidak 
pernah benar-benar hilang. Bahkan dalam masyarakat sekuler, bentuk-bentuk 
spiritualitas alternatif berkembang sebagai respons terhadap kebutuhan 
psikologis yang sama. Ini menunjukkan bahwa kebutuhan dasar dalam beragama 
bersifat universal, meskipun wujudnya bisa berbeda-beda sesuai konteks budaya 
dan sejarah. 

Akhirnya, memahami keberagamaan melalui lensa psikologi bukanlah 
usaha untuk mereduksi agama menjadi sekadar mekanisme psikologis, 
melainkan upaya untuk lebih memahami bagaimana manusia menjalani 
kehidupan spiritualnya dengan cara yang bermakna. Dengan mengakui 
keberagaman kebutuhan individu dalam beragama, kita dapat menciptakan 
ruang-ruang keberagamaan yang lebih inklusif, terbuka, dan menghargai 
kompleksitas manusia. Dalam dunia yang terus berubah, pemahaman ini menjadi 
semakin relevan, karena agama—dalam berbagai bentuknya—akan tetap 
menjadi bagian dari perjalanan psikologis dan sosial manusia dalam mencari 
kebenaran, makna, dan cinta. 

 
 



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas... 
 

 

61 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

Radikalisasi dan Fanatisme Beragama  
Radikalisasi dan fanatisme dalam beragama merupakan dua fenomena 

sosial yang semakin mencemaskan di era modern, terutama ketika agama 
dijadikan alat pembenaran untuk kekerasan dan diskriminasi (Zulkarnain, 2020). 
Di satu sisi, agama seharusnya menjadi jalan spiritual untuk menemukan makna 
hidup, kedamaian batin, dan hubungan harmonis antar manusia. Namun, dalam 
praktiknya, terdapat segelintir individu dan kelompok yang justru 
menyelewengkan ajaran agama dengan menekankan doktrin secara berlebihan 
dan menafsirkan teks-teks suci secara sempit. Fenomena ini tidak terjadi dalam 
ruang hampa; ia tumbuh subur dalam lingkungan yang sarat dengan konflik 
sosial, ketidaksetaraan, dan krisis identitas. Radikalisasi dan fanatisme muncul 
bukan karena ajaran agama itu sendiri, melainkan karena kegagalan dalam 
menyeimbangkan pemahaman agama dengan realitas sosial dan psikologis. 

Salah satu akar dari radikalisasi adalah ketidakseimbangan antara 
pemikiran dan tindakan dalam menjalankan tujuan keagamaan. Ketika seseorang 
terlalu terfokus pada tujuan akhir, seperti kehidupan setelah kematian atau 
ganjaran surgawi, ia bisa saja mengabaikan aspek-aspek penting lain dalam 
hidup, seperti keluarga, pendidikan, pekerjaan, atau hubungan sosial. Konsep ini 
dikenal dengan istilah imbalance goals, yaitu ketidaksesuaian antara tujuan ideal 
seseorang dengan langkah-langkah yang ia ambil untuk mencapainya. Dalam 
kondisi ini, agama yang semula menjadi sumber kebijaksanaan dan pembimbing 
moral, berubah menjadi alat legitimasi untuk tindakan ekstrem. Fanatisme pun 
lahir, tidak sebagai ekspresi cinta terhadap Tuhan, melainkan sebagai bentuk 
pelarian dari kompleksitas kehidupan yang tidak mampu mereka hadapi dengan 
cara yang sehat. 

Radikalisasi juga berkaitan erat dengan motivational biases, yaitu 
kecenderungan psikologis untuk mempertahankan keyakinan walaupun 
bertentangan dengan informasi baru atau bukti rasional. Ketika seseorang sudah 
terlalu percaya pada satu interpretasi agama, maka ia akan menolak pandangan 
lain bahkan jika pandangan itu lebih toleran atau rasional. Bias ini menutup pintu 
dialog dan mengarahkan individu untuk hanya mengonsumsi narasi yang 
mendukung keyakinan sempitnya. Akibatnya, ruang berpikir menjadi stagnan, 
dan setiap perbedaan dianggap sebagai ancaman. Dalam masyarakat 
multikultural, sikap semacam ini dapat berujung pada konflik horizontal yang 
berbahaya, memperlebar jurang antara kelompok mayoritas dan minoritas. 

Teori identitas sosial juga menjelaskan bahwa manusia cenderung 
mengelompokkan diri ke dalam kategori sosial tertentu untuk memperkuat 
harga diri dan makna hidup. Dalam konteks radikalisasi beragama, individu 
mengidentifikasi dirinya sebagai bagian dari kelompok "yang benar" dan 
memandang kelompok lain sebagai "yang sesat" atau "musuh Tuhan." Ketika 
identitas kelompok ini terancam, baik oleh kritik eksternal maupun perubahan 
internal, individu yang rentan akan merespons dengan agresi, permusuhan, 
bahkan kekerasan (Supriadi et al., 2020). Hal ini memperkuat polarisasi sosial dan 
menghambat upaya rekonsiliasi. Inilah yang sering kita lihat dalam kelompok-



Fitri Idani 

62 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

kelompok ekstremis, yang menolak pluralisme dan justru membangun narasi 
eksklusif tentang kebenaran. 

Narasi-narasi ekstremis memainkan peran kunci dalam memperkuat 
fanatisme. Mereka sering membingkai penderitaan kelompoknya sebagai akibat 
dari konspirasi musuh atau pengkhianatan moral dari pihak luar. Narasi ini 
menciptakan rasa solidaritas yang kuat di antara anggotanya, yang pada 
akhirnya memperkuat kesediaan untuk berkorban demi tujuan kelompok. Salah 
satu contoh yang sering dimanipulasi adalah konsep jihad. Dalam pemahaman 
ekstremis, jihad dipersempit menjadi tindakan kekerasan fisik melawan pihak 
yang dianggap kafir, padahal secara historis dan tekstual, jihad memiliki dimensi 
yang jauh lebih luas, termasuk perjuangan moral dan spiritual (Faza & Fauziyah, 
2025). Pemaknaan sempit ini mereduksi nilai luhur agama dan menjadikan 
kekerasan sebagai tindakan yang tampak sah dan mulia di mata penganut 
fanatik. 

Kecenderungan radikal ini tidak hanya berbahaya bagi kelompok 
targetnya, tetapi juga merusak hubungan sosial dalam masyarakat. Ketika 
kekerasan dilakukan atas nama Tuhan, maka seluruh komunitas keagamaan bisa 
terkena dampak stigma dan diskriminasi. Di sisi lain, korban dari kekerasan ini 
bukan hanya fisik, melainkan juga psikologis, terutama bagi anak-anak dan 
remaja yang tumbuh dalam lingkungan yang dipenuhi kebencian. Akibatnya, 
siklus kekerasan dapat terus berlanjut karena trauma kolektif diwariskan dari 
generasi ke generasi. Maka dari itu, radikalisasi tidak boleh dianggap sebagai 
masalah individu semata, melainkan sebagai persoalan sosial yang 
membutuhkan perhatian serius dan pendekatan komprehensif. 

Salah satu strategi penting untuk menangani fanatisme adalah dengan 
menanamkan pemahaman agama yang moderat sejak dini. Moderasi beragama 
bukan berarti melunakkan ajaran, melainkan memahami agama dalam konteks 
kemanusiaan yang lebih luas. Pendekatan moderat menekankan keseimbangan 
antara aspek spiritual dan sosial dalam agama. Di sini, agama tidak hanya dilihat 
sebagai hubungan vertikal dengan Tuhan, tetapi juga hubungan horizontal 
dengan sesama manusia. Pemahaman ini penting agar individu tidak terjebak 
dalam pemikiran biner antara benar dan salah, suci dan najis, kafir dan mukmin, 
yang sering dimanfaatkan oleh kelompok radikal untuk mengadu domba umat. 

Tokoh agama dan pemimpin komunitas memegang peran penting dalam 
membangun narasi keagamaan yang inklusif. Mereka memiliki otoritas moral 
yang kuat dan dapat memengaruhi cara pandang umat terhadap ajaran agama 
(Posu et al., 2023). Ketika tokoh agama menyuarakan toleransi, kasih sayang, 
dan keadilan, maka umat akan lebih mudah menerima keragaman sebagai 
bagian dari kehendak Tuhan. Sebaliknya, jika tokoh agama menyebarkan 
kebencian atau mempersempit makna ajaran, maka ruang publik akan 
terkontaminasi oleh prasangka dan fanatisme. Oleh karena itu, penting bagi 
tokoh agama untuk terus memperbarui pemahaman keagamaannya dengan 
pendekatan ilmu sosial, filsafat, dan psikologi. 



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas... 
 

 

63 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

Selain dari sisi agama, pendidikan juga memiliki peran sentral dalam 
mencegah radikalisme. Sistem pendidikan yang mendorong berpikir kritis, 
toleransi, dan dialog antarbudaya dapat menjadi benteng yang kuat terhadap 
masuknya ideologi ekstremis. Anak-anak dan remaja perlu diajarkan untuk 
melihat perbedaan sebagai kekayaan, bukan ancaman. Mereka juga perlu diberi 
ruang untuk mengekspresikan keyakinannya dengan cara yang damai dan 
rasional. Dengan pendidikan yang sehat, individu akan lebih mampu menghadapi 
krisis identitas tanpa harus terjerumus ke dalam fanatisme. 

Media massa dan media sosial juga memiliki tanggung jawab besar dalam 
membentuk opini publik. Narasi yang disebarkan oleh media dapat memperkuat 
atau melemahkan fanatisme, tergantung pada sudut pandang dan framing yang 
digunakan (Qadri, 2020). Media harus lebih bijak dalam menampilkan isu-isu 
keagamaan agar tidak memicu kebencian atau mendukung stereotip yang salah. 
Sebaliknya, media dapat menjadi alat edukasi yang efektif jika digunakan untuk 
menyebarkan nilai-nilai moderasi, kemanusiaan, dan perdamaian. Kampanye 
digital yang kreatif dan berbasis data dapat menjangkau generasi muda dan 
memperkuat daya tahan mereka terhadap ideologi ekstrem. 

Akhirnya, penting untuk diingat bahwa radikalisasi dan fanatisme 
bukanlah sifat bawaan manusia, melainkan hasil dari proses sosial, psikologis, 
dan ideologis yang panjang. Oleh karena itu, menghadapinya membutuhkan 
pendekatan yang tidak hanya menekan gejalanya, tetapi juga mengobati akar 
permasalahannya. Agama perlu dikembalikan ke esensinya sebagai sumber kasih 
sayang, bukan kekerasan; sebagai ruang dialog, bukan dogma. Dengan 
pemahaman yang lebih dalam dan pendekatan yang inklusif, kita dapat 
membangun masyarakat yang tidak hanya religius, tetapi juga beradab, adil, dan 
damai. 

 
 

Agama sebagai Identitas Sosial  
Agama merupakan salah satu elemen fundamental dalam struktur sosial 

manusia yang berperan tidak hanya sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga 
sebagai identitas sosial yang kuat (Bheka & Derung, 2023b). Dalam konteks 
kehidupan masyarakat, agama memberi kerangka bagi individu untuk 
memahami siapa diri mereka dalam kaitannya dengan kelompok yang lebih 
besar. Identitas sosial berbasis agama memungkinkan seseorang merasa 
menjadi bagian dari komunitas, merasa memiliki peran, dan terhubung dengan 
nilai-nilai yang dianut secara kolektif. Bagi banyak orang, agama menjadi acuan 
utama dalam membentuk pola pikir, perilaku, bahkan arah hidup. Maka tak 
mengherankan bila agama sering kali menjadi penanda utama dalam interaksi 
sosial, terutama di masyarakat yang plural dan majemuk. 

Dalam teori identitas sosial, manusia cenderung mengelompokkan diri 
berdasarkan kategori sosial yang mereka anggap penting, salah satunya adalah 
agama. Proses ini menciptakan apa yang dikenal sebagai in-group favoritism, 
yaitu kecenderungan untuk menilai kelompok sendiri secara lebih positif 



Fitri Idani 

64 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

dibandingkan kelompok lain. Sebaliknya, muncul pula out-group derogation, 
yakni penilaian negatif terhadap kelompok yang berbeda. Ketika identitas 
berbasis agama ini diperkuat secara emosional dan simbolik, maka loyalitas 
terhadap kelompok menjadi sangat tinggi. Namun, bila tidak dikelola secara 
sehat, perbedaan agama bisa menjadi pemicu konflik sosial, terutama jika diiringi 
narasi superioritas atau kebenaran eksklusif yang menafikan kelompok lain. 

Ketegangan antar kelompok berbasis agama sering kali terjadi ketika 
identitas tersebut merasa terancam, baik secara kultural, politik, maupun 
ekonomi. Dalam kondisi ini, muncul reaksi defensif yang berwujud dalam bentuk 
prasangka, penolakan, atau bahkan tindakan agresif terhadap kelompok lain. 
Agama yang seharusnya menjadi sumber kedamaian bisa berubah menjadi 
pembenaran untuk konflik (Zulkarnain, 2020). Contohnya, ketika satu kelompok 
agama merasa nilai-nilainya dikalahkan oleh sistem sekuler atau kebijakan 
pemerintah, reaksi yang muncul bisa berupa mobilisasi massa, isolasi sosial, 
hingga radikalisasi. Oleh karena itu, pemahaman terhadap dinamika identitas 
sosial dalam agama menjadi sangat penting agar konflik dapat dicegah sejak dini. 

Namun demikian, tidak selalu perbedaan agama mengarah pada konflik. 
Dalam banyak kasus, identitas keagamaan justru memperkuat solidaritas dan 
kohesi sosial di dalam kelompok. Saat komunitas merasa berada dalam tekanan, 
seperti diskriminasi atau marginalisasi, reaksi yang muncul biasanya adalah 
penguatan solidaritas internal. Misalnya, umat Muslim di negara-negara 
minoritas sering kali menunjukkan ikatan yang lebih kuat sebagai bentuk 
perlindungan identitas kolektif. Akan tetapi, solidaritas ini berpotensi menjadi 
eksklusif jika digunakan untuk menolak interaksi dengan kelompok lain. Jika hal 
tersebut dibiarkan, maka akan muncul polarisasi sosial yang menghambat kerja 
sama lintas kelompok dalam masyarakat. 

Di sisi lain, agama juga berperan sebagai sarana mempererat hubungan 
antarindividu melalui berbagai aktivitas sosial dan ritual keagamaan. Kegiatan 
seperti ibadah bersama, pengajian, atau aksi sosial berbasis keagamaan 
menciptakan ruang interaksi yang memperkuat jaringan sosial (Irawan, 2022). 
Agama mendorong kerja sama, saling tolong, dan sikap empati yang tinggi di 
antara sesama anggota kelompok. Dalam hal ini, agama menjalankan fungsi 
integratif yang sangat dibutuhkan dalam masyarakat modern yang cenderung 
individualistik. Nilai-nilai seperti kasih sayang, keadilan, dan toleransi yang 
diajarkan dalam agama dapat menjadi perekat yang menyatukan masyarakat 
dalam semangat kemanusiaan. 

Peran agama sebagai identitas sosial juga sangat tampak dalam konteks 
negara Indonesia, yang memiliki keragaman agama, etnis, dan budaya. Dengan 
jumlah penduduk Muslim terbesar di dunia, Indonesia menunjukkan bagaimana 
agama menjadi identitas dominan yang sangat memengaruhi cara hidup 
masyarakat. Agama tidak hanya membentuk praktik keagamaan, tetapi juga 
memengaruhi pengambilan keputusan politik, pendidikan, hingga kebijakan 
publik. Namun, realitas multikultural Indonesia menuntut adanya kesadaran 
tinggi akan pentingnya toleransi dan dialog antaragama. Tanpa pemahaman 



Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas... 
 

 

65 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

lintas identitas yang sehat, agama berpotensi dijadikan alat politik yang 
memecah belah masyarakat. 

Dalam tatanan sosial Indonesia, kita dapat melihat bagaimana agama 
dijadikan landasan solidaritas sekaligus potensi segregasi. Di satu sisi, 
keberagaman agama menjadi sumber kekayaan budaya yang memperkaya 
khazanah nasional (Keron & Derung, 2024). Tetapi di sisi lain, ketika agama 
digunakan untuk membangun klaim kebenaran eksklusif dan kekuasaan, muncul 
gesekan antar kelompok. Misalnya, ketika satu kelompok memaksakan syariat 
atau nilai-nilai partikular pada ruang publik yang multikultural, reaksi resistensi 
bisa menguat. Dalam konteks ini, penting untuk menempatkan agama sebagai 
inspirasi moral yang inklusif, bukan sebagai pembatas identitas sosial yang 
eksklusif. 

Agama juga memberi kontribusi signifikan dalam pembentukan karakter 
dan moral individu. Sebagai sumber nilai dan etika, ajaran agama dapat 
membentuk kesadaran sosial yang bertanggung jawab dan berorientasi pada 
kebaikan bersama. Dalam kehidupan sehari-hari, banyak orang merujuk pada 
agama untuk mengambil keputusan yang etis, seperti dalam hal kejujuran, 
keadilan, dan kepedulian sosial. Maka dari itu, identitas keagamaan yang sehat 
dapat membentuk warga negara yang tidak hanya taat secara spiritual, tetapi 
juga aktif dalam membangun masyarakat yang damai dan adil. Ini menunjukkan 
bahwa agama dapat menjadi fondasi yang kuat untuk integrasi sosial, asalkan 
diiringi dengan semangat keterbukaan dan cinta kasih. 

Meski demikian, tantangan terbesar dalam menjadikan agama sebagai 
identitas sosial yang konstruktif adalah bagaimana membangun pemahaman 
yang moderat dan kontekstual. Dalam dunia yang semakin terhubung dan 
kompleks, agama tidak bisa lagi dipahami secara sempit atau literal. Pemahaman 
agama harus mampu merespons realitas sosial yang berubah dengan tetap 
menjaga substansi spiritualnya. Pendidikan keagamaan yang inklusif dan dialog 
antariman menjadi kunci untuk membentuk identitas religius yang tidak kaku 
dan eksklusif. Hanya dengan cara ini agama bisa memainkan perannya sebagai 
pembentuk identitas sosial yang memajukan perdamaian, bukan permusuhan. 

Peran negara juga tidak dapat diabaikan dalam mengelola keberagaman 
identitas keagamaan. Negara harus menjamin kebebasan beragama, sekaligus 
membatasi penyebaran intoleransi dan diskriminasi yang dilakukan atas nama 
agama (Faturohman et al., 2024). Regulasi yang adil dan pendekatan yang 
humanis sangat dibutuhkan untuk menciptakan ruang publik yang aman bagi 
semua kelompok keagamaan. Dalam masyarakat demokratis, semua identitas, 
termasuk yang berbasis agama, harus dihormati dan dilindungi sejauh tidak 
merusak hak dan kebebasan kelompok lain. Di sinilah pentingnya sinergi antara 
masyarakat sipil, tokoh agama, dan negara dalam mengelola pluralitas identitas 
sosial. 

Pada akhirnya, agama sebagai identitas sosial adalah keniscayaan yang 
tak dapat dipisahkan dari kehidupan manusia. Ia merupakan bagian dari cara 
individu memahami dirinya dan orang lain dalam masyarakat. Namun, untuk 



Fitri Idani 

66 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

menjadikan identitas keagamaan sebagai kekuatan positif, diperlukan kesadaran 
kolektif akan pentingnya toleransi, keterbukaan, dan inklusivitas. Agama dapat 
menjadi jembatan, bukan tembok; menjadi cahaya, bukan bara api. Dengan 
pendekatan yang tepat, agama bukan hanya menjadi penanda kelompok, tetapi 
juga sumber solidaritas lintas batas yang memperkuat tatanan sosial yang damai 
dan berkeadaban. 

 
 

KESIMPULAN 
Dalam menghadapi era modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi, 

globalisasi, dan perubahan sosial yang cepat, agama tetap memegang peranan 
penting dalam kehidupan manusia, khususnya sebagai pemenuhan kebutuhan 
psikologis yang mendalam. Meskipun peran agama mengalami penurunan di 
negara-negara maju, terutama karena meningkatnya kesejahteraan dan 
rasionalitas ilmiah, di negara-negara berkembang seperti Indonesia, agama 
masih menjadi sumber utama makna hidup, pedoman moral, dan identitas sosial. 
Kajian psikologi beragama menunjukkan bahwa keberagamaan tidak sekadar 
persoalan kepercayaan, tetapi juga mencerminkan kebutuhan akan kebenaran, 
eksistensi, dan relasi sosial. Oleh karena itu, spiritualitas modern perlu dipahami 
dalam kerangka yang lebih luas dan kontekstual, agar agama tetap relevan dan 
memberi jawaban atas dinamika hidup manusia masa kini. 

Namun demikian, tantangan muncul ketika agama dipahami secara kaku 
dan ekstrem, yang justru menimbulkan radikalisme, fanatisme, dan konflik sosial. 
Hal ini memperlihatkan bahwa spiritualitas yang tidak seimbang dapat 
menggeser agama dari fungsi positifnya menjadi alat pembenaran atas tindakan 
eksklusif dan merusak. Maka dari itu, penting untuk menegaskan pendekatan 
keberagamaan yang moderat, inklusif, dan reflektif. Dengan memahami 
psikologi beragama secara utuh—yakni mencakup kebutuhan individu dan 
hubungan sosial dalam konteks perubahan zaman—agama tidak hanya mampu 
bertahan, tetapi juga bertransformasi sebagai kekuatan konstruktif yang 
menumbuhkan toleransi, solidaritas, dan kedamaian dalam masyarakat modern. 
 

 
REFERENCES 
Bheka, T., & Derung, T. N. (2023a). Pengaruh agama terhadap hidup sosial 

masyarakat dalam perspektif sosiologi. Jurnal Sosiologi Agama dan Teologi 
Indonesia, 1(2), 197–222. https://doi.org/10.24246/sami.vol1i2pp197-222 

Bheka, T., & Derung, T. N. (2023b). Pengaruh agama terhadap hidup sosial 
masyarakat dalam perspektif sosiologi. Jurnal Sosiologi Agama dan Teologi 
Indonesia, 1(2), 197–222. https://doi.org/10.24246/sami.vol1i2pp197-222 

Faturohman, F., Febriyanti, A. N., & Hidayah, J. (2024). Kebebasan beragama 
sebagai bagian dari hak asasi manusia. Aliansi: Jurnal Hukum, Pendidikan 
dan Sosial Humaniora, 1(3), 312–323. 
https://doi.org/10.62383/aliansi.v1i3.229 

https://doi.org/10.24246/sami.vol1i2pp197-222
https://doi.org/10.24246/sami.vol1i2pp197-222
https://doi.org/10.62383/aliansi.v1i3.229


Psikologi Beragama: Dinamika Spiritualitas... 
 

 

67 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

Faza, I., & Fauziyah, S. I. (2025). Membedah makna jihad dalam Al-Qur’an melalui 
lensa Amin al-Khuli: Perspektif psikologis. Journal of Science and Social 
Research, 8(2), Article 2. https://doi.org/10.54314/jssr.v8i2.2938 

Hamali, S. (2013). Sumber agama dalam perspektif psikologis. Kalam, 7(1), 163–
182. https://doi.org/10.24042/klm.v7i1.449 

Irawan, D. (2022). Fungsi dan peran agama dalam perubahan sosial individu dan 
masyarakat. Borneo: Journal of Islamic Studies, 2(2), Article 2. 
https://doi.org/10.37567/borneo.v2i2.1255 

Keron, H., & Derung, T. N. (2024). Peran agama membentuk sikap solidaritas 
sosial di masyarakat. In Theos: Jurnal Pendidikan dan Theologi, 4(12), 
Article 12. https://doi.org/10.56393/intheos.v4i12.2553 

Muttaqin, A. (2014). Eksistensi agama dalam era globalisasi. Komunika: Jurnal 
Dakwah dan Komunikasi, 8(1), 41–59. 
https://doi.org/10.24090/komunika.v8i1.748 

Posu, R., Tasik, F., & Goni, S. (2023). Peran kepemimpinan tokoh agama dalam 
meningkatkan sikap keberagamaan masyarakat di Desa Sangowo 
Kecamatan Morotai Timur Kabupaten Pulau Morotai. Agri-Sosioekonomi, 
19(1), Article 1. https://doi.org/10.35791/agrsosek.v19i1.46896 

Qadri, M. (2020). Pengaruh media sosial dalam membangun opini publik. 
Qaumiyyah: Jurnal Hukum Tata Negara, 1(1), Article 1. 
https://doi.org/10.24239/qaumiyyah.v1i1.4 

Rissaldi, S., Badawi, A., Fatir, M. D. A., & Yuminah, Y. (2025). Psikologi agama di 
era modern: Tantangan dan peluang dalam memahami pengalaman 
keagamaan kontemporer. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(3), 301–310. 
https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i3.1308 

Sari, D. A. (2019). Makna agama dalam kehidupan modern. Cakrawala: Jurnal 
Studi Islam, 14(1), 16–23. https://doi.org/10.31603/cakrawala.v14i1.2483 

Supriadi, E., Ajib, G., & Sugiarso, S. (2020). Intoleransi dan radikalisme agama: 
Konstruk LSM tentang program deradikalisasi. JSW (Jurnal Sosiologi 
Walisongo), 4(1), Article 1. https://doi.org/10.21580/jsw.2020.4.1.4544 

Widana, A. A. G. O. (2024). Penyebab kontestasi negatif dalam beragama di 
negara berbhineka pada era digital. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 7(2), 
Article 2. https://doi.org/10.37329/kamaya.v7i2.2822 

Zulkarnain, Z. (2020). Pengaruh fanatisme keagamaan terhadap perilaku sosial. 
Kontekstualita, 35(1), 25–38. https://doi.org/10.30631/35.01.25-38 

 

https://doi.org/10.54314/jssr.v8i2.2938
https://doi.org/10.24042/klm.v7i1.449
https://doi.org/10.37567/borneo.v2i2.1255
https://doi.org/10.56393/intheos.v4i12.2553
https://doi.org/10.24090/komunika.v8i1.748
https://doi.org/10.35791/agrsosek.v19i1.46896
https://doi.org/10.24239/qaumiyyah.v1i1.4
https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i3.1308
https://doi.org/10.31603/cakrawala.v14i1.2483
https://doi.org/10.21580/jsw.2020.4.1.4544
https://doi.org/10.37329/kamaya.v7i2.2822
https://doi.org/10.30631/35.01.25-38

