
 JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
Vol. 1, No. 1 (Januari-Juni 2025): h. 68-85 

https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/juip/index 
 

68 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

 
 
 

Metodologi Penelitian Filsafat; Instrumen Mengurai 
Pemikiran Kontemporer 

 

M. Anzaikhan 
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 
m.anzaikhan@iainlangsa.ac.id 

 
 

Article Info  ABSTRACT 

Article history: 

Received Aug 28, 2025 
Accepted Oct 23, 2025 
Publish Oct 23, 2025 
 
 

 Ideally, the methodology of philosophical research serves as 
a foundation for rational and critical thinking in unraveling 
life’s problems; however, in reality, philosophy is often 
regarded as abstract and distant from actual issues. This 
study aims to affirm the role of philosophical methodology as 
a conceptual instrument in understanding and providing 
direction for contemporary problems. The methodology 
employed is library research with an analytical-critical 
qualitative approach, utilizing primary sources from classical 
and modern philosophical works, as well as secondary 
sources from recent academic studies. The findings indicate 
that the methodology of philosophical research, through 
systematic steps such as concept clarification, argument 
analysis, and critical reflection, can make a tangible 
contribution in bridging the gap between the ideality of 
philosophy and social reality, while also offering conceptual 
solutions relevant to contemporary dynamics. 

 

Keywords: 

Philosophical Methodology 
Qualitative Research 
Contemporary Issues 
Critical Analysis 
  

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

Corresponding Author: 

M. Anzaikhan 
Fakultas Syariah, IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 
Jalan Meurandeh, Meurandeh, Kec. Langsa Lama, Kota Langsa, Aceh 24416  
Email: m.anzaikhan@iainlangsa.ac.id  

 

 

PENDAHULUAN 
Filsafat sejak awal kelahirannya telah hadir sebagai upaya manusia untuk 

memahami hakikat kehidupan, pengetahuan, kebenaran, dan nilai. Ia tidak hanya 
menjadi wadah refleksi, tetapi juga menyediakan kerangka berpikir yang 
memungkinkan manusia menafsirkan realitas secara kritis dan sistematis. Dalam 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Metodologi Penelitian Filsafat 
 

 

69 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

perjalanannya, filsafat memainkan peran fundamental sebagai penuntun arah 
bagi perkembangan ilmu pengetahuan maupun bagi kehidupan sosial. Hal ini 
terlihat dari bagaimana pemikiran filsafat Yunani, modern, hingga kontemporer 
memberi fondasi pada etika, hukum, politik, dan sains. Namun demikian, 
kompleksitas kehidupan modern yang ditandai dengan percepatan teknologi, 
globalisasi, serta perubahan sosial, menghadirkan tantangan baru yang 
menuntut filsafat untuk terus menyesuaikan diri. Filsafat dituntut agar tidak 
hanya berkutat pada ranah abstrak, tetapi juga mampu hadir sebagai instrumen 
analisis dalam mengurai permasalahan kontemporer yang semakin beragam. 

Dalam konteks ini, metodologi penelitian filsafat menempati posisi yang 
sangat penting. Tanpa metodologi yang jelas, penelitian filsafat akan mudah 
dianggap sekadar opini reflektif yang sulit diverifikasi. Padahal, filsafat 
sesungguhnya memiliki cara kerja ilmiah yang khas, yakni melalui analisis konsep, 
argumentasi logis, penafsiran teks, dan refleksi kritis. Metodologi inilah yang 
menjadikan penelitian filsafat dapat dipertanggungjawabkan secara akademik 
sekaligus relevan dengan isu-isu nyata. Permasalahan kontemporer seperti 
kecerdasan buatan, krisis lingkungan, ketidakadilan sosial, hingga disrupsi 
budaya digital, membutuhkan kerangka filsafat yang solid untuk dianalisis. 
Melalui metodologi, filsafat dapat menjembatani antara ide-ide abstrak dengan 
realitas empiris sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam dan 
reflektif. 

Idealnya, metodologi penelitian filsafat mampu memberikan kejelasan 
arah, keabsahan argumentasi, serta landasan konseptual yang kuat untuk 
membedah permasalahan zaman. Dengan metodologi yang matang, penelitian 
filsafat dapat berfungsi sebagai instrumen kritis yang menyumbang solusi 
konseptual bagi berbagai problem kemanusiaan. Namun, realitas yang terjadi 
sering menunjukkan sebaliknya. Penelitian filsafat kerap dianggap tidak jelas 
metodologinya, cenderung subjektif, dan terjebak dalam perdebatan 
interpretasi yang tak berujung. Hal ini diperparah dengan minimnya apresiasi 
masyarakat terhadap filsafat karena lebih mengutamakan hasil-hasil penelitian 
yang bersifat praktis dan aplikatif. Kondisi tersebut menjadi masalah utama 
penelitian filsafat, yakni bagaimana menjadikan metodologi bukan sekadar 
prosedur formal, melainkan instrumen yang benar-benar efektif untuk 
menganalisis persoalan kontemporer. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam 
metodologi penelitian filsafat sebagai instrumen analisis yang relevan bagi 
permasalahan kontemporer. Penelitian ini diharapkan mampu memperjelas 
peran metodologi dalam memberikan landasan konseptual dan argumentatif 
bagi filsafat, sekaligus mengatasi problem relevansi yang seringkali dituduhkan 
kepada disiplin ini. Kontribusi penelitian ini tidak hanya bersifat teoretis dengan 
memperkaya khazanah kajian metodologi filsafat, tetapi juga bersifat praktis 
dengan membuka kemungkinan penerapan metodologi filsafat pada isu-isu 
modern seperti teknologi, etika lingkungan, atau keadilan sosial. Dengan 
demikian, penelitian ini diharapkan dapat menjadikan filsafat kembali berfungsi 



M. Anzaikhan 

70 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

sebagai pemandu reflektif sekaligus kritis dalam menghadapi kompleksitas 
kehidupan manusia di era kontemporer. 

Kajian terkait metodologi penelitian filsafat bukanlah kajian terbaru, 
sudah ada beberapa peneliti yang membahas dan mempublikasikannya dengan 
berbagai metode dan pendekatan.  P. Hardono Hadi, dalam karya yang berjudul 
“Kebenaran Dan Metodologi Penelitian Filsafat: Sebuah Tinjauan Epistemologis,” 
telah membahas secara mendalam tentang hubungan antara kebenaran dan 
metodologi penelitian filsafat dari sudut pandang epistemologis. Karya ini 
menyoroti bagaimana metodologi filsafat tidak hanya berfungsi sebagai alat 
berpikir logis, tetapi juga sebagai pendekatan untuk menguji validitas klaim 
kebenaran. Temuan utama Hardono Hadi adalah bahwa penelitian filsafat harus 
menekankan konsistensi rasional dan argumentasi yang dapat 
dipertanggungjawabkan secara epistemologis (Hadi, 2007). Persamaan karya ini 
dengan kajian penulis adalah sama-sama menekankan peran filsafat dalam 
menyediakan kerangka metodologis untuk penelitian. Namun, perbedaannya 
terletak pada fokus: Hardono Hadi lebih menekankan pada aspek epistemologis 
murni, sementara kajian penulis mencoba mengaitkan metodologi filsafat 
dengan problematika kontemporer yang multidimensional. 

Imam Subekti et al., dalam karya berjudul “Kontribusi Filsafat Ilmu dalam 
Penelitian Ilmiah dan Kehidupan Sosial,” telah membahas secara luas bagaimana 
filsafat ilmu memberikan kontribusi tidak hanya bagi pengembangan penelitian 
ilmiah, tetapi juga dalam membentuk orientasi nilai dalam kehidupan sosial. 
Karya ini menemukan bahwa filsafat ilmu berperan penting dalam memberikan 
landasan normatif dan kritis terhadap ilmu pengetahuan modern, terutama 
dalam menjaga keseimbangan antara kemajuan teknologi dan kebutuhan 
manusia (Subekti et al., 2021). Persamaan karya ini dengan kajian penulis adalah 
sama-sama menggarisbawahi urgensi metodologi filsafat dalam menjawab 
problem kehidupan aktual. Perbedaannya, karya Imam Subekti lebih 
menekankan pada kontribusi normatif filsafat ilmu dalam ilmu dan masyarakat, 
sedangkan kajian penulis lebih berfokus pada langkah metodologis yang konkret 
untuk mengurai permasalahan kontemporer. 

Ratna Siti Maulida et al., dalam karya berjudul “Metode Penelitian Ilmiah 
Berbasis Filsafat Ilmu,” membahas metode penelitian ilmiah dengan titik tekan 
pada filsafat ilmu sebagai dasar pengembangan instrumen penelitian. Karya ini 
menekankan bahwa filsafat ilmu dapat memperkaya metodologi penelitian 
dengan memberikan orientasi reflektif, kritis, dan transformatif dalam praktik 
ilmiah. Temuan utama dari penelitian ini adalah bahwa filsafat ilmu mampu 
memberikan justifikasi metodologis yang lebih kokoh bagi penelitian ilmiah, 
sehingga tidak hanya sekadar teknis tetapi juga bermuatan filosofis (Maulida et 
al., 2024). Persamaan karya ini dengan kajian penulis adalah sama-sama 
menyoroti filsafat ilmu sebagai basis metodologi penelitian. Namun, 
perbedaannya terletak pada arah kajian: Ratna Siti Maulida fokus pada 
pengembangan penelitian ilmiah secara umum, sementara kajian penulis 



Metodologi Penelitian Filsafat 
 

 

71 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

mengarahkan metodologi filsafat untuk membedah isu-isu kontemporer yang 
lebih spesifik. 

Dari tinjauan Pustaka yang dilakukan, dapat disimpulkan bahwa terdapat 
gap penelitian yang belum terisi. Meskipun sudah ada pembahasan mengenai 
epistemologi metodologi filsafat, kontribusi filsafat ilmu dalam penelitian ilmiah 
dan kehidupan sosial, serta metode penelitian ilmiah berbasis filsafat ilmu, 
namun belum banyak kajian yang secara sistematis menghubungkan metodologi 
penelitian filsafat dengan problematika kontemporer seperti krisis etika 
teknologi, degradasi lingkungan, maupun disrupsi sosial akibat perkembangan 
ilmu pengetahuan modern. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi 
kekosongan tersebut dengan menawarkan pendekatan metodologis filsafat 
sebagai instrumen analisis yang relevan dan aplikatif bagi persoalan aktual. 

 
 

METODOLOGI PENELITIAN 
Artikel ini tergolong dalam penelitian pustaka dengan menggunakan 

pendekatan kualitatif. Metodologi yang digunakan adalah analisis filosofis yang 
menekankan kajian kritis-reflektif terhadap teks, argumen, dan konsep-konsep 
filsafat. Sumber primer penelitian ini adalah karya-karya filsuf dan tulisan 
akademis yang secara langsung membahas metodologi penelitian filsafat, 
sedangkan sumber sekunder berupa jurnal, artikel, dan literatur kontemporer 
yang relevan dengan tema permasalahan aktual. Analisis data dilakukan melalui 
telaah literatur, interpretasi konseptual, serta analisis komparatif antara teori 
dan konteks kontemporer. Validasi dan uji keabsahan data dilakukan dengan 
triangulasi literatur, pembandingan argumen antar sumber, serta pengujian 
konsistensi logis dari setiap premis yang digunakan. 

Sistem penyusunan draft naskah dilakukan secara sistematis, dimulai dari 
identifikasi masalah penelitian, pengumpulan literatur primer dan sekunder, 
analisis konseptual dan interpretatif, hingga perumusan hasil temuan dalam 
bentuk narasi filosofis yang terstruktur. Dengan pola ini, penelitian diharapkan 
mampu menghadirkan analisis mendalam yang tidak hanya teoritis, tetapi juga 
aplikatif dalam mengurai permasalahan kontemporer melalui instrumen 
metodologi filsafat. 

 
 

HASIL & PEMBAHASAN 
Penelitian Filsafat; Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis 

Filsafat, sebagai disiplin ilmu tertua, memiliki peran penting dalam 
membentuk kerangka berpikir manusia. Filsafat tidak sekadar bertanya “apa” 
atau “bagaimana”, tetapi menggali sampai pada akar terdalam dari suatu 
realitas (Haris & Mariani, 2024). Penelitian filsafat berbeda dengan penelitian 
empiris murni, karena tidak selalu berlandaskan data kuantitatif, melainkan 
berfokus pada analisis konseptual dan refleksi kritis. Dalam konteks ini, 
penelitian filsafat sering kali memeriksa asumsi-asumsi dasar yang menjadi 



M. Anzaikhan 

72 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

fondasi pengetahuan dan tindakan manusia. Pendekatan filosofis menuntut 
perenungan mendalam, dialog intelektual, serta kepekaan terhadap persoalan 
fundamental yang mendasari realitas. Dari sinilah muncul tiga landasan utama 
yang menjadi pilar kajian filsafat dalam penelitian, yakni aspek ontologis, 
epistemologis, dan aksiologis. 

Penelitian filsafat bersifat sistematis dan logis, tetapi tidak terbatas pada 
prosedur laboratorium atau eksperimen terukur. Ia bekerja melalui analisis 
argumentatif, studi literatur, dan pengujian konsistensi ide. Ketiga dimensi — 
ontologis, epistemologis, dan aksiologis — ibarat tiga pilar yang menopang 
bangunan kajian. Aspek ontologis berbicara tentang “apa” yang dikaji, 
epistemologis menjawab “bagaimana” cara mengetahui kebenaran, dan 
aksiologis menyoroti “untuk apa” pengetahuan tersebut digunakan. Pemisahan 
ini tidaklah mutlak, karena dalam praktiknya ketiga aspek tersebut saling 
berkelindan. Namun, memisahkan pembahasan menjadi tiga bagian 
memudahkan peneliti untuk memahami dan mengembangkan fokus kajiannya 
secara terarah. 

Dimensi ontologis dalam penelitian filsafat berfokus pada hakikat 
keberadaan atau eksistensi dari objek kajian. Pertanyaan ontologis adalah 
pertanyaan yang paling mendasar: “Apa yang sebenarnya ada?” dan 
“Bagaimana hakikatnya?”. Misalnya, dalam penelitian tentang kesadaran, aspek 
ontologis akan mempersoalkan apakah kesadaran merupakan entitas fisik, 
fenomena mental, atau sekadar ilusi yang muncul dari proses otak. Aspek ini 
menjadi titik awal, karena tanpa pemahaman tentang apa yang sedang dikaji, 
proses pencarian pengetahuan bisa kehilangan arah. Ontologi menuntut 
kejelasan definisi dan klasifikasi realitas, sehingga peneliti dapat memetakan 
batas-batas objek yang menjadi perhatiannya. 

Dalam sejarah filsafat, perdebatan ontologis melahirkan berbagai aliran 
seperti materialisme, idealisme, dualisme, dan realisme (Nisa’ et al., 2023). 
Masing-masing memiliki implikasi berbeda terhadap penelitian. Materialisme, 
misalnya, memandang bahwa realitas pada dasarnya bersifat fisik; maka 
penelitian akan cenderung berfokus pada bukti empiris. Sebaliknya, idealisme 
menempatkan ide atau kesadaran sebagai hakikat utama realitas, sehingga 
penelitian lebih diarahkan pada refleksi intelektual dan analisis makna. 
Memahami posisi ontologis penting agar peneliti tidak terjebak dalam 
kontradiksi metodologis. Seorang peneliti yang sadar akan kerangka 
ontologisnya akan mampu mempertahankan konsistensi logis dalam setiap 
tahap kajiannya. 

Setelah aspek ontologis, dimensi epistemologis menjadi fokus berikutnya. 
Epistemologi mempelajari teori pengetahuan — bagaimana kita memperoleh 
pengetahuan, apa batas-batasnya, dan bagaimana membedakan antara 
keyakinan yang benar dan yang keliru. Dalam penelitian filsafat, aspek 
epistemologis membantu menentukan metode yang tepat untuk menggali 
kebenaran. Misalnya, seorang peneliti yang berlandaskan rasionalisme akan 
lebih menekankan deduksi logis daripada pengamatan inderawi. Sebaliknya, 



Metodologi Penelitian Filsafat 
 

 

73 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

seorang empiris akan memprioritaskan observasi dan pengalaman langsung. 
Pilihan epistemologis ini akan memengaruhi cara peneliti mengumpulkan, 
menafsirkan, dan memvalidasi data atau argumen. 

Epistemologi juga membahas persoalan validitas dan reliabilitas 
pengetahuan. Ia menanyakan: “Bagaimana kita tahu bahwa yang kita ketahui 
adalah benar?”. Pertanyaan ini menjadi krusial, terutama di era informasi saat ini, 
di mana data melimpah tetapi tidak semuanya dapat dipercaya. Dalam konteks 
penelitian filsafat, validasi tidak hanya bergantung pada bukti empiris, tetapi 
juga pada koherensi logis dan kekuatan argumen. Oleh karena itu, epistemologi 
berperan sebagai filter kritis yang memastikan pengetahuan yang dihasilkan 
memiliki landasan rasional dan dapat dipertanggungjawabkan (Hapidin et al., 
2022). 

Dimensi ketiga adalah aksiologis, yang berhubungan dengan nilai, etika, 
dan tujuan dari pengetahuan itu sendiri. Pertanyaan aksiologis menyentuh sisi 
normatif: “Untuk apa pengetahuan ini digunakan?” dan “Apakah penerapannya 
membawa kebaikan atau kerugian?”. Dalam penelitian filsafat, aksiologi 
mengarahkan hasil kajian ke dalam ranah kemanfaatan, bukan sekadar 
penumpukan konsep teoritis (Annur & Rijal, 2025). Aspek ini sangat relevan, 
terutama dalam dunia modern di mana teknologi dan pengetahuan dapat 
digunakan untuk tujuan yang bertolak belakang: membangun kemajuan atau 
menimbulkan kerusakan. Peneliti yang mempertimbangkan aksiologi akan selalu 
memikirkan dampak etis dari temuannya. 

Sejarah filsafat memperlihatkan bahwa dimensi aksiologis sering menjadi 
jembatan antara teori dan praktik. Misalnya, gagasan etika dari Aristoteles, Kant, 
atau utilitarianisme tidak hanya berhenti pada wacana akademis, tetapi 
mempengaruhi kebijakan publik, hukum, dan perilaku sosial. Dalam penelitian 
filsafat, aksiologi memastikan bahwa ide yang dihasilkan memiliki orientasi moral 
dan relevansi sosial. Hal ini membedakan penelitian filsafat dari penelitian teknis 
murni, karena filsafat tidak hanya bertanya “bisa atau tidak dilakukan” tetapi 
juga “seharusnya atau tidak dilakukan”. 

Ketiga dimensi ini — ontologis, epistemologis, dan aksiologis — tidak 
berdiri sendiri, melainkan saling memengaruhi. Pemahaman ontologis yang jelas 
akan membantu peneliti memilih pendekatan epistemologis yang tepat, 
sementara kesadaran aksiologis akan mengarahkan proses dan tujuan 
penelitian. Dalam praktiknya, peneliti sering bergerak maju-mundur di antara 
ketiga dimensi tersebut, memperbaiki asumsi ontologis, meninjau metode 
epistemologis, dan menimbang implikasi aksiologis. Hubungan timbal balik ini 
menciptakan dinamika yang membuat penelitian filsafat menjadi proses 
intelektual yang kaya dan mendalam. 

Sebagai contoh konkret, bayangkan penelitian filsafat tentang 
kecerdasan buatan (AI). Aspek ontologis akan mempersoalkan apakah AI 
memiliki “kesadaran” atau hanya sekadar sistem algoritmik. Aspek 
epistemologis akan mengkaji bagaimana kita dapat mengetahui atau 
membuktikan klaim tentang kesadaran AI — melalui pengujian perilaku, analisis 



M. Anzaikhan 

74 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

kode, atau pendekatan fenomenologis. Aspek aksiologis kemudian menilai 
implikasi etis dari penggunaan AI, seperti privasi, keadilan, dan tanggung jawab 
moral (Rahardja, 2022). Contoh ini menunjukkan bagaimana ketiga dimensi 
tersebut bekerja secara terpadu untuk memberikan pemahaman yang 
menyeluruh. 

Dalam dunia akademik, kesadaran akan ketiga aspek ini membantu 
peneliti menjaga integritas ilmiah. Banyak kegagalan penelitian disebabkan oleh 
ketidakjelasan ontologis, kelemahan epistemologis, atau pengabaian aksiologis. 
Peneliti filsafat yang cermat akan memastikan bahwa setiap tahap penelitian — 
mulai dari perumusan masalah, penentuan metode, hingga penyusunan 
kesimpulan — selalu mempertimbangkan ketiga dimensi tersebut. Pendekatan 
ini tidak hanya memperkuat kualitas argumentasi, tetapi juga memastikan 
relevansi dan keberlanjutan hasil penelitian. 

 
 

Jenis dan Pendekatan Penelitian Filsafat 
Filsafat sejak awal kemunculannya selalu berupaya menggali akar 

persoalan yang paling mendasar dalam kehidupan manusia, baik mengenai 
hakikat realitas, kebenaran pengetahuan, maupun orientasi nilai (Dongoran et 
al., 2024a). Oleh karena itu, penelitian dalam filsafat memiliki watak khas yang 
berbeda dari penelitian empiris. Ia tidak sekadar berangkat dari data-data 
observasi, tetapi lebih menekankan pada refleksi rasional, analisis konseptual, 
dan argumentasi kritis. Jika penelitian ilmiah lain lebih menonjolkan eksperimen 
atau statistik, penelitian filsafat lebih berorientasi pada upaya memahami 
makna, menyingkap dasar-dasar rasional, serta menguji konsistensi suatu 
gagasan. Karena itulah, berbicara tentang jenis dan pendekatan penelitian 
filsafat berarti berbicara tentang cara kerja intelektual yang bercorak mendalam, 
sistematis, dan tak jarang bersifat spekulatif. 

Jenis penelitian filsafat secara umum dapat dibagi ke dalam dua kategori 
besar: penelitian murni (pure research) dan penelitian terapan (applied 
research). Penelitian filsafat murni biasanya berfokus pada persoalan konseptual 
abstrak, seperti hakikat kebenaran, kebebasan, atau keadilan. Sementara 
penelitian filsafat terapan berupaya membawa gagasan filosofis tersebut ke 
ranah kehidupan praktis, misalnya dalam bidang etika kedokteran, filsafat 
pendidikan, atau filsafat teknologi. Perbedaan ini penting karena menunjukkan 
bahwa filsafat tidak hanya berhenti pada pemikiran spekulatif, tetapi juga 
mampu hadir dalam realitas kehidupan nyata. Jenis penelitian inilah yang 
kemudian akan menentukan pendekatan apa yang sesuai untuk digunakan oleh 
peneliti. 

Dalam sejarah filsafat, muncul beragam pendekatan yang digunakan 
untuk mengkaji masalah-masalah filosofis (Anwar, 2013). Salah satu yang paling 
awal adalah pendekatan historis, yang menekankan penelusuran perkembangan 
pemikiran dari masa ke masa. Penelitian filsafat dengan pendekatan historis 
misalnya mengkaji pandangan Plato tentang ide, lalu menelusuri bagaimana 



Metodologi Penelitian Filsafat 
 

 

75 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

gagasan itu dikritik oleh Aristoteles, hingga akhirnya diwarisi dan diolah oleh 
filsuf modern. Pendekatan ini penting untuk memahami bagaimana ide-ide besar 
berkembang, diperdebatkan, dan mengalami transformasi. Namun, pendekatan 
historis juga tidak boleh hanya berhenti pada deskripsi kronologis, melainkan 
harus disertai dengan analisis kritis terhadap relevansi ide-ide itu bagi konteks 
kekinian. 

Selain historis, ada pendekatan analitis yang banyak dipengaruhi oleh 
tradisi filsafat Anglo-Saxon abad ke-20. Pendekatan ini menekankan pada 
kejelasan bahasa, konsistensi logis, dan analisis terhadap konsep-konsep dasar. 
Misalnya, penelitian tentang konsep “kebebasan” akan difokuskan pada 
bagaimana kata tersebut digunakan, apa batas maknanya, serta apa implikasi 
logis dari penggunaannya. Pendekatan analitis ini menghindari spekulasi 
berlebihan dan lebih suka bekerja dengan argumen yang runtut. Namun, 
kelemahannya adalah kecenderungan untuk terjebak pada permainan bahasa 
yang terlalu teknis sehingga kadang kehilangan daya hubung dengan persoalan 
nyata manusia. 

Di sisi lain, terdapat pula pendekatan kritis yang berkembang terutama 
dalam tradisi filsafat Kontinental. Tokoh seperti Karl Marx, Habermas, hingga 
para filsuf mazhab Frankfurt, menekankan bahwa penelitian filsafat tidak boleh 
netral, melainkan harus berpihak pada upaya membongkar struktur penindasan 
dan membebaskan manusia (Sholahudin, 2020). Penelitian filsafat kritis tidak 
sekadar bertanya tentang “apa yang ada”, tetapi juga “mengapa ia ada” dan 
“untuk siapa ia ada”. Dengan demikian, pendekatan ini lebih normatif dan 
transformatif. Contohnya, penelitian filsafat kritis dalam bidang teknologi tidak 
hanya menganalisis definisi teknologi, melainkan juga mengkritisi bagaimana 
teknologi digunakan dalam sistem kapitalisme untuk mendominasi manusia. 

Selain historis, analitis, dan kritis, terdapat juga pendekatan spekulatif 
yang menonjolkan daya imajinasi rasional peneliti. Pendekatan ini sering kali 
dianggap khas filsafat karena memungkinkan pemikiran melampaui data empiris. 
Misalnya, pertanyaan tentang “apakah ada kehidupan setelah kematian” atau 
“apakah waktu itu sungguh nyata” tidak bisa diselesaikan hanya dengan 
eksperimen, tetapi memerlukan spekulasi filosofis. Spekulasi di sini tidak berarti 
asal-asalan, melainkan pemikiran rasional yang berani menembus batas-batas 
pengalaman empiris. Namun, tantangan pendekatan ini adalah bagaimana 
menjaga spekulasi agar tetap rasional, konsisten, dan tidak jatuh pada khayalan 
murni. 

Dalam praktiknya, penelitian filsafat sering kali memadukan beberapa 
pendekatan. Seorang peneliti mungkin memulai dengan pendekatan historis 
untuk menelusuri akar sebuah gagasan, lalu menggunakan analisis kritis untuk 
mengevaluasi relevansinya, dan akhirnya mengajukan spekulasi sebagai 
kemungkinan pengembangan ide. Kombinasi ini membuat penelitian filsafat 
kaya akan perspektif dan tidak terjebak pada satu metode Tunggal (Dongoran et 
al., 2024b). Akan tetapi, peneliti perlu sadar bahwa setiap pendekatan memiliki 
keterbatasan. Mengandalkan pendekatan analitis misalnya bisa mengurangi 



M. Anzaikhan 

76 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

aspek praksis, sedangkan terlalu dominan spekulatif bisa melemahkan landasan 
argumen. 

Jenis penelitian filsafat lainnya juga dapat ditinjau berdasarkan bidang 
aplikasinya. Ada penelitian filsafat normatif, yang berfokus pada persoalan etika, 
estetika, dan nilai. Ada pula penelitian filsafat deskriptif, yang berusaha 
menggambarkan pandangan dunia atau sistem pemikiran tertentu. Bahkan ada 
penelitian filsafat komparatif, yang membandingkan gagasan dari dua tradisi 
berbeda, misalnya membandingkan konsep “jiwa” dalam filsafat Barat dan 
filsafat Timur. Setiap jenis penelitian ini akan memerlukan pendekatan yang 
berbeda, baik analitis, historis, kritis, maupun spekulatif. 

Yang menarik, perkembangan kontemporer memperlihatkan munculnya 
pendekatan interdisipliner dalam penelitian filsafat. Filsafat kini tidak hanya 
berdialog dengan dirinya sendiri, tetapi juga dengan ilmu-ilmu lain seperti 
sosiologi, psikologi, bahkan ilmu komputer. Pendekatan ini memperkaya 
penelitian filsafat karena memberikan perspektif baru sekaligus menantang 
filsafat untuk tetap relevan. Misalnya, filsafat pikiran kini banyak bersinggungan 
dengan neurosains, sementara filsafat etika bergulat dengan perkembangan 
bioetika. Dengan pendekatan interdisipliner, penelitian filsafat tidak kehilangan 
identitasnya, melainkan menemukan cara baru untuk mengartikulasikan 
gagasannya. 

Secara historis, tiap zaman memiliki kecenderungan pendekatan 
penelitian filsafatnya sendiri. Pada masa Yunani Kuno, pendekatan spekulatif 
lebih dominan, terlihat dari kosmologi para filsuf pra-Sokratik. Abad 
Pertengahan lebih didominasi pendekatan teologis-normatif. Abad Modern 
membawa rasionalisme dan empirisme yang menjadi cikal bakal pendekatan 
analitis. Sementara abad kontemporer melahirkan pendekatan kritis dan 
interdisipliner. Kesadaran historis ini penting karena menunjukkan bahwa 
penelitian filsafat selalu bergerak mengikuti dinamika zaman, meski tetap 
berpijak pada pertanyaan-pertanyaan abadi. 

Dari uraian tersebut dapat dipahami bahwa jenis dan pendekatan 
penelitian filsafat pada dasarnya merupakan refleksi dari keragaman cara 
manusia memahami realitas, pengetahuan, dan nilai. Tidak ada satu pendekatan 
pun yang dapat mengklaim paling benar secara mutlak, karena setiap 
pendekatan justru melengkapi yang lain. Yang terpenting adalah konsistensi 
peneliti dalam merumuskan masalah, memilih pendekatan yang sesuai, serta 
menjaga argumen tetap logis dan relevan. Dengan demikian, penelitian filsafat 
tidak hanya menjadi latihan intelektual, tetapi juga sarana untuk memperkaya 
peradaban manusia dengan pandangan yang lebih bijaksana dan mendalam. 

 
 

Langkah-Langkah Metodologis dalam Penelitian Filsafat 
Penelitian filsafat memiliki corak metodologis yang berbeda dari 

penelitian ilmiah yang berbasis laboratorium atau eksperimen kuantitatif. Filsafat 
berurusan dengan persoalan fundamental yang sering tidak bisa dijawab dengan 



Metodologi Penelitian Filsafat 
 

 

77 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

data empiris semata. Oleh karena itu, metodologi penelitian filsafat menekankan 
pada refleksi mendalam, analisis logis, dan evaluasi kritis terhadap konsep serta 
argument (Milasari et al., 2021). Meski kadang dianggap abstrak, penelitian 
filsafat tetap memerlukan langkah-langkah metodologis yang jelas agar hasilnya 
dapat dipertanggungjawabkan secara akademis. Melalui tahapan sistematis, 
peneliti dapat menjaga konsistensi berpikir sekaligus menghindari jebakan 
spekulasi yang tidak berdasar. 

Tahap pertama dalam penelitian filsafat adalah identifikasi masalah. 
Masalah yang diangkat dalam filsafat biasanya berupa persoalan mendasar yang 
menyentuh hakikat realitas, pengetahuan, atau nilai. Misalnya, dalam konteks 
perkembangan teknologi, peneliti filsafat dapat mengajukan pertanyaan seperti: 
“Apakah kecerdasan buatan dapat disebut memiliki kesadaran?” atau “Apakah 
penggunaan teknologi digital mengancam otonomi manusia?”. Identifikasi 
masalah semacam ini penting, sebab filsafat tidak berhenti pada gejala 
permukaan, tetapi mencoba menembus akar persoalan yang menjadi dasar bagi 
berbagai fenomena aktual. 

Setelah masalah teridentifikasi, tahap berikutnya adalah perumusan 
pertanyaan penelitian. Dalam filsafat, pertanyaan penelitian harus bersifat 
mendasar, menantang, dan terbuka untuk diskusi. Pertanyaan filosofis biasanya 
tidak dapat dijawab dengan jawaban “ya” atau “tidak” secara sederhana, 
melainkan membutuhkan eksplorasi konseptual yang mendalam. Misalnya, alih-
alih bertanya “apakah AI berbahaya?”, seorang peneliti filsafat akan bertanya 
“dalam kerangka nilai apa kita menilai bahaya AI, dan apakah nilai tersebut 
bersifat universal?”. Pertanyaan yang tepat akan menentukan arah penelitian 
dan mencegah peneliti terjebak pada isu yang terlalu dangkal. 

Tahap berikutnya adalah klarifikasi konsep. Banyak persoalan filosofis 
muncul karena kerancuan bahasa atau penggunaan istilah yang tidak jelas. Oleh 
karena itu, penelitian filsafat menuntut kejelasan definisi. Misalnya, dalam 
pembahasan tentang “kebebasan”, peneliti perlu membedakan antara 
kebebasan negatif (bebas dari paksaan) dan kebebasan positif (kemampuan 
mengaktualisasi diri). Dengan klarifikasi ini, penelitian tidak terjebak dalam 
perdebatan semu yang lahir dari kesalahpahaman istilah. Klarifikasi konsep 
menjadi fondasi agar diskusi filsafat berdiri di atas dasar yang jelas dan 
konsisten. 

Tahap keempat adalah analisis argumen. Setelah konsep diklarifikasi, 
peneliti harus menelaah argumen-argumen yang sudah ada, baik dari tradisi 
filsafat klasik maupun kontemporer. Analisis argumen melibatkan penguraian 
premis, logika yang digunakan, serta kesimpulan yang ditarik. Misalnya, jika 
seseorang berargumen bahwa “AI tidak mungkin memiliki kesadaran karena ia 
hanyalah mesin”, peneliti filsafat akan mengurai premis tersebut, menilai 
validitas logikanya, dan menguji apakah kesimpulan benar-benar mengikuti 
premis. Dengan analisis ini, penelitian filsafat melatih ketelitian berpikir sekaligus 
membuka ruang bagi perbaikan argumen. 



M. Anzaikhan 

78 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

Langkah berikutnya adalah kritik dan evaluasi terhadap argumen. Kritik 
filosofis tidak berarti menolak secara mutlak, tetapi mengevaluasi kekuatan dan 
kelemahan suatu pandangan. Kritik dapat diarahkan pada koherensi internal 
argumen, kesesuaian dengan data empiris, atau relevansinya dalam konteks 
sosial tertentu. Misalnya, argumen utilitarian bahwa “AI boleh digunakan sejauh 
memberi manfaat terbesar bagi manusia” bisa dikritik dengan menanyakan: 
bagaimana jika manfaat mayoritas justru merugikan minoritas? Kritik semacam 
ini membantu memperkaya wacana dan menghindari dominasi satu pandangan 
tunggal yang berpotensi menyesatkan. 

Setelah kritik dilakukan, penelitian filsafat memasuki tahap refleksi kritis. 
Refleksi ini melibatkan upaya menimbang kembali posisi peneliti, 
memperhatikan implikasi moral, serta memeriksa keterkaitan argumen dengan 
konteks yang lebih luas. Refleksi kritis juga menuntut kejujuran intelektual untuk 
mengakui kelemahan dari posisi yang diambil. Dalam isu AI, refleksi kritis 
misalnya bisa mempertanyakan: apakah pandangan kita tentang kesadaran 
terlalu antroposentris? Apakah perlu membuka kemungkinan definisi baru 
tentang subjek non-manusia? Dengan refleksi, penelitian filsafat memperdalam 
kualitas pemahaman dan melampaui sekadar analisis formal. 

Tahap selanjutnya adalah penyusunan sintesis. Setelah menganalisis dan 
mengkritik berbagai pandangan, peneliti perlu menyusun kerangka pemikiran 
baru yang lebih komprehensif. Sintesis ini bisa berupa penggabungan 
pandangan yang berbeda, revisi terhadap teori lama, atau penciptaan konsep 
baru. Misalnya, seorang peneliti dapat menyimpulkan bahwa meskipun AI tidak 
memiliki kesadaran subjektif seperti manusia, ia tetap perlu diperlakukan dalam 
kerangka etis tertentu karena dampaknya terhadap kehidupan sosial. Sintesis 
semacam ini menunjukkan kontribusi orisinal penelitian filsafat bagi 
perkembangan ilmu dan masyarakat. 

Langkah berikutnya adalah argumentasi lanjutan dan pembelaan posisi. 
Peneliti tidak hanya menyajikan sintesis, tetapi juga harus mampu 
mempertahankan posisinya terhadap kritik yang mungkin muncul. Hal ini 
dilakukan dengan menyusun argumen tambahan, menggunakan analogi, atau 
memperkuat landasan konseptual. Tahap ini menegaskan bahwa penelitian 
filsafat bersifat dialogis, selalu terbuka terhadap sanggahan, dan berkembang 
melalui debat intelektual. Posisi yang kuat bukan berarti tanpa cela, melainkan 
mampu bertahan melalui proses pengujian kritis. 

Tahap berikutnya adalah kontekstualisasi hasil penelitian. Filsafat tidak 
hidup di ruang hampa, sehingga hasil penelitian harus dikaitkan dengan realitas 
sosial, budaya, dan politik. Misalnya, dalam isu AI, kontekstualisasi berarti 
membahas bagaimana etika AI dapat diterapkan dalam kebijakan publik, regulasi 
hukum, atau praktik bisnis. Dengan kontekstualisasi, penelitian filsafat menjadi 
relevan dan tidak terjebak dalam abstraksi yang jauh dari kenyataan. Tahap ini 
juga memastikan bahwa filsafat berkontribusi pada pemecahan masalah nyata 
dalam masyarakat. 



Metodologi Penelitian Filsafat 
 

 

79 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

Langkah terakhir adalah penyusunan kesimpulan. Kesimpulan dalam 
penelitian filsafat bukan berupa jawaban final yang menutup diskusi, melainkan 
perumusan posisi yang dapat dipertanggungjawabkan secara logis. Kesimpulan 
juga harus terbuka terhadap kemungkinan revisi di masa depan. Dalam isu AI, 
misalnya, kesimpulan dapat menyatakan bahwa AI saat ini belum dapat disebut 
sadar, namun perkembangan teknologi dapat menantang definisi kesadaran 
tradisional. Dengan demikian, penelitian filsafat tidak pernah berhenti, 
melainkan selalu membuka ruang bagi pertanyaan baru. 

Jika disusun secara sistematis, langkah-langkah metodologis dalam 
penelitian filsafat meliputi: identifikasi masalah, perumusan pertanyaan 
penelitian, klarifikasi konsep, analisis argumen, kritik, refleksi kritis, sintesis, 
pembelaan posisi, kontekstualisasi, hingga kesimpulan. Urutan ini 
mencerminkan dinamika filsafat yang bergerak dari persoalan abstrak menuju 
relevansi praktis, dari analisis logis menuju refleksi etis. Dengan mengikuti 
langkah-langkah tersebut, penelitian filsafat dapat menjadi proses intelektual 
yang mendalam sekaligus memiliki dampak nyata. 

 
 

Aplikasi Metodologi Filsafat dalam Permasalahan Kontemporer 
Filsafat sering dianggap sebagai disiplin yang abstrak, jauh dari kehidupan 

nyata, namun pada kenyataannya filsafat justru menyediakan kerangka berpikir 
yang kritis dan reflektif untuk menganalisis berbagai permasalahan 
kontemporer. Dalam dunia yang dipenuhi oleh dinamika globalisasi, 
perkembangan teknologi, serta krisis kemanusiaan, filsafat hadir sebagai alat 
konseptual untuk menimbang nilai, menelaah argumen, dan merumuskan arah 
etis dalam mengambil Keputusan (Yuanatz, 2024). Melalui metodologi yang 
sistematis, filsafat dapat diterapkan pada berbagai isu aktual, mulai dari keadilan 
sosial, krisis lingkungan, hingga perkembangan kecerdasan buatan (AI). Hal ini 
menunjukkan bahwa filsafat bukan sekadar warisan intelektual klasik, tetapi juga 
sebuah perangkat metodologis yang relevan untuk menghadapi tantangan 
zaman. 

Salah satu isu yang dapat dijadikan studi kasus adalah fenomena 
perkembangan AI dalam kehidupan manusia modern. Teknologi AI kini 
digunakan dalam bidang kesehatan, hukum, pendidikan, bahkan pengambilan 
keputusan politik. Namun, muncul pertanyaan filosofis yang mendasar: apakah 
AI dapat dipandang memiliki kesadaran atau kehendak? Bagaimana status moral 
AI jika ia kelak mampu membuat keputusan secara otonom? Pertanyaan 
semacam ini tidak cukup dijawab oleh teknisi atau ilmuwan komputer, melainkan 
membutuhkan analisis filsafat yang lebih dalam. Di sinilah metodologi filsafat 
diaplikasikan untuk mengurai konsep, menimbang argumen, dan memberikan 
kerangka etis bagi masyarakat. 

Langkah pertama dalam penerapan metodologi filsafat adalah identifikasi 
masalah filosofis. Dalam kasus AI, masalah utamanya bukan hanya teknis, tetapi 
konseptual: apa itu kesadaran, kehendak, dan tanggung jawab moral? Dengan 



M. Anzaikhan 

80 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

mengidentifikasi masalah secara tajam, penelitian filsafat mampu membedakan 
pertanyaan yang bersifat teknis dari pertanyaan filosofis yang menyentuh 
dimensi lebih mendasar. Tanpa langkah ini, perdebatan publik tentang AI bisa 
menjadi kabur, sekadar terjebak pada kekhawatiran pragmatis tanpa menyentuh 
akar masalah yang sebenarnya. 

Setelah identifikasi, tahap berikutnya adalah klarifikasi konsep. Banyak 
perdebatan tentang AI sesungguhnya berakar pada perbedaan pemahaman 
konsep. Misalnya, istilah “kesadaran” sering digunakan secara longgar tanpa 
kejelasan: apakah kesadaran berarti kemampuan merespons stimulus, kesadaran 
diri, atau pengalaman subjektif? Dengan metodologi filsafat, peneliti melakukan 
pembedaan yang presisi agar diskusi tidak terjebak dalam ambiguitas. Klarifikasi 
ini sangat penting karena menentukan arah argumentasi. Tanpa kejelasan 
konsep, setiap pihak bisa berbicara tentang “kesadaran AI” dengan makna yang 
berbeda, sehingga debat menjadi tidak produktif. 

Langkah berikutnya adalah analisis argumen, yaitu mengurai pandangan 
yang telah ada dalam literatur dan praktik filosofis. Misalnya, ada argumen yang 
menyatakan bahwa hanya makhluk biologis yang dapat memiliki kesadaran 
karena kesadaran bergantung pada aktivitas otak manusia. Namun, ada pula 
argumen fungsionalis yang mengatakan bahwa kesadaran bergantung pada 
fungsi, bukan substansi. Dengan mengurai logika di balik kedua pandangan ini, 
filsafat membantu menilai kekuatan dan kelemahan masing-masing. Analisis 
argumen ini tidak hanya berlaku untuk teks klasik, tetapi juga harus mencakup 
diskursus kontemporer dalam etika teknologi dan filsafat pikiran. 

Setelah itu, metodologi filsafat menuntut kritik dan evaluasi terhadap 
argumen-argumen yang ada. Kritik tidak harus berupa penolakan mutlak, tetapi 
bisa berupa peninjauan ulang terhadap asumsi yang mendasarinya. Misalnya, 
argumen bahwa hanya otak biologis yang dapat menimbulkan kesadaran bisa 
dikritik sebagai terlalu reduksionis. Di sisi lain, fungsionalisme bisa dipertanyakan 
apakah benar fungsi saja sudah cukup tanpa pengalaman subjektif. Melalui kritik 
ini, penelitian filsafat menghindarkan diri dari dogmatisme sekaligus membuka 
ruang bagi pemikiran alternatif yang lebih inklusif. 

Tahap penting berikutnya adalah refleksi kritis, yaitu kemampuan untuk 
melihat isu bukan hanya dari aspek logis, tetapi juga dari dimensi etis, sosial, dan 
eksistensial. Dalam kasus AI, refleksi kritis mendorong kita bertanya: apakah 
perdebatan tentang kesadaran AI sebenarnya mencerminkan kecemasan 
manusia kehilangan dominasi? Apakah definisi kesadaran terlalu berpusat pada 
manusia sehingga menutup kemungkinan bentuk kesadaran lain? Refleksi 
semacam ini membuat filsafat tidak hanya berhenti pada argumen rasional, 
tetapi juga menyingkap bias, prasangka, dan nilai tersembunyi yang 
memengaruhi cara kita memahami teknologi. 

Langkah selanjutnya adalah sintesis. Setelah mengidentifikasi, 
menganalisis, dan mengkritisi, peneliti filsafat kemudian menyusun kerangka 
pemikiran yang lebih menyeluruh. Dalam isu AI, sintesis mungkin menghasilkan 
pandangan bahwa meskipun AI tidak memiliki kesadaran seperti manusia, ia 



Metodologi Penelitian Filsafat 
 

 

81 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

tetap menimbulkan dampak moral dan sosial yang harus diperhatikan 
(Ranubaya, 2023). Oleh karena itu, perlu disusun kerangka etika yang tidak 
mendasarkan diri pada status kesadaran AI, tetapi pada dampak nyata terhadap 
kehidupan manusia. Dengan sintesis ini, filsafat menawarkan jalan tengah yang 
lebih realistis sekaligus normatif. 

Namun, sintesis tidak cukup tanpa argumentasi lanjutan dan pembelaan 
posisi. Posisi yang diambil perlu diperkokoh dengan alasan logis agar tidak 
mudah runtuh di hadapan kritik. Misalnya, posisi bahwa AI perlu mendapat 
perlakuan etis meski tidak memiliki kesadaran bisa dipertahankan dengan 
analogi terhadap perlakuan kita pada hewan. Hewan mungkin tidak memiliki 
kesadaran dalam arti reflektif, tetapi kita tetap berkewajiban memperlakukan 
mereka dengan etis karena mereka adalah bagian dari sistem moral kita. 
Argumentasi lanjutan ini memperlihatkan bahwa metodologi filsafat bersifat 
dialogis dan terbuka terhadap perdebatan. 

Tahap lain yang tidak kalah penting adalah kontekstualisasi hasil 
penelitian. Metodologi filsafat tidak berhenti pada tataran teoretis, tetapi juga 
harus dihubungkan dengan kebijakan dan praktik nyata. Dalam isu AI, hasil kajian 
filsafat dapat membantu merumuskan regulasi penggunaan AI dalam kesehatan 
atau hukum. Misalnya, apakah AI boleh diberi kewenangan mengambil 
keputusan medis tanpa pengawasan manusia? Apakah putusan hukum yang 
melibatkan AI sah secara moral dan legal? Dengan kontekstualisasi ini, filsafat 
menunjukkan kontribusinya yang langsung terhadap kehidupan sosial. 

Akhir dari rangkaian metodologi ini adalah penyusunan kesimpulan. 
Namun, berbeda dengan kesimpulan ilmiah yang bersifat final, kesimpulan 
filsafat bersifat terbuka, karena selalu ada kemungkinan argumen baru di masa 
depan. Dalam kasus AI, kesimpulan sementara bisa berupa pernyataan bahwa AI 
tidak memiliki kesadaran dalam pengertian manusia, tetapi tetap memerlukan 
kerangka etis baru yang melindungi masyarakat dari dampak negatifnya. 
Kesimpulan seperti ini justru memperlihatkan kekuatan filsafat, yaitu 
keterbukaannya terhadap dinamika pengetahuan dan perubahan realitas. 

 
 

Tantangan dan Kendala Penelitian Filsafat 
Penelitian filsafat memiliki karakteristik yang unik dibandingkan dengan 

penelitian dalam bidang ilmu empiris. Sifatnya yang abstrak, reflektif, dan kritis 
sering menimbulkan kesan bahwa penelitian filsafat jauh dari realitas konkret. 
Namun, sesungguhnya penelitian filsafat berperan penting dalam menyediakan 
kerangka konseptual, dasar argumentatif, dan fondasi normatif bagi 
perkembangan ilmu pengetahuan maupun kehidupan sosial. Justru karena 
sifatnya yang khas itu, penelitian filsafat menghadapi tantangan tersendiri yang 
tidak ditemukan dalam penelitian eksakta atau sosial-empiris. Tantangan ini tidak 
hanya bersumber dari aspek metodologi, tetapi juga dari persepsi masyarakat, 
keterbatasan sumber, hingga problem relevansi di era modern. 



M. Anzaikhan 

82 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

Salah satu tantangan utama penelitian filsafat adalah sifat abstrak objek 
kajiannya. Filsafat sering membahas konsep-konsep fundamental seperti 
kebenaran, kebebasan, keadilan, atau kesadaran. Objek-objek ini tidak dapat 
diamati secara langsung sebagaimana fenomena alam dalam sains atau gejala 
sosial dalam sosiologi (Afriandi et al., 2024). Hal ini membuat penelitian filsafat 
sulit diuji dengan metode kuantitatif maupun eksperimental. Ketiadaan objek 
empiris yang kasat mata seringkali menimbulkan persepsi bahwa penelitian 
filsafat tidak “ilmiah” atau tidak menghasilkan temuan yang dapat diverifikasi 
secara objektif. Padahal, kekuatan penelitian filsafat justru terletak pada 
kedalaman refleksi dan konsistensi logika. 

Selain abstraksi, ketergantungan pada penafsiran teks juga menjadi 
kendala besar. Banyak penelitian filsafat mengacu pada karya-karya klasik 
seperti Plato, Aristoteles, Kant, atau Heidegger. Namun, setiap teks filsafat 
memiliki kompleksitas bahasa, konteks historis, serta kerangka pemikiran yang 
khas. Perbedaan terjemahan, interpretasi, bahkan bias pembaca dapat 
memunculkan keragaman penafsiran yang luas. Akibatnya, penelitian filsafat 
sering menghadapi perdebatan yang tak kunjung usai mengenai maksud 
sebenarnya dari suatu konsep. Ini bisa dipandang sebagai kelemahan karena 
hasil penelitian tidak memiliki kepastian tunggal, meski di sisi lain membuka 
ruang dialog intelektual yang kaya. 

Kendala lain muncul dari masalah metodologi penelitian filsafat itu 
sendiri. Tidak semua peneliti filsafat memiliki kesepakatan tentang metode baku 
yang harus digunakan. Ada yang menekankan analisis konsep dalam tradisi 
analitik, ada pula yang lebih menekankan hermeneutika, fenomenologi, atau 
dekonstruksi dalam tradisi continental (Milasari et al., 2021). Perbedaan 
metodologi ini sering menimbulkan kesan fragmentasi dan membuat penelitian 
filsafat seolah tidak memiliki pijakan metodis yang seragam. Hal ini berbeda 
dengan ilmu empiris yang sudah memiliki standar metode penelitian yang relatif 
jelas. Dengan demikian, peneliti filsafat dituntut untuk lebih hati-hati 
menjelaskan kerangka metodologis yang digunakannya. 

Faktor eksternal juga memberikan tantangan tersendiri, terutama 
minimnya apresiasi masyarakat terhadap filsafat. Di era modern yang sangat 
pragmatis, filsafat sering dianggap tidak memberikan kontribusi langsung 
terhadap pembangunan ekonomi atau teknologi. Masyarakat cenderung lebih 
menghargai penelitian yang aplikatif, misalnya dalam bidang medis, teknik, atau 
bisnis. Akibatnya, penelitian filsafat sering dipandang sebelah mata dan kurang 
mendapat dukungan finansial maupun kebijakan. Kondisi ini membuat peneliti 
filsafat harus berjuang lebih keras dalam menunjukkan relevansi kajiannya 
terhadap kehidupan nyata. 

Selain soal apresiasi, ada pula tantangan kurangnya literatur berbahasa 
lokal. Sebagian besar karya filsafat ditulis dalam bahasa asing, terutama Yunani, 
Latin, Jerman, Prancis, atau Inggris. Keterbatasan penguasaan bahasa membuat 
banyak peneliti bergantung pada terjemahan, yang seringkali tidak mampu 
menangkap makna asli dengan sempurna. Akibatnya, penelitian filsafat di 



Metodologi Penelitian Filsafat 
 

 

83 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

banyak negara, termasuk Indonesia, terkadang terhambat dalam penguasaan 
sumber primer. Situasi ini mendorong perlunya peningkatan kemampuan bahasa 
asing bagi peneliti serta upaya penerjemahan yang lebih akurat dan kontekstual. 

Tidak kalah penting, penelitian filsafat juga menghadapi kendala dalam 
menentukan relevansi tema penelitian. Di tengah derasnya perkembangan 
teknologi, globalisasi, dan perubahan sosial, filsafat sering dituntut untuk tetap 
kontekstual. Namun, mencari titik temu antara isu-isu klasik filsafat dan problem 
kontemporer bukanlah hal yang mudah. Misalnya, bagaimana teori etika Kant 
dapat diterapkan dalam perdebatan mengenai kecerdasan buatan, atau 
bagaimana filsafat eksistensialisme bisa digunakan untuk menganalisis 
fenomena alienasi digital. Tantangan ini membuat peneliti filsafat harus kreatif 
mengaitkan gagasan abstrak dengan fenomena konkret tanpa kehilangan 
keotentikan filsafat itu sendiri. 

Kendala lain yang perlu dicermati adalah subjektivitas peneliti. Karena 
penelitian filsafat sangat mengandalkan interpretasi, maka latar belakang 
budaya, ideologi, bahkan pengalaman pribadi peneliti dapat memengaruhi hasil 
kajian. Subjektivitas ini berpotensi melahirkan bias dalam memahami teks 
maupun merumuskan argumen. Meski hal ini tidak bisa sepenuhnya dihindari, 
peneliti filsafat dituntut untuk menjaga obyektivitas metodologis melalui 
argumentasi yang logis, terbuka terhadap kritik, serta mampu membandingkan 
berbagai pandangan secara adil. Dengan cara ini, subjektivitas bisa diminimalisasi 
tanpa menghilangkan ciri khas reflektif dalam penelitian filsafat. 

Selain subjektivitas, penelitian filsafat juga menghadapi kendala 
komunikasi hasil penelitian. Bahasa filsafat sering dianggap rumit, penuh istilah 
teknis, dan tidak mudah dipahami oleh masyarakat umum. Akibatnya, hasil 
penelitian filsafat sering hanya berputar di kalangan akademisi tanpa sampai ke 
publik luas. Padahal, salah satu tujuan filsafat adalah memberikan pencerahan 
bagi kehidupan manusia. Oleh karena itu, tantangan bagi peneliti filsafat adalah 
menyajikan hasil penelitiannya dalam bahasa yang lebih komunikatif tanpa 
mengorbankan kedalaman analisis. Hal ini penting agar filsafat tidak terjebak 
menjadi menara gading yang terasing dari masyarakat. 

Di samping itu, terdapat pula kendala keterbatasan sumber daya 
penelitian. Penelitian filsafat membutuhkan akses terhadap literatur klasik 
maupun kontemporer yang tidak selalu mudah didapatkan. Koleksi pustaka 
filsafat yang lengkap biasanya hanya tersedia di pusat-pusat akademik besar, 
sehingga peneliti di daerah sering mengalami kesulitan. Keterbatasan akses 
digital juga bisa menjadi penghambat, meskipun kini sudah mulai teratasi dengan 
berkembangnya basis data daring. Namun, biaya berlangganan jurnal 
internasional atau membeli buku-buku terbaru tetap menjadi hambatan yang 
nyata bagi banyak peneliti. 

Dari sisi perkembangan zaman, kompetisi dengan disiplin ilmu lain juga 
menjadi tantangan tersendiri. Sains modern dengan segala kemajuan 
teknologinya sering dianggap lebih relevan dan solutif dalam menjawab 
persoalan manusia. Filsafat dipandang kalah pamor dibandingkan ilmu-ilmu 



M. Anzaikhan 

84 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

terapan yang lebih cepat menunjukkan hasil konkret. Akibatnya, penelitian 
filsafat sering dipinggirkan dari arus utama akademik. Padahal, tanpa refleksi 
filsafat, ilmu pengetahuan bisa kehilangan arah normatif, dan teknologi bisa 
digunakan tanpa pertimbangan etis. Tantangan ini menuntut peneliti filsafat 
untuk lebih proaktif menunjukkan kontribusi kritisnya dalam percakapan lintas-
disiplin. 

 
 

KESIMPULAN 
Metodologi penelitian filsafat terbukti menjadi instrumen penting dalam 

mengurai permasalahan kontemporer yang semakin kompleks. Melalui tahapan 
sistematis seperti identifikasi masalah, klarifikasi konsep, analisis argumen, dan 
refleksi kritis, penelitian filsafat mampu memberikan kerangka berpikir yang 
lebih jernih untuk memahami isu-isu aktual. Idealnya, filsafat berperan sebagai 
pemandu dalam menata rasionalitas dan memberikan arah etis dalam 
kehidupan, namun realitasnya pemahaman metodologi ini sering kali diabaikan 
sehingga muncul kesalahpahaman dalam menjawab tantangan zaman. Dengan 
hadirnya metodologi penelitian filsafat, kesenjangan antara ideal dan realitas 
dapat dijembatani melalui analisis yang mendalam dan refleksi kritis yang 
bertanggung jawab. 

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada penegasan bahwa filsafat 
tidak hanya berhenti pada tataran teoritis, melainkan dapat diaplikasikan secara 
metodologis untuk membaca dan menganalisis problem-problem kontemporer. 
Dengan memanfaatkan sumber-sumber primer dan sekunder, serta menerapkan 
pendekatan analitis-kritis, penelitian ini memberikan sumbangsih dalam 
memperkaya literatur akademik sekaligus menawarkan solusi konseptual yang 
relevan dengan dinamika sosial, budaya, dan ilmiah saat ini. Dengan demikian, 
metodologi penelitian filsafat dapat diposisikan sebagai sarana strategis dalam 
menghadirkan jawaban-jawaban yang lebih reflektif, rasional, dan kontekstual 
terhadap tantangan kehidupan modern. 

 
 

REFERENCES 
Afriandi, B., Bumi, H. R., Kamal, T., Hakim, R., Hanafi, H., & Julhadi, J. (2024). 

Objek-Objek Kajian Filsafat Ilmu (Ontologi, Epistemologi, Aksiologi) dan 
Urgensinya Dalam Kajian Keislaman. Jurnal Kajian dan Pengembangan 
Umat, 7(1), 72–80. https://doi.org/10.31869/jkpu.v7i1.5524 

Annur, A. shifa, & Rijal, S. (2025). Dimensi-Dimensi Aksiologis dan 
Implementasinya dalam Pendidikan Islam. Ameena Journal, 3(2), 105–122. 
https://doi.org/10.63732/aij.v3i2.166 

Anwar, K. (2013). Sejarah dan Perkembangan Filsafat Ilmu. Fiat Justisia: Jurnal 
Ilmu Hukum, 7(2). https://doi.org/10.25041/fiatjustisia.v7no2.138 

Dongoran, R., Hasibuan, A. R., Sibuea, N. M., Pratama, M. F., & Raihan, M. 
(2024a). Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Penelitian Ilmiah dan Kehidupan 



Metodologi Penelitian Filsafat 
 

 

85 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

Sosial. Amandemen: Jurnal Ilmu Pertahanan, Politik Dan Hukum Indonesia, 
1(3), 332–349. https://doi.org/10.62383/amandemen.v1i3.414 

Dongoran, R., Hasibuan, A. R., Sibuea, N. M., Pratama, M. F., & Raihan, M. 
(2024b). Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Penelitian Ilmiah dan Kehidupan 
Sosial. Amandemen: Jurnal Ilmu Pertahanan, Politik Dan Hukum Indonesia, 
1(3), 332–349. https://doi.org/10.62383/amandemen.v1i3.414 

Hadi, P. H. (2007). Kebenaran dan Metodologi Penelitian Filsafat: Sebuah 
Tinjauan Epistemologis. Jurnal Filsafat, 1(1), 20–33. 
https://doi.org/10.22146/jf.31480 

Hapidin, A., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2022). Epistemologi Pendidikan Islam di 
Indonesia sebagai Solusi Menjawab Tantangan Ilmu Pengetahuan dan 
Metode Ilmiah di Era 4.0. Tarbawiyah : Jurnal Ilmiah Pendidikan, 6(1), 30–
44. https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v6i1.4387 

Haris, M. H., & Mariani, R. (2024). Perbedaan Pengetahuan Ilmu, Filsafat, dan 
Agama. PENDIS (Jurnal Pendidikan Ilmu Sosial), 3(1), 12–20. 
https://doi.org/10.61721/pendis.v3i1.82 

Maulida, R. S., Fauziah, S. S., Muiz, R. N., Fauzi, A., & Hidayat, W. (2024). Metode 
Penelitian Ilmiah Berbasis Filsafat Ilmu. Jurnal Manajemen Pendidikan, 
9(3), 296–304. https://doi.org/10.34125/jmp.v9i3.349 

Milasari, M., Syukri, A., Badarussyamsi, B., & Rizki, A. F. (2021). Filsafat Ilmu dan 
Pengembangan Metode Ilmiah. Jurnal Filsafat Indonesia, 4(3), 217–228. 
https://doi.org/10.23887/jfi.v4i3.35499 

Nisa’, K., Yusuf, A., Zulfa, I. D., & Mozamb, G. Z. A. (2023). Implikasi Filsafat 
Pendidikan Aliran Idealisme pada Pendidikan di Indonesia. Jurnal 
Transformasi Humaniora, 6(12). 
https://humaniora.ojs.co.id/index.php/jth/article/view/33 

Rahardja, U. (2022). Masalah Etis dalam Penerapan Sistem Kecerdasan Buatan. 
Technomedia Journal, 7(2 October), 181–188. 
https://doi.org/10.33050/tmj.v7i2.1895 

Ranubaya, F. A. (2023). Refleksi Kritis Terhadap Artificial Intelligence sebagai 
Teknologi Baru yang Manusiawi Menurut Dokumen Rome Call for AI 
Ethics. AKADEMIKA : Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 23(1), 11–22. 
https://doi.org/10.31385/jakad.v23i1.7 

Sholahudin, U. (2020). Membedah Teori Kritis Mazhab Frankfurt: Sejarah, 
Asumsi, dan Kontribusinya terhadap Perkembangan Teori Ilmu Sosial. 
Journal of Urban Sociology, 3(2), 71–89. 
https://doi.org/10.30742/jus.v3i2.1246 

Subekti, I., Syukri, A., Badarussyamsi, B., & Rizki, A. F. (2021). Kontribusi Filsafat 
Ilmu dalam Penelitian Ilmiah dan Kehidupan Sosial. Jurnal Filsafat 
Indonesia, 4(3), 229–241. https://doi.org/10.23887/jfi.v4i3.37304 

Yuanatz, N. R. (2024). Analisis Filsafat dalam Proses Berpikir Manusia: Peran 
Berpikir Kritis dalam Kehidupan. Antropocene : Jurnal Penelitian Ilmu 
Humaniora, 4(2), 32–36. https://doi.org/10.56393/antropocene.v4i2.2442 

 


