JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy
Vol. 1, No. 1 (Januari-Juni 2025): h. 68-85
https.//journaliainlangsa.ac.id/index.php/juip/index

wg=JuIP

JOURNAL OF USHULUDDIN AND ISLAMIC PHILOSOPHY

Metodologi Penelitian Filsafat; Instrumen Mengurai
Pemikiran Kontemporer

M. Anzaikhan
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia
m.anzaikhan@iainlangsa.ac.id

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received Aug 28, 2025
Accepted Oct 23, 2025
Publish Oct 23, 2025

Keywords:

Philosophical Methodology
Qualitative Research
Contemporary Issues
Critical Analysis

Ideally, the methodology of philosophical research serves as
a foundation for rational and critical thinking in unraveling
life's problems; however, in reality, philosophy is often
regarded as abstract and distant from actual issues. This
study aims to affirm the role of philosophical methodology as
a conceptual instrument in understanding and providing
direction for contemporary problems. The methodology
employed is library research with an analytical-critical
qualitative approach, utilizing primary sources from classical
and modern philosophical works, as well as secondary
sources from recent academic studies. The findings indicate
that the methodology of philosophical research, through
systematic steps such as concept clarification, argument
analysis, and critical reflection, can make a tangible
contribution in bridging the gap between the ideality of
philosophy and social reality, while also offering conceptual
solutions relevant to contemporary dynamics.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

00

Corresponding Author:
M. Anzaikhan

Fakultas Syariah, IAIN Langsa, Aceh, Indonesia
Jalan Meurandeh, Meurandeh, Kec. Langsa Lama, Kota Langsa, Aceh 24416
Email: m.anzaikhan@iainlangsa.ac.id

PENDAHULUAN

Filsafat sejak awal kelahirannya telah hadir sebagai upaya manusia untuk

memahami hakikat kehidupan, pengetahuan, kebenaran, dan nilai. la tidak hanya
menjadi wadah refleksi, tetapi juga menyediakan kerangka berpikir yang
memungkinkan manusia menafsirkan realitas secara kritis dan sistematis. Dalam

68 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Metodologi Penelitian Filsafat

perjalanannya, filsafat memainkan peran fundamental sebagai penuntun arah
bagi perkembangan ilmu pengetahuan maupun bagi kehidupan sosial. Hal ini
terlihat dari bagaimana pemikiran filsafat Yunani, modern, hingga kontemporer
memberi fondasi pada etika, hukum, politik, dan sains. Namun demikian,
kompleksitas kehidupan modern yang ditandai dengan percepatan teknologi,
globalisasi, serta perubahan sosial, menghadirkan tantangan baru yang
menuntut filsafat untuk terus menyesuaikan diri. Filsafat dituntut agar tidak
hanya berkutat pada ranah abstrak, tetapi juga mampu hadir sebagai instrumen
analisis dalam mengurai permasalahan kontemporer yang semakin beragam.

Dalam konteks ini, metodologi penelitian filsafat menempati posisi yang
sangat penting. Tanpa metodologi yang jelas, penelitian filsafat akan mudah
dianggap sekadar opini reflektif yang sulit diverifikasi. Padahal, filsafat
sesungguhnya memiliki cara kerja ilmiah yang khas, yakni melalui analisis konsep,
argumentasi logis, penafsiran teks, dan refleksi kritis. Metodologi inilah yang
menjadikan penelitian filsafat dapat dipertanggungjawabkan secara akademik
sekaligus relevan dengan isu-isu nyata. Permasalahan kontemporer seperti
kecerdasan buatan, krisis lingkungan, ketidakadilan sosial, hingga disrupsi
budaya digital, membutuhkan kerangka filsafat yang solid untuk dianalisis.
Melalui metodologi, filsafat dapat menjembatani antara ide-ide abstrak dengan
realitas empiris sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam dan
reflektif.

Idealnya, metodologi penelitian filsafat mampu memberikan kejelasan
arah, keabsahan argumentasi, serta landasan konseptual yang kuat untuk
membedah permasalahan zaman. Dengan metodologi yang matang, penelitian
filsafat dapat berfungsi sebagai instrumen kritis yang menyumbang solusi
konseptual bagi berbagai problem kemanusiaan. Namun, realitas yang terjadi
sering menunjukkan sebaliknya. Penelitian filsafat kerap dianggap tidak jelas
metodologinya, cenderung subjektif, dan terjebak dalam perdebatan
interpretasi yang tak berujung. Hal ini diperparah dengan minimnya apresiasi
masyarakat terhadap filsafat karena lebih mengutamakan hasil-hasil penelitian
yang bersifat praktis dan aplikatif. Kondisi tersebut menjadi masalah utama
penelitian filsafat, yakni bagaimana menjadikan metodologi bukan sekadar
prosedur formal, melainkan instrumen vyang benar-benar efektif untuk
menganalisis persoalan kontemporer.

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam
metodologi penelitian filsafat sebagai instrumen analisis yang relevan bagi
permasalahan kontemporer. Penelitian ini diharapkan mampu memperijelas
peran metodologi dalam memberikan landasan konseptual dan argumentatif
bagi filsafat, sekaligus mengatasi problem relevansi yang seringkali dituduhkan
kepada disiplin ini. Kontribusi penelitian ini tidak hanya bersifat teoretis dengan
memperkaya khazanah kajian metodologi filsafat, tetapi juga bersifat praktis
dengan membuka kemungkinan penerapan metodologi filsafat pada isu-isu
modern seperti teknologi, etika lingkungan, atau keadilan sosial. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan dapat menjadikan filsafat kembali berfungsi

69 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



M. Anzaikhan

sebagai pemandu reflektif sekaligus kritis dalam menghadapi kompleksitas
kehidupan manusia di era kontemporer.

Kajian terkait metodologi penelitian filsafat bukanlah kajian terbaru,
sudah ada beberapa peneliti yang membahas dan mempublikasikannya dengan
berbagai metode dan pendekatan. P. Hardono Hadi, dalam karya yang berjudul
“Kebenaran Dan Metodologi Penelitian Filsafat: Sebuah Tinjauan Epistemologis,”
telah membahas secara mendalam tentang hubungan antara kebenaran dan
metodologi penelitian filsafat dari sudut pandang epistemologis. Karya ini
menyoroti bagaimana metodologi filsafat tidak hanya berfungsi sebagai alat
berpikir logis, tetapi juga sebagai pendekatan untuk menguji validitas klaim
kebenaran. Temuan utama Hardono Hadi adalah bahwa penelitian filsafat harus
menekankan  konsistensi  rasional ~dan argumentasi yang dapat
dipertanggungjawabkan secara epistemologis (Hadi, 2007). Persamaan karya ini
dengan kajian penulis adalah sama-sama menekankan peran filsafat dalam
menyediakan kerangka metodologis untuk penelitian. Namun, perbedaannya
terletak pada fokus: Hardono Hadi lebih menekankan pada aspek epistemologis
murni, sementara kajian penulis mencoba mengaitkan metodologi filsafat
dengan problematika kontemporer yang multidimensional.

Imam Subekti et al., dalam karya berjudul “Kontribusi Filsafat [Imu dalam
Penelitian Ilmiah dan Kehidupan Sosial,” telah membahas secara luas bagaimana
filsafat ilmu memberikan kontribusi tidak hanya bagi pengembangan penelitian
ilmiah, tetapi juga dalam membentuk orientasi nilai dalam kehidupan sosial.
Karya ini menemukan bahwa filsafat ilmu berperan penting dalam memberikan
landasan normatif dan kritis terhadap ilmu pengetahuan modern, terutama
dalam menjaga keseimbangan antara kemajuan teknologi dan kebutuhan
manusia (Subekti et al., 2021). Persamaan karya ini dengan kajian penulis adalah
sama-sama menggarisbawahi urgensi metodologi filsafat dalam menjawab
problem kehidupan aktual. Perbedaannya, karya Imam Subekti lebih
menekankan pada kontribusi normatif filsafat ilmu dalam ilmu dan masyarakat,
sedangkan kajian penulis lebih berfokus pada langkah metodologis yang konkret
untuk mengurai permasalahan kontemporer.

Ratna Siti Maulida et al., dalam karya berjudul “Metode Penelitian limiah
Berbasis Filsafat Ilmu,” membahas metode penelitian ilmiah dengan titik tekan
pada filsafat ilmu sebagai dasar pengembangan instrumen penelitian. Karya ini
menekankan bahwa filsafat ilmu dapat memperkaya metodologi penelitian
dengan memberikan orientasi reflektif, kritis, dan transformatif dalam praktik
ilmiah. Temuan utama dari penelitian ini adalah bahwa filsafat ilmu mampu
memberikan justifikasi metodologis yang lebih kokoh bagi penelitian ilmiah,
sehingga tidak hanya sekadar teknis tetapi juga bermuatan filosofis (Maulida et
al., 2024). Persamaan karya ini dengan kajian penulis adalah sama-sama
menyoroti filsafat ilmu sebagai basis metodologi penelitian. Namun,
perbedaannya terletak pada arah kajian: Ratna Siti Maulida fokus pada
pengembangan penelitian ilmiah secara umum, sementara kajian penulis

70 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Metodologi Penelitian Filsafat

mengarahkan metodologi filsafat untuk membedah isu-isu kontemporer yang
lebih spesifik.

Dari tinjauan Pustaka yang dilakukan, dapat disimpulkan bahwa terdapat
gap penelitian yang belum terisi. Meskipun sudah ada pembahasan mengenai
epistemologi metodologi filsafat, kontribusi filsafat ilmu dalam penelitian ilmiah
dan kehidupan sosial, serta metode penelitian ilmiah berbasis filsafat ilmu,
namun belum banyak kajian yang secara sistematis menghubungkan metodologi
penelitian filsafat dengan problematika kontemporer seperti krisis etika
teknologi, degradasi lingkungan, maupun disrupsi sosial akibat perkembangan
ilmu pengetahuan modern. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi
kekosongan tersebut dengan menawarkan pendekatan metodologis filsafat
sebagai instrumen analisis yang relevan dan aplikatif bagi persoalan aktual.

METODOLOGI PENELITIAN

Artikel ini tergolong dalam penelitian pustaka dengan menggunakan
pendekatan kualitatif. Metodologi yang digunakan adalah analisis filosofis yang
menekankan kajian kritis-reflektif terhadap teks, argumen, dan konsep-konsep
filsafat. Sumber primer penelitian ini adalah karya-karya filsuf dan tulisan
akademis yang secara langsung membahas metodologi penelitian filsafat,
sedangkan sumber sekunder berupa jurnal, artikel, dan literatur kontemporer
yang relevan dengan tema permasalahan aktual. Analisis data dilakukan melalui
telaah literatur, interpretasi konseptual, serta analisis komparatif antara teori
dan konteks kontemporer. Validasi dan uji keabsahan data dilakukan dengan
triangulasi literatur, pembandingan argumen antar sumber, serta pengujian
konsistensi logis dari setiap premis yang digunakan.

Sistem penyusunan draft naskah dilakukan secara sistematis, dimulai dari
identifikasi masalah penelitian, pengumpulan literatur primer dan sekunder,
analisis konseptual dan interpretatif, hingga perumusan hasil temuan dalam
bentuk narasi filosofis yang terstruktur. Dengan pola ini, penelitian diharapkan
mampu menghadirkan analisis mendalam yang tidak hanya teoritis, tetapi juga
aplikatif dalam mengurai permasalahan kontemporer melalui instrumen
metodologi filsafat.

HASIL & PEMBAHASAN
Penelitian Filsafat; Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis

Filsafat, sebagai disiplin ilmu tertua, memiliki peran penting dalam
membentuk kerangka berpikir manusia. Filsafat tidak sekadar bertanya “apa”
atau “bagaimana”, tetapi menggali sampai pada akar terdalam dari suatu
realitas (Haris & Mariani, 2024). Penelitian filsafat berbeda dengan penelitian
empiris murni, karena tidak selalu berlandaskan data kuantitatif, melainkan
berfokus pada analisis konseptual dan refleksi kritis. Dalam konteks ini,
penelitian filsafat sering kali memeriksa asumsi-asumsi dasar yang menjadi

71 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



M. Anzaikhan

fondasi pengetahuan dan tindakan manusia. Pendekatan filosofis menuntut
perenungan mendalam, dialog intelektual, serta kepekaan terhadap persoalan
fundamental yang mendasari realitas. Dari sinilah muncul tiga landasan utama
yang menjadi pilar kajian filsafat dalam penelitian, yakni aspek ontologis,
epistemologis, dan aksiologis.

Penelitian filsafat bersifat sistematis dan logis, tetapi tidak terbatas pada
prosedur laboratorium atau eksperimen terukur. la bekerja melalui analisis
argumentatif, studi literatur, dan pengujian konsistensi ide. Ketiga dimensi —
ontologis, epistemologis, dan aksiologis — ibarat tiga pilar yang menopang
bangunan kajian. Aspek ontologis berbicara tentang “apa” yang dikaji,
epistemologis menjawab ‘“bagaimana” cara mengetahui kebenaran, dan
aksiologis menyoroti “untuk apa” pengetahuan tersebut digunakan. Pemisahan
ini tidaklah mutlak, karena dalam praktiknya ketiga aspek tersebut saling
berkelindan. Namun, memisahkan pembahasan menjadi tiga bagian
memudahkan peneliti untuk memahami dan mengembangkan fokus kajiannya
secara terarah.

Dimensi ontologis dalam penelitian filsafat berfokus pada hakikat
keberadaan atau eksistensi dari objek kajian. Pertanyaan ontologis adalah
pertanyaan yang paling mendasar: “Apa yang sebenarnya ada?” dan
“Bagaimana hakikatnya?”. Misalnya, dalam penelitian tentang kesadaran, aspek
ontologis akan mempersoalkan apakah kesadaran merupakan entitas fisik,
fenomena mental, atau sekadar ilusi yang muncul dari proses otak. Aspek ini
menjadi titik awal, karena tanpa pemahaman tentang apa yang sedang dikaji,
proses pencarian pengetahuan bisa kehilangan arah. Ontologi menuntut
kejelasan definisi dan klasifikasi realitas, sehingga peneliti dapat memetakan
batas-batas objek yang menjadi perhatiannya.

Dalam sejarah filsafat, perdebatan ontologis melahirkan berbagai aliran
seperti materialisme, idealisme, dualisme, dan realisme (Nisa’ et al., 2023).
Masing-masing memiliki implikasi berbeda terhadap penelitian. Materialisme,
misalnya, memandang bahwa realitas pada dasarnya bersifat fisik; maka
penelitian akan cenderung berfokus pada bukti empiris. Sebaliknya, idealisme
menempatkan ide atau kesadaran sebagai hakikat utama realitas, sehingga
penelitian lebih diarahkan pada refleksi intelektual dan analisis makna.
Memahami posisi ontologis penting agar peneliti tidak terjebak dalam
kontradiksi metodologis. Seorang peneliti yang sadar akan kerangka
ontologisnya akan mampu mempertahankan konsistensi logis dalam setiap
tahap kajiannya.

Setelah aspek ontologis, dimensi epistemologis menjadi fokus berikutnya.
Epistemologi mempelajari teori pengetahuan — bagaimana kita memperoleh
pengetahuan, apa batas-batasnya, dan bagaimana membedakan antara
keyakinan yang benar dan yang keliru. Dalam penelitian filsafat, aspek
epistemologis membantu menentukan metode yang tepat untuk menggali
kebenaran. Misalnya, seorang peneliti yang berlandaskan rasionalisme akan
lebih menekankan deduksi logis daripada pengamatan inderawi. Sebaliknya,

72| JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Metodologi Penelitian Filsafat

seorang empiris akan memprioritaskan observasi dan pengalaman langsung.
Pilihan epistemologis ini akan memengaruhi cara peneliti mengumpulkan,
menafsirkan, dan memvalidasi data atau argumen.

Epistemologi juga membahas persoalan validitas dan reliabilitas
pengetahuan. la menanyakan: “Bagaimana kita tahu bahwa yang kita ketahui
adalah benar?”. Pertanyaan ini menjadi krusial, terutama di era informasi saat ini,
di mana data melimpah tetapi tidak semuanya dapat dipercaya. Dalam konteks
penelitian filsafat, validasi tidak hanya bergantung pada bukti empiris, tetapi
juga pada koherensi logis dan kekuatan argumen. Oleh karena itu, epistemologi
berperan sebagai filter kritis yang memastikan pengetahuan yang dihasilkan
memiliki landasan rasional dan dapat dipertanggungjawabkan (Hapidin et al.,
2022).

Dimensi ketiga adalah aksiologis, yang berhubungan dengan nilai, etika,
dan tujuan dari pengetahuan itu sendiri. Pertanyaan aksiologis menyentuh sisi
normatif: “Untuk apa pengetahuan ini digunakan?” dan “Apakah penerapannya
membawa kebaikan atau kerugian?”. Dalam penelitian filsafat, aksiologi
mengarahkan hasil kajian ke dalam ranah kemanfaatan, bukan sekadar
penumpukan konsep teoritis (Annur & Rijal, 2025). Aspek ini sangat relevan,
terutama dalam dunia modern di mana teknologi dan pengetahuan dapat
digunakan untuk tujuan yang bertolak belakang: membangun kemajuan atau
menimbulkan kerusakan. Peneliti yang mempertimbangkan aksiologi akan selalu
memikirkan dampak etis dari temuannya.

Sejarah filsafat memperlihatkan bahwa dimensi aksiologis sering menjadi
jembatan antara teori dan praktik. Misalnya, gagasan etika dari Aristoteles, Kant,
atau utilitarianisme tidak hanya berhenti pada wacana akademis, tetapi
mempengaruhi kebijakan publik, hukum, dan perilaku sosial. Dalam penelitian
filsafat, aksiologi memastikan bahwa ide yang dihasilkan memiliki orientasi moral
dan relevansi sosial. Hal ini membedakan penelitian filsafat dari penelitian teknis
murni, karena filsafat tidak hanya bertanya “bisa atau tidak dilakukan” tetapi
juga “seharusnya atau tidak dilakukan”.

Ketiga dimensi ini — ontologis, epistemologis, dan aksiologis — tidak
berdiri sendiri, melainkan saling memengaruhi. Pemahaman ontologis yang jelas
akan membantu peneliti memilih pendekatan epistemologis yang tepat,
sementara kesadaran aksiologis akan mengarahkan proses dan tujuan
penelitian. Dalam praktiknya, peneliti sering bergerak maju-mundur di antara
ketiga dimensi tersebut, memperbaiki asumsi ontologis, meninjau metode
epistemologis, dan menimbang implikasi aksiologis. Hubungan timbal balik ini
menciptakan dinamika yang membuat penelitian filsafat menjadi proses
intelektual yang kaya dan mendalam.

Sebagai contoh konkret, bayangkan penelitian filsafat tentang
kecerdasan buatan (Al). Aspek ontologis akan mempersoalkan apakah Al
memiliki “kesadaran” atau hanya sekadar sistem algoritmik. Aspek
epistemologis akan mengkaji bagaimana kita dapat mengetahui atau
membuktikan klaim tentang kesadaran Al — melalui pengujian perilaku, analisis

73 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



M. Anzaikhan

kode, atau pendekatan fenomenologis. Aspek aksiologis kemudian menilai
implikasi etis dari penggunaan Al, seperti privasi, keadilan, dan tanggung jawab
moral (Rahardja, 2022). Contoh ini menunjukkan bagaimana ketiga dimensi
tersebut bekerja secara terpadu untuk memberikan pemahaman yang
menyeluruh.

Dalam dunia akademik, kesadaran akan ketiga aspek ini membantu
peneliti menjaga integritas ilmiah. Banyak kegagalan penelitian disebabkan oleh
ketidakjelasan ontologis, kelemahan epistemologis, atau pengabaian aksiologis.
Peneliti filsafat yang cermat akan memastikan bahwa setiap tahap penelitian —
mulai dari perumusan masalah, penentuan metode, hingga penyusunan
kesimpulan — selalu mempertimbangkan ketiga dimensi tersebut. Pendekatan
ini tidak hanya memperkuat kualitas argumentasi, tetapi juga memastikan
relevansi dan keberlanjutan hasil penelitian.

Jenis dan Pendekatan Penelitian Filsafat

Filsafat sejak awal kemunculannya selalu berupaya menggali akar
persoalan yang paling mendasar dalam kehidupan manusia, baik mengenai
hakikat realitas, kebenaran pengetahuan, maupun orientasi nilai (Dongoran et
al., 2024a). Oleh karena itu, penelitian dalam filsafat memiliki watak khas yang
berbeda dari penelitian empiris. la tidak sekadar berangkat dari data-data
observasi, tetapi lebih menekankan pada refleksi rasional, analisis konseptual,
dan argumentasi kritis. Jika penelitian ilmiah lain lebih menonjolkan eksperimen
atau statistik, penelitian filsafat lebih berorientasi pada upaya memahami
makna, menyingkap dasar-dasar rasional, serta menguji konsistensi suatu
gagasan. Karena itulah, berbicara tentang jenis dan pendekatan penelitian
filsafat berarti berbicara tentang cara kerja intelektual yang bercorak mendalam,
sistematis, dan tak jarang bersifat spekulatif.

Jenis penelitian filsafat secara umum dapat dibagi ke dalam dua kategori
besar: penelitian murni (pure research) dan penelitian terapan (applied
research). Penelitian filsafat murni biasanya berfokus pada persoalan konseptual
abstrak, seperti hakikat kebenaran, kebebasan, atau keadilan. Sementara
penelitian filsafat terapan berupaya membawa gagasan filosofis tersebut ke
ranah kehidupan praktis, misalnya dalam bidang etika kedokteran, filsafat
pendidikan, atau filsafat teknologi. Perbedaan ini penting karena menunjukkan
bahwa filsafat tidak hanya berhenti pada pemikiran spekulatif, tetapi juga
mampu hadir dalam realitas kehidupan nyata. Jenis penelitian inilah yang
kemudian akan menentukan pendekatan apa yang sesuai untuk digunakan oleh
peneliti.

Dalam sejarah filsafat, muncul beragam pendekatan yang digunakan
untuk mengkaji masalah-masalah filosofis (Anwar, 2013). Salah satu yang paling
awal adalah pendekatan historis, yang menekankan penelusuran perkembangan
pemikiran dari masa ke masa. Penelitian filsafat dengan pendekatan historis
misalnya mengkaji pandangan Plato tentang ide, lalu menelusuri bagaimana

74 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Metodologi Penelitian Filsafat

gagasan itu dikritik oleh Aristoteles, hingga akhirnya diwarisi dan diolah oleh
filsuf modern. Pendekatan ini penting untuk memahami bagaimana ide-ide besar
berkembang, diperdebatkan, dan mengalami transformasi. Namun, pendekatan
historis juga tidak boleh hanya berhenti pada deskripsi kronologis, melainkan
harus disertai dengan analisis kritis terhadap relevansi ide-ide itu bagi konteks
kekinian.

Selain historis, ada pendekatan analitis yang banyak dipengaruhi oleh
tradisi filsafat Anglo-Saxon abad ke-20. Pendekatan ini menekankan pada
kejelasan bahasa, konsistensi logis, dan analisis terhadap konsep-konsep dasar.
Misalnya, penelitian tentang konsep “kebebasan” akan difokuskan pada
bagaimana kata tersebut digunakan, apa batas maknanya, serta apa implikasi
logis dari penggunaannya. Pendekatan analitis ini menghindari spekulasi
berlebihan dan lebih suka bekerja dengan argumen yang runtut. Namun,
kelemahannya adalah kecenderungan untuk terjebak pada permainan bahasa
yang terlalu teknis sehingga kadang kehilangan daya hubung dengan persoalan
nyata manusia.

Di sisi lain, terdapat pula pendekatan kritis yang berkembang terutama
dalam tradisi filsafat Kontinental. Tokoh seperti Karl Marx, Habermas, hingga
para filsuf mazhab Frankfurt, menekankan bahwa penelitian filsafat tidak boleh
netral, melainkan harus berpihak pada upaya membongkar struktur penindasan
dan membebaskan manusia (Sholahudin, 2020). Penelitian filsafat kritis tidak
sekadar bertanya tentang “apa yang ada”, tetapi juga “mengapa ia ada” dan
“untuk siapa ia ada”. Dengan demikian, pendekatan ini lebih normatif dan
transformatif. Contohnya, penelitian filsafat kritis dalam bidang teknologi tidak
hanya menganalisis definisi teknologi, melainkan juga mengkritisi bagaimana
teknologi digunakan dalam sistem kapitalisme untuk mendominasi manusia.

Selain historis, analitis, dan kritis, terdapat juga pendekatan spekulatif
yang menonjolkan daya imajinasi rasional peneliti. Pendekatan ini sering kali
dianggap khas filsafat karena memungkinkan pemikiran melampaui data empiris.
Misalnya, pertanyaan tentang ‘“apakah ada kehidupan setelah kematian” atau
“apakah waktu itu sungguh nyata” tidak bisa diselesaikan hanya dengan
eksperimen, tetapi memerlukan spekulasi filosofis. Spekulasi di sini tidak berarti
asal-asalan, melainkan pemikiran rasional yang berani menembus batas-batas
pengalaman empiris. Namun, tantangan pendekatan ini adalah bagaimana
menjaga spekulasi agar tetap rasional, konsisten, dan tidak jatuh pada khayalan
murni.

Dalam praktiknya, penelitian filsafat sering kali memadukan beberapa
pendekatan. Seorang peneliti mungkin memulai dengan pendekatan historis
untuk menelusuri akar sebuah gagasan, lalu menggunakan analisis kritis untuk
mengevaluasi relevansinya, dan akhirnya mengajukan spekulasi sebagai
kemungkinan pengembangan ide. Kombinasi ini membuat penelitian filsafat
kaya akan perspektif dan tidak terjebak pada satu metode Tunggal (Dongoran et
al., 2024b). Akan tetapi, peneliti perlu sadar bahwa setiap pendekatan memiliki
keterbatasan. Mengandalkan pendekatan analitis misalnya bisa mengurangi

75 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



M. Anzaikhan

aspek praksis, sedangkan terlalu dominan spekulatif bisa melemahkan landasan
argumen.

Jenis penelitian filsafat lainnya juga dapat ditinjau berdasarkan bidang
aplikasinya. Ada penelitian filsafat normatif, yang berfokus pada persoalan etika,
estetika, dan nilai. Ada pula penelitian filsafat deskriptif, yang berusaha
menggambarkan pandangan dunia atau sistem pemikiran tertentu. Bahkan ada
penelitian filsafat komparatif, yang membandingkan gagasan dari dua tradisi
berbeda, misalnya membandingkan konsep “jiwa” dalam filsafat Barat dan
filsafat Timur. Setiap jenis penelitian ini akan memerlukan pendekatan yang
berbeda, baik analitis, historis, kritis, maupun spekulatif.

Yang menarik, perkembangan kontemporer memperlihatkan munculnya
pendekatan interdisipliner dalam penelitian filsafat. Filsafat kini tidak hanya
berdialog dengan dirinya sendiri, tetapi juga dengan ilmu-ilmu lain seperti
sosiologi, psikologi, bahkan ilmu komputer. Pendekatan ini memperkaya
penelitian filsafat karena memberikan perspektif baru sekaligus menantang
filsafat untuk tetap relevan. Misalnya, filsafat pikiran kini banyak bersinggungan
dengan neurosains, sementara filsafat etika bergulat dengan perkembangan
bioetika. Dengan pendekatan interdisipliner, penelitian filsafat tidak kehilangan
identitasnya, melainkan menemukan cara baru untuk mengartikulasikan
gagasannya.

Secara historis, tiap zaman memiliki kecenderungan pendekatan
penelitian filsafatnya sendiri. Pada masa Yunani Kuno, pendekatan spekulatif
lebih dominan, terlihat dari kosmologi para filsuf pra-Sokratik. Abad
Pertengahan lebih didominasi pendekatan teologis-normatif. Abad Modern
membawa rasionalisme dan empirisme yang menjadi cikal bakal pendekatan
analitis. Sementara abad kontemporer melahirkan pendekatan kritis dan
interdisipliner. Kesadaran historis ini penting karena menunjukkan bahwa
penelitian filsafat selalu bergerak mengikuti dinamika zaman, meski tetap
berpijak pada pertanyaan-pertanyaan abadi.

Dari uraian tersebut dapat dipahami bahwa jenis dan pendekatan
penelitian filsafat pada dasarnya merupakan refleksi dari keragaman cara
manusia memahami realitas, pengetahuan, dan nilai. Tidak ada satu pendekatan
pun yang dapat mengklaim paling benar secara mutlak, karena setiap
pendekatan justru melengkapi yang lain. Yang terpenting adalah konsistensi
peneliti dalam merumuskan masalah, memilih pendekatan yang sesuai, serta
menjaga argumen tetap logis dan relevan. Dengan demikian, penelitian filsafat
tidak hanya menjadi latihan intelektual, tetapi juga sarana untuk memperkaya
peradaban manusia dengan pandangan yang lebih bijaksana dan mendalam.

Langkah-Langkah Metodologis dalam Penelitian Filsafat

Penelitian filsafat memiliki corak metodologis yang berbeda dari
penelitian ilmiah yang berbasis laboratorium atau eksperimen kuantitatif. Filsafat
berurusan dengan persoalan fundamental yang sering tidak bisa dijawab dengan

76 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Metodologi Penelitian Filsafat

data empiris semata. Oleh karena itu, metodologi penelitian filsafat menekankan
pada refleksi mendalam, analisis logis, dan evaluasi kritis terhadap konsep serta
argument (Milasari et al., 2021). Meski kadang dianggap abstrak, penelitian
filsafat tetap memerlukan langkah-langkah metodologis yang jelas agar hasilnya
dapat dipertanggungjawabkan secara akademis. Melalui tahapan sistematis,
peneliti dapat menjaga konsistensi berpikir sekaligus menghindari jebakan
spekulasi yang tidak berdasar.

Tahap pertama dalam penelitian filsafat adalah identifikasi masalah.
Masalah yang diangkat dalam filsafat biasanya berupa persoalan mendasar yang
menyentuh hakikat realitas, pengetahuan, atau nilai. Misalnya, dalam konteks
perkembangan teknologi, peneliti filsafat dapat mengajukan pertanyaan seperti:
“Apakah kecerdasan buatan dapat disebut memiliki kesadaran?” atau “Apakah
penggunaan teknologi digital mengancam otonomi manusia?”’. Identifikasi
masalah semacam ini penting, sebab filsafat tidak berhenti pada gejala
permukaan, tetapi mencoba menembus akar persoalan yang menjadi dasar bagi
berbagai fenomena aktual.

Setelah masalah teridentifikasi, tahap berikutnya adalah perumusan
pertanyaan penelitian. Dalam filsafat, pertanyaan penelitian harus bersifat
mendasar, menantang, dan terbuka untuk diskusi. Pertanyaan filosofis biasanya
tidak dapat dijawab dengan jawaban “ya” atau ‘“tidak” secara sederhana,
melainkan membutuhkan eksplorasi konseptual yang mendalam. Misalnya, alih-
alih bertanya “apakah Al berbahaya?”, seorang peneliti filsafat akan bertanya
“dalam kerangka nilai apa kita menilai bahaya Al, dan apakah nilai tersebut
bersifat universal?”. Pertanyaan yang tepat akan menentukan arah penelitian
dan mencegah peneliti terjebak pada isu yang terlalu dangkal.

Tahap berikutnya adalah klarifikasi konsep. Banyak persoalan filosofis
muncul karena kerancuan bahasa atau penggunaan istilah yang tidak jelas. Oleh
karena itu, penelitian filsafat menuntut kejelasan definisi. Misalnya, dalam
pembahasan tentang ‘kebebasan”, peneliti perlu membedakan antara
kebebasan negatif (bebas dari paksaan) dan kebebasan positif (kemampuan
mengaktualisasi diri). Dengan klarifikasi ini, penelitian tidak terjebak dalam
perdebatan semu yang lahir dari kesalahpahaman istilah. Klarifikasi konsep
menjadi fondasi agar diskusi filsafat berdiri di atas dasar yang jelas dan
konsisten.

Tahap keempat adalah analisis argumen. Setelah konsep diklarifikasi,
peneliti harus menelaah argumen-argumen yang sudah ada, baik dari tradisi
filsafat klasik maupun kontemporer. Analisis argumen melibatkan penguraian
premis, logika yang digunakan, serta kesimpulan yang ditarik. Misalnya, jika
seseorang berargumen bahwa “Al tidak mungkin memiliki kesadaran karena ia
hanyalah mesin”, peneliti filsafat akan mengurai premis tersebut, menilai
validitas logikanya, dan menguji apakah kesimpulan benar-benar mengikuti
premis. Dengan analisis ini, penelitian filsafat melatih ketelitian berpikir sekaligus
membuka ruang bagi perbaikan argumen.

77 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



M. Anzaikhan

Langkah berikutnya adalah kritik dan evaluasi terhadap argumen. Kritik
filosofis tidak berarti menolak secara mutlak, tetapi mengevaluasi kekuatan dan
kelemahan suatu pandangan. Kritik dapat diarahkan pada koherensi internal
argumen, kesesuaian dengan data empiris, atau relevansinya dalam konteks
sosial tertentu. Misalnya, argumen utilitarian bahwa “Al boleh digunakan sejauh
memberi manfaat terbesar bagi manusia” bisa dikritik dengan menanyakan:
bagaimana jika manfaat mayoritas justru merugikan minoritas? Kritik semacam
ini membantu memperkaya wacana dan menghindari dominasi satu pandangan
tunggal yang berpotensi menyesatkan.

Setelah kritik dilakukan, penelitian filsafat memasuki tahap refleksi kritis.
Refleksi ini melibatkan upaya menimbang kembali posisi peneliti,
memperhatikan implikasi moral, serta memeriksa keterkaitan argumen dengan
konteks yang lebih luas. Refleksi kritis juga menuntut kejujuran intelektual untuk
mengakui kelemahan dari posisi yang diambil. Dalam isu Al, refleksi kritis
misalnya bisa mempertanyakan: apakah pandangan kita tentang kesadaran
terlalu antroposentris? Apakah perlu membuka kemungkinan definisi baru
tentang subjek non-manusia? Dengan refleksi, penelitian filsafat memperdalam
kualitas pemahaman dan melampaui sekadar analisis formal.

Tahap selanjutnya adalah penyusunan sintesis. Setelah menganalisis dan
mengkritik berbagai pandangan, peneliti perlu menyusun kerangka pemikiran
baru yang lebih komprehensif. Sintesis ini bisa berupa penggabungan
pandangan yang berbeda, revisi terhadap teori lama, atau penciptaan konsep
baru. Misalnya, seorang peneliti dapat menyimpulkan bahwa meskipun Al tidak
memiliki kesadaran subjektif seperti manusia, ia tetap perlu diperlakukan dalam
kerangka etis tertentu karena dampaknya terhadap kehidupan sosial. Sintesis
semacam ini menunjukkan kontribusi orisinal penelitian filsafat bagi
perkembangan ilmu dan masyarakat.

Langkah berikutnya adalah argumentasi lanjutan dan pembelaan posisi.
Peneliti tidak hanya menyajikan sintesis, tetapi juga harus mampu
mempertahankan posisinya terhadap kritik yang mungkin muncul. Hal ini
dilakukan dengan menyusun argumen tambahan, menggunakan analogj, atau
memperkuat landasan konseptual. Tahap ini menegaskan bahwa penelitian
filsafat bersifat dialogis, selalu terbuka terhadap sanggahan, dan berkembang
melalui debat intelektual. Posisi yang kuat bukan berarti tanpa cela, melainkan
mampu bertahan melalui proses pengujian kritis.

Tahap berikutnya adalah kontekstualisasi hasil penelitian. Filsafat tidak
hidup di ruang hampa, sehingga hasil penelitian harus dikaitkan dengan realitas
sosial, budaya, dan politik. Misalnya, dalam isu Al, kontekstualisasi berarti
membahas bagaimana etika Al dapat diterapkan dalam kebijakan publik, regulasi
hukum, atau praktik bisnis. Dengan kontekstualisasi, penelitian filsafat menjadi
relevan dan tidak terjebak dalam abstraksi yang jauh dari kenyataan. Tahap ini
juga memastikan bahwa filsafat berkontribusi pada pemecahan masalah nyata
dalam masyarakat.

78 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Metodologi Penelitian Filsafat

Langkah terakhir adalah penyusunan kesimpulan. Kesimpulan dalam
penelitian filsafat bukan berupa jawaban final yang menutup diskusi, melainkan
perumusan posisi yang dapat dipertanggungjawabkan secara logis. Kesimpulan
juga harus terbuka terhadap kemungkinan revisi di masa depan. Dalam isu Al,
misalnya, kesimpulan dapat menyatakan bahwa Al saat ini belum dapat disebut
sadar, namun perkembangan teknologi dapat menantang definisi kesadaran
tradisional. Dengan demikian, penelitian filsafat tidak pernah berhenti,
melainkan selalu membuka ruang bagi pertanyaan baru.

Jika disusun secara sistematis, langkah-langkah metodologis dalam
penelitian filsafat meliputi: identifikasi masalah, perumusan pertanyaan
penelitian, klarifikasi konsep, analisis argumen, kritik, refleksi kritis, sintesis,
pembelaan  posisi, kontekstualisasi, hingga kesimpulan. Urutan ini
mencerminkan dinamika filsafat yang bergerak dari persoalan abstrak menuju
relevansi praktis, dari analisis logis menuju refleksi etis. Dengan mengikuti
langkah-langkah tersebut, penelitian filsafat dapat menjadi proses intelektual
yang mendalam sekaligus memiliki dampak nyata.

Aplikasi Metodologi Filsafat dalam Permasalahan Kontemporer

Filsafat sering dianggap sebagai disiplin yang abstrak, jauh dari kehidupan
nyata, namun pada kenyataannya filsafat justru menyediakan kerangka berpikir
yang kritis dan reflektif untuk menganalisis berbagai permasalahan
kontemporer. Dalam dunia yang dipenuhi oleh dinamika globalisasi,
perkembangan teknologi, serta krisis kemanusiaan, filsafat hadir sebagai alat
konseptual untuk menimbang nilai, menelaah argumen, dan merumuskan arah
etis dalam mengambil Keputusan (Yuanatz, 2024). Melalui metodologi yang
sistematis, filsafat dapat diterapkan pada berbagai isu aktual, mulai dari keadilan
sosial, krisis lingkungan, hingga perkembangan kecerdasan buatan (Al). Hal ini
menunjukkan bahwa filsafat bukan sekadar warisan intelektual klasik, tetapi juga
sebuah perangkat metodologis yang relevan untuk menghadapi tantangan
zaman.

Salah satu isu yang dapat dijadikan studi kasus adalah fenomena
perkembangan Al dalam kehidupan manusia modern. Teknologi Al Kkini
digunakan dalam bidang kesehatan, hukum, pendidikan, bahkan pengambilan
keputusan politik. Namun, muncul pertanyaan filosofis yang mendasar: apakah
Al dapat dipandang memiliki kesadaran atau kehendak? Bagaimana status moral
Al jika ia kelak mampu membuat keputusan secara otonom? Pertanyaan
semacam ini tidak cukup dijawab oleh teknisi atau ilmuwan komputer, melainkan
membutuhkan analisis filsafat yang lebih dalam. Di sinilah metodologi filsafat
diaplikasikan untuk mengurai konsep, menimbang argumen, dan memberikan
kerangka etis bagi masyarakat.

Langkah pertama dalam penerapan metodologi filsafat adalah identifikasi
masalah filosofis. Dalam kasus Al, masalah utamanya bukan hanya teknis, tetapi
konseptual: apa itu kesadaran, kehendak, dan tanggung jawab moral? Dengan

79 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



M. Anzaikhan

mengidentifikasi masalah secara tajam, penelitian filsafat mampu membedakan
pertanyaan yang bersifat teknis dari pertanyaan filosofis yang menyentuh
dimensi lebih mendasar. Tanpa langkah ini, perdebatan publik tentang Al bisa
menjadi kabur, sekadar terjebak pada kekhawatiran pragmatis tanpa menyentuh
akar masalah yang sebenarnya.

Setelah identifikasi, tahap berikutnya adalah Klarifikasi konsep. Banyak
perdebatan tentang Al sesungguhnya berakar pada perbedaan pemahaman
konsep. Misalnya, istilah “kesadaran” sering digunakan secara longgar tanpa
kejelasan: apakah kesadaran berarti kemampuan merespons stimulus, kesadaran
diri, atau pengalaman subjektif? Dengan metodologi filsafat, peneliti melakukan
pembedaan yang presisi agar diskusi tidak terjebak dalam ambiguitas. Klarifikasi
ini sangat penting karena menentukan arah argumentasi. Tanpa kejelasan
konsep, setiap pihak bisa berbicara tentang “kesadaran Al” dengan makna yang
berbeda, sehingga debat menjadi tidak produktif.

Langkah berikutnya adalah analisis argumen, yaitu mengurai pandangan
yang telah ada dalam literatur dan praktik filosofis. Misalnya, ada argumen yang
menyatakan bahwa hanya makhluk biologis yang dapat memiliki kesadaran
karena kesadaran bergantung pada aktivitas otak manusia. Namun, ada pula
argumen fungsionalis yang mengatakan bahwa kesadaran bergantung pada
fungsi, bukan substansi. Dengan mengurai logika di balik kedua pandangan ini,
filsafat membantu menilai kekuatan dan kelemahan masing-masing. Analisis
argumen ini tidak hanya berlaku untuk teks klasik, tetapi juga harus mencakup
diskursus kontemporer dalam etika teknologi dan filsafat pikiran.

Setelah itu, metodologi filsafat menuntut kritik dan evaluasi terhadap
argumen-argumen yang ada. Kritik tidak harus berupa penolakan mutlak, tetapi
bisa berupa peninjauan ulang terhadap asumsi yang mendasarinya. Misalnya,
argumen bahwa hanya otak biologis yang dapat menimbulkan kesadaran bisa
dikritik sebagai terlalu reduksionis. Di sisi lain, fungsionalisme bisa dipertanyakan
apakah benar fungsi saja sudah cukup tanpa pengalaman subjektif. Melalui kritik
ini, penelitian filsafat menghindarkan diri dari dogmatisme sekaligus membuka
ruang bagi pemikiran alternatif yang lebih inklusif.

Tahap penting berikutnya adalah refleksi kritis, yaitu kemampuan untuk
melihat isu bukan hanya dari aspek logis, tetapi juga dari dimensi etis, sosial, dan
eksistensial. Dalam kasus Al, refleksi kritis mendorong kita bertanya: apakah
perdebatan tentang kesadaran Al sebenarnya mencerminkan kecemasan
manusia kehilangan dominasi? Apakah definisi kesadaran terlalu berpusat pada
manusia sehingga menutup kemungkinan bentuk kesadaran lain? Refleksi
semacam ini membuat filsafat tidak hanya berhenti pada argumen rasional,
tetapi juga menyingkap bias, prasangka, dan nilai tersembunyi yang
memengaruhi cara kita memahami teknologi.

Langkah selanjutnya adalah sintesis. Setelah mengidentifikasi,
menganalisis, dan mengkritisi, peneliti filsafat kemudian menyusun kerangka
pemikiran yang lebih menyeluruh. Dalam isu Al, sintesis mungkin menghasilkan
pandangan bahwa meskipun Al tidak memiliki kesadaran seperti manusia, ia

80 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Metodologi Penelitian Filsafat

tetap menimbulkan dampak moral dan sosial yang harus diperhatikan
(Ranubaya, 2023). Oleh karena itu, perlu disusun kerangka etika yang tidak
mendasarkan diri pada status kesadaran Al, tetapi pada dampak nyata terhadap
kehidupan manusia. Dengan sintesis ini, filsafat menawarkan jalan tengah yang
lebih realistis sekaligus normatif.

Namun, sintesis tidak cukup tanpa argumentasi lanjutan dan pembelaan
posisi. Posisi yang diambil perlu diperkokoh dengan alasan logis agar tidak
mudah runtuh di hadapan kritik. Misalnya, posisi bahwa Al perlu mendapat
perlakuan etis meski tidak memiliki kesadaran bisa dipertahankan dengan
analogi terhadap perlakuan kita pada hewan. Hewan mungkin tidak memiliki
kesadaran dalam arti reflektif, tetapi kita tetap berkewajiban memperlakukan
mereka dengan etis karena mereka adalah bagian dari sistem moral kita.
Argumentasi lanjutan ini memperlihatkan bahwa metodologi filsafat bersifat
dialogis dan terbuka terhadap perdebatan.

Tahap lain yang tidak kalah penting adalah kontekstualisasi hasil
penelitian. Metodologi filsafat tidak berhenti pada tataran teoretis, tetapi juga
harus dihubungkan dengan kebijakan dan praktik nyata. Dalam isu Al, hasil kajian
filsafat dapat membantu merumuskan regulasi penggunaan Al dalam kesehatan
atau hukum. Misalnya, apakah Al boleh diberi kewenangan mengambil
keputusan medis tanpa pengawasan manusia? Apakah putusan hukum yang
melibatkan Al sah secara moral dan legal? Dengan kontekstualisasi ini, filsafat
menunjukkan kontribusinya yang langsung terhadap kehidupan sosial.

Akhir dari rangkaian metodologi ini adalah penyusunan kesimpulan.
Namun, berbeda dengan kesimpulan ilmiah yang bersifat final, kesimpulan
filsafat bersifat terbuka, karena selalu ada kemungkinan argumen baru di masa
depan. Dalam kasus Al, kesimpulan sementara bisa berupa pernyataan bahwa Al
tidak memiliki kesadaran dalam pengertian manusia, tetapi tetap memerlukan
kerangka etis baru yang melindungi masyarakat dari dampak negatifnya.
Kesimpulan seperti ini justru memperlihatkan kekuatan filsafat, yaitu
keterbukaannya terhadap dinamika pengetahuan dan perubahan realitas.

Tantangan dan Kendala Penelitian Filsafat

Penelitian filsafat memiliki karakteristik yang unik dibandingkan dengan
penelitian dalam bidang ilmu empiris. Sifatnya yang abstrak, reflektif, dan kritis
sering menimbulkan kesan bahwa penelitian filsafat jauh dari realitas konkret.
Namun, sesungguhnya penelitian filsafat berperan penting dalam menyediakan
kerangka konseptual, dasar argumentatif, dan fondasi normatif bagi
perkembangan ilmu pengetahuan maupun kehidupan sosial. Justru karena
sifatnya yang khas itu, penelitian filsafat menghadapi tantangan tersendiri yang
tidak ditemukan dalam penelitian eksakta atau sosial-empiris. Tantangan ini tidak
hanya bersumber dari aspek metodologi, tetapi juga dari persepsi masyarakat,
keterbatasan sumber, hingga problem relevansi di era modern.

81 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



M. Anzaikhan

Salah satu tantangan utama penelitian filsafat adalah sifat abstrak objek
kajiannya. Filsafat sering membahas konsep-konsep fundamental seperti
kebenaran, kebebasan, keadilan, atau kesadaran. Objek-objek ini tidak dapat
diamati secara langsung sebagaimana fenomena alam dalam sains atau gejala
sosial dalam sosiologi (Afriandi et al., 2024). Hal ini membuat penelitian filsafat
sulit diuji dengan metode kuantitatif maupun eksperimental. Ketiadaan objek
empiris yang kasat mata seringkali menimbulkan persepsi bahwa penelitian
filsafat tidak “ilmiah” atau tidak menghasilkan temuan yang dapat diverifikasi
secara objektif. Padahal, kekuatan penelitian filsafat justru terletak pada
kedalaman refleksi dan konsistensi logika.

Selain abstraksi, ketergantungan pada penafsiran teks juga menjadi
kendala besar. Banyak penelitian filsafat mengacu pada karya-karya klasik
seperti Plato, Aristoteles, Kant, atau Heidegger. Namun, setiap teks filsafat
memiliki kompleksitas bahasa, konteks historis, serta kerangka pemikiran yang
khas. Perbedaan terjemahan, interpretasi, bahkan bias pembaca dapat
memunculkan keragaman penafsiran yang luas. Akibatnya, penelitian filsafat
sering menghadapi perdebatan yang tak kunjung usai mengenai maksud
sebenarnya dari suatu konsep. Ini bisa dipandang sebagai kelemahan karena
hasil penelitian tidak memiliki kepastian tunggal, meski di sisi lain membuka
ruang dialog intelektual yang kaya.

Kendala lain muncul dari masalah metodologi penelitian filsafat itu
sendiri. Tidak semua peneliti filsafat memiliki kesepakatan tentang metode baku
yang harus digunakan. Ada yang menekankan analisis konsep dalam tradisi
analitik, ada pula yang lebih menekankan hermeneutika, fenomenologi, atau
dekonstruksi dalam tradisi continental (Milasari et al., 2021). Perbedaan
metodologi ini sering menimbulkan kesan fragmentasi dan membuat penelitian
filsafat seolah tidak memiliki pijakan metodis yang seragam. Hal ini berbeda
dengan ilmu empiris yang sudah memiliki standar metode penelitian yang relatif
jelas. Dengan demikian, peneliti filsafat dituntut untuk lebih hati-hati
menjelaskan kerangka metodologis yang digunakannya.

Faktor eksternal juga memberikan tantangan tersendiri, terutama
minimnya apresiasi masyarakat terhadap filsafat. Di era modern yang sangat
pragmatis, filsafat sering dianggap tidak memberikan kontribusi langsung
terhadap pembangunan ekonomi atau teknologi. Masyarakat cenderung lebih
menghargai penelitian yang aplikatif, misalnya dalam bidang medis, teknik, atau
bisnis. Akibatnya, penelitian filsafat sering dipandang sebelah mata dan kurang
mendapat dukungan finansial maupun kebijakan. Kondisi ini membuat peneliti
filsafat harus berjuang lebih keras dalam menunjukkan relevansi kajiannya
terhadap kehidupan nyata.

Selain soal apresiasi, ada pula tantangan kurangnya literatur berbahasa
lokal. Sebagian besar karya filsafat ditulis dalam bahasa asing, terutama Yunani,
Latin, Jerman, Prancis, atau Inggris. Keterbatasan penguasaan bahasa membuat
banyak peneliti bergantung pada terjemahan, yang seringkali tidak mampu
menangkap makna asli dengan sempurna. Akibatnya, penelitian filsafat di

82 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Metodologi Penelitian Filsafat

banyak negara, termasuk Indonesia, terkadang terhambat dalam penguasaan
sumber primer. Situasi ini mendorong perlunya peningkatan kemampuan bahasa
asing bagi peneliti serta upaya penerjemahan yang lebih akurat dan kontekstual.

Tidak kalah penting, penelitian filsafat juga menghadapi kendala dalam
menentukan relevansi tema penelitian. Di tengah derasnya perkembangan
teknologi, globalisasi, dan perubahan sosial, filsafat sering dituntut untuk tetap
kontekstual. Namun, mencari titik temu antara isu-isu klasik filsafat dan problem
kontemporer bukanlah hal yang mudah. Misalnya, bagaimana teori etika Kant
dapat diterapkan dalam perdebatan mengenai kecerdasan buatan, atau
bagaimana filsafat eksistensialisme bisa digunakan untuk menganalisis
fenomena alienasi digital. Tantangan ini membuat peneliti filsafat harus kreatif
mengaitkan gagasan abstrak dengan fenomena konkret tanpa kehilangan
keotentikan filsafat itu sendiri.

Kendala lain yang perlu dicermati adalah subjektivitas peneliti. Karena
penelitian filsafat sangat mengandalkan interpretasi, maka latar belakang
budaya, ideologi, bahkan pengalaman pribadi peneliti dapat memengaruhi hasil
kajian. Subjektivitas ini berpotensi melahirkan bias dalam memahami teks
maupun merumuskan argumen. Meski hal ini tidak bisa sepenuhnya dihindari,
peneliti filsafat dituntut untuk menjaga obyektivitas metodologis melalui
argumentasi yang logis, terbuka terhadap kritik, serta mampu membandingkan
berbagai pandangan secara adil. Dengan cara ini, subjektivitas bisa diminimalisasi
tanpa menghilangkan ciri khas reflektif dalam penelitian filsafat.

Selain subjektivitas, penelitian filsafat juga menghadapi kendala
komunikasi hasil penelitian. Bahasa filsafat sering dianggap rumit, penuh istilah
teknis, dan tidak mudah dipahami oleh masyarakat umum. Akibatnya, hasil
penelitian filsafat sering hanya berputar di kalangan akademisi tanpa sampai ke
publik luas. Padahal, salah satu tujuan filsafat adalah memberikan pencerahan
bagi kehidupan manusia. Oleh karena itu, tantangan bagi peneliti filsafat adalah
menyajikan hasil penelitiannya dalam bahasa yang lebih komunikatif tanpa
mengorbankan kedalaman analisis. Hal ini penting agar filsafat tidak terjebak
menjadi menara gading yang terasing dari masyarakat.

Di samping itu, terdapat pula kendala keterbatasan sumber daya
penelitian. Penelitian filsafat membutuhkan akses terhadap literatur klasik
maupun kontemporer yang tidak selalu mudah didapatkan. Koleksi pustaka
filsafat yang lengkap biasanya hanya tersedia di pusat-pusat akademik besar,
sehingga peneliti di daerah sering mengalami kesulitan. Keterbatasan akses
digital juga bisa menjadi penghambat, meskipun kini sudah mulai teratasi dengan
berkembangnya basis data daring. Namun, biaya berlangganan jurnal
internasional atau membeli buku-buku terbaru tetap menjadi hambatan yang
nyata bagi banyak peneliti.

Dari sisi perkembangan zaman, kompetisi dengan disiplin ilmu lain juga
menjadi tantangan tersendiri. Sains modern dengan segala kemajuan
teknologinya sering dianggap lebih relevan dan solutif dalam menjawab
persoalan manusia. Filsafat dipandang kalah pamor dibandingkan ilmu-ilmu

83 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



M. Anzaikhan

terapan yang lebih cepat menunjukkan hasil konkret. Akibatnya, penelitian
filsafat sering dipinggirkan dari arus utama akademik. Padahal, tanpa refleksi
filsafat, ilmu pengetahuan bisa kehilangan arah normatif, dan teknologi bisa
digunakan tanpa pertimbangan etis. Tantangan ini menuntut peneliti filsafat
untuk lebih proaktif menunjukkan kontribusi kritisnya dalam percakapan lintas-
disiplin.

KESIMPULAN

Metodologi penelitian filsafat terbukti menjadi instrumen penting dalam
mengurai permasalahan kontemporer yang semakin kompleks. Melalui tahapan
sistematis seperti identifikasi masalah, klarifikasi konsep, analisis argumen, dan
refleksi kritis, penelitian filsafat mampu memberikan kerangka berpikir yang
lebih jernih untuk memahami isu-isu aktual. Idealnya, filsafat berperan sebagai
pemandu dalam menata rasionalitas dan memberikan arah etis dalam
kehidupan, namun realitasnya pemahaman metodologi ini sering kali diabaikan
sehingga muncul kesalahpahaman dalam menjawab tantangan zaman. Dengan
hadirnya metodologi penelitian filsafat, kesenjangan antara ideal dan realitas
dapat dijembatani melalui analisis yang mendalam dan refleksi kritis yang
bertanggung jawab.

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada penegasan bahwa filsafat
tidak hanya berhenti pada tataran teoritis, melainkan dapat diaplikasikan secara
metodologis untuk membaca dan menganalisis problem-problem kontemporer.
Dengan memanfaatkan sumber-sumber primer dan sekunder, serta menerapkan
pendekatan analitis-kritis, penelitian ini memberikan sumbangsih dalam
memperkaya literatur akademik sekaligus menawarkan solusi konseptual yang
relevan dengan dinamika sosial, budaya, dan ilmiah saat ini. Dengan demikian,
metodologi penelitian filsafat dapat diposisikan sebagai sarana strategis dalam
menghadirkan jawaban-jawaban yang lebih reflektif, rasional, dan kontekstual
terhadap tantangan kehidupan modern.

REFERENCES

Afriandi, B., Bumi, H. R., Kamal, T., Hakim, R., Hanafi, H., & Julhadi, J. (2024).
Objek-Objek Kajian Filsafat Ilmu (Ontologi, Epistemologi, Aksiologi) dan
Urgensinya Dalam Kajian Keislaman. Jurnal Kajian dan Pengembangan
Umat, 7(1), 72-80. https://doi.org/10.31869/jkpu.v7i1.5524

Annur, A. shifa, & Rijal, S. (2025). Dimensi-Dimensi Aksiologis dan
Implementasinya dalam Pendidikan Islam. Ameena Journal, 3(2), 105-122.
https://doi.org/10.63732/aij.v3i2.166

Anwar, K. (2013). Sejarah dan Perkembangan Filsafat Ilmu. Fiat Justisia: Jurnal
llmu Hukum, 7(2). https://doi.org/10.25041/fiatjustisia.v7n02.138

Dongoran, R., Hasibuan, A. R., Sibuea, N. M., Pratama, M. F., & Raihan, M.
(2024a). Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Penelitian [Imiah dan Kehidupan

84 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



Metodologi Penelitian Filsafat

Sosial. Amandemen: Jurnal llmu Pertahanan, Politik Dan Hukum Indonesia,
1(3), 332-349. https://doi.org/10.62383/amandemen.v1i3.414

Dongoran, R., Hasibuan, A. R, Sibuea, N. M., Pratama, M. F., & Raihan, M.
(2024b). Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Penelitian llmiah dan Kehidupan
Sosial. Amandemen: Jurnal llmu Pertahanan, Politik Dan Hukum Indonesia,
1(3), 332-349. https://doi.org/10.62383/amandemen.v1i3.414

Hadi, P. H. (2007). Kebenaran dan Metodologi Penelitian Filsafat: Sebuah
Tinjauan Epistemologis. Jurnal Filsafat, 1(1), 20-33.
https://doi.org/10.22146/jf.31480

Hapidin, A., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2022). Epistemologi Pendidikan Islam di
Indonesia sebagai Solusi Menjawab Tantangan Ilmu Pengetahuan dan
Metode llmiah di Era 4.0. Tarbawiyah : Jurnal llmiah Pendidikan, 6(1), 30—
44. https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v6i1.4387

Haris, M. H., & Mariani, R. (2024). Perbedaan Pengetahuan llimu, Filsafat, dan
Agama. PENDIS (Jurnal Pendidikan Ilmu Sosial), 3(1), 12-20.
https://doi.org/10.61721/pendis.v3i1.82

Maulida, R. S., Fauziah, S. S., Muiz, R. N., Fauzi, A., & Hidayat, W. (2024). Metode
Penelitian llmiah Berbasis Filsafat [Imu. Jurnal Manajemen Pendidikan,
9(3), 296-304. https://doi.org/10.34125/jmp.v9i3.349

Milasari, M., Syukri, A., Badarussyamsi, B., & Rizki, A. F. (2021). Filsafat [Imu dan
Pengembangan Metode limiah. Jurnal Filsafat Indonesia, 4(3), 217-228.
https://doi.org/10.23887/jfi.v4i3.35499

Nisa’, K., Yusuf, A., Zulfa, I. D., & Mozamb, G. Z. A. (2023). Implikasi Filsafat
Pendidikan Aliran Idealisme pada Pendidikan di Indonesia. Jurnal
Transformasi Humaniora, 6(12).
https://humaniora.ojs.co.id/index.php/jth/article/view/33

Rahardja, U. (2022). Masalah Etis dalam Penerapan Sistem Kecerdasan Buatan.
Technomedia Journal, 7(2 October), 181-188.
https://doi.org/10.33050/tmj.v7i2.1895

Ranubaya, F. A. (2023). Refleksi Kritis Terhadap Artificial Intelligence sebagai
Teknologi Baru yang Manusiawi Menurut Dokumen Rome Call for Al
Ethics. AKADEMIKA : Jurnal llmiah Mahasiswa, 23(1), 11-22.
https://doi.org/10.31385/jakad.v23i1.7

Sholahudin, U. (2020). Membedah Teori Kritis Mazhab Frankfurt: Sejarah,
Asumsi, dan Kontribusinya terhadap Perkembangan Teori llmu Sosial.
Journal of Urban Sociology, 3(2), 71-89.
https://doi.org/10.30742/jus.v3i2.1246

Subekti, I., Syukri, A., Badarussyamsi, B., & Rizki, A. F. (2021). Kontribusi Filsafat
[lImu dalam Penelitian llmiah dan Kehidupan Sosial. Jurnal Filsafat
Indonesia, 4(3), 229-241. https://doi.org/10.23887/jfi.v4i3.37304

Yuanatz, N. R. (2024). Analisis Filsafat dalam Proses Berpikir Manusia: Peran
Berpikir Kritis dalam Kehidupan. Antropocene : Jurnal Penelitian IImu
Humaniora, 4(2), 32-36. https://doi.org/10.56393/antropocene.v4i2.2442

85 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy



