
 JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
Vol. 1, No. 1 (Januari-Juni 2025): h. 40-59 

https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/juip/index 
 

40 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

 

Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas: Telaah Filsafat atas 
Sistem Pendidikan Islam 

 
 

Zulfahji 
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 

zulfahji@iainlangsa.ac.id 
 
 

Article Info  ABSTRACT 

Article history: 

Received October 2, 2025 
Accepted October 21, 2025 
Publish October 21, 2025 
 

 Islamic education is expected to unify rationality and 
spirituality to produce learners who are knowledgeable, 
virtuous, and grounded in transcendental values. In practice, 
education tends to be fragmented, with a dominance of 
pragmatic approaches that create an imbalance between 
cognitive and spiritual dimensions. This study aims to examine 
the philosophical foundations of integrating rationality and 
spirituality in Islamic philosophy, explore the Islamic 
epistemological framework as a basis for holistic education, 
and formulate an applicable integrative model for developing 
the Islamic education system. The study employs a qualitative 
approach with library research, utilizing classical and 
contemporary literature, journals, and relevant books. 
Analysis is conducted through reflective philosophical and 
content analysis to trace epistemological foundations and 
develop the integrative model. Findings indicate that the 
integration of rationality and spirituality based on revelation, 
reason, and experience forms a holistic educational 
framework. The integrative model includes a unified 
curriculum, wisdom-based management, participatory 
methods, and character- and academic-based evaluation, 
fostering the development of complete human beings 
capable of global competitiveness without losing their 
spiritual roots. 

 

Keywords: 

Rationality 
Spirituality 
Philosophy 
  

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

Corresponding Author: 

Zulfahji 
Instiut Agama Islam Negeri Langsa 
Jalan Meurandeh, Meurandeh, Langsa Lama, Kota Langsa, Aceh, Indonesia  
Email: zulfahji@iainlangsa.ac.id 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

41 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

PENDAHULUAN 
Pendidikan Islam merupakan salah satu instrumen penting dalam 

membentuk peradaban yang berkarakter, berlandaskan iman, dan berorientasi 
pada pengembangan akal. Sejak awal, tradisi keilmuan Islam telah 
menempatkan ilmu pengetahuan dan nilai spiritual dalam satu kesatuan yang tak 
terpisahkan (Mirza, 2024). Rasionalitas menjadi sarana memahami alam ciptaan 
Tuhan, sementara spiritualitas menjaga arah dan tujuan pengetahuan agar tidak 
lepas dari nilai-nilai ilahiah (Khani, 2020). Sejarah pemikiran Islam 
memperlihatkan bahwa harmoni antara keduanya pernah menjadi fondasi 
kejayaan peradaban, di mana ilmu berkembang pesat sekaligus diiringi oleh 
teguhnya moral dan keimanan yang melekat pada para ilmuwan Muslim. 

Dalam perkembangan kontemporer, dunia pendidikan Islam menghadapi 
tantangan berupa kecenderungan pemisahan antara dimensi intelektual dan 
dimensi spiritual. Orientasi keilmuan sering kali diarahkan pada capaian kognitif 
semata, sementara aspek transendental lebih diperlakukan sebagai pelengkap. 
Sebaliknya, ada pula lembaga pendidikan yang menekankan spiritualitas tanpa 
memberikan ruang memadai bagi pengembangan daya kritis dan nalar ilmiah. 
Keadaan seperti ini menunjukkan adanya ketidakseimbangan yang berdampak 
pada kualitas lulusan, yang belum sepenuhnya mencerminkan sosok insan kamil 
sebagaimana cita-cita pendidikan Islam yang menyatukan akal dan hati. 

Pendidikan Islam seharusnya mampu menyatukan kekuatan rasio dengan 
kedalaman spiritual, sehingga proses belajar tidak hanya menghasilkan individu 
cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan spiritual (Yahya, 
2022). Dalam tradisi filsafat Islam, keseimbangan ini ditegaskan oleh pemikiran 
tokoh-tokoh besar seperti al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn Rushd yang menekankan 
pentingnya peran akal, serta al-Ghazali dan Ibn Arabi yang menekankan dimensi 
batin dan penyucian jiwa (Fahmi, 2024). Integrasi antara keduanya 
memungkinkan pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana pembentukan 
manusia seutuhnya, yang mampu berkontribusi dalam pembangunan 
masyarakat sekaligus menjaga nilai-nilai ketuhanan yang menjadi inti ajaran 
Islam. 

Walaupun wacana integrasi ini sering diangkat, praktik pendidikan Islam 
masih memperlihatkan kecenderungan dualistik. Kurikulum di banyak lembaga 
pendidikan menunjukkan adanya pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum, 
antara pengembangan logika kritis dan pembinaan akhlak. Akibatnya, sistem 
pendidikan Islam kehilangan ruh integratif yang sebenarnya menjadi ciri khas 
tradisi keilmuan Islam. Pemisahan ini tidak hanya melahirkan keterbatasan dalam 
pencapaian tujuan pendidikan, tetapi juga mengurangi daya saing lulusan dalam 
menghadapi tantangan global yang menuntut keseimbangan kompetensi 
intelektual dan spiritual. 

Fenomena dikotomi ilmu dan lemahnya integrasi dalam sistem 
pendidikan Islam menjadi isu krusial yang perlu dikaji secara mendalam. Jika 
dibiarkan, pendidikan Islam berisiko terjebak dalam dua ekstrem: terlalu rasional 
hingga kehilangan nilai-nilai spiritual, atau terlalu spiritual hingga mengabaikan 



Zulfahji 

42 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

kebutuhan rasionalitas dalam menghadapi perubahan zaman. Isu ini menjadi 
semakin relevan di tengah derasnya arus globalisasi, modernisasi, dan 
sekularisasi yang menuntut hadirnya model baru pendidikan Islam. Dengan 
demikian, integrasi rasionalitas dan spiritualitas bukan hanya tuntutan filosofis, 
melainkan juga kebutuhan praktis yang menentukan keberlanjutan eksistensi 
pendidikan Islam. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 
mengkaji landasan filosofis integrasi rasionalitas dan spiritualitas dalam 
pemikiran filsafat Islam, menelusuri epistemologi Islam sebagai kerangka 
konseptual bagi pendidikan yang holistik, menganalisis kelemahan dan kelebihan 
sistem pendidikan Islam kontemporer dari perspektif filsafat, serta merumuskan 
model integrasi rasionalitas dan spiritualitas yang dapat diimplementasikan 
dalam pengembangan sistem pendidikan Islam. 

Melalui penelitian ini, diharapkan lahir kontribusi nyata dalam 
memperkaya wacana filsafat pendidikan Islam, khususnya terkait integrasi akal 
dan hati. Secara teoretis, penelitian ini dapat memberikan dasar konseptual baru 
bagi pengembangan pendidikan Islam yang menyatukan dimensi rasional dan 
spiritual. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi 
akademisi, praktisi pendidikan, dan pembuat kebijakan dalam menyusun 
kurikulum, strategi manajemen, serta pendekatan pembelajaran yang harmonis 
antara penalaran kritis dan penguatan spiritual. Dengan demikian, pendidikan 
Islam mampu melahirkan generasi yang berilmu, beriman, dan berakhlak 
sekaligus siap menghadapi tantangan global. 

Studi tentang kajian filsafat dalam sistem pendidikan Islam bukanlah hal 
baru dan telah banyak dilakukan sebelumnya. Sebagian besar penelitian tersebut 
menekankan aspek epistemologis, metodologis, dan integrasi konseptual antara 
ilmu agama dan ilmu umum. Sabic-El-Rayess (2020) dalam tulisannya 
“Epistemological shifts in knowledge and education in Islam: A new perspective on 
the emergence of radicalization amongst Muslims”, membahas pergeseran 
epistemologis pendidikan Islam dari masa awal yang inklusif, ketika ilmu agama 
dan ilmu rasional saling melengkapi, menuju orientasi yang lebih sempit dengan 
penekanan pada dimensi keyakinan. Penelitian ini menyoroti bagaimana 
perubahan pandangan tentang ilmu membentuk budaya belajar yang kurang 
reflektif dan membuka ruang bagi narasi ekstremis. Artikel ini menegaskan 
bahwa marginalisasi rasionalitas berkontribusi pada krisis pengetahuan dan 
kerentanan terhadap radikalisasi. 

Fauzi & Chirzin (2023) dalam artikel berjudul “Epistemology of Islamic 
Education in the Qur’an and Its Urgency in the Development of Islamic Education”, 
membahas tentang sumber-sumber pengetahuan dalam Islam (bayani, burhani, 
‘irfani) dan metode tafsir yang relevan bagi perancangan pendidikan. Penelitian 
ini menyoroti pendekatan metodologis (rasional, intuitif, dialogis, komparatif) 
yang dapat menjadi pijakan kurikuler dan pedagogis untuk membangun 
pendidikan Islam yang holistik. Penelitian ini menegaskan urgensi 
mengembalikan epistemologi Qur’ani sebagai acuan untuk reformasi pendidikan 



Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

43 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

Islam sehingga pendidikan tidak kehilangan dimensi transendental bersamaan 
dengan pengembangan rasionalitas. 

Lubis et al. (2024) dalam tulisan “Analytical Study on Integration of Islamic 
Science in Indonesia Based on Ontology, Epistemology, and Axiology”, membahas 
tentang integrasi ilmu Islam di Indonesia dengan pendekatan tiga teori filsafat: 
ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Penelitian ini menyoroti aspek bagaimana 
ilmu-ilmu Islam dan ilmu umum bisa dipandang bersama dalam kerangka nilai, 
hakikat, dan cara mengetahui yang Islami; juga bagaimana nilai (aksiologi) 
diarahkan agar ilmu tak lepas dari orientasi moral spiritual. Penelitian ini 
menegaskan bahwa integrasi ilmu memerlukan sinergi antar teori filsafat 
tersebut agar pendidikan Islam dapat menjadi holistik, tidak hanya kognitif 
tetapi juga bermakna secara moral dan spiritual. 

Penelitian-penelitian tersebut cenderung berhenti pada tataran 
konseptual dan belum banyak menghadirkan kerangka filosofis yang operasional 
untuk mengintegrasikan rasionalitas dan spiritualitas dalam pendidikan Islam. 
Penelitian ini hadir untuk mengisi celah tersebut dengan merumuskan model 
integrasi berbasis filsafat Islam yang solutif dan aplikatif. Keunikannya terletak 
pada tawaran kerangka operasional yang mampu mengharmoniskan kedua 
dimensi itu dalam konteks pendidikan Islam kontemporer. Aspek ini menjadi 
novelty yang membedakannya dari karya sebelumnya sekaligus memberikan 
kontribusi baru bagi pengembangan pendidikan Islam yang tidak hanya kognitif, 
tetapi juga transformatif dan berakar pada nilai spiritual. 

 
 

METODOLOGI PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

kepustakaan (library research) yang berorientasi pada analisis filosofis. Sumber 
data diperoleh dari berbagai literatur, baik berupa karya klasik maupun 
kontemporer dalam filsafat Islam, jurnal ilmiah, buku, dan hasil penelitian yang 
relevan dengan tema integrasi rasionalitas dan spiritualitas dalam pendidikan 
Islam. Seluruh bahan tersebut dijadikan dasar untuk menelusuri landasan 
filosofis, memahami kerangka epistemologis, mengevaluasi sistem pendidikan 
Islam, serta merumuskan model integratif. Data yang diperoleh dianalisis secara 
kritis dengan menekankan koherensi gagasan, sehingga penelitian ini 
menghasilkan pemahaman konseptual yang komprehensif dan konsisten dengan 
tujuan penelitian. 

Analisis data dilakukan dengan teknik analisis isi (content analysis) yang 
dipadukan dengan analisis filosofis reflektif. Tahap pertama adalah klasifikasi 
sumber berdasarkan tema besar, seperti epistemologi Islam, prinsip pendidikan 
Islam, dan konsep integrasi rasionalitas-spiritualitas. Tahap kedua adalah 
interpretasi mendalam untuk menemukan makna filosofis dari setiap gagasan 
yang muncul. Tahap terakhir berupa sintesis, yaitu merumuskan model integratif 
yang sesuai dengan tujuan penelitian. Pendekatan ini dipilih agar hasil penelitian 
tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga evaluatif dan normatif, sehingga dapat 



Zulfahji 

44 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

memberikan kontribusi teoretis sekaligus praktis bagi pengembangan sistem 
pendidikan Islam. 

 
 

HASIL & PEMBAHASAN 
Landasan Filosofis Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 

Rasionalitas dalam filsafat Islam menempati posisi yang sangat penting 
sebagai sarana manusia memahami realitas dan mengurai hakikat pengetahuan. 
Para filsuf Muslim klasik memandang akal bukan sekadar instrumen logis, 
melainkan anugerah Ilahi yang memungkinkan manusia mengakses kebenaran 
yang lebih tinggi. Pemikiran ini berangkat dari kesadaran bahwa wahyu dan akal 
berasal dari sumber yang sama, yakni Tuhan, sehingga keduanya tidak mungkin 
saling bertentangan. Rasionalitas dipandang sebagai jalan untuk memperdalam 
pemahaman terhadap syariat, menyingkap makna-makna yang tersembunyi di 
balik teks, serta menjembatani antara pengetahuan empiris dan dimensi 
metafisis. Dalam kerangka ini, filsafat Islam menolak dikotomi antara iman dan 
logika, justru menempatkan keduanya sebagai pasangan yang saling 
melengkapi. 

Salah satu tokoh penting yang memberi fondasi bagi konsep rasionalitas 
adalah al-Farabi dengan gagasannya tentang akal aktif. Baginya, akal manusia 
dapat berhubungan dengan akal aktif yang bersifat universal, sehingga 
memungkinkan pencapaian pengetahuan sejati (Ardiansyah, 2020). Proses 
berpikir rasional tidak berhenti pada penalaran formal, tetapi menghubungkan 
manusia dengan realitas kosmik yang lebih tinggi. Rasionalitas dipahami sebagai 
kemampuan untuk menyusun argumentasi yang logis sekaligus menyentuh 
dimensi metafisika. Konsep ini mengisyaratkan bahwa akal mampu menuntun 
manusia pada pengetahuan tentang Tuhan dan keteraturan ciptaan. Al-Farabi 
menempatkan rasionalitas sebagai instrumen penting dalam mendekatkan 
manusia kepada realitas transendental. 

Pemikiran Ibn Sina memperdalam gagasan ini dengan menekankan fungsi 
intelek dalam pencarian kebenaran. Ia membedakan antara intelek potensial, 
aktual, dan mustafad, yang menunjukkan proses bertahap dalam 
pengembangan akal. Rasionalitas tidak dipahami sebagai sesuatu yang statis, 
melainkan berkembang seiring kemampuan manusia menyerap pengetahuan 
(Nurfitriani, 2025). Melalui rasionalitas, manusia tidak hanya memahami realitas 
material, tetapi juga dapat menembus ke wilayah metafisika. Intelek mustafad, 
menurut Ibn Sina, memungkinkan manusia memperoleh iluminasi pengetahuan 
yang bersumber dari akal aktif. Pandangan ini menunjukkan bahwa rasionalitas 
dalam Islam tidak berhenti pada analisis empiris, tetapi menjadi jalan menuju 
pemahaman spiritual yang lebih mendalam. 

Ibn Rushd menghadirkan perspektif yang lebih kritis dengan menegaskan 
bahwa akal adalah sarana utama memahami syariat. Baginya, wahyu mendorong 
manusia untuk berpikir, sehingga penalaran rasional justru merupakan perintah 
agama. Ia menolak pandangan yang memisahkan filsafat dari agama, karena 



Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

45 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

keduanya berakar pada tujuan yang sama: mencari kebenaran (Elhady, 2022). 
Rasionalitas dalam pandangan Ibn Rushd menjadi jembatan antara teks wahyu 
dan realitas empiris. Ia menegaskan bahwa jika terjadi perbedaan tafsir, akal 
harus berfungsi untuk menyingkap makna terdalam teks tanpa menafikan 
keabsahannya. Pemikiran ini mengukuhkan posisi rasionalitas sebagai mitra 
spiritualitas, bukan sebagai lawan yang harus dihindari. 

Selain rasionalitas, tradisi Islam juga memberikan perhatian besar pada 
spiritualitas, yang terwujud dalam tasawuf. Spiritualitas dimaknai sebagai proses 
penyucian diri dari kecenderungan duniawi untuk mendekatkan diri kepada 
Tuhan. Al-Ghazali, salah satu tokoh sentral, menekankan konsep tazkiyah al-nafs 
atau penyucian jiwa. Ia menilai bahwa pengetahuan sejati hanya dapat dicapai 
ketika hati terbebas dari kegelapan hawa nafsu (Mutholingah & Zain, 2021). 
Dalam pandangannya, akal memang penting untuk memahami hukum dan 
prinsip agama, tetapi tanpa spiritualitas, pemahaman itu akan kering dan 
kehilangan makna batiniah. Spiritualitas berfungsi memberi kedalaman pada 
rasionalitas, menjadikannya tidak hanya benar secara logis, tetapi juga 
membawa manusia pada ketenangan eksistensial. 

Konsep spiritualitas semakin diperkaya oleh Ibn Arabi dengan gagasan 
wahdat al-wujud atau kesatuan wujud. Baginya, seluruh realitas merupakan 
manifestasi dari Tuhan, sehingga pengalaman spiritual tertinggi adalah 
menyadari kesatuan antara diri dan Sang Pencipta (Fuadi, 2025). Rasionalitas 
dapat membantu menjelaskan sebagian dari realitas ini, tetapi hanya 
pengalaman batin yang mampu menyingkap makna terdalamnya. Spiritualitas 
dalam perspektif ini menuntut keterlibatan penuh hati dalam perjalanan menuju 
Tuhan. Proses kontemplatif, zikir, dan penghayatan batin menjadi sarana utama 
untuk merasakan kehadiran Ilahi. Pemikiran Ibn Arabi menegaskan bahwa 
spiritualitas memberikan dimensi eksistensial yang melampaui batas logika 
rasional semata. 

Integrasi antara akal dan spiritualitas menemukan pijakan penting dalam 
disiplin ushuluddin, yang mencakup akidah, ibadah, dan akhlak. Ushuluddin 
berfungsi sebagai kerangka integratif yang menyatukan logika teologis dengan 
dimensi spiritual. Akidah menuntut kemampuan rasional dalam memahami dan 
mengargumentasikan prinsip keimanan, sementara ibadah memberikan 
pengalaman spiritual yang mendalam. Akhlak menjadi buah dari keduanya, 
mencerminkan keseimbangan antara pemahaman intelektual dan kesadaran 
religius (Stimpson & Calvert, 2021). Dengan demikian, ushuluddin menghadirkan 
format pendidikan yang menyatukan dimensi rasio dan batin, menegaskan 
bahwa iman tidak hanya harus diyakini secara logis, tetapi juga dihayati dalam 
praktik hidup sehari-hari. 

Hubungan erat antara akidah, ibadah, dan akhlak memperlihatkan bahwa 
keimanan sejati tidak berhenti pada keyakinan, tetapi harus mewujud dalam 
tindakan nyata. Rasionalitas berperan menjelaskan dasar-dasar akidah, 
memberikan argumentasi kokoh atas keyakinan yang dianut. Spiritualitas 
memastikan bahwa ibadah dijalani dengan kesadaran mendalam, bukan sekadar 



Zulfahji 

46 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

rutinitas formal. Akhlak kemudian menjadi bentuk nyata dari keduanya, 
menghasilkan perilaku etis yang memperkuat harmoni sosial. Integrasi ini 
menegaskan bahwa pendidikan berbasis ushuluddin tidak sekadar melatih 
kemampuan berpikir kritis, tetapi juga menumbuhkan kesadaran moral dan 
spiritual yang membentuk pribadi utuh. 

Keterkaitan antara ushuluddin dan pendidikan menegaskan bahwa 
pembelajaran tidak boleh terjebak pada dikotomi rasio dan iman. Pemahaman 
akidah menuntut penalaran yang logis, sementara ibadah memberi ruang untuk 
penghayatan batiniah. Akhlak hadir sebagai jembatan yang menghubungkan 
keduanya, menciptakan harmoni antara dimensi intelektual dan spiritual. Dalam 
praktiknya, pendidikan yang berbasis pada ushuluddin mendorong siswa untuk 
berpikir kritis sekaligus menjalani kehidupan dengan kesadaran religius. Hal ini 
memberikan gambaran konkret bahwa integrasi rasionalitas dan spiritualitas 
bukan hanya gagasan abstrak, tetapi memiliki implikasi langsung dalam 
pembentukan karakter manusia. 

Dialektika antara akal dan hati menjadi fondasi penting dalam filsafat 
Islam yang berupaya menyatukan rasionalitas dan spiritualitas. Akal berfungsi 
menyingkap hukum-hukum alam dan memberikan argumentasi rasional 
terhadap kebenaran, sementara hati menjadi wadah pengalaman batin dan 
spiritualitas (Alsuhaymi & Atallah, 2025). Keduanya tidak dapat dipisahkan, 
karena pemikiran tanpa spiritualitas akan kering, sedangkan spiritualitas tanpa 
bimbingan akal berisiko jatuh pada irasionalitas. Dialektika ini menciptakan 
keseimbangan antara logos dan ethos, yang tidak hanya menumbuhkan 
pemahaman intelektual, tetapi juga menghidupkan kesadaran religius yang 
mendalam. Keharmonisan inilah yang menjadi inti dari pendidikan Islam yang 
integral. 

Dalam tradisi klasik, keseimbangan ini dijaga melalui keterpaduan antara 
studi filsafat, ilmu agama, dan praktik spiritual. Para ulama tidak melihat adanya 
pertentangan antara mendalami logika dan menjalankan tasawuf, karena 
keduanya sama-sama diarahkan untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. 
Pemikiran Ibn Rushd yang menekankan rasionalitas dipadukan dengan praktik 
tazkiyah al-nafs ala al-Ghazali, menghasilkan kerangka yang menyatukan 
intelektualitas dan spiritualitas. Model semacam ini memperlihatkan bahwa 
integrasi akal dan hati bukan sekadar ideal teoretis, tetapi tradisi yang hidup 
dalam peradaban Islam klasik. Hal ini membuktikan bahwa umat Islam sejak awal 
telah mengembangkan pendekatan pendidikan yang holistik. 

Perspektif kontemporer berusaha melanjutkan dialektika ini dengan 
merespons tantangan modern. Rasionalitas dituntut untuk menghadapi 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, sementara spiritualitas 
dibutuhkan agar manusia tidak kehilangan arah di tengah arus materialisme. 
Pemikir Islam modern menekankan pentingnya membangun sistem 
epistemologi yang menggabungkan keduanya, agar pendidikan mampu 
melahirkan pribadi yang seimbang. Keseimbangan antara akal dan hati di era 
sekarang bukan hanya kebutuhan akademis, melainkan tuntutan eksistensial. 



Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

47 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

Integrasi ini memungkinkan manusia tetap berpijak pada nilai transendental, 
sambil mampu berkontribusi secara nyata dalam kehidupan sosial dan global. 

Dari uraian tersebut terlihat jelas bahwa integrasi rasionalitas dan 
spiritualitas memiliki landasan filosofis yang kokoh dalam tradisi Islam. Para filsuf 
dan sufi telah menegaskan bahwa akal dan hati bukan entitas yang 
bertentangan, tetapi saling melengkapi dalam mencari kebenaran. Ushuluddin 
memberikan kerangka praktis untuk menyatukan akidah, ibadah, dan akhlak 
dalam kehidupan, sementara dialektika akal dan hati memastikan keseimbangan 
yang dinamis antara logos dan ethos. Fondasi filosofis ini penting sebagai dasar 
pengembangan gagasan pendidikan Islam yang holistik, meski implementasinya 
akan menjadi pembahasan tersendiri dalam bab berikutnya. Integrasi ini 
menegaskan bahwa jalan menuju insan paripurna memerlukan harmoni rasio 
dan spiritualitas. 

 
 

Epistemologi Filsafat Pendidikan Islam 
Epistemologi dalam tradisi Islam menempati kedudukan penting karena 

menjadi kerangka dasar bagi pembentukan pengetahuan. Pengetahuan dalam 
Islam tidak bersifat bebas nilai, melainkan berakar pada wahyu yang menjadi 
sumber utama kebenaran (Herawati et al., 2024). Al-Qur’an dan Sunnah 
berfungsi sebagai fondasi normatif sekaligus epistemologis, yang memberikan 
arah dan batasan bagi proses berpikir manusia. Segala bentuk pencarian ilmu 
harus berorientasi pada prinsip-prinsip wahyu. Epistemologi Islam menegaskan 
bahwa pengetahuan bukan sekadar akumulasi informasi, tetapi sarana 
mendekatkan manusia kepada Tuhan. Dalam konteks filsafat pendidikan, posisi 
wahyu ini memastikan bahwa tujuan pendidikan tidak hanya pada aspek kognitif, 
melainkan juga pembentukan moral dan spiritual. 

Selain wahyu, akal memiliki peran krusial sebagai instrumen penafsiran. 
Akal dalam epistemologi Islam berfungsi memahami tanda-tanda kebesaran 
Tuhan di alam semesta, sekaligus menafsirkan teks wahyu secara kontekstual 
(Mustopa, 2018). Pengetahuan yang lahir dari proses berpikir rasional memberi 
kelengkapan pada pesan normatif wahyu. Dalam pendidikan, akal menjadi 
sarana untuk mengolah, menganalisis, dan mengintegrasikan berbagai bentuk 
ilmu agar sesuai dengan nilai Islam. Dengan peran ini, akal tidak berdiri 
independen, melainkan bekerja dalam koridor wahyu. Maka, filsafat pendidikan 
Islam mengakui bahwa kemampuan berpikir kritis dan logis harus diarahkan 
untuk memperkuat iman serta menumbuhkan kesadaran etis. 

Sumber pengetahuan dalam Islam juga mencakup pengalaman empiris 
yang memperkaya pemahaman manusia. Realitas alam semesta dipandang 
sebagai “kitab terbuka” yang dapat dibaca dan ditafsirkan. Melalui pengalaman 
indrawi, manusia dapat menguji, memperdalam, dan menguatkan pengetahuan 
yang telah dipandu wahyu. Dalam pendidikan, pengalaman ini diwujudkan 
melalui pembelajaran yang berbasis praktik, observasi, dan interaksi dengan 
lingkungan. Epistemologi Islam menempatkan pengalaman sebagai jalan untuk 



Zulfahji 

48 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

meneguhkan keterhubungan antara teori dan praktik, sehingga pendidikan tidak 
hanya bersifat abstrak, melainkan mampu membentuk kompetensi nyata. 
Pengalaman menjadi dimensi penting dalam integrasi antara rasionalitas, wahyu, 
dan realitas. 

Ketiga sumber tersebut yaitu wahyu, akal, dan pengalaman, tidak berdiri 
sendiri, tetapi saling melengkapi dalam kerangka epistemologi Islam. Wahyu 
memberi fondasi normatif, akal berfungsi menafsirkan dan mengolah, 
sementara pengalaman memperkuat dan membumikan pengetahuan. Interaksi 
dinamis antara ketiganya melahirkan paradigma keilmuan yang utuh, 
menghindarkan manusia dari sekularisme yang memisahkan ilmu dari nilai 
agama. Dalam filsafat pendidikan Islam, kesatuan ini menjadi kerangka 
epistemologis yang membimbing seluruh proses pembelajaran. Dengan 
demikian, pendidikan tidak jatuh pada rasionalisme kering atau spiritualitas yang 
tanpa arah, melainkan menggabungkan keduanya dalam sistem pengetahuan 
yang menyeluruh. 

Filsafat berperan penting dalam memberikan kerangka analitis terhadap 
sumber-sumber pengetahuan tersebut. Ia menata hubungan antara wahyu, akal, 
dan pengalaman agar tidak dipahami secara parsial (Sa’adah et al., 2024). Filsafat 
membantu manusia merumuskan prinsip epistemologis yang konsisten, 
sehingga proses belajar tidak hanya bersifat mekanis, tetapi memiliki orientasi 
yang jelas. Dalam pendidikan Islam, filsafat memfasilitasi dialog antara berbagai 
cabang ilmu dengan nilai-nilai agama, sekaligus menjaga agar pengetahuan tidak 
tercerabut dari akar spiritualnya. Dengan cara ini, filsafat memastikan bahwa 
pendidikan menjadi sarana transformasi, bukan sekadar transfer informasi, 
karena pengetahuan dipahami sebagai jalan menuju kebenaran dan 
kebijaksanaan. 

Dalam perannya menafsirkan wahyu, filsafat bekerja sebagai alat reflektif 
untuk memahami makna terdalam dari teks-teks keagamaan. Ia tidak 
menggantikan otoritas wahyu, melainkan menjadi instrumen yang memperkaya 
cara pandang manusia terhadap pesan Ilahi. Filsafat mengajarkan keterampilan 
berpikir kritis, sistematis, dan argumentatif, yang memungkinkan siswa 
mengaitkan ajaran normatif dengan konteks kehidupan. Dalam pendidikan 
Islam, fungsi ini membuat proses belajar tidak berhenti pada hafalan, tetapi 
berkembang menuju pemahaman yang mendalam dan relevan. Filsafat berperan 
menjaga agar pengetahuan tidak hanya sahih secara normatif, tetapi juga 
aplikatif dalam kehidupan sosial dan budaya. 

Filsafat juga menata ruang lingkup pengetahuan dengan menegaskan 
perbedaan antara ilmu, hikmah, dan kebijaksanaan. Pengetahuan faktual yang 
diperoleh melalui akal dan pengalaman harus diarahkan menuju hikmah, yakni 
pemahaman yang bernilai etis dan spiritual (Sulaiman, 2022). Pendidikan Islam 
tidak berhenti pada capaian kognitif, tetapi bertujuan membentuk manusia bijak 
yang mampu menggunakan ilmunya dengan bertanggung jawab. Epistemologi 
filsafat membantu merumuskan kerangka ini, sehingga pengetahuan tidak jatuh 
pada sekadar teknis atau utilitarian, melainkan diarahkan untuk mewujudkan 



Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

49 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

kemaslahatan. Filsafat menegaskan kembali fungsi pendidikan sebagai sarana 
pengembangan intelektual sekaligus moral. 

Posisi filsafat dalam pendidikan Islam juga penting karena mampu 
menghubungkan pengetahuan agama dengan ilmu modern. Dengan kerangka 
epistemologis, filsafat membantu menghindari dikotomi antara ilmu agama dan 
ilmu umum (Humairah et al., 2024). Ia menegaskan bahwa semua pengetahuan 
pada hakikatnya berasal dari Tuhan, hanya berbeda dalam cara 
pengungkapannya. Pendidikan Islam yang dilandasi filsafat akan mendorong 
keterpaduan antar-disiplin ilmu, sehingga siswa tidak terjebak pada pemahaman 
sektoral. Pandangan ini memungkinkan terciptanya paradigma integratif, yang 
melihat ilmu pengetahuan sebagai satu kesatuan utuh dengan tujuan 
transendental. Dengan cara ini, filsafat memberikan jembatan epistemologis 
yang menjaga harmoni antara sains, agama, dan pengalaman manusia. 

Epistemologi Islam menegaskan adanya hubungan erat antara filsafat, 
teologi (ushuluddin), dan pendidikan. Teologi memberikan fondasi keimanan 
yang normatif, filsafat menyediakan kerangka analitis, sementara pendidikan 
menjadi medium aktualisasi. Ketiganya saling menopang untuk mengarahkan 
manusia pada kebenaran. Tanpa teologi, filsafat berisiko kehilangan arah 
transendental; tanpa filsafat, teologi bisa terjebak pada dogmatisme; sementara 
tanpa pendidikan, keduanya tidak dapat ditransformasikan dalam kehidupan 
nyata. Hubungan triadik ini membentuk struktur epistemologis yang kuat, yang 
memastikan pengetahuan berfungsi membimbing manusia menuju kebenaran 
Ilahi sekaligus kemaslahatan sosial. 

Relasi antara filsafat dan teologi juga tampak dalam cara keduanya 
menafsirkan kebenaran. Teologi memberikan kepastian normatif yang 
bersumber dari wahyu, sedangkan filsafat menyediakan perangkat rasional 
untuk menalar dan mengartikulasikan keyakinan (Diana et al., 2025). Pendidikan 
menjadi sarana mengintegrasikan keduanya dalam bentuk kurikulum, metode, 
dan praktik belajar. Epistemologi Islam menegaskan bahwa pengetahuan sejati 
lahir dari dialog antara iman dan nalar, bukan dominasi salah satu. Dalam 
pendidikan, hal ini terlihat pada upaya menyeimbangkan antara pelajaran agama 
dan ilmu umum, sehingga siswa tidak hanya memahami ajaran secara tekstual, 
tetapi juga mampu berpikir kritis dan kreatif. 

Keterkaitan filsafat, teologi, dan pendidikan memastikan bahwa 
pengetahuan tidak bersifat fragmentaris. Ketiganya bekerja secara harmonis 
untuk meneguhkan manusia sebagai makhluk berpikir dan beriman. Pendidikan 
berfungsi sebagai wahana untuk mengaktualisasikan nilai filsafat dan teologi, 
menjadikannya landasan dalam membangun karakter. Dengan kerangka 
epistemologis ini, pendidikan Islam tidak hanya bertujuan menghasilkan lulusan 
yang cerdas, tetapi juga berakhlak mulia. Harmoni antara filsafat, teologi, dan 
pendidikan menciptakan sistem yang mampu mengarahkan manusia pada 
kebenaran hakiki, yang sekaligus memenuhi tuntutan intelektual, spiritual, dan 
sosial. 



Zulfahji 

50 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

Relevansi epistemologi Islam dalam pendidikan kontemporer terletak 
pada kemampuannya membangun paradigma yang integratif. Pendidikan 
modern cenderung menekankan aspek kognitif, sementara aspek afektif dan 
spiritual sering terabaikan. Epistemologi Islam mengingatkan bahwa 
pengetahuan harus membentuk manusia secara utuh, bukan hanya sebagai 
individu rasional, tetapi juga makhluk spiritual dan sosial. Dengan 
mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman, pendidikan dapat menghindari 
reduksionisme yang mengerdilkan potensi manusia. Hal ini sangat relevan di era 
modern, di mana perkembangan ilmu pengetahuan harus disertai dengan 
peneguhan nilai moral dan spiritual sebagai penyeimbang. 

Paradigma epistemologis Islam juga berkontribusi dalam membangun 
kesadaran kritis terhadap arah perkembangan ilmu. Sains modern yang netral 
nilai berisiko menimbulkan krisis makna, sehingga dibutuhkan kerangka 
epistemologis yang mampu menghubungkannya dengan tujuan transendental. 
Pendidikan Islam dapat memanfaatkan epistemologi ini untuk menegaskan 
bahwa ilmu harus digunakan demi kemaslahatan dan bukan sekadar 
kepentingan pragmatis. Integrasi aspek kognitif, afektif, dan spiritual 
menjadikan siswa tidak hanya pintar secara intelektual, tetapi juga berkarakter 
mulia. Epistemologi filsafat pendidikan Islam memiliki relevansi strategis dalam 
merespons tantangan global tanpa kehilangan jati diri keislaman. 

 
 

Telaah Filsafat atas Sistem Pendidikan Islam 
Sistem pendidikan Islam pada dasarnya bertumpu pada asas tauhid 

sebagai fondasi filosofisnya. Tauhid tidak hanya dimaknai sebagai pengakuan 
terhadap keesaan Allah, melainkan juga menjadi prinsip integratif yang 
menyatukan seluruh aspek pendidikan. Semua ilmu, kegiatan belajar, serta 
pengelolaan lembaga pendidikan harus diarahkan untuk meneguhkan kesadaran 
ketuhanan. Pendidikan tidak boleh terlepas dari nilai ilahiah yang menuntun 
orientasi dan prosesnya. Prinsip tauhid inilah yang memastikan pendidikan Islam 
tidak jatuh pada sekularisasi, melainkan menempatkan seluruh disiplin ilmu 
dalam kerangka pengabdian kepada Tuhan. 

Selain tauhid, tujuan filosofis sistem pendidikan Islam adalah 
pembentukan insan kamil, yaitu manusia paripurna yang seimbang secara 
intelektual, spiritual, moral, dan sosial. Pendidikan diarahkan untuk 
mengembangkan potensi manusia secara menyeluruh, bukan hanya kecerdasan 
kognitif atau keterampilan pragmatis. Konsep insan kamil menegaskan bahwa 
keberhasilan pendidikan tidak dapat diukur semata dari capaian akademik, tetapi 
juga dari karakter, keimanan, dan kontribusi sosial yang diberikan peserta didik 
(Natadireja & Nurachadijat, 2023). Filsafat pendidikan Islam dengan demikian 
menempatkan manusia sebagai subjek yang dibina menuju kesempurnaan hidup 
di dunia dan akhirat. 

Ilmu berfungsi sebagai sarana utama untuk mencapai tujuan insan kamil. 
Dalam sistem pendidikan Islam, ilmu tidak dipandang netral, melainkan memiliki 



Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

51 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

nilai dan fungsi transendental. Penguasaan ilmu pengetahuan harus dipadukan 
dengan orientasi etis dan religius agar tidak terlepas dari tujuan kemanusiaan. 
Oleh karena itu, manajemen pendidikan Islam menuntut adanya pengembangan 
kurikulum yang menyatukan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai iman. Ilmu 
diposisikan sebagai jalan untuk mengenal Allah dan mengabdi kepada-Nya, 
sehingga setiap proses belajar menjadi ibadah yang bernilai spiritual sekaligus 
memberi manfaat sosial. 

Jika dilihat dari kelebihannya, sistem pendidikan Islam memiliki kekuatan 
pada basis nilai transendental. Pendidikan tidak sekadar instrumen 
pembangunan ekonomi atau sosial, melainkan ibadah yang bernilai ukhrawi. 
Pandangan ini memberi kedalaman makna pada aktivitas belajar-mengajar, 
karena peserta didik diarahkan untuk menginternalisasi nilai ilahiah. Orientasi 
transendental tersebut membedakan pendidikan Islam dari sistem sekuler yang 
cenderung menempatkan pendidikan sebagai proyek utilitarian (Wulandari et al., 
2025). Keunggulan ini menjadikan pendidikan Islam mampu memberikan 
landasan moral yang kokoh dalam menghadapi dinamika kehidupan modern. 

Keunggulan lain adalah orientasinya pada akhlak. Pendidikan Islam sejak 
awal menempatkan pembentukan akhlak mulia sebagai inti dari tujuan 
pendidikan (Maulidah, 2022). Hal ini dapat ditelusuri dari warisan Nabi 
Muhammad SAW yang menyatakan diutus untuk menyempurnakan akhlak 
manusia. Orientasi moral tersebut mencegah pendidikan dari bias materialisme 
dan kompetisi semata. Dengan akhlak sebagai pusat, pendidikan Islam diarahkan 
untuk mencetak generasi yang jujur, amanah, adil, dan bertanggung jawab. 
Keunggulan ini semakin relevan dalam konteks global yang tengah dilanda krisis 
etika dan degradasi moral. 

Selain itu, pendidikan Islam memiliki ciri khas dalam penyatuan antara 
ilmu, iman, dan amal. Ketiganya tidak dapat dipisahkan, karena ilmu harus 
didasari iman, dan iman harus diwujudkan dalam amal nyata. Dengan kerangka 
ini, pendidikan Islam tidak menghasilkan intelektual yang terlepas dari nilai, 
tetapi melahirkan insan yang mampu menerjemahkan keyakinan ke dalam 
tindakan (Syawaluddin, 2024). Integrasi ilmu-iman-amal menjadi jembatan agar 
pengetahuan tidak berhenti pada teori, melainkan berbuah pada aksi sosial yang 
membawa kemaslahatan bagi umat manusia secara luas. 

Namun demikian, sistem pendidikan Islam kontemporer menghadapi 
sejumlah kelemahan yang perlu mendapat perhatian serius. Salah satunya 
adalah fragmentasi ilmu. Dalam praktiknya, masih sering terjadi pemisahan tajam 
antara ilmu agama dan ilmu umum, sehingga peserta didik kehilangan kerangka 
integratif yang seharusnya ditawarkan oleh asas tauhid. Pemisahan ini 
berdampak pada lemahnya daya saing ilmu pengetahuan dalam bingkai Islam, 
sekaligus menghambat munculnya paradigma pendidikan yang menyeluruh. 
Fragmentasi ini merupakan masalah filosofis sekaligus praktis dalam 
penyelenggaraan pendidikan Islam modern. 

Selain fragmentasi ilmu, kelemahan lain adalah lemahnya metodologi 
pengajaran. Banyak lembaga pendidikan Islam masih terjebak pada metode 



Zulfahji 

52 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

konvensional yang menekankan hafalan dan transfer informasi. Pendekatan 
seperti ini kurang memberi ruang bagi pengembangan pemikiran kritis, 
kreativitas, dan inovasi. Padahal, filsafat pendidikan Islam menekankan 
pentingnya menghidupkan akal dan menumbuhkan kemandirian berpikir. 
Ketidakselarasan antara filosofi dasar dan praktik pedagogi inilah yang 
menimbulkan kesenjangan antara cita-cita besar pendidikan Islam dan realitas di 
lapangan. 

Dominasi pendekatan pragmatis juga menjadi tantangan bagi sistem 
pendidikan Islam kontemporer. Banyak lembaga pendidikan cenderung 
menyesuaikan diri dengan tuntutan pasar kerja semata, sehingga mengabaikan 
dimensi spiritual dan moral. Pendidikan sering direduksi menjadi sarana 
memperoleh ijazah dan pekerjaan, bukan pembentukan manusia seutuhnya. 
Padahal, jika hanya mengikuti arus pragmatisme, pendidikan Islam akan 
kehilangan identitasnya dan tidak mampu menawarkan alternatif visioner 
terhadap krisis kemanusiaan global yang sedang berlangsung. 

Kritik filsafat Islam atas sistem pendidikan juga menyoroti persoalan 
dikotomi ilmu, yakni pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum. Akar dari 
dikotomi ini dapat ditelusuri ke masa kolonial dan modernisasi Barat, di mana 
lembaga pendidikan Islam dipaksa bersaing dengan sistem sekuler. Akibatnya, 
pendidikan Islam mengalami dualisme yang melemahkan integrasi 
epistemologisnya. Filsafat Islam menilai dikotomi ini tidak sesuai dengan prinsip 
tauhid, karena semua ilmu sejatinya berasal dari Allah dan harus kembali kepada-
Nya. Oleh sebab itu, dikotomi harus dipandang sebagai masalah struktural yang 
perlu diatasi. 

Dampak dikotomi ilmu tetap terasa dalam praktik manajemen 
pendidikan, meskipun kurikulum nasional telah dirumuskan secara terpadu oleh 
pemerintah. Tantangan muncul bukan pada level perumusan, tetapi pada 
implementasi: misalnya dalam cara tenaga pendidik menyampaikan materi, 
persepsi peserta didik terhadap relevansi antara ilmu agama dan ilmu sains, serta 
orientasi lembaga pendidikan dalam menekankan salah satu aspek. Situasi ini 
dapat menimbulkan kesenjangan pemahaman, yang pada akhirnya melemahkan 
peran pendidikan Islam dalam menjawab tantangan peradaban modern. Filsafat 
Islam mengkritik pemisahan tersebut karena berpotensi menghalangi lahirnya 
generasi yang mampu menguasai sains dengan dasar spiritual, atau memahami 
agama dengan wawasan ilmiah. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan 
integratif dalam pelaksanaan pendidikan agar lebih koheren dan kontekstual. 

Arah perbaikan yang ditawarkan filsafat Islam adalah membangun 
integrasi ilmu sebagai solusi atas kelemahan pendidikan kontemporer. Integrasi 
ini bukan sekadar menempelkan mata pelajaran agama dan sains dalam satu 
kurikulum, melainkan membangun paradigma bahwa seluruh ilmu berakar pada 
tauhid. Dengan paradigma ini, sains dipandang sebagai jalan untuk mengenal 
kebesaran Allah, sementara ilmu agama memberi landasan moral bagi 
penggunaan sains. Integrasi demikian mampu melahirkan generasi yang 
menguasai teknologi sekaligus berpegang teguh pada nilai spiritual. 



Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

53 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

Selain integrasi ilmu, pembentukan manusia seutuhnya perlu dijadikan 
orientasi utama pendidikan Islam. Sistem pendidikan harus dirancang agar tidak 
hanya mengembangkan dimensi kognitif, tetapi juga afektif, moral, dan spiritual. 
Proses pembelajaran mesti diarahkan untuk menumbuhkan kepribadian yang 
beriman, berilmu, berakhlak, dan bermanfaat bagi masyarakat. Dengan visi insan 
kamil, pendidikan Islam mampu menjadi model alternatif yang menjawab krisis 
global, sekaligus memperkuat identitas keilmuan yang khas dan bernilai 
transendental. Inilah arah perbaikan yang ditawarkan filsafat Islam bagi masa 
depan pendidikan. 

 
 

Model Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas dalam Pendidikan Islam 
Pendidikan Islam yang efektif memerlukan kurikulum integratif yang 

menyatukan dimensi rasional-empiris dengan nilai spiritual-transendental. 
Kurikulum ini tidak hanya menekankan akumulasi pengetahuan ilmiah, tetapi 
juga menanamkan kesadaran etis dan spiritual peserta didik. Pendekatan 
integratif memungkinkan setiap mata pelajaran, baik sains maupun humaniora, 
tidak hanya dilihat dari aspek kognitif, tetapi juga dikaitkan dengan nilai-nilai 
moral dan prinsip ketuhanan. Pendidikan tidak berhenti pada penguasaan fakta, 
tetapi mendorong pembentukan karakter yang harmonis antara logika rasional 
dan kedalaman spiritual, sehingga peserta didik dapat memahami ilmu sebagai 
sarana untuk mencapai tujuan hidup yang lebih luas, bukan sekadar pencapaian 
akademik. 

Integrasi kurikulum ini menekankan keseimbangan antara 
pengembangan intelektual dan penguatan spiritual. Setiap konsep dan teori 
diajarkan dengan konteks etis, sedangkan praktik dan eksperimen ilmiah disertai 
refleksi nilai. Hal ini memastikan bahwa rasionalitas peserta didik tidak 
kehilangan arah, sedangkan spiritualitas tetap aktual dan relevan. Penekanan 
pada keterkaitan antara akal dan hati memungkinkan kurikulum membentuk 
pemahaman holistik yang menyatukan pengetahuan empiris dengan makna 
transendental. Proses belajar dirancang agar peserta didik tidak hanya mampu 
berpikir kritis dan analitis, tetapi juga mampu menilai implikasi moral dan sosial 
dari setiap pengetahuan yang diperoleh, sehingga pendidikan menjadi sarana 
pembentukan insan kamil. 

Pendekatan kurikulum berbasis filsafat Islam menekankan keterpaduan 
antara disiplin ilmu. Ilmu rasional-empiris, seperti sains dan matematika, 
dipandang sejalan dengan nilai spiritual, bukan sebagai domain yang terpisah. 
Dalam penerapannya, teori-teori ilmiah dikaitkan dengan prinsip etika dan 
tanggung jawab sosial, sehingga peserta didik memahami ilmu sebagai amanah 
dan sarana pengabdian kepada Tuhan dan masyarakat. Keseimbangan ini 
membangun kesadaran bahwa akal yang tajam harus dilengkapi dengan hati 
yang bersih, dan bahwa keberhasilan akademik harus dipadukan dengan 
kedalaman moral dan spiritual. Kurikulum semacam ini menghasilkan lulusan 
yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bijaksana dan berkarakter. 



Zulfahji 

54 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

Konsep kurikulum integratif ini juga menekankan pentingnya konteks 
lokal dan global. Materi pembelajaran disusun agar relevan dengan kondisi 
masyarakat serta tantangan zaman modern, tanpa mengabaikan nilai-nilai 
universal Islam. Pembelajaran tidak hanya membekali peserta didik dengan 
kemampuan teknis, tetapi juga dengan kapasitas reflektif untuk menilai dampak 
sosial, lingkungan, dan moral dari setiap keputusan. Dengan integrasi tersebut, 
pendidikan Islam mampu menghasilkan individu yang adaptif, kreatif, dan kritis, 
tetapi tetap berakar pada prinsip etika dan spiritual yang kokoh. Kurikulum ini 
menjadi jembatan antara ilmu pengetahuan kontemporer dan tradisi nilai Islam 
yang abadi. 

Prinsip dasar kurikulum integratif menekankan bahwa penguasaan ilmu 
harus diimbangi dengan praktik spiritual. Proses belajar menuntut peserta didik 
untuk menginternalisasi nilai-nilai yang diajarkan, bukan sekadar memahami 
teori (Siahaan et al., 2022). Kegiatan akademik diperkaya dengan aktivitas 
reflektif, ibadah, serta interaksi sosial yang menumbuhkan kesadaran diri, 
tanggung jawab moral, dan kepedulian terhadap lingkungan sekitar. Kurikulum 
integratif tidak hanya membentuk kompetensi intelektual, tetapi juga 
membangun karakter yang matang, empati, dan kedewasaan spiritual. 
Pendekatan ini menghadirkan pendidikan sebagai pengalaman transformatif 
yang membekali peserta didik untuk menghadapi kompleksitas hidup dengan 
kebijaksanaan dan keteguhan iman. 

Manajemen pendidikan menjadi faktor penting dalam penerapan 
kurikulum integratif. Pemimpin di lembaga pendidikan mampu mendorong guru 
dan tenaga pendidik untuk mengintegrasikan nilai-nilai etis dalam setiap 
kebijakan dan interaksi akademik. Kepemimpinan semacam ini menekankan 
keteladanan, musyawarah, dan pengambilan keputusan yang bijaksana, 
sehingga seluruh komunitas pendidikan memahami pentingnya keseimbangan 
antara pencapaian akademik dan penguatan spiritual. Pendekatan manajemen 
ini membangun budaya sekolah yang kondusif bagi pengembangan karakter, 
motivasi belajar, dan kepedulian sosial, sekaligus memperkuat implementasi 
kurikulum berbasis filsafat Islam secara konsisten dan efektif. 

Metode pembelajaran partisipatif menjadi strategi utama untuk 
mendukung manajemen pendidikan yang integratif. Peserta didik dilibatkan 
secara aktif dalam proses belajar, baik dalam diskusi, proyek kolaboratif, 
maupun refleksi nilai. Metode ini mengembangkan keterampilan berpikir kritis, 
kemampuan problem solving, serta kesadaran etis yang selaras dengan nilai-nilai 
spiritual. Guru berperan sebagai fasilitator yang membimbing peserta didik 
menghubungkan pengetahuan empiris dengan makna transendental. Partisipasi 
aktif dalam belajar memungkinkan integrasi akal dan hati terjadi secara alami, 
sehingga peserta didik tidak hanya menerima informasi, tetapi juga membangun 
pemahaman yang mendalam, reflektif, dan aplikatif. 

Evaluasi pendidikan dalam model ini difokuskan pada pengembangan 
karakter dan kompetensi holistik. Penilaian tidak hanya mengukur penguasaan 
kognitif, tetapi juga kemampuan berpikir kritis, empati, tanggung jawab sosial, 



Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

55 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

dan kedewasaan spiritual (Ayu et al., 2024). Evaluasi berbasis karakter 
mendorong peserta didik untuk menilai diri sendiri secara reflektif, memahami 
implikasi moral dari tindakan mereka, serta menghubungkan teori dengan 
praktik kehidupan. Dengan demikian, sistem evaluasi mendukung integrasi 
kurikulum, memperkuat kesadaran etis, dan memastikan bahwa proses 
pendidikan menghasilkan lulusan yang berkompetensi akademik tinggi sekaligus 
matang secara moral dan spiritual. 

Penerapan integrasi dapat diwujudkan melalui penggabungan pendidikan 
akhlak dalam studi sains. Peserta didik diajak untuk melihat fenomena ilmiah 
melalui lensa etika dan tanggung jawab sosial, sehingga setiap eksperimen dan 
temuan ilmiah memiliki konteks moral. Pendekatan ini mengajarkan bahwa ilmu 
pengetahuan bukan semata alat praktis, tetapi juga sarana pengembangan 
karakter. Aktivitas laboratorium dilengkapi dengan refleksi nilai, diskusi 
konsekuensi sosial, dan keterkaitan dengan prinsip-prinsip Islam. Dengan cara 
ini, peserta didik memahami bahwa integrasi antara rasio dan spiritualitas dapat 
diterapkan secara konkret dalam berbagai disiplin ilmu, memperkuat hubungan 
antara teori, praktik, dan etika transendental. 

Logika kritis juga dapat diterapkan dalam studi agama untuk membangun 
pemahaman yang lebih mendalam. Peserta didik dilatih untuk menelaah 
argumen, menganalisis teks, dan menafsirkan ajaran secara kontekstual. 
Kegiatan ini mendorong pemahaman yang tidak hanya tekstual, tetapi juga kritis 
dan reflektif, sehingga iman dan akal berjalan beriringan. Penguatan 
keterampilan berpikir logis dalam konteks agama memperkaya wawasan 
spiritual sekaligus membekali peserta didik menghadapi kompleksitas pemikiran 
modern. Dengan keseimbangan antara analisis rasional dan pengalaman batin, 
integrasi ini menciptakan pendidikan yang holistik, menguatkan karakter, dan 
mampu menjembatani dimensi kognitif serta transendental. 

Keseimbangan antara laboratorium dan mushalla menjadi simbol nyata 
integrasi pendidikan. Laboratorium menyediakan sarana untuk mengembangkan 
kemampuan rasional dan teknis, sedangkan mushalla menjadi ruang penguatan 
spiritual dan refleksi nilai. Kegiatan akademik dan ibadah berjalan beriringan, 
sehingga peserta didik belajar mengelola waktu, prioritas, dan makna setiap 
aktivitas. Model ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam modern tidak hanya 
mengembangkan kecerdasan intelektual, tetapi juga kesadaran spiritual dan 
tanggung jawab moral. Integrasi antara ruang ilmiah dan spiritual memastikan 
bahwa lulusan mampu menyeimbangkan tuntutan duniawi dan nilai 
transendental. 

Pengembangan pendidikan Islam modern menekankan pembentukan 
peserta didik yang mampu menghadapi tantangan global. Kurikulum dan 
manajemen pendidikan diarahkan untuk membekali peserta didik dengan 
kompetensi akademik, keterampilan berpikir kritis, serta kesadaran etis dan 
spiritual yang mendalam (Falaah et al., 2025). Pendidikan tidak hanya bertujuan 
mencetak tenaga ahli, tetapi juga individu yang berkarakter, bijaksana, dan 
memiliki kepedulian sosial. Model integratif memastikan bahwa peserta didik 



Zulfahji 

56 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

memahami hubungan antara ilmu, iman, dan praktik kehidupan, sehingga 
mampu mengambil keputusan yang bertanggung jawab dalam konteks global 
sekaligus menjaga nilai-nilai transendental. 

Orientasi pendidikan Islam modern juga menekankan kesiapan peserta 
didik bersaing dalam dunia profesional dan akademik internasional. Kompetensi 
rasional dan spiritual dikembangkan secara simultan sehingga lulusan memiliki 
keunggulan intelektual sekaligus keteguhan moral. Pendidikan mengajarkan 
adaptasi terhadap perubahan teknologi, budaya, dan sosial, tanpa 
mengorbankan integritas dan nilai-nilai etis. Pendekatan ini menghadirkan model 
yang praktis dan aplikatif, menyiapkan peserta didik untuk memimpin, 
berinovasi, dan berkontribusi bagi masyarakat secara bertanggung jawab, sambil 
tetap menjaga akar spiritual dan identitas Islam yang kuat. 

Pengembangan kapasitas peserta didik diarahkan pada keterampilan 
reflektif, etis, dan praktis yang menyeluruh. Mereka belajar mengintegrasikan 
pengetahuan ilmiah, pengalaman hidup, dan nilai spiritual dalam setiap 
keputusan dan tindakan. Pendekatan ini menekankan pembentukan kesadaran 
holistik yang membedakan pendidikan Islam dari model pendidikan lain, 
sekaligus menjawab kebutuhan zaman modern. Dengan integrasi yang 
konsisten, peserta didik tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi juga 
matang secara moral dan spiritual, mampu menghadapi dinamika global, serta 
menjadi individu yang berkontribusi positif dalam masyarakat tanpa kehilangan 
prinsip ketuhanan. 

Kurikulum, manajemen, dan praktik pembelajaran yang terintegrasi 
membentuk ekosistem pendidikan Islam yang utuh. Setiap aspek pendidikan, 
mulai dari strategi pengajaran, kepemimpinan, metode evaluasi, hingga kegiatan 
spiritual, saling memperkuat satu sama lain (Muhlisin & Syaifuddin, 2020). Model 
ini menekankan kesinambungan antara akal dan hati, teori dan praktik, serta 
rasionalitas dan nilai spiritual. Ekosistem integratif ini memungkinkan pendidikan 
tidak hanya mentransfer pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter, 
kebijaksanaan, dan kedewasaan spiritual, sehingga peserta didik tumbuh 
menjadi insan kamil yang seimbang, adaptif, dan siap menghadapi tantangan 
global. 

Arah pengembangan pendidikan Islam modern menegaskan perlunya 
model yang adaptif, aplikatif, dan berbasis filosofi. Pendidikan diarahkan untuk 
mengintegrasikan ilmu, akal, dan spiritualitas dalam setiap proses belajar. 
Lulusan diharapkan tidak hanya memiliki kemampuan akademik yang tinggi, 
tetapi juga kedalaman spiritual dan kebijaksanaan praktis. Model ini menjawab 
kebutuhan zaman modern, di mana tuntutan global harus diimbangi dengan 
kekuatan nilai transendental. Dengan penerapan kurikulum integratif, strategi 
manajemen bijak, dan praktik pembelajaran yang seimbang, pendidikan Islam 
mampu mencetak generasi yang cerdas, beriman, berkarakter, dan siap bersaing 
secara global tanpa kehilangan akar spiritualnya. 

 
 



Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

57 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

KESIMPULAN 
Integrasi rasionalitas dan spiritualitas dalam pendidikan Islam memiliki 

fondasi filosofis yang kuat dalam tradisi filsafat Islam. Rasionalitas dipahami 
sebagai sarana menyingkap kebenaran melalui daya pikir, sementara spiritualitas 
berfungsi menjaga arah pengetahuan agar tetap selaras dengan nilai-nilai 
ketuhanan. Epistemologi Islam yang berlandaskan wahyu, akal, dan pengalaman 
membentuk kerangka konseptual pendidikan yang holistik, di mana aspek 
kognitif, afektif, dan spiritual saling melengkapi. Dengan demikian, filsafat Islam 
menyediakan landasan yang memadai bagi pembangunan paradigma pendidikan 
yang menyatukan akal dan hati secara seimbang. 

Telaah filosofis terhadap sistem pendidikan Islam kontemporer 
menunjukkan adanya kelebihan berupa orientasi transendental dan perhatian 
terhadap akhlak, tetapi sekaligus kelemahan berupa fragmentasi ilmu dan 
dominasi pendekatan pragmatis. Untuk itu, diperlukan model integratif yang 
menyatukan ilmu rasional-empiris dengan nilai spiritual-transendental. Model 
tersebut dapat diwujudkan melalui kurikulum yang terintegrasi, manajemen 
berbasis hikmah, metode pembelajaran partisipatif, serta evaluasi yang menilai 
aspek akademik sekaligus karakter. Dengan langkah ini, pendidikan Islam 
diharapkan mampu melahirkan insan kamil yang berdaya saing global tanpa 
kehilangan akar spiritual. 

 

REFERENCES 
Ardiansyah, A. (2020). Pemikiran Filsafat Al-Farabi dan Ibnu Sina. Tajdid, 4(2), 

168–183. https://doi.org/10.52266/tadjid.v4i2.520 
Ayu, S. M., Kosasih, A., Hermawan, W., Rosidin, A., & Amatullah, Z. A. (2024). A 

Holistic Approach to Character Education: Integration of Governance, 
Islamic Values, and School Culture. Southeast Asian Journal of Islamic 
Education, 7(2), 103–118. https://doi.org/10.21093/sajie.v7i2.9285 

Diana, Z., Amalia, I. D., & Rossidy, I. (2025). Dialektika Esensi Filsafat, Teologi, dan 
Tasawuf dalam Keilmuan Islam. Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan 
Pemikiran Islam, 6(1), 425–440. 
https://doi.org/10.58401/takwiluna.v6i1.1877 

Elhady, A. (2022). Dialectical views on metaphysics in Islam: Thoughts of Ibn 
Rushd and theologians. HTS Theological Studies, 78(4), 1–6. 
https://doi.org/10.4102/hts.v78i4.7531 

Fahmi, A. (2024). Harmonisasi Filsafat Islam dengan Tasawuf dan Agama. 
Indonesian Research Journal on Education, 4(4), 1531–1537. 
https://doi.org/10.31004/irje.v4i4.1405 

Falaah, M. F., Suryadin, A., Makmur, M., Safira, A., & Purnamasari, N. (2025). 
Integrasi Islamic Critical Thinking dalam Pendidikan Kontemporer: Upaya 
Meningkatkan Kecerdasan Berpikir Kritis Pelajar. Jurnal Pendidikan 
Indonesia : Teori, Penelitian, dan Inovasi, 5(3). 
https://doi.org/10.59818/jpi.v5i3.1677 



Zulfahji 

58 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 

 

Fauzi, M. R., & Chirzin, M. (2023). Epistemology of Islamic Education in the 
Qur’an and Its Urgency in the Development of Islamic Education. Nadwa: 
Jurnal Pendidikan Islam, 17(1), 74–91. 
https://doi.org/10.21580/nw.2023.17.1.15069 

Fuadi, A. I. (2025). Konsep Wahdatul Wujud dan Pantheisme: Komparasi 
Pemikiran Ibn ‘Arabi dan Spinoza dalam Memahami Keesaan Tuhan. ISME: 
Journal of Islamic Studies and Multidisciplinary Research, 3(1), 9–18. 
https://doi.org/10.61683/isme.vol31.2025.9-18 

Herawati, A., Ningrum, U. D., & Sari, H. P. (2024). Wahyu Sebagai Sumber Utama 
Kebenaran dalam Pendidikan Islam: Kajian Kritis terhadap 
Implementasinya di Era Modern. Surau: Journal of Islamic Education, 2(2), 
166–183. https://doi.org/10.30983/surau.v2i2.8713 

Humairah, A. E., Marjuni, A., Mahmud, M. N., & Sukawati, S. (2024). Memahami 
Dikotomi Ilmu Pengetahuan Umum dan Agama dalam Perspektif Filsafat 
Pendidikan Islam. JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia, 3(3), 15–25. 
https://doi.org/10.57218/jupenji.Vol3.Iss3.1165 

Khani, A. H. (2020). Islam and Science: The Philosophical Grounds for a Genuine 
Debate. Zygon®, 55(4), 1011–1040. https://doi.org/10.1111/zygo.12646 

Lubis, F., Salminawati, S., Usiono, U., & Rusdi, M. (2024). Analytical Study on 
Integration of Islamic Science in Indonesia Based on Ontology, 
Epistemology, and Axiology. Southeast Asian Journal of Islamic Education, 
6(2), 209–224. https://doi.org/10.21093/sajie.v6i2.8655 

Maulidah, M. (2022). Akhlak Sebagai Esensi Pendidikan Islam. Al Qalam: Jurnal 
Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 16(6), 1945–1958. 
https://doi.org/10.35931/aq.v16i6.1279 

Mirza, U. J. (2024). Islamic Scientific Critical Consciousness as a theoretical 
framework for Muslim science educators. London Review of Education, 
22(1). https://doi.org/10.14324/LRE.22.1.09 

Muhlisin, & Syaifuddin, M. (2020). The Implementation of Integrated Islamic 
Education Model at MAN Insan Cendekia Pekalongan. Edukasia Islamika, 
5(1), 68–87. https://doi.org/10.28918/jei.v5i1.1061 

Mustopa, D. (2018). Integration of Reason and Revelation in the Perspective of 
Philosophy of Science. International Journal of Nusantara Islam, 6(2), 175–
181. https://doi.org/10.15575/ijni.v6i2.4876 

Mutholingah, S., & Zain, B. (2021). Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah al-Nafs) dan 
Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam. Ta’limuna: Jurnal Pendidikan 
Islam, 10(1), 69–83. https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662 

Natadireja, U., & Nurachadijat, K. (2023). Evaluasi Pendidikan Menuju Insan Kamil 
dalam Perspektif Filsafat Ilmu. Al-Idaroh: Jurnal Studi Manajemen 
Pendidikan Islam, 7(2), 253–267. https://doi.org/10.54437/alidaroh.v7i2.929 

Nurfitriani, V. (2025). Epistemologi Islam dan Tantangan Sains Modern: Telaah 
atas Gagasan Al-Farabi dan Ibnu Sina. Ibtikar: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 
2(1), 34–41. 



Integrasi Rasionalitas dan Spiritualitas 
 

 

59 | JUIP: Journal of Ushuluddin and Islamic Philosophy 
 

Sa’adah, O. A., Ari, J., & Sari, H. P. (2024). Filsafat Islam Sebagai Sumber 
Kebenaran dan Pengetahuan dalam Pendidikan Agama Islam. Darajat: 
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(2), 120–127. 
https://doi.org/10.58518/darajat.v7i2.2952 

Sabic-El-Rayess, A. (2020). Epistemological shifts in knowledge and education in 
Islam: A new perspective on the emergence of radicalization amongst 
Muslims. International Journal of Educational Development, 73, 102148. 
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2019.102148 

Siahaan, A., Ahkas, A. W., & Pulungan, S. H. (2022). Internalization of Islamic 
Values in Students in Learning Islamic Religious Education. Al-Islah: Jurnal 
Pendidikan, 14(4), 5769–5780. https://doi.org/10.35445/alishlah.v14i4.1034 

Stimpson, B., & Calvert, I. (2021). Qur’anic Educational Philosophy: Foundational 
Principles of Education in Islam’s Holiest Text. Religions, 12(2), 82. 
https://doi.org/10.3390/rel12020082 

Sulaiman, K. U. (2022). Islamic Versus Western Conceptions of Knowledge. Al-
Hikmah: International Journal of Islamic Studies and Human Sciences, 5(4), 
198–229. https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i4.296 

Syawaluddin, S. (2024). Mewujudukan Generasi yang Berlandaskan Iman, Ilmu 
dan Amal. Center of Knowledge : Jurnal Pendidikan dan Pengabdian 
Masyarakat, 29–37. https://doi.org/10.51178/cok.v4i2.2026 

Wulandari, Mirdad, J., Julhadi, Saifullah, & Asmaret, D. (2025). Dinamika 
Pendidikan Islam dan Pendidikan Sekuler: Kajian Mendalam tentang 
Ruang Lingkup, Karakteristik, dan Implikasinya. Imtiyaz: Jurnal Ilmu 
Keislaman, 9(1), 111–129. https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v9i1.1635 

Yahya, M. (2022). Spritualitas dalam Pendidikan Islam. Jurnal Ilmiah Al-Furqan: Al-
Qur’an Bahasa Dan Seni, 9(1), 178–194. 
https://doi.org/10.69880/alfurqan.v9i1.56 

 
 


