
Legalite: Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam 
Volume 10 No 1, Januari-Juni 2025, (h.193-214) 

https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/legalite 
https://doi.org/10.32505/legalite.v10i1.9873 

Muzakkir | Artificial Intelligence…|193 

 

 
 

Artificial Intelligence dan Pertanggungjawaban Pidana dalam 
Perspektif Hukum Islam: Studi atas Konsep Taklif dalam  

Fiqh Jinayah 
  
 

Muammar Izazi1 
Sekolah Tinggi Agama Islam Aceh Tamiang 

muammarizazi6@gmail.com 
 

 
Abstract 

This study aims to examine the possibility of criminal liability for Artificial 

Intelligence (AI) from the perspective of Islamic law through an analysis of the 

concept of taklif in fiqh jinayah (Islamic criminal jurisprudence). As the use of 

AI increases across various sectors of life, fundamental questions arise 

regarding the legal status of AI when it causes harm or engages in criminal 

acts. In Islamic law, taklīf is a fundamental requirement for legal 

accountability which presupposes intellect, free will, and the ability to 

distinguish between right and wrong, attributes that AI does not possess. This 

research employs a qualitative juridical-normative approach using a library 

research method analyzing classical primary sources in fiqh jinayah as well as 

the maqaṣid al-shari‘ah approach as a normative analytical framework. The 

findings indicate that although AI does not meet the criteria of a mukallaf, 

Islamic legal principles such as ḍamān (liability) and al-‘amal bil wasa’iṭ 

(liability through intermediaries) allow for legal responsibility to be attributed 

to the developers, controllers, or users of AI. The maqaṣid al-shari‘ah 

approach strengthens the legitimacy of legal reasoning (ijtihad) regarding 

non-human entities in order to preserve public interest (maṣlaḥah) and prevent 

harm (mafsadah). This study emphasizes the importance of reconstructing 

Islamic law to remain adaptive in response to the development of digital 

technologies. 

 
Keywords: Artificial Intelligence, Criminal Liability, Fiqh Jinayah 
 
 
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan mengkaji kemungkinan pertanggungjawaban 
pidana Artificial Intelligence (AI) dalam perspektif hukum Islam melalui 
studi atas konsep taklif dalam fiqh jinayah. Seiring dengan meningkatnya 
penggunaan AI dalam berbagai sektor kehidupan, muncul pertanyaan 
mendasar mengenai status hukum AI ketika menyebabkan kerugian atau 
tindak pidana. Dalam hukum Islam, taklif menjadi syarat utama bagi 

 
1 Corresponding Author 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|194 

 

seseorang untuk dimintai pertanggungjawaban hukum, yang 
mensyaratkan akal, kehendak, dan kemampuan membedakan baik dan 
buruk, dimana atribut ini tidak dimiliki AI. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif yuridis-normatif dengan metode studi kepustakaan, 
mengkaji sumber-sumber primer klasik dalam fiqh jinayah serta 
pendekatan maqaṣid al-syari‘ah sebagai basis analisis normatif. Temuan 
penelitian menunjukkan bahwa meskipun AI tidak memenuhi kriteria 
sebagai mukallaf, prinsip-prinsip dalam fiqh, seperti ḍaman dan al-‘amal 
bil wasaiṭ, memungkinkan pertanggung-jawaban hukum melalui atribusi 
kepada pembuat, pengendali, atau pengguna AI. Pendekatan maqaṣid al-
syari‘ah memperkuat legitimasi ijtihad hukum terhadap entitas non-
manusia guna menjaga kemaslahatan dan mencegah kerusakan. Penelitian 
ini menegaskan pentingnya rekonstruksi hukum Islam agar tetap adaptif 
terhadap perkembangan teknologi digital. 
 
Kata Kunci: Artificial Intelligence, Pertanggungjawaban Pidana, Fiqh 

Jinayah 
 
 
 

Pendahuluan  
Perkembangan teknologi kecerdasan buatan (Artificial Intelligence/AI) telah 

membawa transformasi signifikan dalam hampir seluruh aspek kehidupan 
manusia, termasuk dalam bidang sosial, ekonomi, dan hukum. AI kini tidak hanya 
menjadi alat bantu teknis, tetapi juga telah mengambil peran yang bersifat otonom, 
mulai dari kendaraan tanpa pengemudi, algoritma pengambilan keputusan dalam 
sistem keuangan, hingga robot yang mampu melakukan tindakan fisik dalam ranah 
publik. Kecanggihan AI dalam meniru proses berpikir manusia menimbulkan 
pertanyaan filosofis sekaligus yuridis: bagaimana jika AI menyebabkan kerugian, 
kejahatan, atau bahkan kematian? Apakah AI dapat dimintai pertanggungjawaban 
hukum? Jika tidak, siapa yang seharusnya bertanggung jawab? 

Pertanyaan tersebut tidak hanya relevan dalam sistem hukum positif, tetapi 
juga mulai mengemuka dalam diskursus hukum Islam. Fiqh jinayah, sebagai 
cabang hukum pidana dalam Islam, menekankan prinsip keadilan dan 
kebertanggungjawaban individu (taklif) sebagai dasar penghukuman.2 Dalam 
kerangka ini, syarat sahnya pertanggungjawaban pidana terkait erat dengan 
keberadaan aql (akal), ikhtiyar (kehendak), dan niyyah (niat) pada pelaku.3 AI, 
sebagai entitas non-insani, tidak memiliki kesadaran moral, tidak memahami dosa 
dan pahala, dan tidak memiliki niat yang dapat diatribusikan secara sah menurut 

 
2 Maimun Maimun, “Fiqh Jinayah Sebagai Landasan Pendidikan Hukum Islam untuk Meningkatkan 
Kesadaran Hukum di Kalangan Mahasiswa,” Jurnal Al-Mizan 11, No. 2 (December 31, 2024): 369–
80, https://doi.org/10.54621/jiam.v11i2.925. 
3 Rika Apriani Minggulina Damanik, “Hukum Pertanggungjawaban Pidana Anak dalam Batasan 
Usia: Analisis Hukum Pidana Islam dan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012,” Al-Qanun: Jurnal 
Kajian Sosial dan Hukum Islam 1, No. 3 (September 28, 2020): 274–302, 
https://doi.org/10.58836/al-qanun.v1i3.7536. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|195 

 

syariah. Oleh karena itu, muncul tantangan konseptual: apakah AI dapat 
diklasifikasikan sebagai subjek hukum dalam perspektif hukum Islam? 

Hukum Islam pada dasarnya dirancang untuk mampu merespons dinamika 
zaman melalui mekanisme ijtihad dan prinsip-prinsip usuliyah yang fleksibel.4 
Prinsip bahwa syariah relevan untuk segala waktu dan tempat (al-shari‘ah ṣaliḥah 
likulli zaman wa makan) mencerminkan kapasitas hukum Islam untuk menjawab 
berbagai persoalan kontemporer, termasuk perkembangan teknologi kecerdasan 
buatan (AI).5 Namun, dalam konteks AI, wacana fiqh masih berjalan secara parsial 
dan belum menyentuh persoalan secara komprehensif, terutama terkait dengan 
konsep pertanggungjawaban pidana atas tindakan entitas non-manusia. Meskipun 
secara normatif syariah memiliki fondasi untuk menjawab tantangan tersebut, 
realitasnya masih belum tersedia formulasi hukum Islam yang memadai dan 
sistematis untuk mengakomodasi kompleksitas yang dihadirkan oleh AI dalam 
ranah hukum pidana Islam. 

Berangkat dari realitas tersebut, tulisan ini bertujuan untuk mengkaji 
kemungkinan pertanggungjawaban pidana atas tindakan AI dalam perspektif 
hukum Islam dengan menelaah konsep taklif dalam fiqh jinayah. Penelitian ini juga 
berupaya menganalisis apakah AI dapat atau tidak dikategorikan sebagai mukallaf, 
serta mengeksplorasi kemungkinan perluasan konsep pertanggungjawaban 
melalui pendekatan hukum Islam yang berbasis maqaṣid al-syari‘ah. Adapun 
kontribusi dari penelitian ini terletak pada upaya pemetaan ulang konsep taklif 
dalam fiqh jinayah untuk merespons tantangan era kecerdasan buatan, khususnya 
dalam konteks pertanggungjawaban pidana. Dengan mengkaji keterbatasan AI 
sebagai entitas non-mukallaf dalam struktur hukum Islam, penelitian ini 
memberikan landasan normatif sekaligus argumentatif bagi pembentukan wacana 
fiqh kontemporer yang adaptif terhadap perkembangan teknologi. Lebih jauh, 
studi ini mendorong rekonstruksi metodologi ijtihad agar mampu menjangkau 
problematika hukum yang tidak pernah dikenal dalam klasik Islam, sekaligus 
memberikan arah bagi pembentukan kebijakan hukum berbasis syariah yang tetap 
menjaga esensi keadilan dan nilai-nilai maqaṣid al-syari‘ah. 

Kajian tentang pertanggungjawaban pidana dalam hukum Islam bukanlah 
sesuatu yang baru. Sudah ada beberapa tulisan sebelumnya yang membahas 
tentang konsep tersebut. Zulhamdi dalam tulisan yang berjudul; “Konsep 
Pertanggungjawaban Pidana dalam Fiqh Jinayah,” telah mengulas dengan sangat 
terperinci tentang syarat-syarat dan asas pertanggungjawaban pidana dalam 
hukum Islam, di mana seseorang dapat dimintai pertanggungjawaban atas suatu 
perbuatan apabila perbuatan tersebut melawan hukum, dilakukan dengan 
kemauan sendiri, dan pelaku mengetahui akibat dari perbuatannya.6 Selain itu, ia 
juga menguraikan faktor-faktor yang dapat mempengaruhi pertanggungjawaban 
pidana, seperti ketidaktahuan, kelalaian, kehendak menjadi objek jarimah, serta 

 
4 Ahmad Agus Ramdlany, “Law Changes in Islamic Law (Review of Concepts, Principles and 
Methodology),” Technium Social Sciences Journal 50 (November 1, 2023): 157–66, 
https://doi.org/10.47577/tssj.v50i1.9884. 
5 S. Sholikah, “Pengembangan Maqasid Al-Syari’ah Perspektif Thahir Ibnu ‘Asyur,” International 

Journal Ihya’ ’Ulum al-Din 21, no. 1 (May 2, 2019): 95–114, https://doi.org/10.21580/ihya.21.1.4220. 
6 Zulhamdi, “Konsep Pertanggungjawaban Pidana dalam Fiqh Jinayah,” Syarah: Jurnal Hukum Islam 
& Ekonomi 9, No. 1 (2020), 
https://journal.iainlhokseumawe.ac.id/index.php/syarah/article/view/241. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|196 

 

membedakan bentuk perbuatan langsung, sebab, dan syarat. Tidak kalah penting, 
tulisan tersebut juga membahas secara mendalam alasan-alasan yang dapat 
menggugurkan pertanggungjawaban pidana, antara lain karena pelaku berada 
dalam keadaan paksa, menjalankan tugas jabatan, syubhat, atau taubat. Tulisan di 
atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks penguraian prinsip-
prinsip taklif dan batas-batas pertanggungjawaban pidana dalam hukum Islam. 
Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek tradisional dalam fiqh jinayah 
terhadap individu manusia sebagai subjek hukum yang sah, penulis fokus pada 
aspek kontemporer yaitu kemungkinan penerapan konsep taklif terhadap entitas 
non-manusia seperti Artificial Intelligence (AI) dalam hukum pidana Islam. 

Ahmad Sofian dalam tulisan yang berjudul; “Konsepsi Subjek Hukum dan 
Pertanggungjawaban Pidana Artificial Intelligence,” telah menjelaskan secara 
komprehensif mengenai kedudukan hukum Artificial Intelligence (AI) dalam sistem 
hukum pidana Indonesia, khususnya terkait pertanyaan apakah AI dapat 
dikategorikan sebagai subjek hukum yang dapat dimintai pertanggungjawaban 
pidana.7 Dalam kajiannya, Sofian menekankan bahwa dalam hukum positif 
Indonesia, termasuk dalam KUHP baru (UU No. 1 Tahun 2023), AI belum diakui 
sebagai subjek hukum. Meskipun demikian, ia menunjukkan adanya urgensi untuk 
mengakomodasi perkembangan teknologi dengan mempertimbangkan AI sebagai 
subjek hukum masa depan (ius constituendum), mengingat beberapa negara telah 
mengadopsi konsep tersebut ke dalam sistem hukum nasional mereka. Dengan 
menggunakan pendekatan yuridis normatif, tulisan ini menelaah aspek konseptual 
dan komparatif mengenai atribusi perbuatan pidana yang melibatkan AI dan 
kemungkinan perumusannya dalam hukum pidana nasional. Tulisan di atas 
memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks analisis terhadap 
pertanggungjawaban pidana atas tindakan AI sebagai entitas non-manusia dalam 
ranah hukum. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek positivistik 
dalam hukum pidana Indonesia dan bagaimana AI dapat dimasukkan sebagai 
subjek hukum melalui pendekatan legislatif, penulis fokus pada aspek normatif 
dalam hukum Islam, terutama melalui studi atas konsep taklif dalam fiqh jinayah. 
Penulis berusaha menjawab persoalan yang sama yakni kemungkinan 
pertanggungjawaban pidana AI namun dari sudut pandang syariah dan usul fikih, 
dengan mempertimbangkan prinsip-prinsip maqaṣid al-syari‘ah dan konstruksi 
subjek hukum dalam Islam. 

Muhammad Tan Abdul Rahman Haris dalam tulisan yang berjudul; “Analisis 
Pertanggungjawaban Hukum Pidana terhadap Pemanfaatan Artificial Intelligence di 
Indonesia,” telah menganalisis secara mendalam tentang urgensi pengaturan 
hukum terhadap penggunaan Artificial Intelligence (AI) dalam konteks hukum 
pidana di Indonesia.8 Ia menyoroti bahwa AI, meskipun memiliki kemampuan 
bertindak menyerupai manusia dalam hal kecepatan dan ketepatan, belum 
memiliki kedudukan sebagai subjek hukum dalam sistem hukum Indonesia. Oleh 
karena itu, jika AI melakukan suatu perbuatan yang merugikan atau masuk dalam 

 
7 Ahmad Sofian, “Konsepsi Subjek Hukum dan Pertanggungjawaban Pidana Artificial Intellegence,” 
Halu Oleo Law Review 9, No. 1 (March 13, 2025): 13–26, https://doi.org/10.33561/holrev.v9i1.129. 
8 Muhammad Tan Abdul Rahman Haris and Tantimin Tantimin, “Analisis Pertanggungjawaban 
Hukum Pidana terhadap Pemanfaatan Artificial Intelligence di Indonesia,” Jurnal Komunikasi 
Hukum (JKH) 8, No. 1 (February 1, 2022): 307–16, https://doi.org/10.23887/jkh.v8i1.44408. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|197 

 

kategori tindak pidana, maka pertanggungjawaban tidak dapat dibebankan pada 
AI, melainkan pada pihak pembuat dan pengguna AI yang dianggap sebagai subjek 
hukum mutlak. Dengan menggunakan pendekatan penelitian hukum normatif, 
Haris mengkaji status hukum AI sebagai sistem elektronik dan agen elektronik, 
serta menegaskan perlunya pengaturan hukum yang lebih komprehensif di masa 
depan. Tulisan di atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks 
pembahasan mengenai pertanggungjawaban pidana atas tindakan AI yang 
menimbulkan akibat hukum. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek 
yuridis normatif dalam hukum pidana positif Indonesia dengan menekankan 
bahwa subjek hukum tetap berada pada manusia sebagai pencipta dan pengguna 
AI, penulis fokus pada aspek normatif teologis dalam hukum Islam, khususnya 
dalam kerangka fiqh jinayah melalui studi atas konsep taklif. Penulis berusaha 
mengkaji bagaimana hukum Islam memandang kemungkinan AI sebagai subjek 
pidana, dan apakah struktur taklif yang menjadi dasar pertanggungjawaban pidana 
dalam Islam memungkinkan adanya pemidanaan atas entitas non-manusia seperti 
AI, dengan pendekatan berbasis maqaṣid al-syari‘ah dan prinsip-prinsip ijtihad. 

 Setelah melakukan tinjauan pustaka terhadap berbagai karya ilmiah yang 
membahas pertanggungjawaban pidana dalam konteks Artificial Intelligence (AI) 
maupun dalam kerangka fiqh jinayah, penulis menemukan bahwa belum ada satu 
pun penelitian yang secara eksplisit dan komprehensif menelaah kemungkinan 
penerapan konsep taklif sebagai dasar pertanggungjawaban pidana dalam hukum 
Islam terhadap entitas non-manusia seperti AI. Meskipun topik mengenai AI dan 
tanggung jawab hukumnya telah dibahas dari sisi hukum positif, baik dalam 
perspektif hukum pidana nasional maupun dalam tataran etika hukum 
kontemporer, namun belum ditemukan pembahasan mendalam yang mengaitkan 
problem tersebut dengan bangunan konseptual fiqh jinayah dan prinsip-prinsip 
maqāṣid al-syarī‘ah. Padahal kajian ini penting guna menggali respons normatif 
Islam terhadap perkembangan teknologi, serta membuka kemungkinan 
pengembangan teori hukum Islam yang lebih responsif terhadap fenomena non-
tradisional. Oleh karena itu, tulisan ini memiliki novelty yang kuat yakni formulasi 
awal pendekatan hukum Islam terhadap pertanggungjawaban pidana AI melalui 
analisis terhadap kelayakan AI sebagai subjek hukum berdasarkan konsep taklīf, 
suatu pendekatan yang belum banyak dibahas oleh peneliti sebelumnya dan 
menawarkan perspektif baru dalam diskursus hukum Islam kontemporer. 

Tulisan ini merupakan penelitian berbasis studi pustaka dengan 
pendekatan kualitatif. Metode yang digunakan adalah studi hukum normatif, yakni 
dengan mengkaji ketentuan-ketentuan hukum yang berlaku, serta menelusuri 
teori-teori dan asas-asas hukum yang memiliki keterkaitan dengan permasalahan 
yang diteliti.9 Sumber primer dalam penelitian ini meliputi kitab-kitab fiqh jinayah 
klasik dan kontemporer, serta dokumen resmi lainnya, sedangkan sumber 
sekundernya berupa artikel jurnal ilmiah, dan publikasi relevan lainnya. Teknik 
pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis, baik 
dari perpustakaan fisik maupun basis data digital. Data yang diperoleh dianalisis 

 
9 Afif Noor, “Socio-Legal Research: Integration of Normative and Empirical Juridical Research in 
Legal Research,” Jurnal Ilmiah Dunia Hukum 7, No. 2 (April 27, 2023): 94–112, 
https://doi.org/10.56444/jidh.v7i2.3154. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|198 

 

secara deskriptif-analitis untuk mengkaji kesesuaian, relevansi, dan argumentasi 
yang mendukung fokus permasalahan. 

 
 

Karakteristik AI dan Problematika Yuridis dalam Konteks Subjek Hukum 

Perkembangan Artificial Intelligence (AI) telah menjadi salah satu tonggak 
utama revolusi teknologi abad ke-21. AI bukan lagi sekadar program komputer 
biasa, melainkan sistem cerdas yang mampu meniru fungsi-fungsi kognitif 
manusia, seperti belajar, bernalar, merespons, bahkan mengambil keputusan 
secara otonom.10 Dalam banyak aspek, AI telah menggantikan manusia dalam 
menjalankan tugas-tugas kompleks, mulai dari sistem rekomendasi e-commerce, 
kendaraan otonom, hingga kecerdasan prediktif dalam sektor keamanan.11 
Kemampuan ini telah mendorong perdebatan baru di bidang hukum, khususnya 
mengenai posisi AI dalam sistem pertanggungjawaban hukum pidana. Jika AI 
mampu bertindak menyerupai manusia, dapatkah ia diperlakukan sebagai subjek 
hukum? 

Secara teknis, AI merujuk pada kemampuan sistem komputer untuk 
menampilkan perilaku cerdas yang secara tradisional memerlukan kecerdasan 
manusia. AI dapat diklasifikasikan menjadi dua: narrow AI (lemah) dan general AI 
(kuat). Saat ini, teknologi yang berkembang masih berkisar pada narrow AI, yang 
berarti hanya bisa melakukan satu fungsi tertentu secara efisien, seperti 
pengenalan suara atau pengendalian kendaraan.12 Namun, kompleksitasnya telah 
berkembang pesat, memungkinkan sistem ini untuk mengambil keputusan sendiri 
berdasarkan big data dan algoritma machine learning. Ini membuat batas antara 
alat pasif dan pelaku aktif menjadi semakin kabur secara hukum. 

AI berbeda dengan teknologi sebelumnya karena memiliki kapasitas untuk 
belajar dan menyempurnakan kinerjanya tanpa instruksi eksplisit dari manusia. 
Mekanisme pembelajaran ini dilakukan melalui algoritma adaptif yang 
memungkinkan AI mengenali pola dan membuat prediksi berbasis data. AI tidak 
hanya menjalankan perintah, tetapi juga menyesuaikan diri dengan kondisi 
lingkungan dan mengambil tindakan yang kadang-kadang bahkan tidak dapat 
diprediksi oleh penciptanya. Hal ini menciptakan kerumitan dalam menentukan 
siapa yang bertanggung jawab ketika AI menyebabkan kerugian atau melakukan 
pelanggaran hukum, terutama dalam konteks hukum pidana. 

Hukum pidana secara konvensional mengenal dua entitas sebagai subjek 
hukum: manusia (natural person) dan badan hukum (legal person). Keduanya 
memiliki kapasitas untuk bertindak dan mempertanggungjawabkan perbuatan 

 
10 KA Hossain, “Artificial Intelligence (AI) and Robot: History, Impact and Future of the World,” 
Quest Journals: Journal of Research in Mechanical Engineering 9, No. 8 (2023): 25–63. 
11 Enni Soerjati Priowirjanto, “Urgensi Pengaturan Mengenai Artificial Intelligence pada Sektor 
Bisnis Daring dalam Masa Pandemi COVID-19 di Indonesia,” Jurnal Bina Mulia Hukum 6, No. 2 (April 
1, 2022): 254–72, https://doi.org/10.23920/jbmh.v6i2.355. 
12 Sage Kelly, Sherrie-Anne Kaye, and Oscar Oviedo-Trespalacios, “What Factors Contribute to the 
Acceptance of Artificial Intelligence? A Systematic Review,” Telematics and Informatics 77 
(February 1, 2023): 101925, https://doi.org/10.1016/j.tele.2022.101925. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|199 

 

dalam sistem hukum.13 Subjek hukum memiliki karakteristik penting, yaitu 
kesadaran, kehendak, dan akal untuk membedakan benar dan salah. Oleh karena 
itu, dalam konstruksi hukum saat ini, AI belum dianggap sebagai subjek hukum 
karena tidak memiliki kesadaran moral dan tanggung jawab etis. AI diperlakukan 
sebagai alat atau objek hukum, bukan pelaku hukum yang mandiri. 

Namun demikian, muncul perdebatan di kalangan akademisi hukum 
mengenai apakah perlu ada reformulasi konsep subjek hukum, terutama 
mengingat kemampuan AI yang semakin menyerupai manusia. Beberapa ahli 
mengusulkan adanya bentuk baru dari “subjek hukum elektronik” atau 
“kepribadian hukum digital” bagi AI. Ide ini berangkat dari analogi dengan 
korporasi yang memperoleh status hukum melalui fiksi hukum. Jika korporasi, 
yang bukan makhluk hidup, bisa dimintai pertanggungjawaban, mengapa AI yang 
bertindak secara independen tidak dapat diberi perlakuan hukum serupa? Meski 
wacana ini berkembang, realisasi yuridisnya masih belum mapan. 

Salah satu pendekatan yang digunakan untuk mengkaji kemungkinan AI 
menjadi subjek hukum adalah melalui analogi dengan tanggung jawab korporasi 
dalam hukum pidana. Dalam sistem ini, korporasi bisa dianggap bertanggung 
jawab atas tindak pidana yang dilakukan oleh pengurusnya dalam konteks 
tugasnya. AI bisa diposisikan secara serupa, dengan pembuat, pemrogram, atau 
pengguna AI sebagai pihak yang menanggung pertanggungjawaban hukum atas 
tindakan AI. Namun pendekatan ini masih terbatas dan belum menjawab secara 
tuntas dilema etis dan yuridis ketika AI bertindak tanpa kendali manusia secara 
langsung. 

Pada beberapa yurisdiksi, wacana tentang pengakuan AI sebagai subjek 
hukum mulai mendapatkan tempat. Uni Eropa, misalnya, dalam laporan European 
Parliament tahun 2017 tentang “Civil Law Rules on Robotics”, telah menyarankan 
agar AI diberi status hukum khusus sebagai "electronic person". Sementara 
Estonia tengah mengembangkan kerangka hukum yang memungkinkan entitas AI 
memiliki kewajiban dan hak terbatas. Langkah ini menunjukkan adanya kesadaran 
global akan kebutuhan hukum yang adaptif terhadap teknologi. Namun, 
pendekatan ini belum sampai pada pengakuan pidana formal terhadap AI sebagai 
pelaku kejahatan yang mandiri. 

Indonesia sendiri, melalui KUHP terbaru (UU No. 1 Tahun 2023), belum 
mengakomodasi AI sebagai subjek hukum pidana. Hukum nasional masih 
mempertahankan pendekatan tradisional, di mana subjek hukum adalah manusia 
atau badan hukum formal. Tindak pidana yang melibatkan AI, baik secara langsung 
maupun tidak langsung, tetap dibebankan kepada manusia, yakni pihak pembuat 
atau pengguna AI. Hal ini menciptakan gap yuridis ketika AI bertindak secara 
otonom dan hasil tindakannya tidak dapat dikontrol atau diprediksi sepenuhnya 
oleh manusia. 

Masalah semakin kompleks ketika AI digunakan dalam sistem yang bersifat 
prediktif atau koersif, seperti drone militer otonom, algoritma penilaian risiko 
kriminal, atau pengawasan biometrik. Dalam kasus ini, AI tidak sekadar alat bantu, 
tetapi pengambil keputusan. Jika keputusan itu menimbulkan kerugian atau 

 
13 T. Andana Harris Pratama, Muhammad Ali, and Fadil Fadil, “Korporasi Sebagai Subyek Hukum 
dalam Tindak Pidana Lingkungan Hidup,” Al-Manhaj: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial Islam 5, No. 
1 (May 5, 2023): 611–20, https://doi.org/10.37680/almanhaj.v5i1.2672. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|200 

 

pelanggaran hak asasi manusia, pertanggungjawaban hukumnya tidak selalu dapat 
ditelusuri secara langsung ke manusia. Oleh karena itu, pendekatan yuridis 
konvensional menjadi tidak memadai untuk menjawab permasalahan ini. 
Diperlukan kerangka hukum yang mampu menjawab kompleksitas interaksi 
manusia dan teknologi. 

Dalam perspektif hukum Islam, konsep subjek hukum dikenal melalui 
istilah mukallaf, yakni individu yang telah memenuhi syarat akal dan baligh serta 
sadar terhadap perbuatannya. AI tentu saja tidak memenuhi kriteria ini, karena 
tidak memiliki ruh, akal moral, maupun kesadaran ilahiyah. Namun, fiqh jinayah 
menyediakan ruang untuk analisis tanggung jawab hukum atas entitas yang tidak 
memenuhi syarat taklif, seperti anak kecil, orang gila, atau bahkan hewan. Hal ini 
membuka kemungkinan analogi hukum terhadap AI sebagai entitas non-mukallaf 
yang perbuatannya tetap membawa implikasi hukum. 

Sebagaimana dalam kasus kerusakan yang disebabkan oleh hewan milik 
seseorang, fiqh jinayah menetapkan tanggung jawab atas pemilik atau pengendali 
hewan tersebut. Dalam konteks AI, analogi ini dapat diperluas, di mana pembuat 
atau pengguna AI bertindak sebagai pihak yang bertanggung jawab atas tindakan 
sistem yang dikendalikan atau diprogram olehnya. Namun, ketika AI mulai 
memiliki kapasitas adaptasi dan keputusan yang tidak dikendalikan langsung oleh 
manusia, maka analogi tersebut menghadapi keterbatasan. Oleh karena itu, 
diperlukan pendekatan baru dalam hukum Islam yang tetap berpijak pada maqaṣid 
al-syari‘ah. 

Karakteristik AI yang bersifat otonom, prediktif, dan adaptif, telah 
menantang batas-batas konseptual subjek hukum dalam sistem hukum pidana, 
baik dalam hukum positif maupun hukum Islam. AI menimbulkan problematika 
yuridis karena berada di antara status alat dan pelaku. Dibutuhkan pendekatan 
konseptual dan ijtihad normatif untuk merumuskan bentuk tanggung jawab 
hukum terhadap tindakan AI. Pada bagian selanjutnya, tulisan ini akan membahas 
secara mendalam tentang konsep taklif dalam fiqh jinayah sebagai dasar analisis 
pertanggungjawaban pidana dalam hukum Islam. 

 
 

Konsep Taklif dalam Fiqh Jinayah: Syarat, Dimensi, dan Batasannya 

Dalam sistem hukum Islam, konsep taklif merupakan fondasi utama yang 
mendasari segala bentuk pertanggungjawaban individu terhadap perbuatannya. 
Secara etimologis, taklif berasal dari kata kallafa-yukallifu-taklifan, yang berarti 
membebani seseorang dengan sesuatu yang sulit atau berat.14 Dalam konteks 
syariah, taklif diartikan sebagai pembebanan kewajiban hukum atas seorang 
mukallaf, yakni individu yang telah memenuhi syarat tertentu untuk dikenai 
perintah dan larangan syariat.15 Pembahasan mengenai taklif menjadi sangat 

 
14 Abdur Rakib, “Mukallaf Sebagai Subjek Hukum dalam Fiqih Jinayah,” Hakam: Jurnal Kajian Hukum 
Islam dan Hukum Ekonomi Islam 5, No. 2 (December 28, 2021), 
https://doi.org/10.33650/jhi.v5i2.3585. 
15 Rohmat Mulyana Sapdi and Cucu Komala, “Pembentukan Karakter Tanggung Jawab Menuju Masa 
Akil Baligh,” Jurnal Perspektif 7, No. 1 (May 10, 2023): 50–60, 
https://doi.org/10.15575/jp.v7i1.222. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|201 

 

penting dalam fiqh jinayah, karena status pertanggungjawaban pidana tidak dapat 
ditetapkan tanpa terlebih dahulu menilai kelayakan seseorang sebagai mukallaf. 

Fiqh jinayah, sebagai cabang ilmu yang mengkaji hukum pidana dalam 
Islam, menempatkan taklif sebagai syarat mendasar bagi lahirnya tanggung jawab 
hukum (mas’uliyyah). Seseorang hanya dapat dimintai pertanggungjawaban atas 
suatu tindak pidana (jarimah) apabila ia telah memenuhi kriteria sebagai mukallaf 
secara utuh.16 Dengan demikian, penilaian terhadap keabsahan 
pertanggungjawaban pidana harus didahului oleh pengujian terhadap status taklif 
pelaku. Tanpa adanya taklif, pembebanan hukum tidak dapat diberlakukan. 

Secara umum, para ulama sepakat bahwa syarat utama untuk sahnya taklif 
adalah adanya akal (‘aql) dan kedewasaan biologis (bulugh). Akal adalah 
instrumen utama yang menjadikan manusia mampu membedakan antara baik dan 
buruk, serta menyadari konsekuensi dari perbuatannya.17 Seseorang yang tidak 
berakal, seperti orang gila (majinun), tidak dibebani taklif. Demikian pula, anak 
kecil yang belum baligh tidak dapat dimintai pertanggungjawaban pidana secara 
penuh. Dalam konteks ini, taklif bukan hanya masalah kemampuan fisik atau 
tindakan lahiriah, tetapi juga menyangkut kapasitas batiniah untuk memahami 
perintah dan larangan syariat. 

Selain akal dan baligh, sebagian ulama juga menambahkan syarat kesadaran 
(tamyiz) dan pengetahuan sebagai unsur penting dalam taklif. Tamyiz merujuk 
pada kemampuan seseorang untuk membedakan hal yang benar dari yang salah, 
meskipun belum mencapai baligh. Meskipun anak yang tamyiz belum terkena taklif 
secara penuh, beberapa kewajiban seperti salat dan puasa tetap diperintahkan 
sebagai latihan spiritual. Dalam konteks jinayah, tamyiz menjadi batas awal 
penilaian moral terhadap suatu perbuatan. Dengan demikian, dimensi taklif dalam 
fiqh jinayah tidak bersifat kaku, tetapi dinamis, mengikuti perkembangan 
psikologis dan kognitif pelaku. 

Konsep taklif juga melibatkan pemahaman tentang kehendak bebas 
(ikhtiyar), yaitu kebebasan dalam memilih untuk melakukan atau meninggalkan 
suatu perbuatan. Dalam fikih jinayah, tindakan pidana yang dilakukan di bawah 
paksaan (ikrah) tidak menimbulkan tanggung jawab hukum, karena pelaku tidak 
melakukannya dengan kemauan bebas.18 Hal ini menunjukkan bahwa taklif 
menuntut adanya unsur kesengajaan dan kebebasan dalam berbuat. Oleh karena 
itu, orang yang dipaksa, tidur, tidak sadar, atau sedang berada dalam kondisi 
darurat bisa dikecualikan dari tanggung jawab pidana. Dimensi kehendak bebas ini 
menjadi indikator penting dalam menilai layak tidaknya seseorang dibebani 
sanksi. 

Dalam kerangka jinayah, taklif juga mengandung dimensi moral dan 
spiritual yang mengikat antara manusia dengan Allah sebagai pemilik hukum. 

 
16 Irwansyah Muhammad Jamal, “Criteria of Adult Age (Mukallaf) in Islamic Criminal Law [Kriteria 
Dewasa (Mukallaf) dalam Bidang Jinayah],” Legitimasi: Jurnal Hukum Pidana dan Politik Hukum 9, 
No. 2 (December 30, 2020): 178–96, https://doi.org/10.22373/legitimasi.v9i2.8511. 
17 Fikri Muhtada, M Geri Coslo, and Muhammad Abdul Aziz, “Kajian Hukum Taklifi Menurut Para 
Imam Mazhab,” Tahkim: Jurnal hukum Syariah 17, No. 2 (Desember 2021): 245–60, 
https://doi.org/10.33477/thk.v17i2.1097. 
18 Asiyah Jamilah, “Ketika Anak Melukai: Tinjauan Hukum Islam tentang Tanggungjawab Pidana 
Anak dalam Kasus Kekerasan:,” Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam 6, No. 1 (April 25, 
2025): 104–19, https://doi.org/10.36701/bustanul.v6i1.2054. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|202 

 

Sebab itu, seorang mukallaf tidak hanya bertanggung jawab kepada negara atau 
masyarakat, tetapi juga kepada Tuhan. Konsep ini membedakan hukum Islam dari 
sistem hukum sekuler yang hanya menekankan aspek legal-formal. Dalam fiqh, 
sanksi pidana bukan hanya bentuk pencegahan (zajr) dan penjeraan (tadbir), 
tetapi juga bentuk pensucian jiwa (tazkiyah). Oleh karena itu, pembebanan taklif 
dalam konteks jinayah bertujuan untuk menjaga keseimbangan antara keadilan 
sosial dan pertanggungjawaban spiritual. 

Batasan taklif dalam fiqh jinayah juga menyangkut keterkaitan antara niat 
(niyyah) dan perbuatan (fi‘l). Dalam banyak kasus pidana, niat menjadi faktor 
kunci dalam menetapkan jenis dan beratnya hukuman. Seseorang yang melakukan 
perbuatan tanpa niat untuk menyakiti atau merugikan, misalnya karena kelalaian 
ringan, mungkin tidak dikenai hukuman yang sama dengan pelaku yang sengaja 
dan sadar. Hal ini menunjukkan bahwa konsep taklif tidak berdiri sendiri, 
melainkan melekat pada integrasi antara kesadaran, niat, dan akibat hukum. 
Dengan kata lain, taklif adalah kombinasi antara kapasitas kognitif dan tanggung 
jawab moral atas suatu tindakan.19 

Dalam praktiknya, para fuqaha membedakan tingkat pertanggungjawaban 
pidana berdasarkan kesempurnaan taklif. Misalnya, anak yang mendekati usia 
baligh dan telah menunjukkan kemampuan membedakan perbuatan, bisa dikenai 
tindakan pendidikan (ta’dib) meskipun belum dijatuhi hudud atau qishash. Begitu 
pula dengan orang gila yang sesekali sadar (majinun muqatti’), dapat dimintai 
tanggung jawab terbatas sesuai kesadarannya. Ini menunjukkan bahwa fiqh 
jinayah memiliki fleksibilitas dalam menilai kondisi psikologis pelaku dan tidak 
bersifat absolut dalam menerapkan sanksi. Kepekaan ini menjadi modal penting 
dalam merespons fenomena hukum kontemporer. 

Perkembangan zaman menuntut reinterpretasi terhadap konsep taklif, 
khususnya ketika muncul entitas non-manusia seperti Artificial Intelligence (AI) 
yang dapat melakukan tindakan menyerupai manusia. Meskipun AI tidak memiliki 
ruh atau akal dalam pengertian syar’i, perbuatannya mampu menimbulkan 
dampak hukum yang signifikan. Tantangannya adalah bagaimana konsep taklif 
yang berbasis kesadaran spiritual dan kapasitas akal dapat diaplikasikan atau 
dianalogikan kepada entitas yang tidak memiliki unsur ruhani. Oleh karena itu, 
penting untuk membedakan antara taklif asli (yang hanya berlaku bagi manusia) 
dan mas’uliyyah fungsional yang mungkin ditimpakan secara hukum kepada 
entitas buatan. 

Beberapa ulama kontemporer mulai membuka ruang diskusi mengenai 
perluasan konsep tanggung jawab dalam fiqh, khususnya dengan pendekatan 
maqaṣid al-syari‘ah. Tujuannya bukan untuk memaksakan AI sebagai mukallaf, 
melainkan untuk merumuskan pertanggungjawaban yang sejalan dengan prinsip 
perlindungan hak dan keadilan. Dalam konteks ini, perbuatan AI dapat 
dianalogikan seperti hewan milik seseorang yang menyebabkan kerugian. Maka, 
tanggung jawabnya dibebankan kepada pemilik atau penciptanya. Namun, 
pendekatan ini belum sepenuhnya menjawab kerumitan AI yang mampu 

 
19 Muhammad Irfan Fadil, Yusup Azazy, and Opik Rozikin, “Analisis Sanksi Tindak Pidana Pelaku 
Kelalaian dalam Berkendara Mengakibatkan Kematian dalam Putusan Nomor: 
313/Pid.Sus/2024/Pn Jmr Perspektif Hukum Pidana Islam,” Maqasid 14, No. 1 (May 11, 2025): 
184–203, https://doi.org/10.30651/mqs.v14i1.26262. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|203 

 

mengambil keputusan sendiri, dan karena itu memerlukan pengembangan konsep 
baru dalam fiqh jinayah. 

Di sisi lain, batasan taklif juga menjadi filter agar tidak semua bentuk 
perbuatan dibebankan secara hukum. Misalnya, orang yang melakukan perbuatan 
karena lupa (nisyan), tidur (nawm), atau tidak tahu hukum (jahalat al-ḥukm) 
dikecualikan dari hukuman pidana. Dalam hal ini, Islam menunjukkan keadilan 
substantif dengan mempertimbangkan kondisi pelaku. Pendekatan ini relevan 
untuk menilai apakah sistem AI, yang tidak memiliki kesadaran, dapat 
diperlakukan seperti manusia. Jika ketidaktahuan dan ketidaksadaran manusia 
saja bisa membatalkan taklif, maka bagaimana mungkin AI yang sama sekali tidak 
memiliki kehendak moral dapat dimintai tanggung jawab secara langsung? 

Taklif dalam fiqh jinayah adalah konsep multidimensional yang mencakup 
syarat akal, baligh, tamyiz, kehendak bebas, dan niat. Ia tidak hanya berfungsi 
sebagai landasan hukum, tetapi juga sebagai refleksi keadilan moral dalam Islam.20 
Dalam konteks perubahan zaman dan kemunculan entitas cerdas non-manusia 
seperti AI, diskursus tentang taklif menjadi krusial untuk menentukan batas dan 
kemungkinan pertanggungjawaban hukum dalam perspektif Islam. Pada bagian 
berikutnya, tulisan ini akan menelaah lebih lanjut tentang sejauh mana AI dapat 
memenuhi kriteria taklf, dan apakah dimungkinkan untuk menyusun bentuk 
pertanggungjawaban yang sejalan dengan kerangka fiqh. 
 

 

Analisis Kesesuaian Entitas AI dengan Kriteria Taklif dalam Hukum Islam 

Kehadiran Artificial Intelligence (AI) sebagai entitas non-manusia yang 
mampu bertindak secara otonom dan menyerupai perilaku manusia telah 
menantang sistem konseptual hukum Islam, khususnya dalam aspek 
pertanggungjawaban pidana. Fiqh jinayah yang berpijak pada struktur taklif 
tradisional mendefinisikan subjek hukum sebagai manusia yang memiliki 
kapasitas akal, kehendak, dan kesadaran atas perbuatannya.21 AI, meskipun 
memiliki kecanggihan teknologi dan algoritma pembelajaran mesin, secara 
esensial tidak memiliki ruh, tidak berakal secara syar’i, dan tidak memiliki 
kehendak bebas sebagaimana manusia. Maka, pertanyaannya bukan sekadar 
apakah AI dapat dijadikan mukallaf, melainkan apakah sistem hukum Islam 
membuka ruang ijtihad normatif untuk menganalogikan bentuk tanggung jawab 
atas entitas semacam itu. 

Dalam literatur usul fikih, taklif meniscayakan dua syarat mendasar: adanya 
akal (‘aql) dan kemampuan membedakan benar-salah (tamyiz). AI sebagai produk 
teknologi tidak memiliki akal dalam pengertian metafisik atau spiritual 
sebagaimana manusia. Meskipun dapat menjalankan logika kompleks, analisis 
data, dan membuat keputusan prediktif, seluruh proses ini merupakan hasil 
rekayasa algoritmik, bukan kesadaran moral. Oleh sebab itu, AI tidak dapat 
memenuhi syarat pertama dalam taklif. Kekosongan akal ini membatasi 
kemungkinan untuk memposisikannya sebagai subjek hukum dalam konstruksi 

 
20 Ulil Abshor, “Kriteria Mujtahid Perspektif Ibnu Arabi: Studi Komparasi Ijtihad Ibnu Arabi Dan Para 

Ulama,” PUTIH: Jurnal Pengetahuan Tentang Ilmu Dan Hikmah 9, no. 2 (2024): 21–38, 

https://doi.org/10.51498/kyydc750. 
21 Jamilah, “Ketika Anak Melukai.” 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|204 

 

hukum Islam yang klasik. Namun, dalam praktik fiqh, pertanggungjawaban tidak 
selalu bergantung pada pelaku sebagai individu berakal, melainkan juga bisa 
dibebankan secara tanggungan kepada pihak yang mengendalikannya. 

Dalam banyak kasus fiqh, para ulama telah menempatkan tanggung jawab 
atas entitas yang tidak mukallaf kepada pihak yang memiliki otoritas atau 
kepemilikan terhadapnya. Misalnya, kerusakan yang ditimbulkan oleh hewan 
ternak, alat, atau bahkan anak kecil, dapat dibebankan kepada wali atau pemilik. 
Analogi ini menarik jika diterapkan pada AI. Meskipun AI tidak memiliki kapasitas 
taklif, tetapi sistem ini menghasilkan dampak yang riil dalam masyarakat. 
Pendekatan tanggung jawab secara tidak langsung melalui prinsip dhamm 
(jaminan) dan ḍaman (tanggungan kerugian) menjadi relevan untuk mengatasi 
kekosongan subjek hukum yang muncul akibat tindakan AI. 

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan dalam memahami tanggung 
jawab hukum terkait kecerdasan buatan (AI) adalah melalui prinsip fikih al-
musabbib ka al-mubasyir, yaitu bahwa pelaku tidak langsung (penyebab) dapat 
dikenai tanggung jawab hukum sebagaimana pelaku langsung.22 Dalam konteks ini, 
AI diposisikan sebagai alat atau perantara yang bertindak atas dasar pemrograman 
dan instruksi yang diberikan oleh manusia atau institusi. Oleh karena itu, tindakan 
AI dapat dipandang sebagai perpanjangan dari kehendak manusia yang berada di 
balik algoritma tersebut. Hal ini sejalan dengan prinsip dalam fikih jinayah bahwa 
kerusakan yang ditimbulkan oleh alat, meskipun terjadi secara otomatis, tetap 
menimbulkan tanggung jawab hukum pada pemilik atau penggunanya. Dengan 
demikian, AI dapat dikonstruksikan sebagai sabab (penyebab), sedangkan subjek 
hukum yang bertanggung jawab tetap manusia sebagai musabbib (penyebab 
hukum yang sah menurut syariat). 

Namun, muncul persoalan ketika AI bertindak di luar ekspektasi atau 
kontrol manusia. Dengan teknologi machine learning dan deep learning, AI 
memiliki kemampuan untuk mengembangkan pola dan keputusan baru tanpa 
intervensi manusia secara langsung. Dalam konteks ini, muncul tantangan baru 
karena penyebab langsung (AI) tidak dapat dimintai tanggung jawab secara syar‘i, 
sementara penciptanya pun mungkin tidak mengetahui secara spesifik tindakan 
tersebut. Kasus ini menimbulkan perdebatan serius dalam hukum Islam: apakah 
sebuah perbuatan tanpa niat pelaku utama dapat dikenai sanksi jinayah? Dalam 
banyak mazhab, niat menjadi elemen kunci dalam pertanggungjawaban pidana, 
sehingga jika tidak ada kesengajaan, maka sanksi jinayah tidak berlaku. 

Dalam konteks hukum Islam, AI bisa diklasifikasikan sebagai non-mukallaf 
secara mutlak. Ini berarti bahwa AI tidak bisa dimintai pertanggungjawaban 
pidana atas perbuatannya sendiri karena tidak memenuhi syarat taklif secara 
substansial. Namun demikian, fiqh memiliki fleksibilitas untuk tetap memberi 
sanksi pada kerugian yang ditimbulkan, bukan karena pelakunya mukallaf, 
melainkan untuk menjaga maslahat dan keadilan. Hal ini dapat dilakukan melalui 
sistem ta‘zir (hukuman kebijakan penguasa), yang memungkinkan hakim untuk 
menetapkan hukuman berdasarkan pertimbangan maslahat umum dan kerugian 
yang ditimbulkan dalam masyarakat. 

 
22 Panji Adam Agus Putra, “Application of the Rules of Al-Mubâsyir and Al-Mutasabbib in Islamic 
Economic Law (Mu‘āmalah Māliyyah),” Indonesian Journal of Multidisciplinary Science 3, No. 6 
(March 25, 2024), https://doi.org/10.55324/ijoms.v3i6.847. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|205 

 

Para ulama klasik telah merumuskan beberapa jenis pertanggungjawaban 
yang tidak harus bergantung pada taklif, antara lain dalam konteks jinayah khatha’ 
(kejahatan tidak disengaja).23 Dalam kasus semacam ini, pelaku tetap dikenai 
denda atau diyat meskipun tidak memiliki niat atau kesengajaan. Maka, dengan 
model ini, pertanggungjawaban atas perbuatan AI dapat dianalogikan sebagai 
bentuk jinayah khatha’ yang dikenakan kepada pihak pemilik AI. Logika ini sejalan 
dengan maqaṣid al-syari‘ah dalam menjaga jiwa dan harta, sekaligus memperluas 
jangkauan hukum Islam terhadap fenomena baru tanpa harus memaksakan status 
taklīf pada entitas yang secara esensial tidak layak. 

Kesesuaian AI dengan kriteria taklif memang secara tegas tidak terpenuhi, 
namun hal itu tidak serta-merta menghalangi perlunya penyusunan kerangka 
pertanggungjawaban. Hal ini menuntut para ahli fiqh untuk melakukan 
pendekatan ijtihadi guna merumuskan bentuk mas’uliyyah yang tidak berbasis 
pada konsep mukallaf klasik, tetapi berdasarkan asas tanggung jawab fungsional. 
Dengan cara ini, hukum Islam tetap konsisten pada prinsipnya namun juga adaptif 
terhadap fenomena baru. Tanggung jawab tidak harus dimaknai sebagai 
pembebanan kepada AI itu sendiri, tetapi kepada sistem hukum yang mampu 
menjamin keadilan akibat dari perbuatannya. 

Perlu dicatat bahwa dalam Islam, keadilan adalah prinsip tertinggi yang 
menjadi orientasi seluruh perangkat hukum. Dalam konteks AI, menuntut 
pertanggungjawaban dari entitas yang tidak berkesadaran jelas bertentangan 
dengan asas keadilan. Namun, membiarkan kerusakan yang ditimbulkan oleh AI 
tanpa ada pihak yang bertanggung jawab juga merupakan bentuk kezaliman. Maka, 
pendekatan yang paling adil adalah membangun sistem akuntabilitas yang tetap 
menempatkan manusia sebagai subjek hukum, dengan mempertimbangkan peran 
dan keterlibatannya dalam desain, pemrograman, dan pengoperasian AI. Di sinilah 
posisi konsep mas’uliyyah sebagai tanggung jawab moral dan hukum menjadi 
penting. 

Di beberapa negara, konsep strict liability (tanggung jawab mutlak) telah 
digunakan dalam konteks kecelakaan produk teknologi tinggi. Tanpa 
membuktikan kesalahan, pihak produsen tetap bertanggung jawab atas kerusakan 
yang timbul akibat produk buatannya.24 Prinsip ini sebenarnya memiliki relevansi 
dengan konsep ḍaman dalam fiqh, yakni kompensasi atas kerugian tanpa harus 
membuktikan kesengajaan. Meskipun AI bukan mukallaf, mekanisme 
pertanggungjawaban dapat tetap ditegakkan berdasarkan prinsip tanggung jawab 
perdata dan sosial demi menjaga ketertiban dan keadilan masyarakat. 

Dengan mempertimbangkan dimensi maqaṣid al-syari‘ah, khususnya 
perlindungan terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan harta (ḥifẓ al-mal), maka penting 
untuk merumuskan bentuk pertanggungjawaban yang sesuai terhadap perbuatan 
AI. AI yang digunakan dalam kendaraan, layanan kesehatan, sistem senjata, atau 

 
23 Seva Maya Sari and Toguan Rambe, “Delik Culpa dalam Kajian Fiqh Jinayah (Analisis Terhadap 
Pasal 359 KUHP tentang Kealpaan yang Mengakibatkan Matinya Orang),” Tazkir: Jurnal Penelitian 
Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman 6, No. 2 (December 30, 2020): 249–64, 
https://doi.org/10.24952/tazkir.v6i2.3031. 
24 Mikhail Alvindra Sembiring et al., “Pengaturan Hukum dan Tanggung Jawab Komite Nasional 
Keselamatan Transportasi (KNKT) dalam Konteks Kecelakaan Pesawat Udara (Studi Kasus 
Jatuhnya SJ 182 di Perairan Kepulauan Seribu, Jakarta Utara),” Law, Development and Justice Review 
7, No. 2 (September 14, 2024): 104–23, https://doi.org/10.14710/ldjr.7.2024.104-123. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|206 

 

keuangan memiliki potensi besar menimbulkan kerusakan. Oleh karena itu, 
pendekatan hukum Islam yang mempertimbangkan maslahat dan menolak 
mafsadah harus mampu menyusun perangkat pertanggungjawaban yang preventif, 
represif, sekaligus tidak melanggar prinsip dasar taklif. 

Dengan demikian, meskipun AI secara eksplisit tidak dapat diklasifikasikan 
sebagai mukallaf dalam hukum Islam, pendekatan fiqh yang berbasis pada maqaṣid 
dan qawa‘id fiqhiyyah memungkinkan terbentuknya kerangka tanggung jawab 
hukum yang fungsional. AI tidak diakui sebagai pelaku hukum dalam pengertian 
klasik, namun ia dapat dimasukkan dalam struktur hukum melalui analogi dan 
konstruksi tanggung jawab tidak langsung. Pendekatan ini sekaligus membuka 
ruang pembaruan fiqh jinayah secara metodologis agar tetap responsif terhadap 
dinamika teknologi yang semakin kompleks. Pada bagian berikutnya, tulisan ini 
akan menguraikan bagaimana rekonstruksi tanggung jawab hukum (mas’uliyyah) 
dapat dikembangkan untuk entitas non-mukallaf seperti AI dalam kerangka ijtihad 
kontemporer. 

 
 

Rekonstruksi Mas’uliyyah atas Non-Mukallaf dalam Fiqh 

Rekonstruksi konsep mas’uliyyah (pertanggungjawaban) atas entitas non-
mukallaf dalam fiqh merupakan tantangan metodologis sekaligus kebutuhan 
epistemologis di era kontemporer. Perkembangan teknologi yang menghasilkan 
entitas seperti Artificial Intelligence (AI) menuntut kerangka hukum Islam untuk 
lebih adaptif terhadap realitas baru, tanpa kehilangan otentisitas normatifnya. 
Sebab, dalam sistem hukum Islam, mas’uliyyah pada dasarnya merupakan 
implikasi langsung dari taklif, yakni beban hukum yang dijatuhkan kepada seorang 
mukallaf yang berakal dan baligh. Maka, dalam kondisi di mana entitas seperti AI 
terbukti mampu menimbulkan akibat hukum, sementara ia tidak memenuhi syarat 
taklf, muncullah pertanyaan: bagaimana bentuk mas’uliyyah yang sesuai dalam 
konteks fiqh? 

Secara konvensional, para ulama menyatakan bahwa pertanggungjawaban 
hukum dalam fiqh hanya berlaku atas manusia mukallaf yang memiliki kehendak, 
akal, dan kesadaran moral. Namun demikian, fiqh juga mengenal berbagai bentuk 
tanggung jawab atas tindakan pihak ketiga yang bukan mukallaf. Misalnya, 
kerusakan akibat perbuatan hewan, anak kecil, atau alat tertentu tetap dapat 
melahirkan kewajiban hukum yang dibebankan kepada wali atau pemiliknya. Hal 
ini menunjukkan bahwa fiqh jinayah tidak menutup kemungkinan adanya model 
pertanggungjawaban tidak langsung yang bersifat fungsional. Model ini relevan 
dijadikan sebagai titik tolak dalam merekonstruksi mas’uliyyah atas AI sebagai 
entitas non-mukallaf. 

Salah satu basis fiqh yang penting dalam rekonstruksi ini adalah konsep 
ḍaman (tanggung rugi), yakni prinsip bahwa setiap kerugian atau kerusakan yang 
ditimbulkan, baik dengan atau tanpa kesengajaan, harus diganti oleh pelaku atau 
pihak yang bertanggung jawab. Dalam banyak kasus, ḍaman tidak mensyaratkan 
adanya niat atau kesengajaan dari pelaku.25 Sebagai contoh, jika seseorang 

 
25 Eko Rial Nugroho, “Characteristics of Distinguishing Elements in the Case of Default and Fraud in 
Contracts,” Media Syari’ah: Wahana Kajian Hukum Islam dan Pranata Sosial 24, No. 1 (July 20, 
2022): 1–19, https://doi.org/10.22373/jms.v24i1.11050. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|207 

 

membiarkan binatang peliharaannya merusak kebun tetangga, maka ia 
bertanggung jawab atas kerusakan itu, meskipun tidak ada niat untuk merusak. Ini 
memberi ruang bagi kita untuk menyusun kerangka mas’uliyyah yang tidak harus 
bergantung pada keberadaan taklif, tetapi lebih pada prinsip akibat dan tanggung 
jawab sosial.  

Dalam konteks AI, rekonstruksi mas’uliyyah dapat dilakukan dengan 
menempatkan AI sebagai perpanjangan tangan dari pihak yang mengoperasikan, 
memprogram, atau memilikinya. Tanggung jawab atas perbuatan AI tidak 
diarahkan pada entitas AI itu sendiri, melainkan kepada manusia sebagai pembuat 
keputusan utama. Ini sejalan dengan prinsip al-‘amal bil wasaiṭ (perbuatan melalui 
perantara) dalam fiqh, di mana tanggung jawab hukum tetap berada pada pemilik 
kehendak dan niat, bukan pada alat yang digunakan. Dengan kata lain, AI 
diposisikan sebagai instrumen teknologis yang efek hukumnya tetap dibebankan 
kepada manusia yang berada di belakangnya. 

Dalam beberapa mazhab fiqh, konsep pertanggungjawaban atas perbuatan 
non-mukallaf juga bisa ditemukan dalam pembahasan jinayah al-ṭifl (kejahatan 
oleh anak kecil) atau majinun (orang gila). Dalam kasus ini, meskipun pelakunya 
tidak mukallaf, tanggung jawab atas perbuatannya tetap harus dipenuhi oleh wali 
atau ahli warisnya melalui sistem diyat (denda pidana).26 Penerapan prinsip ini 
terhadap AI membuka kemungkinan bahwa AI diperlakukan seperti "anak kecil 
digital", di mana ia memiliki kekuatan bertindak namun belum memiliki kapasitas 
taklif. Oleh sebab itu, mas’ūliyyah tetap dimungkinkan melalui jalur representasi 
hukum oleh manusia sebagai wali syar’i-nya. 

Pendekatan berbasis maqaṣid al-syari‘ah juga menjadi penting dalam 
membangun fondasi konseptual dari mas’uliyyah atas non-mukallaf. Perlindungan 
terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), dan harta (ḥifẓ al-mal) adalah prinsip 
yang harus dijaga dalam setiap sistem hukum, termasuk ketika menghadapi 
fenomena baru seperti AI. Maka, pertanggungjawaban atas AI bukan semata-mata 
soal siapa mukallaf, melainkan tentang bagaimana sistem hukum Islam tetap 
mampu menjaga kemaslahatan dan mencegah mafsadah. Dalam hal ini, 
pengembangan konsep mas’uliyyah menjadi sarana untuk mempertahankan daya 
hidup hukum Islam dalam menghadapi perubahan zaman. 

Konsekuensi dari pendekatan ini adalah perlunya redefinisi terhadap 
subjek hukum dalam fiqh jinayah. Jika sebelumnya subjek hukum dibatasi pada 
individu mukallaf, maka dalam konteks kontemporer perlu ditambahkan model 
subjek hukum fungsional, yakni pihak yang menerima beban tanggung jawab atas 
perbuatan entitas non-manusia. Ini bukan berarti mengubah prinsip taklif, tetapi 
menyesuaikan ruang aplikatifnya agar lebih responsif terhadap teknologi. Dalam 
kerangka ini, produsen AI, operator sistem, dan pengguna akhir dapat dimasukkan 
sebagai bagian dari sistem mas’uliyyah yang terstruktur dan berjenjang. 

Lebih lanjut, rekonstruksi mas’uliyyah juga memerlukan pendekatan 
kombinatif antara fiqh dan teori hukum kontemporer. Dalam hukum positif, 
dikenal prinsip strict liability di mana tanggung jawab dikenakan tanpa perlu 

 
26 Asad Shadiq, Sukmareni Sukmareni, and Riki Zulfiko, “Studi Perbandingan Bentuk Pertanggung 
Jawaban Pidana terhadap Pelaku Tindak Pidana Pembunuhan yang Mengalami Gangguan Jiwa 
Menurut Hukum Islam dan Hukum Positif Indonesia,” UNES Law Review 6, No. 1 (September 4, 
2023): 297–305, https://doi.org/10.31933/unesrev.v6i1.854. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|208 

 

pembuktian kesalahan. Fiqh memiliki padanannya dalam bentuk tanggung jawab 
atas akibat perbuatan tanpa niat (jināyah khathā’). Keduanya dapat menjadi 
landasan dalam mengembangkan tanggung jawab atas tindakan AI yang tidak 
dikendalikan secara langsung oleh manusia. Dengan demikian, mas’uliyyah atas AI 
dapat dibangun secara progresif tanpa harus menabrak kaidah-kaidah ushul fiqh 
yang telah mapan. 

Rekonstruksi ini juga harus mempertimbangkan sisi prosedural dalam fiqh 
jinayah. Dalam proses penghukuman, hakim syar’i memerlukan dalil, bukti, dan 
kondisi kesempurnaan taklif pada pelaku. Dalam kasus AI, pendekatan ini tidak 
dapat diterapkan secara literal, karena AI bukan manusia. Bentuk sanksi yang 
diberikan bukan pada AI sebagai pelaku, tetapi bisa berupa ganti rugi, sanksi 
administratif, atau penalti terhadap operator. Ini sekaligus menjadi tantangan bagi 
para fuqaha kontemporer untuk merumuskan bentuk-bentuk ta‘zir baru yang 
relevan dan kontekstual dalam kasus teknologi mutakhir. 

Secara teoritik, pengembangan mas’uliyyah atas non-mukallaf dapat 
dikategorikan sebagai bentuk ijtihad insya’i, yakni ijtihad konstruktif yang 
berfungsi merespons kebutuhan hukum yang belum memiliki preseden eksplisit 
dalam turats. Dalam hal ini, para ulama tidak hanya merujuk pada nash, tetapi juga 
pada maqaṣid dan maslahat sebagai sumber legitimasi normatif. Rekonstruksi 
mas’uliyyah ini bukanlah bentuk inovasi yang lepas dari tradisi, tetapi merupakan 
kelanjutan dari semangat istinbaṭ yang melekat dalam dinamika hukum Islam 
sepanjang sejarah.27 

Dengan seluruh landasan di atas, rekonstruksi mas’uliyyah atas entitas non-
mukallaf seperti AI adalah keniscayaan bagi fiqh jinayah di era digital. Hal ini tidak 
hanya bertujuan untuk menjawab tantangan zaman, tetapi juga untuk memastikan 
bahwa hukum Islam tetap mampu menjamin keadilan, ketertiban, dan 
perlindungan bagi umat manusia. Rekonstruksi ini sekaligus menjadi bentuk 
afirmasi bahwa fiqh tidak bersifat stagnan, tetapi senantiasa dinamis dan relevan 
sepanjang masa. Oleh karena itu, diskursus mas’uliyyah tidak boleh berhenti pada 
batas-batas taklif klasik, melainkan harus terus dikembangkan seiring 
berkembangnya realitas sosial dan teknologi. 

 
 

Formulasi Maqaṣid al-Syari‘ah Pertanggungjawaban AI 

Formulasi pertanggungjawaban hukum atas Artificial Intelligence (AI) 
dalam perspektif maqaṣid al-syari‘ah merupakan langkah konseptual penting 
untuk mengintegrasikan dinamika teknologi modern dengan prinsip-prinsip 
normatif Islam. AI sebagai entitas digital yang mampu membuat keputusan dan 
menjalankan tindakan secara otonom menimbulkan persoalan hukum baru, 
utamanya ketika tindakan tersebut berdampak pada hak, jiwa, atau harta manusia. 
Dalam fiqh klasik, konsep taklif menjadi dasar bagi penjatuhan tanggung jawab 
pidana. Namun, maqaṣid al-syari‘ah membuka ruang untuk melihat lebih luas 
tujuan dari suatu hukum, sehingga formulasi pertanggungjawaban tidak hanya 

 
27 Rini Angreni Hasibuan et al., “Metode Ijtihad Kontemporer Versi Yusuf Qordhawi,” Kariman: 
Jurnal Pendidikan Keislaman 11, No. 1 (June 30, 2023): 119–44, 
https://doi.org/10.52185/kariman.v11i1.258. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|209 

 

dibatasi oleh karakteristik pelaku, tetapi juga diarahkan pada pemeliharaan 
kemaslahatan dan pencegahan kerusakan. 

Salah satu landasan utama maqaṣid adalah penjagaan lima prinsip pokok: 
agama (ḥifẓ al-din), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), 
dan harta (ḥifẓ al-mal).28 Dalam konteks AI, setidaknya dua dari lima maqṣad ini 
kerap terancam akibat tindakan otonom AI, yakni jiwa dan harta. Misalnya, 
kesalahan sistem AI dalam kendaraan otonom dapat menyebabkan kematian, 
sementara AI dalam sistem keuangan dapat merugikan aset publik. Maka, tujuan 
formulasi pertanggungjawaban berdasarkan maqaṣid adalah memastikan bahwa 
perkembangan teknologi tidak menciptakan celah hukum yang membahayakan 
dua aspek penting ini, serta menjamin keadilan sosial dalam era digital. 

Berbeda dengan pendekatan positivistik yang cenderung menuntut 
eksistensi formal dari subjek hukum, maqaṣid berfokus pada dampak dan tujuan 
moral dari suatu aturan. Dengan demikian, pertanggungjawaban hukum tidak 
semata-mata diarahkan pada siapa pelaku fisik, tetapi pada siapa yang seharusnya 
bertanggung jawab untuk menjaga stabilitas sosial dan keadilan. Dalam hal AI, ini 
berarti memformulasikan pertanggungjawaban yang dibebankan pada manusia 
sebagai pencipta, pemilik, atau operator, bukan pada AI sebagai entitas otonom, 
karena tujuan akhirnya adalah perlindungan kepentingan umum dan 
kemaslahatan manusia secara luas. 

Formulasi ini memerlukan pendekatan multi-level. Pertama, identifikasi 
siapa yang paling bertanggung jawab dalam rantai pengendalian AI: apakah itu 
programmer, pengembang sistem, penyedia platform, atau pengguna akhir. 
Maqaṣid al-syari‘ah menuntut agar tanggung jawab hukum diarahkan secara adil 
dan proporsional kepada pihak yang paling memiliki kontrol. Dalam fiqh, prinsip la 
ḍarar wa la ḍirar (tidak boleh menimbulkan atau membalas kerugian) menjadi 
asas penting dalam menimbang siapa yang wajib menanggung akibat hukum dari 
suatu kerusakan. Dengan itu, AI dapat dimasukkan dalam sistem tanggung jawab 
hukum secara kolektif dan berlapis, tergantung pada ruang kendali manusia 
terhadapnya. 

Pendekatan ini juga menghindarkan hukum Islam dari stagnasi, sebab 
maqaṣid berfungsi sebagai instrumen dinamis dalam menghadapi tantangan baru. 
Ketika AI bertindak secara tak terduga, sistem hukum tetap bisa meresponsnya 
dengan kerangka tanggung jawab moral dan sosial, sekalipun entitas yang 
bertindak tidak memiliki kesadaran atau niat. Dalam logika maqaṣid, hukum 
ditujukan bukan sekadar memberi sanksi, melainkan mencegah kerusakan, 
memberi perlindungan, dan menciptakan keadilan. Oleh karena itu, tanggung 
jawab atas AI tidak diarahkan pada AI itu sendiri, melainkan pada sistem 
pengawasan dan kontrol terhadapnya. 

Selain aspek perlindungan, maqaṣid juga dapat digunakan untuk merancang 
sanksi dan kebijakan hukum yang bersifat preventif. Fiqh memiliki fleksibilitas 
dalam menetapkan bentuk sanksi yang tidak melulu dalam bentuk hukuman hudud 
atau qiṣaṣ, tetapi juga ta‘zir yang ditentukan oleh otoritas atas dasar kemaslahatan. 
Dalam konteks AI, bentuk pertanggungjawaban dapat berupa kompensasi, 

 
28 Dede Al Mustaqim, “Dualisme Perempuan dalam Kesejahteraan Rumah Tangga Perspektif Qirā’ah 
Mubādalah Faqih Abdul Qodir dan Maqāṣid Syariah,” Equalita: Jurnal Studi Gender dan Anak 4, No. 2 
(December 30, 2022): 191–203, https://doi.org/10.24235/equalita.v4i2.12904. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|210 

 

pembatasan operasional, audit sistem, atau bahkan penangguhan penggunaan 
teknologi tertentu apabila terbukti berbahaya. Semua ini sejalan dengan prinsip 
maqaṣid yang menuntut hukum bekerja secara responsif terhadap kebutuhan 
zaman. 

Maqaṣid juga mendorong formulasi hukum berbasis antisipasi. Konsep sadd 
al-dhara’i‘ (menutup pintu kerusakan) menekankan pentingnya pencegahan 
terhadap potensi bahaya sebelum ia terjadi.29 Dalam dunia AI, ini bisa 
diterjemahkan dalam bentuk regulasi desain teknologi, verifikasi algoritma 
sebelum implementasi, dan kewajiban pengujian etis terhadap dampak sosial AI. 
Dengan mengintegrasikan maqāṣid ke dalam pendekatan terhadap AI, hukum 
Islam tidak hanya reaktif terhadap kerugian, tetapi juga aktif dalam mengatur 
pencegahan mafsadah yang mungkin timbul. 

Sebagai instrumen hukum, maqaṣid juga memberikan ruang bagi pembuat 
kebijakan syar‘i (al-ḥakim) untuk mengambil peran yang lebih besar dalam 
pengaturan teknologi baru. Dalam wilayah ini, ijtihad institusional dapat 
difungsikan untuk membentuk perangkat hukum yang memadai dalam 
menanggapi tantangan AI, baik dalam konteks pemidanaan, administrasi, maupun 
tata kelola. Hal ini menjadi penting karena formulasi hukum tidak dapat bertumpu 
semata pada teks klasik, tetapi harus diarahkan pada prinsip dan tujuan syar‘i 
yang lebih luas, dengan mempertimbangkan kondisi dan maslahat zaman 
kontemporer. 

Formulasi ini juga memberikan ruang bagi pengembangan tanggung jawab 
kolektif dalam masyarakat. Dalam beberapa sektor AI seperti keamanan, 
keuangan, dan kesehatan, kerugian tidak hanya menimpa individu, tetapi bisa 
berdampak sistemik. Maka pendekatan maqaṣid mengisyaratkan pentingnya 
tanggung jawab hukum tidak hanya dalam bentuk individu, tetapi juga lembaga, 
korporasi, dan negara. Ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki potensi 
untuk bersinergi dengan prinsip governance modern dalam mengelola risiko 
teknologi. 

Integrasi maqaṣid dalam penyusunan tanggung jawab hukum AI juga 
mendorong keberanian dalam memperluas definisi maslahat. Maslahat yang 
dahulu dikaitkan dengan manusia sebagai pelaku tunggal kini harus mencakup 
ekosistem digital di mana manusia dan mesin saling berinteraksi. Artinya, 
perlindungan maslahat tidak dapat lagi berhenti pada relasi individu, melainkan 
harus merambah ke desain sistem dan struktur digital yang digunakan. Dalam hal 
ini, pertanggungjawaban terhadap AI merupakan bagian dari ḥifẓ al-niẓam 
(menjaga ketertiban sosial) sebagai maqṣad sekunder yang bersifat kolektif. 

Dengan demikian, formulasi pertanggungjawaban AI dalam maqaṣid al-
syarī‘ah bukanlah sekadar adaptasi normatif terhadap fenomena baru, melainkan 
refleksi dari karakter hukum Islam yang berorientasi pada kemaslahatan dan 
keadilan. Melalui pendekatan ini, hukum Islam tidak hanya mampu merespons 
perubahan, tetapi juga menawarkan solusi hukum yang kontekstual dan 
manusiawi. AI tidak diakui sebagai subjek hukum secara klasik, tetapi dampaknya 

 
29 Nazerah Mustafa et al., “The Concept of Sad Al-Dhara’i‘(Blocking the Means) Related to 
Preventive and Rehabilitation in Sexuality Education in Malaysia,” Menara: Journal of Islamic and 
Contemporary Issues 2, No. 2 (December 30, 2021): 74–92. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|211 

 

terhadap masyarakat menuntut pertanggungjawaban yang jelas dan adil dari pihak 
manusia yang berada di baliknya. 

Pada akhirnya, formulasi ini tidak hanya memperluas cakupan fiqh jinayah 
ke ranah teknologi, tetapi juga memperkuat relevansi maqaṣid al-syari‘ah sebagai 
pemandu utama dalam menetapkan hukum terhadap entitas yang sebelumnya 
tidak dikenal dalam literatur klasik. Di sinilah letak kekuatan hukum Islam yang 
tidak hanya berpijak pada nash, tetapi juga pada hikmah dan tujuan. Melalui 
pendekatan maqaṣid ini, AI tidak harus dipaksa masuk sebagai mukallaf, namun 
hukum tetap dapat menata keadilan dalam interaksi manusia dan teknologi. 

 
 

Kesimpulan 
Berdasarkan pembahasan yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan 

bahwa konsep taklif dalam fiqh jinayah secara tradisional menetapkan bahwa 
pertanggungjawaban pidana hanya dibebankan kepada individu yang memenuhi 
syarat mukallaf, yaitu berakal dan baligh. Artificial Intelligence, sebagai entitas 
non-manusia, secara ontologis tidak memenuhi syarat tersebut karena tidak 
memiliki akal, kehendak bebas, dan kesadaran moral sebagaimana manusia. 
Namun, melalui pendekatan ijtihad kontemporer dan pemahaman atas tanggung 
jawab tidak langsung (seperti ḍaman dan prinsip al-‘amal bil wasaiṭ), terbuka 
ruang konseptual untuk menetapkan bentuk mas’uliyyah (tanggung jawab) 
terhadap AI dengan membebankannya pada pihak yang memiliki kontrol dan 
kehendak terhadap sistem tersebut, yakni pembuat, pengembang, atau pengguna 
AI. 

Selain itu, pendekatan maqaṣid al-syarī‘ah memberikan landasan normatif 
yang lebih fleksibel dan berorientasi pada perlindungan kemaslahatan (ḥifẓ al-nafs, 
ḥifẓ al-mal, dan ḥifẓ al-niẓam) dalam menghadapi fenomena AI. Meskipun AI bukan 
subjek hukum secara langsung dalam kerangka hukum Islam klasik, hukum Islam 
tetap dapat mengakomodasi tanggung jawab hukum melalui prinsip-prinsip 
maslahat dan pencegahan kerusakan (sadd al-dhara’i‘). Penelitian ini menunjukkan 
bahwa fiqh jinayah memiliki potensi untuk direkonstruksi secara sistematis dan 
kontekstual dalam menghadapi tantangan teknologi digital, tanpa mengingkari 
nilai-nilai dasar hukum Islam yang berbasis pada keadilan, tanggung jawab, dan 
kemaslahatan umum. 

 
 
Referensi 

Abshor, Ulil. “Kriteria Mujtahid Perspektif Ibnu Arabi: Studi Komparasi Ijtihad Ibnu 
Arabi dan Para Ulama.” PUTIH: Jurnal Pengetahuan Tentang Ilmu dan 
Hikmah 9, No. 2 (2024): 21–38. https://doi.org/10.51498/kyydc750. 

Damanik, Rika Apriani Minggulina. “Hukum Pertanggungjawaban Pidana Anak 
dalam Batasan Usia: Analisis Hukum Pidana Islam dan Undang-Undang 
Nomor 11 Tahun 2012.” Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam 1, 
no. 3 (September 28, 2020): 274–302. https://doi.org/10.58836/al-
qanun.v1i3.7536. 

Fadil, Muhammad Irfan, Yusup Azazy, and Opik Rozikin. “Analisis Sanksi Tindak 
Pidana Pelaku Kelalaian dalam Berkendara Mengakibatkan Kematian dalam 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|212 

 

Putusan Nomor: 313/Pid.Sus/2024/Pn Jmr Perspektif Hukum Pidana 
Islam.” Maqasid 14, No. 1 (May 11, 2025): 184–203. 
https://doi.org/10.30651/mqs.v14i1.26262. 

Haris, Muhammad Tan Abdul Rahman, and Tantimin Tantimin. “Analisis 
Pertanggungjawaban Hukum Pidana terhadap Pemanfaatan Artificial 
Intelligence di Indonesia.” Jurnal Komunikasi Hukum (JKH) 8, No. 1 
(February 1, 2022): 307–16. https://doi.org/10.23887/jkh.v8i1.44408. 

Hasibuan, Rini Angreni, Azharia Khalida, Efendi, and Zaim Rais. “Metode Ijtihad 
Kontemporer Versi Yusuf Qordhawi.” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman 
11, No. 1 (June 30, 2023): 119–44. 
https://doi.org/10.52185/kariman.v11i1.258. 

Hossain, KA. “Artificial Intelligence (AI) and Robot: History, Impact and Future of 
the World.” Quest Journals: Journal of Research in Mechanical Engineering 9, 
No. 8 (2023): 25–63. 

Jamal, Irwansyah Muhammad. “Criteria of Adult Age (Mukallaf) in Islamic Criminal 
Law [Kriteria Dewasa (Mukallaf) dalam Bidang Jinayah].” Legitimasi: Jurnal 
Hukum Pidana Dan Politik Hukum 9, No. 2 (December 30, 2020): 178–96. 
https://doi.org/10.22373/legitimasi.v9i2.8511. 

Jamilah, Asiyah. “Ketika Anak Melukai: Tinjauan Hukum Islam tentang 
Tanggungjawab Pidana Anak dalam Kasus Kekerasan:” Bustanul Fuqaha: 
Jurnal Bidang Hukum Islam 6, No. 1 (April 25, 2025): 104–19. 
https://doi.org/10.36701/bustanul.v6i1.2054. 

Kelly, Sage, Sherrie-Anne Kaye, and Oscar Oviedo-Trespalacios. “What Factors 
Contribute to the Acceptance of Artificial Intelligence? A Systematic 
Review.” Telematics and Informatics 77 (February 1, 2023): 101925. 
https://doi.org/10.1016/j.tele.2022.101925. 

Maimun, Maimun. “Fiqh Jinayah Sebagai Landasan Pendidikan Hukum Islam untuk 
Meningkatkan Kesadaran Hukum di Kalangan Mahasiswa.” Jurnal Al-Mizan 
11, No. 2 (December 31, 2024): 369–80. 
https://doi.org/10.54621/jiam.v11i2.925. 

Muhtada, Fikri, M Geri Coslo, and Muhammad Abdul Aziz. “Kajian Hukum Taklifi 
Menurut Para Imam Mazhab.” Tahkim: Jurnal hukum Syariah 17, No. 2 
(Desember 2021): 245–60. https://doi.org/10.33477/thk.v17i2.1097. 

Mustafa, Nazerah, Abdul Latiff Abu Bakar, Mokmin Basri, and Abur Hamdi Usman. 
“The Concept of Sad Al-Dhara’i‘(Blocking the Means) Related to Preventive 
and Rehabilitation in Sexuality Education in Malaysia.” MENARA : Journal of 
Islamic and Contemporary Issues 2, No. 2 (December 30, 2021): 74–92. 

Mustaqim, Dede Al. “Dualisme Perempuan dalam Kesejahteraan Rumah Tangga 
Perspektif Qirā’ah Mubādalah Faqih Abdul Qodir dan Maqāṣid Syariah.” 
Equalita: Jurnal Studi Gender dan Anak 4, no. 2 (December 30, 2022): 191–
203. https://doi.org/10.24235/equalita.v4i2.12904. 

Noor, Afif. “Socio-Legal Research: Integration of Normative and Empirical Juridical 
Research in Legal Research.” Jurnal Ilmiah Dunia Hukum 7, No. 2 (April 27, 
2023): 94–112. https://doi.org/10.56444/jidh.v7i2.3154. 

Nugroho, Eko Rial. “Characteristics of Distinguishing Elements in the Case of 
Default and Fraud in Contracts.” Media Syari’ah: Wahana Kajian Hukum 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|213 

 

Islam dan Pranata Sosial 24, No. 1 (July 20, 2022): 1–19. 
https://doi.org/10.22373/jms.v24i1.11050. 

Pratama, T. Andana Harris, Muhammad Ali, and Fadil Fadil. “Korporasi Sebagai 
Subyek Hukum dalam Tindak Pidana Lingkungan Hidup.” Al-Manhaj: Jurnal 
Hukum dan Pranata Sosial Islam 5, No. 1 (May 5, 2023): 611–20. 
https://doi.org/10.37680/almanhaj.v5i1.2672. 

Priowirjanto, Enni Soerjati. “Urgensi Pengaturan Mengenai Artificial Intelligence 
pada Sektor Bisnis Daring dalam Masa Pandemi COVID-19 di Indonesia.” 
Jurnal Bina Mulia Hukum 6, No. 2 (April 1, 2022): 254–72. 
https://doi.org/10.23920/jbmh.v6i2.355. 

Putra, Panji Adam Agus. “Application of the Rules of Al-Mubâsyir and Al-
Mutasabbib in Islamic Economic Law (Mu‘āmalah Māliyyah).” Indonesian 
Journal of Multidisciplinary Science 3, No. 6 (March 25, 2024). 
https://doi.org/10.55324/ijoms.v3i6.847. 

Rakib, Abdur. “Mukallaf Sebagai Subjek Hukum dalam Fiqih Jinayah.” Hakam: 
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 5, No. 2 (December 
28, 2021). https://doi.org/10.33650/jhi.v5i2.3585. 

Ramdlany, Ahmad Agus. “Law Changes in Islamic Law (Review of Concepts, 
Principles and Methodology).” Technium Social Sciences Journal 50 
(November 1, 2023): 157–66. https://doi.org/10.47577/tssj.v50i1.9884. 

Sapdi, Rohmat Mulyana, and Cucu Komala. “Pembentukan Karakter Tanggung 
Jawab Menuju Masa Akil Baligh.” Jurnal Perspektif 7, No. 1 (May 10, 2023): 
50–60. https://doi.org/10.15575/jp.v7i1.222. 

Sari, Seva Maya, and Toguan Rambe. “Delik Culpa dalam Kajian Fiqh Jinayah 
(Analisis Terhadap Pasal 359 KUHP tentang Kealpaan yang Mengakibatkan 
Matinya Orang).” Tazkir: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman 6, 
No. 2 (December 30, 2020): 249–64. 
https://doi.org/10.24952/tazkir.v6i2.3031. 

Sembiring, Mikhail Alvindra, Rinitami Njatrijani, Shofiy Zulfah, Benedictus Satryo 
Wibowo, and Fildzah Lutfiyani. “Pengaturan Hukum dan Tanggung Jawab 
Komite Nasional Keselamatan Transportasi (KNKT) dalam Konteks 
Kecelakaan Pesawat Udara (Studi Kasus Jatuhnya SJ 182 di Perairan 
Kepulauan Seribu, Jakarta Utara).” Law, Development and Justice Review 7, 
No. 2 (September 14, 2024): 104–23. 
https://doi.org/10.14710/ldjr.7.2024.104-123. 

Shadiq, Asad, Sukmareni Sukmareni, and Riki Zulfiko. “Studi Perbandingan Bentuk 
Pertanggung Jawaban Pidana terhadap Pelaku Tindak Pidana Pembunuhan 
yang Mengalami Gangguan Jiwa Menurut Hukum Islam dan Hukum Positif 
Indonesia.” UNES Law Review 6, No. 1 (September 4, 2023): 297–305. 
https://doi.org/10.31933/unesrev.v6i1.854. 

Sholikah, S. “Pengembangan Maqasid Al-Syari’ah Perspektif Thahir Ibnu ‘Asyur.” 
International Journal Ihya’ ’Ulum al-Din 21, No. 1 (May 2, 2019): 95–114. 
https://doi.org/10.21580/ihya.21.1.4220. 

Sofian, Ahmad. “Konsepsi Subjek Hukum dan Pertanggungjawaban Pidana 
Artificial Intellegence.” Halu Oleo Law Review 9, No. 1 (March 13, 2025): 13–
26. https://doi.org/10.33561/holrev.v9i1.129. 



Muzakkir | Artificial Intelligence…|214 

 

Zulhamdi. “Konsep Pertanggungjawaban Pidana dalam Fiqh Jinayah.” Syarah: 
Jurnal Hukum Islam & Ekonomi 9, No. 1 (2020). 
https://journal.iainlhokseumawe.ac.id/index.php/syarah/article/view/241
. 

 


