Legalite: Jurnal Perundang Undangan dan Hukum Pidana Islam
Volume 10 No 1, Januari-Juni 2025, (h.193-214)
https://journal.iainlangsa.ac.id /index.php/legalite
https://doi.org/10.32505/legalite.v10i1.9873

Artificial Intelligence dan Pertanggungjawaban Pidana dalam
Perspektif Hukum Islam: Studi atas Konsep Taklif dalam
Figh Jinayah

Muammar Izazi'
Sekolah Tinggi Agama Islam Aceh Tamiang
muammarizazi6@gmail.com

Abstract

This study aims to examine the possibility of criminal liability for Artificial
Intelligence (Al) from the perspective of Islamic law through an analysis of the
concept of taklif in figh jinayah (Islamic criminal jurisprudence). As the use of
Al increases across various sectors of life, fundamental questions arise
regarding the legal status of Al when it causes harm or engages in criminal
acts. In Islamic law, taklif is a fundamental requirement for legal
accountability which presupposes intellect, free will, and the ability to
distinguish between right and wrong, attributes that Al does not possess. This
research employs a qualitative juridical-normative approach using a library
research method analyzing classical primary sources in figh jinayah as well as
the magqasid al-shari‘ah approach as a normative analytical framework. The
findings indicate that although Al does not meet the criteria of a mukallaf,
Islamic legal principles such as daman (liability) and al-‘amal bil wasa’it
(liability through intermediaries) allow for legal responsibility to be attributed
to the developers, controllers, or users of Al The magqasid al-shari‘ah
approach strengthens the legitimacy of legal reasoning (ijtihad) regarding
non-human entities in order to preserve public interest (maslahah) and prevent
harm (mafsadah). This study emphasizes the importance of reconstructing
Islamic law to remain adaptive in response to the development of digital
technologies.

Keywords: Attificial Intelligence, Criminal Liability, Figh Jinayah

Abstrak
Penelitian ini bertujuan mengkaji kemungkinan pertanggungjawaban
pidana Artificial Intelligence (Al) dalam perspektif hukum Islam melalui
studi atas konsep taklif dalam figh jinayah. Seiring dengan meningkatnya
penggunaan Al dalam berbagai sektor kehidupan, muncul pertanyaan
mendasar mengenai status hukum Al ketika menyebabkan kerugian atau
tindak pidana. Dalam hukum Islam, taklif menjadi syarat utama bagi

! Corresponding Author

Muzakkir | Artificial Intelligence...|193



seseorang untuk dimintai pertanggungjawaban hukum, yang
mensyaratkan akal, kehendak, dan kemampuan membedakan baik dan
buruk, dimana atribut ini tidak dimiliki Al. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif yuridis-normatif dengan metode studi kepustakaan,
mengkaji sumber-sumber primer Kklasik dalam figh jinayah serta
pendekatan magqasid al-syari‘ah sebagai basis analisis normatif. Temuan
penelitian menunjukkan bahwa meskipun Al tidak memenuhi kriteria
sebagai mukallaf, prinsip-prinsip dalam figh, seperti daman dan al-‘amal
bil wasait, memungkinkan pertanggung-jawaban hukum melalui atribusi
kepada pembuat, pengendali, atau pengguna Al. Pendekatan magqasid al-
syari‘ah memperkuat legitimasi ijtihad hukum terhadap entitas non-
manusia guna menjaga kemaslahatan dan mencegah kerusakan. Penelitian
ini menegaskan pentingnya rekonstruksi hukum Islam agar tetap adaptif
terhadap perkembangan teknologi digital.

Kata Kunci: Artificial Intelligence, Pertanggungjawaban Pidana, Figh
Jinayah

Pendahuluan

Perkembangan teknologi kecerdasan buatan (Artificial Intelligence/Al) telah
membawa transformasi signifikan dalam hampir seluruh aspek kehidupan
manusia, termasuk dalam bidang sosial, ekonomi, dan hukum. AI kini tidak hanya
menjadi alat bantu teknis, tetapi juga telah mengambil peran yang bersifat otonom,
mulai dari kendaraan tanpa pengemudi, algoritma pengambilan keputusan dalam
sistem keuangan, hingga robot yang mampu melakukan tindakan fisik dalam ranah
publik. Kecanggihan Al dalam meniru proses berpikir manusia menimbulkan
pertanyaan filosofis sekaligus yuridis: bagaimana jika Al menyebabkan kerugian,
kejahatan, atau bahkan kematian? Apakah Al dapat dimintai pertanggungjawaban
hukum? Jika tidak, siapa yang seharusnya bertanggung jawab?

Pertanyaan tersebut tidak hanya relevan dalam sistem hukum positif, tetapi
juga mulai mengemuka dalam diskursus hukum Islam. Figh jinayah, sebagai
cabang hukum pidana dalam Islam, menekankan prinsip keadilan dan
kebertanggungjawaban individu (taklif) sebagai dasar penghukuman.? Dalam
kerangka ini, syarat sahnya pertanggungjawaban pidana terkait erat dengan
keberadaan aql (akal), ikhtiyar (kehendak), dan niyyah (niat) pada pelaku.® Al,
sebagai entitas non-insani, tidak memiliki kesadaran moral, tidak memahami dosa
dan pahala, dan tidak memiliki niat yang dapat diatribusikan secara sah menurut

2 Maimun Maimun, “Figh Jinayah Sebagai Landasan Pendidikan Hukum Islam untuk Meningkatkan
Kesadaran Hukum di Kalangan Mahasiswa,” Jurnal Al-Mizan 11, No. 2 (December 31, 2024): 369-
80, https://doi.org/10.54621 /jiam.v11i2.925.

3 Rika Apriani Minggulina Damanik, “Hukum Pertanggungjawaban Pidana Anak dalam Batasan
Usia: Analisis Hukum Pidana Islam dan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012,” Al-Qanun: Jurnal
Kajian Sosial dan Hukum Islam 1, No. 3 (September 28, 2020): 274-302,
https://doi.org/10.58836/al-qanun.v1i3.7536.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|194



syariah. Oleh karena itu, muncul tantangan konseptual: apakah Al dapat
diklasifikasikan sebagai subjek hukum dalam perspektif hukum Islam?

Hukum Islam pada dasarnya dirancang untuk mampu merespons dinamika
zaman melalui mekanisme ijtihad dan prinsip-prinsip usuliyah yang fleksibel.*
Prinsip bahwa syariah relevan untuk segala waktu dan tempat (al-shari‘ah salihah
likulli zaman wa makan) mencerminkan kapasitas hukum Islam untuk menjawab
berbagai persoalan kontemporer, termasuk perkembangan teknologi kecerdasan
buatan (AI).> Namun, dalam konteks Al, wacana figh masih berjalan secara parsial
dan belum menyentuh persoalan secara komprehensif, terutama terkait dengan
konsep pertanggungjawaban pidana atas tindakan entitas non-manusia. Meskipun
secara normatif syariah memiliki fondasi untuk menjawab tantangan tersebut,
realitasnya masih belum tersedia formulasi hukum Islam yang memadai dan
sistematis untuk mengakomodasi kompleksitas yang dihadirkan oleh Al dalam
ranah hukum pidana Islam.

Berangkat dari realitas tersebut, tulisan ini bertujuan untuk mengkaji
kemungkinan pertanggungjawaban pidana atas tindakan Al dalam perspektif
hukum Islam dengan menelaah konsep taklif dalam figh jinayah. Penelitian ini juga
berupaya menganalisis apakah Al dapat atau tidak dikategorikan sebagai mukallaf,
serta mengeksplorasi kemungkinan perluasan konsep pertanggungjawaban
melalui pendekatan hukum Islam yang berbasis magqasid al-syari‘ah. Adapun
kontribusi dari penelitian ini terletak pada upaya pemetaan ulang konsep taklif
dalam figh jinayah untuk merespons tantangan era kecerdasan buatan, khususnya
dalam konteks pertanggungjawaban pidana. Dengan mengkaji keterbatasan Al
sebagai entitas non-mukallaf dalam struktur hukum Islam, penelitian ini
memberikan landasan normatif sekaligus argumentatif bagi pembentukan wacana
figh kontemporer yang adaptif terhadap perkembangan teknologi. Lebih jauh,
studi ini mendorong rekonstruksi metodologi ijtihad agar mampu menjangkau
problematika hukum yang tidak pernah dikenal dalam klasik Islam, sekaligus
memberikan arah bagi pembentukan kebijakan hukum berbasis syariah yang tetap
menjaga esensi keadilan dan nilai-nilai maqgasid al-syari‘ah.

Kajian tentang pertanggungjawaban pidana dalam hukum Islam bukanlah
sesuatu yang baru. Sudah ada beberapa tulisan sebelumnya yang membahas
tentang konsep tersebut. Zulhamdi dalam tulisan yang berjudul; “Konsep
Pertanggungjawaban Pidana dalam Figh Jinayah,” telah mengulas dengan sangat
terperinci tentang syarat-syarat dan asas pertanggungjawaban pidana dalam
hukum Islam, di mana seseorang dapat dimintai pertanggungjawaban atas suatu
perbuatan apabila perbuatan tersebut melawan hukum, dilakukan dengan
kemauan sendiri, dan pelaku mengetahui akibat dari perbuatannya.® Selain itu, ia
juga menguraikan faktor-faktor yang dapat mempengaruhi pertanggungjawaban
pidana, seperti ketidaktahuan, kelalaian, kehendak menjadi objek jarimah, serta

4 Ahmad Agus Ramdlany, “Law Changes in Islamic Law (Review of Concepts, Principles and
Methodology),” Technium Social Sciences Journal 50 (November 1, 2023): 157-66,
https://doi.org/10.47577 /tssj.v50i1.9884.

5 S. Sholikah, “Pengembangan Magqasid Al-Syari’ah Perspektif Thahir Ibnu ‘Asyur,” International
Journal Ihya’ "Ulum al-Din 21, no. 1 (May 2, 2019): 95-114, https://doi.org/10.21580/ihya.21.1.4220.

6 Zulhamdi, “Konsep Pertanggungjawaban Pidana dalam Figh Jinayah,” Syarah: Jurnal Hukum Islam
& Ekonomi 9, No. 1 (2020),
https://journal.iainlhokseumawe.ac.id/index.php/syarah/article /view/241.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|195



membedakan bentuk perbuatan langsung, sebab, dan syarat. Tidak kalah penting,
tulisan tersebut juga membahas secara mendalam alasan-alasan yang dapat
menggugurkan pertanggungjawaban pidana, antara lain karena pelaku berada
dalam keadaan paksa, menjalankan tugas jabatan, syubhat, atau taubat. Tulisan di
atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks penguraian prinsip-
prinsip taklif dan batas-batas pertanggungjawaban pidana dalam hukum Islam.
Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek tradisional dalam figh jinayah
terhadap individu manusia sebagai subjek hukum yang sah, penulis fokus pada
aspek kontemporer yaitu kemungkinan penerapan konsep taklif terhadap entitas
non-manusia seperti Artificial Intelligence (Al) dalam hukum pidana Islam.

Ahmad Sofian dalam tulisan yang berjudul; “Konsepsi Subjek Hukum dan
Pertanggungjawaban Pidana Artificial Intelligence,” telah menjelaskan secara
komprehensif mengenai kedudukan hukum Artificial Intelligence (Al) dalam sistem
hukum pidana Indonesia, khususnya terkait pertanyaan apakah Al dapat
dikategorikan sebagai subjek hukum yang dapat dimintai pertanggungjawaban
pidana.” Dalam Kkajiannya, Sofian menekankan bahwa dalam hukum positif
Indonesia, termasuk dalam KUHP baru (UU No. 1 Tahun 2023), Al belum diakui
sebagai subjek hukum. Meskipun demikian, ia menunjukkan adanya urgensi untuk
mengakomodasi perkembangan teknologi dengan mempertimbangkan Al sebagai
subjek hukum masa depan (ius constituendum), mengingat beberapa negara telah
mengadopsi konsep tersebut ke dalam sistem hukum nasional mereka. Dengan
menggunakan pendekatan yuridis normatif, tulisan ini menelaah aspek konseptual
dan komparatif mengenai atribusi perbuatan pidana yang melibatkan Al dan
kemungkinan perumusannya dalam hukum pidana nasional. Tulisan di atas
memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks analisis terhadap
pertanggungjawaban pidana atas tindakan Al sebagai entitas non-manusia dalam
ranah hukum. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek positivistik
dalam hukum pidana Indonesia dan bagaimana Al dapat dimasukkan sebagai
subjek hukum melalui pendekatan legislatif, penulis fokus pada aspek normatif
dalam hukum Islam, terutama melalui studi atas konsep taklif dalam figh jinayah.
Penulis berusaha menjawab persoalan yang sama yakni kemungkinan
pertanggungjawaban pidana Al namun dari sudut pandang syariah dan usul fikih,
dengan mempertimbangkan prinsip-prinsip maqasid al-syari‘ah dan konstruksi
subjek hukum dalam Islam.

Muhammad Tan Abdul Rahman Haris dalam tulisan yang berjudul; “Analisis
Pertanggungjawaban Hukum Pidana terhadap Pemanfaatan Artificial Intelligence di
Indonesia,” telah menganalisis secara mendalam tentang urgensi pengaturan
hukum terhadap penggunaan Artificial Intelligence (AI) dalam konteks hukum
pidana di Indonesia.® Ia menyoroti bahwa Al, meskipun memiliki kemampuan
bertindak menyerupai manusia dalam hal kecepatan dan ketepatan, belum
memiliki kedudukan sebagai subjek hukum dalam sistem hukum Indonesia. Oleh
karena ituy, jika Al melakukan suatu perbuatan yang merugikan atau masuk dalam

7 Ahmad Sofian, “Konsepsi Subjek Hukum dan Pertanggungjawaban Pidana Artificial Intellegence,”
Halu Oleo Law Review 9, No. 1 (March 13, 2025): 13-26, https://doi.org/10.33561/holrev.v9i1.129.
8 Muhammad Tan Abdul Rahman Haris and Tantimin Tantimin, “Analisis Pertanggungjawaban
Hukum Pidana terhadap Pemanfaatan Artificial Intelligence di Indonesia,” Jurnal Komunikasi
Hukum (JKH) 8, No. 1 (February 1, 2022): 307-16, https://doi.org/10.23887 /jkh.v8i1.44408.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|196



kategori tindak pidana, maka pertanggungjawaban tidak dapat dibebankan pada
Al, melainkan pada pihak pembuat dan pengguna Al yang dianggap sebagai subjek
hukum mutlak. Dengan menggunakan pendekatan penelitian hukum normatif,
Haris mengkaji status hukum Al sebagai sistem elektronik dan agen elektronik,
serta menegaskan perlunya pengaturan hukum yang lebih komprehensif di masa
depan. Tulisan di atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks
pembahasan mengenai pertanggungjawaban pidana atas tindakan Al yang
menimbulkan akibat hukum. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek
yuridis normatif dalam hukum pidana positif Indonesia dengan menekankan
bahwa subjek hukum tetap berada pada manusia sebagai pencipta dan pengguna
Al, penulis fokus pada aspek normatif teologis dalam hukum Islam, khususnya
dalam kerangka figh jinayah melalui studi atas konsep taklif. Penulis berusaha
mengkaji bagaimana hukum Islam memandang kemungkinan Al sebagai subjek
pidana, dan apakah struktur taklif yang menjadi dasar pertanggungjawaban pidana
dalam Islam memungkinkan adanya pemidanaan atas entitas non-manusia seperti
Al, dengan pendekatan berbasis maqasid al-syari‘ah dan prinsip-prinsip ijtihad.

Setelah melakukan tinjauan pustaka terhadap berbagai karya ilmiah yang
membahas pertanggungjawaban pidana dalam konteks Artificial Intelligence (Al)
maupun dalam kerangka figh jinayah, penulis menemukan bahwa belum ada satu
pun penelitian yang secara eksplisit dan komprehensif menelaah kemungkinan
penerapan konsep taklif sebagai dasar pertanggungjawaban pidana dalam hukum
Islam terhadap entitas non-manusia seperti Al. Meskipun topik mengenai Al dan
tanggung jawab hukumnya telah dibahas dari sisi hukum positif, baik dalam
perspektif hukum pidana nasional maupun dalam tataran etika hukum
kontemporer, namun belum ditemukan pembahasan mendalam yang mengaitkan
problem tersebut dengan bangunan konseptual figh jinayah dan prinsip-prinsip
magqasid al-syari‘ah. Padahal kajian ini penting guna menggali respons normatif
Islam terhadap perkembangan teknologi, serta membuka kemungkinan
pengembangan teori hukum Islam yang lebih responsif terhadap fenomena non-
tradisional. Oleh karena itu, tulisan ini memiliki novelty yang kuat yakni formulasi
awal pendekatan hukum Islam terhadap pertanggungjawaban pidana Al melalui
analisis terhadap kelayakan Al sebagai subjek hukum berdasarkan konsep taklif,
suatu pendekatan yang belum banyak dibahas oleh peneliti sebelumnya dan
menawarkan perspektif baru dalam diskursus hukum Islam kontemporer.

Tulisan ini merupakan penelitian berbasis studi pustaka dengan
pendekatan kualitatif. Metode yang digunakan adalah studi hukum normatif, yakni
dengan mengkaji ketentuan-ketentuan hukum yang berlaku, serta menelusuri
teori-teori dan asas-asas hukum yang memiliki keterkaitan dengan permasalahan
yang diteliti.” Sumber primer dalam penelitian ini meliputi kitab-kitab figh jinayah
klasik dan kontemporer, serta dokumen resmi lainnya, sedangkan sumber
sekundernya berupa artikel jurnal ilmiah, dan publikasi relevan lainnya. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis, baik
dari perpustakaan fisik maupun basis data digital. Data yang diperoleh dianalisis

° Afif Noor, “Socio-Legal Research: Integration of Normative and Empirical Juridical Research in
Legal Research,” Jurnal Ilmiah Dunia Hukum 7, No. 2 (April 27, 2023): 94-112,
https://doi.org/10.56444 /jidh.v7i2.3154.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|197



secara deskriptif-analitis untuk mengkaji kesesuaian, relevansi, dan argumentasi
yang mendukung fokus permasalahan.

Karakteristik Al dan Problematika Yuridis dalam Konteks Subjek Hukum

Perkembangan Artificial Intelligence (Al) telah menjadi salah satu tonggak
utama revolusi teknologi abad ke-21. Al bukan lagi sekadar program komputer
biasa, melainkan sistem cerdas yang mampu meniru fungsi-fungsi kognitif
manusia, seperti belajar, bernalar, merespons, bahkan mengambil keputusan
secara otonom.!° Dalam banyak aspek, Al telah menggantikan manusia dalam
menjalankan tugas-tugas kompleks, mulai dari sistem rekomendasi e-commerce,
kendaraan otonom, hingga Kkecerdasan prediktif dalam sektor keamanan.!!
Kemampuan ini telah mendorong perdebatan baru di bidang hukum, khususnya
mengenai posisi Al dalam sistem pertanggungjawaban hukum pidana. Jika Al
mampu bertindak menyerupai manusia, dapatkah ia diperlakukan sebagai subjek
hukum?

Secara teknis, Al merujuk pada kemampuan sistem komputer untuk
menampilkan perilaku cerdas yang secara tradisional memerlukan kecerdasan
manusia. Al dapat diklasifikasikan menjadi dua: narrow Al (lemah) dan general Al
(kuat). Saat ini, teknologi yang berkembang masih berkisar pada narrow Al, yang
berarti hanya bisa melakukan satu fungsi tertentu secara efisien, seperti
pengenalan suara atau pengendalian kendaraan.'> Namun, kompleksitasnya telah
berkembang pesat, memungkinkan sistem ini untuk mengambil keputusan sendiri
berdasarkan big data dan algoritma machine learning. Ini membuat batas antara
alat pasif dan pelaku aktif menjadi semakin kabur secara hukum.

Al berbeda dengan teknologi sebelumnya karena memiliki kapasitas untuk
belajar dan menyempurnakan kinerjanya tanpa instruksi eksplisit dari manusia.
Mekanisme pembelajaran ini dilakukan melalui algoritma adaptif yang
memungkinkan Al mengenali pola dan membuat prediksi berbasis data. Al tidak
hanya menjalankan perintah, tetapi juga menyesuaikan diri dengan kondisi
lingkungan dan mengambil tindakan yang kadang-kadang bahkan tidak dapat
diprediksi oleh penciptanya. Hal ini menciptakan kerumitan dalam menentukan
siapa yang bertanggung jawab ketika Al menyebabkan kerugian atau melakukan
pelanggaran hukum, terutama dalam konteks hukum pidana.

Hukum pidana secara konvensional mengenal dua entitas sebagai subjek
hukum: manusia (natural person) dan badan hukum (legal person). Keduanya
memiliki kapasitas untuk bertindak dan mempertanggungjawabkan perbuatan

10 KA Hossain, “Artificial Intelligence (Al) and Robot: History, Impact and Future of the World,”
Quest Journals: Journal of Research in Mechanical Engineering 9, No. 8 (2023): 25-63.

' Enni Soerjati Priowirjanto, “Urgensi Pengaturan Mengenai Artificial Intelligence pada Sektor
Bisnis Daring dalam Masa Pandemi COVID-19 di Indonesia,” Jurnal Bina Mulia Hukum 6, No. 2 (April
1,2022): 254-72, https://doi.org/10.23920/jbmh.v6i2.355.

12 Sage Kelly, Sherrie-Anne Kaye, and Oscar Oviedo-Trespalacios, “What Factors Contribute to the
Acceptance of Artificial Intelligence? A Systematic Review,” Telematics and Informatics 77
(February 1, 2023): 101925, https://doi.org/10.1016/j.tele.2022.101925.

Muzakkir | Artificial Intelligence...| 198



dalam sistem hukum.'3 Subjek hukum memiliki karakteristik penting, yaitu
kesadaran, kehendak, dan akal untuk membedakan benar dan salah. Oleh karena
itu, dalam konstruksi hukum saat ini, Al belum dianggap sebagai subjek hukum
karena tidak memiliki kesadaran moral dan tanggung jawab etis. Al diperlakukan
sebagai alat atau objek hukum, bukan pelaku hukum yang mandiri.

Namun demikian, muncul perdebatan di kalangan akademisi hukum
mengenai apakah perlu ada reformulasi konsep subjek hukum, terutama
mengingat kemampuan Al yang semakin menyerupai manusia. Beberapa ahli
mengusulkan adanya bentuk baru dari “subjek hukum elektronik” atau
“kepribadian hukum digital” bagi Al. Ide ini berangkat dari analogi dengan
korporasi yang memperoleh status hukum melalui fiksi hukum. Jika korporasi,
yang bukan makhluk hidup, bisa dimintai pertanggungjawaban, mengapa Al yang
bertindak secara independen tidak dapat diberi perlakuan hukum serupa? Meski
wacana ini berkembang, realisasi yuridisnya masih belum mapan.

Salah satu pendekatan yang digunakan untuk mengkaji kemungkinan Al
menjadi subjek hukum adalah melalui analogi dengan tanggung jawab korporasi
dalam hukum pidana. Dalam sistem ini, korporasi bisa dianggap bertanggung
jawab atas tindak pidana yang dilakukan oleh pengurusnya dalam konteks
tugasnya. Al bisa diposisikan secara serupa, dengan pembuat, pemrogram, atau
pengguna Al sebagai pihak yang menanggung pertanggungjawaban hukum atas
tindakan Al. Namun pendekatan ini masih terbatas dan belum menjawab secara
tuntas dilema etis dan yuridis ketika Al bertindak tanpa kendali manusia secara
langsung.

Pada beberapa yurisdiksi, wacana tentang pengakuan Al sebagai subjek
hukum mulai mendapatkan tempat. Uni Eropa, misalnya, dalam laporan European
Parliament tahun 2017 tentang “Civil Law Rules on Robotics”, telah menyarankan
agar Al diberi status hukum khusus sebagai "electronic person". Sementara
Estonia tengah mengembangkan kerangka hukum yang memungkinkan entitas Al
memiliki kewajiban dan hak terbatas. Langkah ini menunjukkan adanya kesadaran
global akan kebutuhan hukum yang adaptif terhadap teknologi. Namun,
pendekatan ini belum sampai pada pengakuan pidana formal terhadap Al sebagai
pelaku kejahatan yang mandiri.

Indonesia sendiri, melalui KUHP terbaru (UU No. 1 Tahun 2023), belum
mengakomodasi Al sebagai subjek hukum pidana. Hukum nasional masih
mempertahankan pendekatan tradisional, di mana subjek hukum adalah manusia
atau badan hukum formal. Tindak pidana yang melibatkan Al, baik secara langsung
maupun tidak langsung, tetap dibebankan kepada manusia, yakni pihak pembuat
atau pengguna Al. Hal ini menciptakan gap yuridis ketika Al bertindak secara
otonom dan hasil tindakannya tidak dapat dikontrol atau diprediksi sepenuhnya
oleh manusia.

Masalah semakin kompleks ketika Al digunakan dalam sistem yang bersifat
prediktif atau koersif, seperti drone militer otonom, algoritma penilaian risiko
kriminal, atau pengawasan biometrik. Dalam kasus ini, Al tidak sekadar alat bantu,
tetapi pengambil keputusan. Jika keputusan itu menimbulkan kerugian atau

13 T. Andana Harris Pratama, Muhammad Alj, and Fadil Fadil, “Korporasi Sebagai Subyek Hukum
dalam Tindak Pidana Lingkungan Hidup,” Al-Manhaj: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial Islam 5, No.
1 (May 5, 2023): 611-20, https://doi.org/10.37680/almanhaj.v5i1.2672.

Muzakkir | Artificial Intelligence...| 199



pelanggaran hak asasi manusia, pertanggungjawaban hukumnya tidak selalu dapat
ditelusuri secara langsung ke manusia. Oleh karena itu, pendekatan yuridis
konvensional menjadi tidak memadai untuk menjawab permasalahan ini.
Diperlukan kerangka hukum yang mampu menjawab kompleksitas interaksi
manusia dan teknologi.

Dalam perspektif hukum Islam, konsep subjek hukum dikenal melalui
istilah mukallaf, yakni individu yang telah memenuhi syarat akal dan baligh serta
sadar terhadap perbuatannya. Al tentu saja tidak memenuhi kriteria ini, karena
tidak memiliki ruh, akal moral, maupun kesadaran ilahiyah. Namun, figh jinayah
menyediakan ruang untuk analisis tanggung jawab hukum atas entitas yang tidak
memenuhi syarat taklif, seperti anak kecil, orang gila, atau bahkan hewan. Hal ini
membuka kemungkinan analogi hukum terhadap Al sebagai entitas non-mukallaf
yang perbuatannya tetap membawa implikasi hukum.

Sebagaimana dalam kasus kerusakan yang disebabkan oleh hewan milik
seseorang, figh jinayah menetapkan tanggung jawab atas pemilik atau pengendali
hewan tersebut. Dalam konteks Al, analogi ini dapat diperluas, di mana pembuat
atau pengguna Al bertindak sebagai pihak yang bertanggung jawab atas tindakan
sistem yang dikendalikan atau diprogram olehnya. Namun, ketika Al mulai
memiliki kapasitas adaptasi dan keputusan yang tidak dikendalikan langsung oleh
manusia, maka analogi tersebut menghadapi keterbatasan. Oleh karena itu,
diperlukan pendekatan baru dalam hukum Islam yang tetap berpijak pada maqasid
al-syari‘ah.

Karakteristik Al yang bersifat otonom, prediktif, dan adaptif, telah
menantang batas-batas konseptual subjek hukum dalam sistem hukum pidana,
baik dalam hukum positif maupun hukum Islam. Al menimbulkan problematika
yuridis karena berada di antara status alat dan pelaku. Dibutuhkan pendekatan
konseptual dan ijtihad normatif untuk merumuskan bentuk tanggung jawab
hukum terhadap tindakan Al. Pada bagian selanjutnya, tulisan ini akan membahas
secara mendalam tentang konsep taklif dalam figh jinayah sebagai dasar analisis
pertanggungjawaban pidana dalam hukum Islam.

Konsep Taklif dalam Fiqh Jinayah: Syarat, Dimensi, dan Batasannya

Dalam sistem hukum Islam, konsep taklif merupakan fondasi utama yang
mendasari segala bentuk pertanggungjawaban individu terhadap perbuatannya.
Secara etimologis, taklif berasal dari kata kallafa-yukallifu-taklifan, yang berarti
membebani seseorang dengan sesuatu yang sulit atau berat.1# Dalam konteks
syariah, taklif diartikan sebagai pembebanan kewajiban hukum atas seorang
mukallaf, yakni individu yang telah memenuhi syarat tertentu untuk dikenai
perintah dan larangan syariat.!> Pembahasan mengenai taklif menjadi sangat

14 Abdur Rakib, “Mukallaf Sebagai Subjek Hukum dalam Fiqih Jinayah,” Hakam: Jurnal Kajian Hukum
Islam dan Hukum Ekonomi Islam 5, No. 2 (December 28, 2021),
https://doi.org/10.33650/jhi.v5i2.3585.

15 Rohmat Mulyana Sapdi and Cucu Komala, “Pembentukan Karakter Tanggung Jawab Menuju Masa
Akil Baligh,” Jurnal Perspektif 7, No. 1 (May 10, 2023): 50-60,
https://doi.org/10.15575/jp.v7i1.222.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|200



penting dalam figh jinayah, karena status pertanggungjawaban pidana tidak dapat
ditetapkan tanpa terlebih dahulu menilai kelayakan seseorang sebagai mukallaf.

Figh jinayah, sebagai cabang ilmu yang mengkaji hukum pidana dalam
I[slam, menempatkan taklif sebagai syarat mendasar bagi lahirnya tanggung jawab
hukum (mas’uliyyah). Seseorang hanya dapat dimintai pertanggungjawaban atas
suatu tindak pidana (jarimah) apabila ia telah memenuhi kriteria sebagai mukallaf
secara  utuh.’® Dengan  demikian, penilaian terhadap  keabsahan
pertanggungjawaban pidana harus didahului oleh pengujian terhadap status taklif
pelaku. Tanpa adanya taklif, pembebanan hukum tidak dapat diberlakukan.

Secara umum, para ulama sepakat bahwa syarat utama untuk sahnya taklif
adalah adanya akal (‘agl) dan kedewasaan biologis (bulugh). Akal adalah
instrumen utama yang menjadikan manusia mampu membedakan antara baik dan
buruk, serta menyadari konsekuensi dari perbuatannya.l’” Seseorang yang tidak
berakal, seperti orang gila (majinun), tidak dibebani taklif. Demikian pula, anak
kecil yang belum baligh tidak dapat dimintai pertanggungjawaban pidana secara
penuh. Dalam konteks ini, taklif bukan hanya masalah kemampuan fisik atau
tindakan lahiriah, tetapi juga menyangkut kapasitas batiniah untuk memahami
perintah dan larangan syariat.

Selain akal dan baligh, sebagian ulama juga menambahkan syarat kesadaran
(tamyiz) dan pengetahuan sebagai unsur penting dalam taklif. Tamyiz merujuk
pada kemampuan seseorang untuk membedakan hal yang benar dari yang salah,
meskipun belum mencapai baligh. Meskipun anak yang tamyiz belum terkena taklif
secara penuh, beberapa kewajiban seperti salat dan puasa tetap diperintahkan
sebagai latihan spiritual. Dalam konteks jinayah, tamyiz menjadi batas awal
penilaian moral terhadap suatu perbuatan. Dengan demikian, dimensi taklif dalam
figh jinayah tidak bersifat kaku, tetapi dinamis, mengikuti perkembangan
psikologis dan kognitif pelaku.

Konsep taklif juga melibatkan pemahaman tentang kehendak bebas
(ikhtiyar), yaitu kebebasan dalam memilih untuk melakukan atau meninggalkan
suatu perbuatan. Dalam fikih jinayah, tindakan pidana yang dilakukan di bawah
paksaan (ikrah) tidak menimbulkan tanggung jawab hukum, karena pelaku tidak
melakukannya dengan kemauan bebas.!® Hal ini menunjukkan bahwa taklif
menuntut adanya unsur kesengajaan dan kebebasan dalam berbuat. Oleh karena
itu, orang yang dipaksa, tidur, tidak sadar, atau sedang berada dalam kondisi
darurat bisa dikecualikan dari tanggung jawab pidana. Dimensi kehendak bebas ini
menjadi indikator penting dalam menilai layak tidaknya seseorang dibebani
sanksi.

Dalam kerangka jinayah, taklif juga mengandung dimensi moral dan
spiritual yang mengikat antara manusia dengan Allah sebagai pemilik hukum.

16 [rwansyah Muhammad Jamal, “Criteria of Adult Age (Mukallaf) in Islamic Criminal Law [Kriteria
Dewasa (Mukallaf) dalam Bidang Jinayah],” Legitimasi: Jurnal Hukum Pidana dan Politik Hukum 9,
No. 2 (December 30, 2020): 178-96, https://doi.org/10.22373/legitimasi.v9i2.8511.

17 Fikri Muhtada, M Geri Coslo, and Muhammad Abdul Aziz, “Kajian Hukum Taklifi Menurut Para
Imam Mazhab,” Tahkim: Jurnal hukum Syariah 17, No. 2 (Desember 2021): 245-60,
https://doi.org/10.33477 /thk.v17i2.1097.

18 Asiyah Jamilah, “Ketika Anak Melukai: Tinjauan Hukum Islam tentang Tanggungjawab Pidana
Anak dalam Kasus Kekerasan:,” Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam 6, No. 1 (April 25,
2025): 104-19, https://doi.org/10.36701 /bustanul.v6i1.2054.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|201



Sebab itu, seorang mukallaf tidak hanya bertanggung jawab kepada negara atau
masyarakat, tetapi juga kepada Tuhan. Konsep ini membedakan hukum Islam dari
sistem hukum sekuler yang hanya menekankan aspek legal-formal. Dalam figh,
sanksi pidana bukan hanya bentuk pencegahan (zajr) dan penjeraan (tadbir),
tetapi juga bentuk pensucian jiwa (tazkiyah). Oleh karena itu, pembebanan taklif
dalam konteks jinayah bertujuan untuk menjaga keseimbangan antara keadilan
sosial dan pertanggungjawaban spiritual.

Batasan taklif dalam figh jinayah juga menyangkut keterkaitan antara niat
(niyyah) dan perbuatan (fi7). Dalam banyak kasus pidana, niat menjadi faktor
kunci dalam menetapkan jenis dan beratnya hukuman. Seseorang yang melakukan
perbuatan tanpa niat untuk menyakiti atau merugikan, misalnya karena kelalaian
ringan, mungkin tidak dikenai hukuman yang sama dengan pelaku yang sengaja
dan sadar. Hal ini menunjukkan bahwa konsep taklif tidak berdiri sendiri,
melainkan melekat pada integrasi antara kesadaran, niat, dan akibat hukum.
Dengan kata lain, taklif adalah kombinasi antara kapasitas kognitif dan tanggung
jawab moral atas suatu tindakan.1?

Dalam praktiknya, para fugaha membedakan tingkat pertanggungjawaban
pidana berdasarkan kesempurnaan taklif. Misalnya, anak yang mendekati usia
baligh dan telah menunjukkan kemampuan membedakan perbuatan, bisa dikenai
tindakan pendidikan (ta’dib) meskipun belum dijatuhi hudud atau gishash. Begitu
pula dengan orang gila yang sesekali sadar (majinun mugqatti’), dapat dimintai
tanggung jawab terbatas sesuai kesadarannya. Ini menunjukkan bahwa figh
jinayah memiliki fleksibilitas dalam menilai kondisi psikologis pelaku dan tidak
bersifat absolut dalam menerapkan sanksi. Kepekaan ini menjadi modal penting
dalam merespons fenomena hukum kontemporer.

Perkembangan zaman menuntut reinterpretasi terhadap konsep taklif,
khususnya ketika muncul entitas non-manusia seperti Artificial Intelligence (Al)
yang dapat melakukan tindakan menyerupai manusia. Meskipun Al tidak memiliki
ruh atau akal dalam pengertian syar’i, perbuatannya mampu menimbulkan
dampak hukum yang signifikan. Tantangannya adalah bagaimana konsep taklif
yang berbasis kesadaran spiritual dan kapasitas akal dapat diaplikasikan atau
dianalogikan kepada entitas yang tidak memiliki unsur ruhani. Oleh karena itu,
penting untuk membedakan antara taklif asli (yang hanya berlaku bagi manusia)
dan mas’uliyyah fungsional yang mungkin ditimpakan secara hukum kepada
entitas buatan.

Beberapa ulama kontemporer mulai membuka ruang diskusi mengenai
perluasan konsep tanggung jawab dalam figh, khususnya dengan pendekatan
maqasid al-syari‘ah. Tujuannya bukan untuk memaksakan Al sebagai mukallaf,
melainkan untuk merumuskan pertanggungjawaban yang sejalan dengan prinsip
perlindungan hak dan keadilan. Dalam konteks ini, perbuatan Al dapat
dianalogikan seperti hewan milik seseorang yang menyebabkan kerugian. Maka,
tanggung jawabnya dibebankan kepada pemilik atau penciptanya. Namun,
pendekatan ini belum sepenuhnya menjawab kerumitan Al yang mampu

19 Muhammad Irfan Fadil, Yusup Azazy, and Opik Rozikin, “Analisis Sanksi Tindak Pidana Pelaku
Kelalaian dalam Berkendara Mengakibatkan Kematian dalam Putusan Nomor:
313/Pid.Sus/2024/Pn Jmr Perspektif Hukum Pidana Islam,” Maqasid 14, No. 1 (May 11, 2025):
184-203, https://doi.org/10.30651/mqs.v14i1.26262.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|202



mengambil keputusan sendiri, dan karena itu memerlukan pengembangan konsep
baru dalam figh jinayah.

Di sisi lain, batasan taklif juga menjadi filter agar tidak semua bentuk
perbuatan dibebankan secara hukum. Misalnya, orang yang melakukan perbuatan
karena lupa (nisyan), tidur (nawm), atau tidak tahu hukum (jahalat al-hukm)
dikecualikan dari hukuman pidana. Dalam hal ini, Islam menunjukkan keadilan
substantif dengan mempertimbangkan kondisi pelaku. Pendekatan ini relevan
untuk menilai apakah sistem Al, yang tidak memiliki kesadaran, dapat
diperlakukan seperti manusia. Jika ketidaktahuan dan ketidaksadaran manusia
saja bisa membatalkan taklif, maka bagaimana mungkin Al yang sama sekali tidak
memiliki kehendak moral dapat dimintai tanggung jawab secara langsung?

Taklif dalam figh jinayah adalah konsep multidimensional yang mencakup
syarat akal, baligh, tamyiz, kehendak bebas, dan niat. Ia tidak hanya berfungsi
sebagai landasan hukum, tetapi juga sebagai refleksi keadilan moral dalam Islam.2°
Dalam konteks perubahan zaman dan kemunculan entitas cerdas non-manusia
seperti Al, diskursus tentang taklif menjadi krusial untuk menentukan batas dan
kemungkinan pertanggungjawaban hukum dalam perspektif Islam. Pada bagian
berikutnya, tulisan ini akan menelaah lebih lanjut tentang sejauh mana Al dapat
memenuhi Kkriteria taklf, dan apakah dimungkinkan untuk menyusun bentuk
pertanggungjawaban yang sejalan dengan kerangka figh.

Analisis Kesesuaian Entitas Al dengan Kriteria Taklif dalam Hukum Islam

Kehadiran Artificial Intelligence (Al) sebagai entitas non-manusia yang
mampu bertindak secara otonom dan menyerupai perilaku manusia telah
menantang sistem konseptual hukum Islam, Kkhususnya dalam aspek
pertanggungjawaban pidana. Figh jinayah yang berpijak pada struktur taklif
tradisional mendefinisikan subjek hukum sebagai manusia yang memiliki
kapasitas akal, kehendak, dan kesadaran atas perbuatannya.?l Al, meskipun
memiliki kecanggihan teknologi dan algoritma pembelajaran mesin, secara
esensial tidak memiliki ruh, tidak berakal secara syar’i, dan tidak memiliki
kehendak bebas sebagaimana manusia. Maka, pertanyaannya bukan sekadar
apakah Al dapat dijadikan mukallaf, melainkan apakah sistem hukum Islam
membuka ruang ijtihad normatif untuk menganalogikan bentuk tanggung jawab
atas entitas semacam itu.

Dalam literatur usul fikih, taklif meniscayakan dua syarat mendasar: adanya
akal (‘agl) dan kemampuan membedakan benar-salah (tamyiz). Al sebagai produk
teknologi tidak memiliki akal dalam pengertian metafisik atau spiritual
sebagaimana manusia. Meskipun dapat menjalankan logika kompleks, analisis
data, dan membuat keputusan prediktif, seluruh proses ini merupakan hasil
rekayasa algoritmik, bukan kesadaran moral. Oleh sebab itu, Al tidak dapat
memenuhi syarat pertama dalam taklif. Kekosongan akal ini membatasi
kemungkinan untuk memposisikannya sebagai subjek hukum dalam konstruksi

20 Ulil Abshor, “Kriteria Mujtahid Perspektif Ibnu Arabi: Studi Komparasi Ijtihad Ibnu Arabi Dan Para
Ulama,” PUTIH: Jurnal Pengetahuan Tentang llmu Dan Hikmah 9, no. 2 (2024): 21-38,
https://doi.org/10.51498/kyydc750.

21 Jamilah, “Ketika Anak Melukai.”

Muzakkir | Artificial Intelligence...|203



hukum Islam yang klasik. Namun, dalam praktik figh, pertanggungjawaban tidak
selalu bergantung pada pelaku sebagai individu berakal, melainkan juga bisa
dibebankan secara tanggungan kepada pihak yang mengendalikannya.

Dalam banyak kasus figh, para ulama telah menempatkan tanggung jawab
atas entitas yang tidak mukallaf kepada pihak yang memiliki otoritas atau
kepemilikan terhadapnya. Misalnya, kerusakan yang ditimbulkan oleh hewan
ternak, alat, atau bahkan anak kecil, dapat dibebankan kepada wali atau pemilik.
Analogi ini menarik jika diterapkan pada Al. Meskipun Al tidak memiliki kapasitas
taklif, tetapi sistem ini menghasilkan dampak yang riil dalam masyarakat.
Pendekatan tanggung jawab secara tidak langsung melalui prinsip dhamm
(jaminan) dan daman (tanggungan kerugian) menjadi relevan untuk mengatasi
kekosongan subjek hukum yang muncul akibat tindakan Al.

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan dalam memahami tanggung
jawab hukum terkait kecerdasan buatan (AI) adalah melalui prinsip fikih al-
musabbib ka al-mubasyir, yaitu bahwa pelaku tidak langsung (penyebab) dapat
dikenai tanggung jawab hukum sebagaimana pelaku langsung.22 Dalam konteks ini,
Al diposisikan sebagai alat atau perantara yang bertindak atas dasar pemrograman
dan instruksi yang diberikan oleh manusia atau institusi. Oleh karena itu, tindakan
Al dapat dipandang sebagai perpanjangan dari kehendak manusia yang berada di
balik algoritma tersebut. Hal ini sejalan dengan prinsip dalam fikih jinayah bahwa
kerusakan yang ditimbulkan oleh alat, meskipun terjadi secara otomatis, tetap
menimbulkan tanggung jawab hukum pada pemilik atau penggunanya. Dengan
demikian, Al dapat dikonstruksikan sebagai sabab (penyebab), sedangkan subjek
hukum yang bertanggung jawab tetap manusia sebagai musabbib (penyebab
hukum yang sah menurut syariat).

Namun, muncul persoalan ketika Al bertindak di luar ekspektasi atau
kontrol manusia. Dengan teknologi machine learning dan deep learning, Al
memiliki kemampuan untuk mengembangkan pola dan keputusan baru tanpa
intervensi manusia secara langsung. Dalam konteks ini, muncul tantangan baru
karena penyebab langsung (Al) tidak dapat dimintai tanggung jawab secara syari,
sementara penciptanya pun mungkin tidak mengetahui secara spesifik tindakan
tersebut. Kasus ini menimbulkan perdebatan serius dalam hukum Islam: apakah
sebuah perbuatan tanpa niat pelaku utama dapat dikenai sanksi jinayah? Dalam
banyak mazhab, niat menjadi elemen kunci dalam pertanggungjawaban pidana,
sehingga jika tidak ada kesengajaan, maka sanksi jinayah tidak berlaku.

Dalam konteks hukum Islam, Al bisa diklasifikasikan sebagai non-mukallaf
secara mutlak. Ini berarti bahwa Al tidak bisa dimintai pertanggungjawaban
pidana atas perbuatannya sendiri karena tidak memenuhi syarat taklif secara
substansial. Namun demikian, figh memiliki fleksibilitas untuk tetap memberi
sanksi pada kerugian yang ditimbulkan, bukan karena pelakunya mukallaf,
melainkan untuk menjaga maslahat dan keadilan. Hal ini dapat dilakukan melalui
sistem ta‘zir (hukuman kebijakan penguasa), yang memungkinkan hakim untuk
menetapkan hukuman berdasarkan pertimbangan maslahat umum dan kerugian
yang ditimbulkan dalam masyarakat.

22 Panji Adam Agus Putra, “Application of the Rules of Al-Mubasyir and Al-Mutasabbib in Islamic
Economic Law (Mu‘amalah Maliyyah),” Indonesian Journal of Multidisciplinary Science 3, No. 6
(March 25, 2024), https://doi.org/10.55324 /ijoms.v3i6.847.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|204



Para ulama klasik telah merumuskan beberapa jenis pertanggungjawaban
yang tidak harus bergantung pada taklif, antara lain dalam konteks jinayah khatha’
(kejahatan tidak disengaja).23 Dalam kasus semacam ini, pelaku tetap dikenai
denda atau diyat meskipun tidak memiliki niat atau kesengajaan. Maka, dengan
model ini, pertanggungjawaban atas perbuatan Al dapat dianalogikan sebagai
bentuk jinayah khatha’ yang dikenakan kepada pihak pemilik Al. Logika ini sejalan
dengan magqasid al-syari‘ah dalam menjaga jiwa dan harta, sekaligus memperluas
jangkauan hukum Islam terhadap fenomena baru tanpa harus memaksakan status
taklif pada entitas yang secara esensial tidak layak.

Kesesuaian Al dengan kriteria taklif memang secara tegas tidak terpenuhi,
namun hal itu tidak serta-merta menghalangi perlunya penyusunan kerangka
pertanggungjawaban. Hal ini menuntut para ahli figh untuk melakukan
pendekatan ijtihadi guna merumuskan bentuk mas’uliyyah yang tidak berbasis
pada konsep mukallaf klasik, tetapi berdasarkan asas tanggung jawab fungsional.
Dengan cara ini, hukum Islam tetap konsisten pada prinsipnya namun juga adaptif
terhadap fenomena baru. Tanggung jawab tidak harus dimaknai sebagai
pembebanan kepada Al itu sendiri, tetapi kepada sistem hukum yang mampu
menjamin keadilan akibat dari perbuatannya.

Perlu dicatat bahwa dalam Islam, keadilan adalah prinsip tertinggi yang
menjadi orientasi seluruh perangkat hukum. Dalam konteks Al, menuntut
pertanggungjawaban dari entitas yang tidak berkesadaran jelas bertentangan
dengan asas keadilan. Namun, membiarkan kerusakan yang ditimbulkan oleh Al
tanpa ada pihak yang bertanggung jawab juga merupakan bentuk kezaliman. Maka,
pendekatan yang paling adil adalah membangun sistem akuntabilitas yang tetap
menempatkan manusia sebagai subjek hukum, dengan mempertimbangkan peran
dan keterlibatannya dalam desain, pemrograman, dan pengoperasian Al. Di sinilah
posisi konsep mas’uliyyah sebagai tanggung jawab moral dan hukum menjadi
penting.

Di beberapa negara, konsep strict liability (tanggung jawab mutlak) telah
digunakan dalam konteks kecelakaan produk teknologi tinggi. Tanpa
membuktikan kesalahan, pihak produsen tetap bertanggung jawab atas kerusakan
yang timbul akibat produk buatannya.24 Prinsip ini sebenarnya memiliki relevansi
dengan konsep daman dalam fiqgh, yakni kompensasi atas kerugian tanpa harus
membuktikan kesengajaan. Meskipun Al bukan mukallafi mekanisme
pertanggungjawaban dapat tetap ditegakkan berdasarkan prinsip tanggung jawab
perdata dan sosial demi menjaga ketertiban dan keadilan masyarakat.

Dengan mempertimbangkan dimensi magqasid al-syari‘ah, khususnya
perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs) dan harta (hifz al-mal), maka penting
untuk merumuskan bentuk pertanggungjawaban yang sesuai terhadap perbuatan
Al Al yang digunakan dalam kendaraan, layanan kesehatan, sistem senjata, atau

23 Seva Maya Sari and Toguan Rambe, “Delik Culpa dalam Kajian Figh Jinayah (Analisis Terhadap
Pasal 359 KUHP tentang Kealpaan yang Mengakibatkan Matinya Orang),” Tazkir: Jurnal Penelitian
IImu-Ilmu Sosial dan Keislaman 6, No. 2 (December 30, 2020): 249-64,

https://doi.org/10.24952 /tazkir.v6i2.3031.

24 Mikhail Alvindra Sembiring et al.,, “Pengaturan Hukum dan Tanggung Jawab Komite Nasional
Keselamatan Transportasi (KNKT) dalam Konteks Kecelakaan Pesawat Udara (Studi Kasus
Jatuhnya S] 182 di Perairan Kepulauan Seribu, Jakarta Utara),” Law, Development and Justice Review
7, No. 2 (September 14, 2024): 104-23, https://doi.org/10.14710/1djr.7.2024.104-123.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|205



keuangan memiliki potensi besar menimbulkan kerusakan. Oleh karena itu,
pendekatan hukum Islam yang mempertimbangkan maslahat dan menolak
mafsadah harus mampu menyusun perangkat pertanggungjawaban yang preventif,
represif, sekaligus tidak melanggar prinsip dasar taklif.

Dengan demikian, meskipun Al secara eksplisit tidak dapat diklasifikasikan
sebagai mukallaf dalam hukum Islam, pendekatan figh yang berbasis pada maqasid
dan qawa‘id fighiyyah memungkinkan terbentuknya kerangka tanggung jawab
hukum yang fungsional. Al tidak diakui sebagai pelaku hukum dalam pengertian
klasik, namun ia dapat dimasukkan dalam struktur hukum melalui analogi dan
konstruksi tanggung jawab tidak langsung. Pendekatan ini sekaligus membuka
ruang pembaruan figh jinayah secara metodologis agar tetap responsif terhadap
dinamika teknologi yang semakin kompleks. Pada bagian berikutnya, tulisan ini
akan menguraikan bagaimana rekonstruksi tanggung jawab hukum (mas’uliyyah)
dapat dikembangkan untuk entitas non-mukallaf seperti Al dalam kerangka ijtihad
kontemporer.

Rekonstruksi Mas’uliyyah atas Non-Mukallaf dalam Figh

Rekonstruksi konsep mas’uliyyah (pertanggungjawaban) atas entitas non-
mukallaf dalam figh merupakan tantangan metodologis sekaligus kebutuhan
epistemologis di era kontemporer. Perkembangan teknologi yang menghasilkan
entitas seperti Artificial Intelligence (AI) menuntut kerangka hukum Islam untuk
lebih adaptif terhadap realitas baru, tanpa kehilangan otentisitas normatifnya.
Sebab, dalam sistem hukum Islam, mas’uliyyah pada dasarnya merupakan
implikasi langsung dari taklif, yakni beban hukum yang dijatuhkan kepada seorang
mukallaf yang berakal dan baligh. Maka, dalam kondisi di mana entitas seperti Al
terbukti mampu menimbulkan akibat hukum, sementara ia tidak memenuhi syarat
taklf, muncullah pertanyaan: bagaimana bentuk mas’uliyyah yang sesuai dalam
konteks figh?

Secara konvensional, para ulama menyatakan bahwa pertanggungjawaban
hukum dalam figh hanya berlaku atas manusia mukallaf yang memiliki kehendak,
akal, dan kesadaran moral. Namun demikian, figh juga mengenal berbagai bentuk
tanggung jawab atas tindakan pihak ketiga yang bukan mukallaf. Misalnya,
kerusakan akibat perbuatan hewan, anak kecil, atau alat tertentu tetap dapat
melahirkan kewajiban hukum yang dibebankan kepada wali atau pemiliknya. Hal
ini menunjukkan bahwa figh jinayah tidak menutup kemungkinan adanya model
pertanggungjawaban tidak langsung yang bersifat fungsional. Model ini relevan
dijadikan sebagai titik tolak dalam merekonstruksi mas’uliyyah atas Al sebagai
entitas non-mukallaf.

Salah satu basis figh yang penting dalam rekonstruksi ini adalah konsep
daman (tanggung rugi), yakni prinsip bahwa setiap kerugian atau kerusakan yang
ditimbulkan, baik dengan atau tanpa kesengajaan, harus diganti oleh pelaku atau
pihak yang bertanggung jawab. Dalam banyak kasus, daman tidak mensyaratkan
adanya niat atau kesengajaan dari pelaku.2> Sebagai contoh, jika seseorang

25 Eko Rial Nugroho, “Characteristics of Distinguishing Elements in the Case of Default and Fraud in
Contracts,” Media Syari’ah: Wahana Kajian Hukum Islam dan Pranata Sosial 24, No. 1 (July 20,
2022): 1-19, https://doi.org/10.22373 /jms.v24i1.11050.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|206



membiarkan binatang peliharaannya merusak kebun tetangga, maka ia
bertanggung jawab atas kerusakan itu, meskipun tidak ada niat untuk merusak. Ini
memberi ruang bagi kita untuk menyusun kerangka mas’uliyyah yang tidak harus
bergantung pada keberadaan taklif, tetapi lebih pada prinsip akibat dan tanggung
jawab sosial.

Dalam konteks Al, rekonstruksi mas’uliyyah dapat dilakukan dengan
menempatkan Al sebagai perpanjangan tangan dari pihak yang mengoperasikan,
memprogram, atau memilikinya. Tanggung jawab atas perbuatan Al tidak
diarahkan pada entitas Al itu sendiri, melainkan kepada manusia sebagai pembuat
keputusan utama. Ini sejalan dengan prinsip al-‘amal bil wasait (perbuatan melalui
perantara) dalam figh, di mana tanggung jawab hukum tetap berada pada pemilik
kehendak dan niat, bukan pada alat yang digunakan. Dengan kata lain, Al
diposisikan sebagai instrumen teknologis yang efek hukumnya tetap dibebankan
kepada manusia yang berada di belakangnya.

Dalam beberapa mazhab figh, konsep pertanggungjawaban atas perbuatan
non-mukallaf juga bisa ditemukan dalam pembahasan jinayah al-tifl (kejahatan
oleh anak kecil) atau majinun (orang gila). Dalam kasus ini, meskipun pelakunya
tidak mukallaf, tanggung jawab atas perbuatannya tetap harus dipenuhi oleh wali
atau ahli warisnya melalui sistem diyat (denda pidana).26 Penerapan prinsip ini
terhadap Al membuka kemungkinan bahwa Al diperlakukan seperti "anak kecil
digital", di mana ia memiliki kekuatan bertindak namun belum memiliki kapasitas
taklif. Oleh sebab itu, mas’tuliyyah tetap dimungkinkan melalui jalur representasi
hukum oleh manusia sebagai wali syar’i-nya.

Pendekatan berbasis magqasid al-syari‘ah juga menjadi penting dalam
membangun fondasi konseptual dari mas’uliyyah atas non-mukallaf. Perlindungan
terhadap jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), dan harta (hifz al-mal) adalah prinsip
yang harus dijaga dalam setiap sistem hukum, termasuk ketika menghadapi
fenomena baru seperti Al. Maka, pertanggungjawaban atas Al bukan semata-mata
soal siapa mukallaf, melainkan tentang bagaimana sistem hukum Islam tetap
mampu menjaga kemaslahatan dan mencegah mafsadah. Dalam hal inij,
pengembangan konsep mas’uliyyah menjadi sarana untuk mempertahankan daya
hidup hukum Islam dalam menghadapi perubahan zaman.

Konsekuensi dari pendekatan ini adalah perlunya redefinisi terhadap
subjek hukum dalam figh jinayah. Jika sebelumnya subjek hukum dibatasi pada
individu mukallaf, maka dalam konteks kontemporer perlu ditambahkan model
subjek hukum fungsional, yakni pihak yang menerima beban tanggung jawab atas
perbuatan entitas non-manusia. Ini bukan berarti mengubah prinsip taklif, tetapi
menyesuaikan ruang aplikatifnya agar lebih responsif terhadap teknologi. Dalam
kerangka ini, produsen Al, operator sistem, dan pengguna akhir dapat dimasukkan
sebagai bagian dari sistem mas’uliyyah yang terstruktur dan berjenjang.

Lebih lanjut, rekonstruksi mas’uliyyah juga memerlukan pendekatan
kombinatif antara figh dan teori hukum kontemporer. Dalam hukum positif,
dikenal prinsip strict liability di mana tanggung jawab dikenakan tanpa perlu

26 Asad Shadiq, Sukmareni Sukmareni, and Riki Zulfiko, “Studi Perbandingan Bentuk Pertanggung
Jawaban Pidana terhadap Pelaku Tindak Pidana Pembunuhan yang Mengalami Gangguan Jiwa
Menurut Hukum Islam dan Hukum Positif Indonesia,” UNES Law Review 6, No. 1 (September 4,
2023): 297-305, https://doi.org/10.31933 /unesrev.v6i1.854.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|207



pembuktian kesalahan. Figh memiliki padanannya dalam bentuk tanggung jawab
atas akibat perbuatan tanpa niat (jindyah khatha’). Keduanya dapat menjadi
landasan dalam mengembangkan tanggung jawab atas tindakan Al yang tidak
dikendalikan secara langsung oleh manusia. Dengan demikian, mas’uliyyah atas Al
dapat dibangun secara progresif tanpa harus menabrak kaidah-kaidah ushul figh
yang telah mapan.

Rekonstruksi ini juga harus mempertimbangkan sisi prosedural dalam figh
jinayah. Dalam proses penghukuman, hakim syar’i memerlukan dalil, bukti, dan
kondisi kesempurnaan taklif pada pelaku. Dalam kasus Al, pendekatan ini tidak
dapat diterapkan secara literal, karena Al bukan manusia. Bentuk sanksi yang
diberikan bukan pada Al sebagai pelaku, tetapi bisa berupa ganti rugi, sanksi
administratif, atau penalti terhadap operator. Ini sekaligus menjadi tantangan bagi
para fuqaha kontemporer untuk merumuskan bentuk-bentuk ta’zir baru yang
relevan dan kontekstual dalam kasus teknologi mutakhir.

Secara teoritik, pengembangan mas’uliyyah atas non-mukallaf dapat
dikategorikan sebagai bentuk ijtihad insya’i, yakni ijtihad konstruktif yang
berfungsi merespons kebutuhan hukum yang belum memiliki preseden eksplisit
dalam turats. Dalam hal ini, para ulama tidak hanya merujuk pada nash, tetapi juga
pada magqasid dan maslahat sebagai sumber legitimasi normatif. Rekonstruksi
mas’uliyyah ini bukanlah bentuk inovasi yang lepas dari tradisi, tetapi merupakan
kelanjutan dari semangat istinbat yang melekat dalam dinamika hukum Islam
sepanjang sejarah.2?

Dengan seluruh landasan di atas, rekonstruksi mas’uliyyah atas entitas non-
mukallaf seperti Al adalah keniscayaan bagi figh jinayah di era digital. Hal ini tidak
hanya bertujuan untuk menjawab tantangan zaman, tetapi juga untuk memastikan
bahwa hukum Islam tetap mampu menjamin keadilan, ketertiban, dan
perlindungan bagi umat manusia. Rekonstruksi ini sekaligus menjadi bentuk
afirmasi bahwa figh tidak bersifat stagnan, tetapi senantiasa dinamis dan relevan
sepanjang masa. Oleh karena itu, diskursus mas’uliyyah tidak boleh berhenti pada
batas-batas taklif klasik, melainkan harus terus dikembangkan seiring
berkembangnya realitas sosial dan teknologi.

Formulasi Maqasid al-Syari‘ah Pertanggungjawaban Al

Formulasi pertanggungjawaban hukum atas Artificial Intelligence (Al)
dalam perspektif maqasid al-syari‘ah merupakan langkah konseptual penting
untuk mengintegrasikan dinamika teknologi modern dengan prinsip-prinsip
normatif Islam. Al sebagai entitas digital yang mampu membuat keputusan dan
menjalankan tindakan secara otonom menimbulkan persoalan hukum baru,
utamanya ketika tindakan tersebut berdampak pada hak, jiwa, atau harta manusia.
Dalam figh Kklasik, konsep taklif menjadi dasar bagi penjatuhan tanggung jawab
pidana. Namun, magqasid al-syari‘ah membuka ruang untuk melihat lebih luas
tujuan dari suatu hukum, sehingga formulasi pertanggungjawaban tidak hanya

27 Rini Angreni Hasibuan et al., “Metode Ijtihad Kontemporer Versi Yusuf Qordhawi,” Kariman:
Jurnal Pendidikan Keislaman 11, No. 1 (June 30, 2023): 119-44,
https://doi.org/10.52185/kariman.v11i1.258.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|208



dibatasi oleh karakteristik pelaku, tetapi juga diarahkan pada pemeliharaan
kemaslahatan dan pencegahan kerusakan.

Salah satu landasan utama maqasid adalah penjagaan lima prinsip pokok:
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl),
dan harta (hifz al-mal).?8 Dalam konteks Al, setidaknya dua dari lima magsad ini
kerap terancam akibat tindakan otonom Al, yakni jiwa dan harta. Misalnya,
kesalahan sistem Al dalam kendaraan otonom dapat menyebabkan kematian,
sementara Al dalam sistem keuangan dapat merugikan aset publik. Maka, tujuan
formulasi pertanggungjawaban berdasarkan maqasid adalah memastikan bahwa
perkembangan teknologi tidak menciptakan celah hukum yang membahayakan
dua aspek penting ini, serta menjamin keadilan sosial dalam era digital.

Berbeda dengan pendekatan positivistik yang cenderung menuntut
eksistensi formal dari subjek hukum, magqasid berfokus pada dampak dan tujuan
moral dari suatu aturan. Dengan demikian, pertanggungjawaban hukum tidak
semata-mata diarahkan pada siapa pelaku fisik, tetapi pada siapa yang seharusnya
bertanggung jawab untuk menjaga stabilitas sosial dan keadilan. Dalam hal Al, ini
berarti memformulasikan pertanggungjawaban yang dibebankan pada manusia
sebagai pencipta, pemilik, atau operator, bukan pada Al sebagai entitas otonom,
karena tujuan akhirnya adalah perlindungan kepentingan umum dan
kemaslahatan manusia secara luas.

Formulasi ini memerlukan pendekatan multi-level. Pertama, identifikasi
siapa yang paling bertanggung jawab dalam rantai pengendalian Al: apakah itu
programmer, pengembang sistem, penyedia platform, atau pengguna akhir.
Maqasid al-syari‘ah menuntut agar tanggung jawab hukum diarahkan secara adil
dan proporsional kepada pihak yang paling memiliki kontrol. Dalam figh, prinsip la
darar wa la dirar (tidak boleh menimbulkan atau membalas kerugian) menjadi
asas penting dalam menimbang siapa yang wajib menanggung akibat hukum dari
suatu kerusakan. Dengan itu, Al dapat dimasukkan dalam sistem tanggung jawab
hukum secara kolektif dan berlapis, tergantung pada ruang kendali manusia
terhadapnya.

Pendekatan ini juga menghindarkan hukum Islam dari stagnasi, sebab
magqasid berfungsi sebagai instrumen dinamis dalam menghadapi tantangan baru.
Ketika Al bertindak secara tak terduga, sistem hukum tetap bisa meresponsnya
dengan Kkerangka tanggung jawab moral dan sosial, sekalipun entitas yang
bertindak tidak memiliki kesadaran atau niat. Dalam logika magqasid, hukum
ditujukan bukan sekadar memberi sanksi, melainkan mencegah kerusakan,
memberi perlindungan, dan menciptakan keadilan. Oleh karena itu, tanggung
jawab atas Al tidak diarahkan pada Al itu sendiri, melainkan pada sistem
pengawasan dan kontrol terhadapnya.

Selain aspek perlindungan, maqasid juga dapat digunakan untuk merancang
sanksi dan kebijakan hukum yang bersifat preventif. Figh memiliki fleksibilitas
dalam menetapkan bentuk sanksi yang tidak melulu dalam bentuk hukuman hudud
atau qisas, tetapi juga tazir yang ditentukan oleh otoritas atas dasar kemaslahatan.
Dalam konteks Al, bentuk pertanggungjawaban dapat berupa kompensasi,

28 Dede Al Mustaqim, “Dualisme Perempuan dalam Kesejahteraan Rumah Tangga Perspektif Qira’ah
Mubadalah Fagih Abdul Qodir dan Maqasid Syariah,” Equalita: Jurnal Studi Gender dan Anak 4, No. 2
(December 30, 2022): 191-203, https://doi.org/10.24235/equalita.v4i2.12904.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|209



pembatasan operasional, audit sistem, atau bahkan penangguhan penggunaan
teknologi tertentu apabila terbukti berbahaya. Semua ini sejalan dengan prinsip
magqasid yang menuntut hukum bekerja secara responsif terhadap kebutuhan
zaman.

Magqasid juga mendorong formulasi hukum berbasis antisipasi. Konsep sadd
al-dhara’i’ (menutup pintu kerusakan) menekankan pentingnya pencegahan
terhadap potensi bahaya sebelum ia terjadi.?? Dalam dunia Al, ini bisa
diterjemahkan dalam bentuk regulasi desain teknologi, verifikasi algoritma
sebelum implementasi, dan kewajiban pengujian etis terhadap dampak sosial Al
Dengan mengintegrasikan maqasid ke dalam pendekatan terhadap Al, hukum
Islam tidak hanya reaktif terhadap kerugian, tetapi juga aktif dalam mengatur
pencegahan mafsadah yang mungkin timbul.

Sebagai instrumen hukum, magqasid juga memberikan ruang bagi pembuat
kebijakan syar‘i (al-hakim) untuk mengambil peran yang lebih besar dalam
pengaturan teknologi baru. Dalam wilayah ini, ijtihad institusional dapat
difungsikan untuk membentuk perangkat hukum yang memadai dalam
menanggapi tantangan Al, baik dalam konteks pemidanaan, administrasi, maupun
tata kelola. Hal ini menjadi penting karena formulasi hukum tidak dapat bertumpu
semata pada teks Klasik, tetapi harus diarahkan pada prinsip dan tujuan syar‘i
yang lebih luas, dengan mempertimbangkan kondisi dan maslahat zaman
kontemporer.

Formulasi ini juga memberikan ruang bagi pengembangan tanggung jawab
kolektif dalam masyarakat. Dalam beberapa sektor Al seperti keamanan,
keuangan, dan kesehatan, kerugian tidak hanya menimpa individu, tetapi bisa
berdampak sistemik. Maka pendekatan maqasid mengisyaratkan pentingnya
tanggung jawab hukum tidak hanya dalam bentuk individu, tetapi juga lembaga,
korporasi, dan negara. Ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki potensi
untuk bersinergi dengan prinsip governance modern dalam mengelola risiko
teknologi.

Integrasi maqasid dalam penyusunan tanggung jawab hukum Al juga
mendorong keberanian dalam memperluas definisi maslahat. Maslahat yang
dahulu dikaitkan dengan manusia sebagai pelaku tunggal kini harus mencakup
ekosistem digital di mana manusia dan mesin saling berinteraksi. Artinya,
perlindungan maslahat tidak dapat lagi berhenti pada relasi individu, melainkan
harus merambah ke desain sistem dan struktur digital yang digunakan. Dalam hal
ini, pertanggungjawaban terhadap Al merupakan bagian dari hifz al-nizam
(menjaga ketertiban sosial) sebagai magsad sekunder yang bersifat kolektif.

Dengan demikian, formulasi pertanggungjawaban Al dalam magqasid al-
syari‘ah bukanlah sekadar adaptasi normatif terhadap fenomena baru, melainkan
refleksi dari karakter hukum Islam yang berorientasi pada kemaslahatan dan
keadilan. Melalui pendekatan ini, hukum Islam tidak hanya mampu merespons
perubahan, tetapi juga menawarkan solusi hukum yang kontekstual dan
manusiawi. Al tidak diakui sebagai subjek hukum secara klasik, tetapi dampaknya

29 Nazerah Mustafa et al.,, “The Concept of Sad Al-Dhara’i‘(Blocking the Means) Related to
Preventive and Rehabilitation in Sexuality Education in Malaysia,” Menara: Journal of Islamic and
Contemporary Issues 2, No. 2 (December 30, 2021): 74-92.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|210



terhadap masyarakat menuntut pertanggungjawaban yang jelas dan adil dari pihak
manusia yang berada di baliknya.

Pada akhirnya, formulasi ini tidak hanya memperluas cakupan figh jinayah
ke ranah teknologi, tetapi juga memperkuat relevansi maqasid al-syari‘ah sebagai
pemandu utama dalam menetapkan hukum terhadap entitas yang sebelumnya
tidak dikenal dalam literatur klasik. Di sinilah letak kekuatan hukum Islam yang
tidak hanya berpijak pada nash, tetapi juga pada hikmah dan tujuan. Melalui
pendekatan maqasid ini, Al tidak harus dipaksa masuk sebagai mukallaf, namun
hukum tetap dapat menata keadilan dalam interaksi manusia dan teknologi.

Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan
bahwa konsep taklif dalam figh jinayah secara tradisional menetapkan bahwa
pertanggungjawaban pidana hanya dibebankan kepada individu yang memenuhi
syarat mukallaf, yaitu berakal dan baligh. Artificial Intelligence, sebagai entitas
non-manusia, secara ontologis tidak memenuhi syarat tersebut karena tidak
memiliki akal, kehendak bebas, dan kesadaran moral sebagaimana manusia.
Namun, melalui pendekatan ijtihad kontemporer dan pemahaman atas tanggung
jawab tidak langsung (seperti daman dan prinsip al-‘amal bil wasait), terbuka
ruang konseptual untuk menetapkan bentuk mas’uliyyah (tanggung jawab)
terhadap Al dengan membebankannya pada pihak yang memiliki kontrol dan
kehendak terhadap sistem tersebut, yakni pembuat, pengembang, atau pengguna
AL

Selain itu, pendekatan magqasid al-syari‘ah memberikan landasan normatif
yang lebih fleksibel dan berorientasi pada perlindungan kemaslahatan (hifz al-nafs,
hifz al-mal, dan hifz al-nizam) dalam menghadapi fenomena Al. Meskipun Al bukan
subjek hukum secara langsung dalam kerangka hukum Islam klasik, hukum Islam
tetap dapat mengakomodasi tanggung jawab hukum melalui prinsip-prinsip
maslahat dan pencegahan kerusakan (sadd al-dhara’i). Penelitian ini menunjukkan
bahwa figh jinayah memiliki potensi untuk direkonstruksi secara sistematis dan
kontekstual dalam menghadapi tantangan teknologi digital, tanpa mengingkari
nilai-nilai dasar hukum Islam yang berbasis pada keadilan, tanggung jawab, dan
kemaslahatan umum.

Referensi

Abshor, Ulil. “Kriteria Mujtahid Perspektif Ibnu Arabi: Studi Komparasi Ijtihad Ibnu
Arabi dan Para Ulama.” PUTIH: Jurnal Pengetahuan Tentang Ilimu dan
Hikmah 9, No. 2 (2024): 21-38. https://doi.org/10.51498 /kyydc750.

Damanik, Rika Apriani Minggulina. “Hukum Pertanggungjawaban Pidana Anak
dalam Batasan Usia: Analisis Hukum Pidana Islam dan Undang-Undang
Nomor 11 Tahun 2012.” Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam 1,
no. 3 (September 28, 2020): 274-302. https://doi.org/10.58836/al-
ganun.v1i3.7536.

Fadil, Muhammad Irfan, Yusup Azazy, and Opik Rozikin. “Analisis Sanksi Tindak
Pidana Pelaku Kelalaian dalam Berkendara Mengakibatkan Kematian dalam

Muzakkir | Artificial Intelligence...|211



Putusan Nomor: 313/Pid.Sus/2024/Pn Jmr Perspektif Hukum Pidana
Islam.” Magasid 14, No. 1 (May 11, 2025): 184-203.
https://doi.org/10.30651/mqs.v14i1.26262.

Haris, Muhammad Tan Abdul Rahman, and Tantimin Tantimin. “Analisis
Pertanggungjawaban Hukum Pidana terhadap Pemanfaatan Artificial
Intelligence di Indonesia.” Jurnal Komunikasi Hukum (JKH) 8, No. 1
(February 1, 2022): 307-16. https://doi.org/10.23887 /jkh.v8i1.44408.

Hasibuan, Rini Angreni, Azharia Khalida, Efendi, and Zaim Rais. “Metode Ijtihad
Kontemporer Versi Yusuf Qordhawi.” Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman
11, No. 1 (June 30, 2023): 119-44.
https://doi.org/10.52185/kariman.v11i1.258.

Hossain, KA. “Artificial Intelligence (AI) and Robot: History, Impact and Future of
the World.” Quest Journals: Journal of Research in Mechanical Engineering 9,
No. 8 (2023): 25-63.

Jamal, [Irwansyah Muhammad. “Criteria of Adult Age (Mukallaf) in Islamic Criminal
Law [Kriteria Dewasa (Mukallaf) dalam Bidang Jinayah].” Legitimasi: Jurnal
Hukum Pidana Dan Politik Hukum 9, No. 2 (December 30, 2020): 178-96.
https://doi.org/10.22373/legitimasi.v9i2.8511.

Jamilah, Asiyah. “Ketika Anak Melukai: Tinjauan Hukum Islam tentang
Tanggungjawab Pidana Anak dalam Kasus Kekerasan:” Bustanul Fuqaha:
Jurnal Bidang Hukum Islam 6, No. 1 (April 25, 2025): 104-109.
https://doi.org/10.36701/bustanul.v6i1.2054.

Kelly, Sage, Sherrie-Anne Kaye, and Oscar Oviedo-Trespalacios. “What Factors
Contribute to the Acceptance of Artificial Intelligence? A Systematic
Review.” Telematics and Informatics 77 (February 1, 2023): 101925.
https://doi.org/10.1016/j.tele.2022.101925.

Maimun, Maimun. “Figh Jinayah Sebagai Landasan Pendidikan Hukum Islam untuk
Meningkatkan Kesadaran Hukum di Kalangan Mahasiswa.” Jurnal Al-Mizan
11, No. 2 (December 31, 2024): 369-80.
https://doi.org/10.54621 /jiam.v11i2.925.

Muhtada, Fikri, M Geri Coslo, and Muhammad Abdul Aziz. “Kajian Hukum Taklifi
Menurut Para Imam Mazhab.” Tahkim: Jurnal hukum Syariah 17, No. 2
(Desember 2021): 245-60. https://doi.org/10.33477 /thk.v17i2.1097.

Mustafa, Nazerah, Abdul Latiff Abu Bakar, Mokmin Basri, and Abur Hamdi Usman.
“The Concept of Sad Al-Dhara’i‘(Blocking the Means) Related to Preventive
and Rehabilitation in Sexuality Education in Malaysia.” MENARA : Journal of
Islamic and Contemporary Issues 2, No. 2 (December 30, 2021): 74-92.

Mustaqim, Dede Al. “Dualisme Perempuan dalam Kesejahteraan Rumah Tangga
Perspektif Qira’ah Mubadalah Faqih Abdul Qodir dan Magasid Syariah.”
Equalita: Jurnal Studi Gender dan Anak 4, no. 2 (December 30, 2022): 191-
203. https://doi.org/10.24235 /equalita.v4i2.12904.

Noor, Afif. “Socio-Legal Research: Integration of Normative and Empirical Juridical
Research in Legal Research.” Jurnal Ilmiah Dunia Hukum 7, No. 2 (April 27,
2023): 94-112. https://doi.org/10.56444 /jidh.v7i2.3154.

Nugroho, Eko Rial. “Characteristics of Distinguishing Elements in the Case of
Default and Fraud in Contracts.” Media Syari’ah: Wahana Kajian Hukum

Muzakkir | Artificial Intelligence...|212



Islam dan Pranata Sosial 24, No. 1 (July 20, 2022): 1-19.
https://doi.org/10.22373/jms.v24i1.11050.

Pratama, T. Andana Harris, Muhammad Alj, and Fadil Fadil. “Korporasi Sebagai
Subyek Hukum dalam Tindak Pidana Lingkungan Hidup.” Al-Manhaj: Jurnal
Hukum dan Pranata Sosial Islam 5, No. 1 (May 5, 2023): 611-20.
https://doi.org/10.37680/almanhaj.v5i1.2672.

Priowirjanto, Enni Soerjati. “Urgensi Pengaturan Mengenai Artificial Intelligence
pada Sektor Bisnis Daring dalam Masa Pandemi COVID-19 di Indonesia.”
Jurnal Bina Mulia Hukum 6, No. 2 (April 1, 2022): 254-72.
https://doi.org/10.23920/jbmh.v6i2.355.

Putra, Panji Adam Agus. “Application of the Rules of Al-Mubasyir and Al-
Mutasabbib in Islamic Economic Law (Mu‘amalah Maliyyah).” Indonesian
Journal of Multidisciplinary Science 3, No. 6 (March 25, 2024).
https://doi.org/10.55324 /ijoms.v3i6.847.

Rakib, Abdur. “Mukallaf Sebagai Subjek Hukum dalam Fiqih Jinayah.” Hakam:
Jurnal Kajian Hukum Islam dan Hukum Ekonomi Islam 5, No. 2 (December
28, 2021). https://doi.org/10.33650/jhi.v5i2.3585.

Ramdlany, Ahmad Agus. “Law Changes in Islamic Law (Review of Concepts,
Principles and Methodology).” Technium Social Sciences Journal 50
(November 1, 2023): 157-66. https://doi.org/10.47577 /tssj.v50i1.9884.

Sapdi, Rohmat Mulyana, and Cucu Komala. “Pembentukan Karakter Tanggung
Jawab Menuju Masa Akil Baligh.” Jurnal Perspektif 7, No. 1 (May 10, 2023):
50-60. https://doi.org/10.15575/jp.v7i1.222.

Sari, Seva Maya, and Toguan Rambe. “Delik Culpa dalam Kajian Figh Jinayah
(Analisis Terhadap Pasal 359 KUHP tentang Kealpaan yang Mengakibatkan
Matinya Orang).” Tazkir: Jurnal Penelitian IImu-Ilmu Sosial dan Keislaman 6,
No. 2 (December 30, 2020): 249-64.
https://doi.org/10.24952 /tazkir.v6i2.3031.

Sembiring, Mikhail Alvindra, Rinitami Njatrijani, Shofiy Zulfah, Benedictus Satryo
Wibowo, and Fildzah Lutfiyani. “Pengaturan Hukum dan Tanggung Jawab
Komite Nasional Keselamatan Transportasi (KNKT) dalam Konteks
Kecelakaan Pesawat Udara (Studi Kasus Jatuhnya S] 182 di Perairan
Kepulauan Seribu, Jakarta Utara).” Law, Development and Justice Review 7,
No. 2 (September 14, 2024): 104-23.
https://doi.org/10.14710/1djr.7.2024.104-123.

Shadiq, Asad, Sukmareni Sukmareni, and Riki Zulfiko. “Studi Perbandingan Bentuk
Pertanggung Jawaban Pidana terhadap Pelaku Tindak Pidana Pembunuhan
yang Mengalami Gangguan Jiwa Menurut Hukum Islam dan Hukum Positif
Indonesia.” UNES Law Review 6, No. 1 (September 4, 2023): 297-305.
https://doi.org/10.31933 /unesrev.v6i1.854.

Sholikah, S. “Pengembangan Maqasid Al-Syari’ah Perspektif Thahir Ibnu ‘Asyur.”
International Journal Ihya’ "Ulum al-Din 21, No. 1 (May 2, 2019): 95-114.
https://doi.org/10.21580/ihya.21.1.4220.

Sofian, Ahmad. “Konsepsi Subjek Hukum dan Pertanggungjawaban Pidana
Artificial Intellegence.” Halu Oleo Law Review 9, No. 1 (March 13, 2025): 13-
26. https://doi.org/10.33561 /holrev.v9i1.129.

Muzakkir | Artificial Intelligence...|213



Zulhamdi. “Konsep Pertanggungjawaban Pidana dalam Figh Jinayah.” Syarah:
Jurnal Hukum Islam & Ekonomi 9, No. 1 (2020).
https://journal.iainlhokseumawe.ac.id/index.php/syarah/article /view/241

Muzakkir | Artificial Intelligence...|214



