
 
Vol. 6, No. 2, Juni-Desember 2024,(181-197) 

https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/lentera 
p-ISSN 2655-0873 |e-ISSN 2654-9220 

 

Creative Commons Attribution-Noncommercial  4.0 International 
(CC BY-NC 4.0) 

181 

 

 

Kritik terhadap Dikotomi Ilmu dalam Islam: Upaya 

Menyelaraskan Pengetahuan Agama dan Umum di Era 

Modern 
 

 

Dita Damayanti * 

IAIN Kendari 

ditadamayanti231@gmail.com  
 

Sodiman 
IAIN Kendari 

sodiman@iainkdi.gmail.com  

 

 
*Corresponding Author  

 https://doi.org/10.32505/lentera.v6i2.10863 

Submitted: January 27, 2024 Accepted: April 17, 2025 Published: April 21, 2025 

 

Abstract 

Knowledge is a fundamental human necessity that enables individuals to 
navigate various challenges in life. However, throughout history, a dichotomy 
has often been drawn between religious knowledge and secular knowledge, 
leading to a conceptual division of science. This dichotomy has had a 
detrimental impact on the intellectual and scientific development of the 
Muslim world, contributing to its decline in science and technology in 
comparison to the West. This stands in stark contrast to the Islamic Golden 
Age, during which Islamic civilization served as a center of knowledge and a 
beacon for Europe, which was then in a period of intellectual stagnation. This 
study aims to critically examine the dichotomy of knowledge within Islamic 
thought and to explore integrative solutions for Islamic education in the 
modern era. Employing a qualitative method through library research, this 
study reveals that in order for Islamic education to meet the demands of an 
increasingly dynamic and globalized world, a balanced integration of religious 
and secular knowledge is essential. Thus, in addition to understanding 
religious principles, learners must also acquire practical knowledge and skills 
applicable to everyday life and relevant to the global labor market. 

Keywords: Islamic Education, Integration of Sciences, Modern Challenges, 

Knowledge Dichotomy 

Abstrak 

Ilmu pengetahuan merupakan kebutuhan dasar manusia untuk menghadapi 
berbagai tantangan dalam kehidupan. Namun, dalam perjalanannya, sering 
terjadi pertentangan antara ilmu pengetahuan agama dan ilmu pengetahuan 
umum, yang melahirkan dikotomi ilmu. Dikotomi ini secara tidak langsung 
telah memberikan dampak negatif terhadap perkembangan peradaban, 

mailto:ditadamayanti231@gmail.com
mailto:sodiman@iainkdi.gmail.com
https://doi.org/10.32505/lentera.v6i2.10863


Kritik terhadap Dikotomi Ilmu dalam Islam...  

  

 
 182 

 

khususnya bagi umat Islam, yang mengalami kemunduran dalam bidang 
sains dan teknologi jika dibandingkan dengan dunia Barat. Hal ini sangat 
kontras dengan masa keemasan Islam pada era klasik, ketika peradaban 
Islam justru menjadi pusat ilmu pengetahuan dan rujukan bagi Eropa yang 
saat itu berada dalam masa kegelapan. Penelitian ini bertujuan untuk 
mendeskripsikan kritik terhadap dikotomi ilmu dalam Islam serta mencari 
solusi integratif bagi pendidikan Islam di era modern. Metode yang digunakan 
adalah pendekatan kualitatif dengan model studi pustaka (library research). 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa untuk menjawab tantangan zaman dan 
memenuhi tuntutan dunia modern yang terus berkembang, pendidikan Islam 
harus mampu mengintegrasikan antara pengetahuan agama dan 
pengetahuan umum secara seimbang. Dengan demikian, selain memahami 
ajaran agama, peserta didik juga dituntut untuk menguasai pengetahuan dan 
keterampilan yang aplikatif dalam kehidupan sehari-hari serta relevan dengan 

kebutuhan pasar kerja global yang terintegrasi. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Integrasi Ilmu, Tantangan Modern, Dikotomi 

Ilmu 

Pendahuluan  

Islam yang visi misinya merupakan agama yang rahmatan lil alamin, 

sangat menjunjung tinggi ilmu pengetahuan. Lebih jauh, Islam 

mengharuskan pemeluknya untuk memiliki berbagai informasi, baik 

pengetahuan agama maupun pengetahuan umum. Menurut salah satu hadis, 

setiap orang yang menginginkan kehidupan dunia harus dibekali dengan ilmu 

pengetahuan, atau informasi yang luas, dan setiap orang yang menginginkan 

kehidupan akhirat juga harus memiliki ilmu pengetahuan. Namun, pada 

kenyataannya, masih banyak dikotomi di negara kita yang mayoritas 

penduduknya Muslim. 

Islam tidak membedakan antara ilmu pengetahuan umum dan ilmu 

pengetahuan agama. Agama berfungsi sebagai sumber nilai-nilai panutan 

yang memberikan arah bagi perilaku dan cara pandang manusia terhadap 

kehidupan. Manusia mampu memperoleh ilmu pengetahuan umum karena 

kapasitasnya yang merupakan anugerah dari Tuhan Sang Pencipta. Manusia 

harus mempelajari dan merenungkan alam semesta karena potensinya. Oleh 

karena itu, ia dapat menjadi lebih dekat dengan Tuhan yang menciptakannya 

dengan mempelajarinya(Wafa & Hadi, 2020). 

Dikotomi ilmu pengetahuan merupakan hal yang selalu menjadi obyek 

perdebatan di dunia Islam, sejak abad klasik sampai saat ini. Islam 

memadang bahwa ilmu pengetahuan sangat berperan penting dalam setiap 

sendi kehidupan manusia secara holistik. Jika ditelusuri lebih lanjut 

bagaimana Islam memandang sains, maka akan ditemukan bahwa Islam 

kembali kepada fitrah manusia tentang mencari ilmu. Tidak diragukan lagi 

bahwa Al-Qur'an merupakan sumber ilmu pengetahuan. Al-Qur'an 

diturunkan kepada manusia sebagai pedoman dan petunjuk dalam 

menganalisis setiap kejadian di dunia ini yang menjadi inspirasi bagi 

perkembangan ilmu pengetahuan. 



 

183 Dita Damayanti, Sodiman 

 

Fenomena dualisme keilmuan yang melanda umat Islam sekarang ini 

relative baru yaitu sekitar awal-awal abad ke-19, ketika umat Islam mulai di 

jajah. Dualisme lembaga pendidikan sekarang ini yang disebut dengan 

sekolah umum dan sekolah agama. Adanya dikotomi ilmu yakni pemisahan 

antara ilmu agama dan non agama, ilmu agama wajib dikuasai oleh umat 

islam sedangkan ilmu non agama (umum) tidak wajib sehingga umat 

mengalami keterbelakangan dalam hal sains, ilmu pengetahuan dan 

tekhnologi (IPTEK). Pemisahan pendidikan umum dan pendidikan agama 

merupakan sebuah wacana yang senantiasa menarik untuk dibahas sehingga 

menimbulkan perseturuan diantara para ilmuan-ilmuan pendidikan, ada 

yang mendukung dan ada juga yang menolak adanya sistem dikotomi 

Pendidikan(Awardin et al., 2024). 

Dengan demikian, dari berbagai pandangan yang telah diuraikan di atas, 

dapat dipahami bahwa dikotomi ilmu adalah perbedaan pandangan antara 

sains barat dengan ilmu pengetahuan Islam. Adanya pandangan yang 

memisahkan antara pengetahuan umum dan pengetahuan Islam ini, menjadi 

sebab terjadinya perbincangan yang berkelanjutan dalam dunia pendidikan 

dan Islam oleh para pemangku kepentingan. Dikotomi ilmu pengetahuan 

umum dan Islam terjadi karena adanya pandangan ilmuawan Barat yang 

memandang bahwa ilmu bersumber dari pikiran manusia. Sedangkan Islam 

berpandangan bahwa ilmu pengetahuan sepenuhnya berasal dari Al-Qur’an 

dan Hadis sebagai kebenaran absolut dan juga sesuai dengan penemuan ilmu 

pengetahuan modern yang didapatkan melalui penelitian(Awardin et al., 

2024). 

Salah satu permasalahan penting dalam pendidikan adalah munculnya 

dikotomi dan dualisme pendidikan di dunia Islam, paham ini tidak saja 

melahirkan dikotomi ilmu agama dan ilmu umum atau pendidikan agama dan 

pendidikan umum, tetapi akses terhadap istilah ini justru melahirkan 

kesenjangan, kemerosotan dan kemunduran umat Islam. Hal ini berdampak 

pada krisis nilai dalam peradaban manusia yang menganggap ilmu 

pengetahuan itu bebas nilai. Dampak dari dualisme pendidikan adalah 

lembaga pendidikan Islam yang tidak menekankan penguasaan ilmu 

pengetahuan empiris menjadi tertekan, meskipun dari segi moralitas dapat 

mempertahankan sistem nilai dan disiplin ilmu-ilmu klasik. Sementara 

lembaga pendidikan umum yang menekankan ilmu pengetahuan empiris 

sangat rapuh dalam ilmu agama. 

Penelitian Almawardi (Awardin et al., 2024) menjelaskan bahwa Ilmu 

pengetahuan dalam Islam bersifat universal. Islam tidak membeda-bedakan 

ilmu pengetahuan, sebab ilmu pengetahuan dalam Islam diyakini hanya 

bersasal dan bersumber dari Allah Swt. yang terhimpun secara sempurna 

dalam kitab suci Al-Qur’an. Oleh karena itu, Islam tidak mengenal istilah 

dikotomi ilmu pengetahuan. Apabila dikaji lebih lanjut bagaimana Islam 

memandang ilmu pengetahuan, maka akan ditemui bahwa Islam 

mengembalikan kepada fitrah manusia mencari, menemukan dan mengkaji 

secara mendalam tentang ilmu pengetahuan. Dalam Al-Qur’an banyak 

ditemukan ayat yang menjelaskan tentang sains, dan mengajak umat 



Kritik terhadap Dikotomi Ilmu dalam Islam...  

  

 
 184 

 

manusia untuk berpikir, merenungkan dan mempelajarinya. Maka, tidak 

diragukan lagi bahwa Al-Qur’an adalah sumber ilmu pengetahuan yang utuh 

dan universal. Meski demikian, wacana dan perdebatan tentang dikotomi ilmu 

pengetahuan merupakan hal yang selalu ada dan menjadi obyek 

perbincangan yang menarik di dunia Islam, sejak abad kemuduran Islam 

sampai saat ini. Dikotomi ilmu akan selalu didapati dalam berbagai dimensi 

antara pengetahuan agama dan umum. Bahkan secara fakta, dapat dilihat 

dan disaksikan secara nyata bagaimana dikotomi ilmu terjadi di lembaga-

lembaga pendidikan umum dan pendidikan Islam. Tulisan ini akan mengurai 

tentang dikotomi ilmu pengetahuan, bagaimana konsep ilmu pengetahuan 

dalam Islam dan bagaimana dampak dikotomi ilmu dalam dunia pendidikan 

khususnya bagi pembentukan kepribadian pesrta didik. 

  Penelitian Izzuddin Rijal Fahmi (Fahmi & Rohman, 2021) menjelaskan 

bahwa Hubungan antara agama dan sains seakan menjadi pandangan 

dikotomis. Keduanya bagaikan minyak dan air, dua entitas yang tidak dapat 

disatukan dan dipisahkan. Atas “perselisihan” ini sains berusaha merangkul 

konsep agama dan etika agar sains dan teknologi memiliki nuansa yang 

manusiawi. Perselisihan antara keduanya memaksa para intelektual muslim 

untuk menciptakan “jembatan epistemologis” guna mendamaikan sains dan 

agama. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis kecenderungan dikotomi 

yang terjadi dalam sains Islam. Dikotomi ini tercermin dalam pendidikan 

dengan adanya pemisahan yang “tegas” antara pendidikan umum dan 

pendidikan agama. Oleh karena itu, salah satu upaya pengembangan sains 

Islam dalam meminimalisir masalah dikotomis tersebut adalah dengan apa 

yang disebut dengan integrasi interkoneksi keilmuan dalam pendidikan Islam. 

Penelitian Ali Wafa (Wafa & Hadi, 2020) menjelaskan bahwa 

Berkembangnya dikotomi ilmu dalam Islam telah membawa banyak dampak 

buruk bagi kaum intelektual, sistem pendidikan Islam, dan warisan ilmu 

pengetahuan. Di antaranya adalah anggapan bahwa umat Islam hanya 

mempelajari ilmu-ilmu tertentu, seperti ilmu agama. Umat Islam sendiri 

terdampak oleh hal ini, karena mereka jauh tertinggal dari dunia Barat 

(Eropa) dalam hal sains dan teknologi. Hal ini bertolak belakang dengan dunia 

Islam yang mengalami masa keemasan sepanjang era klasik. Bahkan pada 

era kuno ini, ketika Eropa mengalami masa suram, peradaban Islam menjadi 

guru bagi benua tersebut. Akan tetapi, akibat dari dikotomi ini adalah 

munculnya berbagai isu dalam bidang pendidikan Islam, khususnya 

pendidikan tinggi Islam, yang mayoritas mahasiswanya tetap mengikuti para 

ulama Salaf. Seiring datangnya era modern, tradisi ini mulai tertinggal dari 

kemajuan sains dan teknologi yang telah memberikan dampak signifikan bagi 

peradaban manusia modern. Dalam hal ini, penulis membatasinya pada: 

pertama, gagasan tentang dikotomi pengetahuan. Kedua, latar belakang 

paradoks ilmu dalam pendidikan Islam. Perkembangan ilmu pengetahuan 

dalam pendidikan Islam berada pada urutan ketiga. Keempat, penyebab 

munculnya dikotomi ilmu pengetahuan dalam pendidikan Islam. Kelima, 

bagaimana pendidikan Islam dipengaruhi oleh dikotomi ilmu. 



 

185 Dita Damayanti, Sodiman 

 

Berbeda dengan penelitian tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk 

untuk mengkritisi atas paham dualisme yang telah meracuni pendidikan. 

Pendidikan yang baik akan lebih baik jika diimbangi dengan khazanah Islam, 

namun tetap memasukkan nilai-nilai modern. Disebabkan jika pendidikan itu 

baik akan menghasilkan generasi yang baik pula(Nur Aini & Lazuardy, 2020). 

Dalam penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan 

melakukan kajian kepustakaan yakni analisis terhadap Jurnal-jurnal dan 

buku-buku yang yang terkait dengan tema penelitian. Pengumpulan data 

dalam penelitian ini dilakukan dengan cara menggunakan teknik 

dokumentasi yaitu suatu upaya untuk mencari tahu data-data penelitian 

dengan menaganalisis dokumen-dokumen terkait perihal yang sudah pernah 

dilakukan peneliti sebelumnya (Amrona et al., 2023). Penulis dalam 

melakukan pengolahan data penelitian melalui beberapa prosedur yakni 

diawali dengan pengumpulan data, selanjutnya melakukan reduksi data, 

kemudian mendisplay data dan langkah terakhir melakukan verifikasi data. 

Empat prosedur yang dilalui tersebut diharapkan menjadikan tulisan dari 

hasil penelitian ini dapat bermanfaat bagi siapa pun yang membacanya 

karena penarikan kesimpulannya dilakukan secara cermat dan penuh dengan 

pertanggung jawaban agar selalu kredibel apa yang dihasilkan. 

Refleksi Dikotomi Ilmu dalam Pendidikan: Sejarah dan Tokoh Pemikiran 

Secara etimologi dikotomi dari bahasa Inggris dichotomy yang artinya 

membedakan dan mempertentangkan dua hal yang berbeda. Kata yang dalam 

bahasa Inggrisnya dichotomy tersebut, digunakan sebagai serapan ke dalam 

bahasa Indonesia menjadi “dikotomi” yang arti harfiahnya dalam kamus 

Besar Bahasa Indonesia adalah pembagian atas dua kelompok yang saling 

bertentangan. Dalam implikasinya, disebutkan sebagai ilmu umum dan ilmu 

Islam, pendidikan umum dan pendidikan Islam, guru pendidikan umum dan 

guru pendidikan Islam, sekolah umum dan sekolah agama.  

Secara terminologi, dikotomi ilmu adalah suatu sikap yang membagi 

atau membedakan ilmu secara cermat dan jelas ke dalam dua bentuk atau 

dua jenis yang dianggap saling bertentangan dan sulit untuk diintegrasikan 

(Wafa & Hadi, 2020). Mujammil Qomar mengartikan dikotomi sebagai 

pembagian atas dua konsep yang saling bertentangan. Jamaladdin Idris 

seperti yang dikutip oleh Yuldelasharmi dalam Nizar mengartikan dikotomi 

sebagai pemisahan secara teliti dan jelas dari suatu jenis menjadi dua yang 

terpisah satu sama lain dimana yang satu sama sekali tidak dapat 

dimasukkan ke dalam yang satunya lagi dan sebaliknya. Istilah lain dari 

dikotomi ilmu yang lebih menukik pada akar ilmu adalah pandangan dari A. 

Malik Fadjar dalam Faruk dan Mahmud yang mengistilahkan dikotomi 

dengan hellenis untuk ilmu umum atau ilmu modern dan semitis untuk ilmu 

agama. Gagasan hellenis berasal dari Yunani klasik yang ciri menonjolnya 

memberikan porsi yang amat besar kepada otoritas akal, mengutamakan 

sikap rasional serta lebih menyukai ilmu-ilmu sekuler. Sedangkan gagasan 

semitis mewarnai alam pikiran kaum agamawan, terutama agama Yahudi dan 

Nasrani yang mendahului Islam, dengan ciri memberikan porsi yang amat 



Kritik terhadap Dikotomi Ilmu dalam Islam...  

  

 
 186 

 

besar kepada otoritas wahyu, sikap patuh terhadap dogma serta berorientasi 

kepada ilmu-ilmu keagamaan.  

Istilah dikotomi sering digunakan untuk membagi suatu hal tertentu, 

dikarenakan suatu hal tersebut memiliki perbedaan atau memberikan suatu 

batasan-batasan tertentu terhadap suatu hal yang berbeda. Kata dikotomi 

sendiri diambil dari istilah bahasa Inggris, yaitu dichotomy, yang artinya 

membedakan atau mempertentangkan dua hal yang berbeda. Gagasan ini 

tidak membedakan antara nilai dan pengetahuan. Secara teoritis, dikotomi 

adalah pembagian yang disengaja dan tidak ambigu dari suatu jenis menjadi 

dua jenis yang berbeda, yang satu tidak dapat menjadi bagian dari yang lain 

dan sebaliknya. Selanjutnya apabila dikaji lebih lanjut bagaiman Islam 

memandang ilmu pengetahuan, maka akan ditemui bahwa Islam 

mengembalikan kepada fitrah manusia tentang mencari ilmu pengetahuan. 

Dalam Al-Qur’an banyak ditemukan ayat yang menjelaskan tentang sains, 

dan mengajak umat Islam untuk mempelajarinya. Tidak diragukan lagi bahwa 

Al-Qur’an adalah sumber ilmu pengetahuan. Al-Qur’an diturunkan bagi 

manusia sebagai pedoman dan petunjuk dalam menganalisis setiap kejadian 

di alam ini yang merupakan inspirasi terhadap pengembangan ilmu 

pengetahuan.  

Dengan demikian, segala hal yang membagi sesuatu menjadi dua 

kelompok yang berbeda bahkan saling bertentangan antara kelompok 

tersebut adalah dikotomi. Berarti, pengertian dikotomi ilmu adalah 

membedakan, memisahkan ilmu menjadi dua kelompok atau dua bagian yang 

saling berbeda dan bertentangan. Pada akhirnya istilah dikotomi ternyata 

memberikan pengaruh yang cukup besar, bukan hanya untuk pendidikan 

Islam saja, akan tetapi juga pada agama- agama non Islam, sebut saja agama 

besar lainnya yakni Nasrani dan Yahudi. Pengguaan kata dikotomi ilmu 

dalam dalam pendidikan Islam memunculkan wacana dan ekpektasi yang 

kurang baik bagi perkembangan pendidikan Islam, seolah-olah ada tabir 

pemisah antara pendidikan umum dan pendidikan Islam, antara pengetahuan 

umum dan pengetahuan Islam. Maka semestinya kembali kepada ajaran 

Islam yang murni yang memandang bahwa semua ilmu, sains dan 

pengetahuan hanya berasal dan bersumber dari Allah S.W.T (Awardin et al., 

2024). 

Dalam konteks pendidikan Islam, dikotomi lebih dipahami sebagai 

dualisme sistem pendidikan antara pendidikan agama Islam dan pendidikan 

umum yang memisahkan kesadaran keagamaan dan ilmu pengetahuan. 

Sistem pendidikan yang dikotomik pada pendidikan Islam akan menyebabkan 

pecahnya perbedaan Islam dan akan menafikan peradaban Islam yang kaffah 

dan universal (Wafa & Hadi, 2020). Sementara itu, sikap atau paradigma yang 

memahami dan/atau meyakini adanya dikotomi dalam ilmu pengetahuan 

sebagaimana dimaksud dalam definisi di atas, disebut sikap, pandangan, 

atau paradigma dikotomi. Akhirnya, secara kontekstual, definisi dikotomi 

ilmu pengetahuan dalam artikel ini adalah adanya paradigma dan/atau sikap 

di kalangan sebagian umat Islam yang melihat adanya perbedaan dan 

pertentangan antara "ilmu agama" dan "ilmu non-agama". 



 

187 Dita Damayanti, Sodiman 

 

Sampai pada pengertian dan tahap ini—yakni sekedar membedakan 

jenis atau melakukan klasifikasi terhadap ilmu, sebenarnya tidak menjadi 

masalah. Masalah muncul ketika konsep dan tahapan ini terlalu keras, 

bahkan diskriminatif terhadap pengetahuan, menjadikannya wajib bagi yang 

satu dan membiarkannya opsional bagi yang lain. bahkan sampai pada taraf 

di mana beberapa individu berani mengharamkannya.(Asiva Noor 

Rachmayani, 2015). Oleh karena itu untuk mengetahui lebih jauh dualisme 

pendidikan, maka perlu dipahami dari aspek sejarahnya, karena ia berkenaan 

dengan berlakunya sistem pendidikan tradisional dan modern yang dalam 

banyak hal saling bertentangan, sehingga dari itu muncul problematika yang 

pastut untuk dikritisi (Nur Aini & Lazuardy, 2020). 

Dikotomi antara ilmu pengetahuan umum dan agama telah menjadi 

hal yang menarik perhatian banyak tokoh sejarah, filsuf, dan ilmuwan. 

Masing-masing tokoh tersebut memiliki pandangan yang berbeda-beda 

mengenai dikotomi ilmu. Bahkan pandangan mereka tentang dikotomi juga 

mewakili agama yang mereka anut. Perdebatan tentang peran masing-masing 

ilmu pengetahuan dari sudut pandang yang berbeda dan dari agama 

kepercayaan menjadi hal mendasar dan fundamental dalam membentuk 

pemahaman manusia tentang pengetahuan, baik yang bersifat umum 

maupun pengetahuan agama. Berikut adalah tokoh-tokoh penting dalam 

sejarah dikotomi ilmu pengetahuan:  

Abu Hamid al-Ghazali (1058-1111)  

Al-Ghazali, seorang filsuf dan teolog Muslim, dikenal karena 

kontribusinya dalam memperkuat pengaruh agama Islam. Dalam karyanya 

yang terkenal, "Tahafut al-Falasifah" dalam bahasa Inggris disebut (The 

Incoherence of the Philosophers), ia menyoroti perbedaan antara pengetahuan 

filosofis dan pengetahuan agama, menekankan superioritas pengetahuan 

agama sebagai jalan menuju kebenaran spiritual. Artinya untuk dapat 

mencapai puncak kebenaran hakiki, maka pengetahuan agama menjadi hal 

yang wajib dipelajari dan dikuasai. Dengan demikian pendapat Al-Ghazali ini 

telah menekankan pemisahan ilmu pengetahuan umum dan ilmu 

pengatahuan agama. Pendapat tersebut masih menjadi patron para tokoh-

tokoh kontemporer sehingga perdebatan tentang dikotomi ilmu masih terus 

berlanjut. 

Thomas Aquinas (1225-1274)  

Aquinas, seorang teolog Katolik dan filsuf Scholastik, menggabungkan 

pemikiran filsafat Yunani klasik dengan doktrin-doktrin agama Kristen. 

Dalam karyanya "Summa Theologica", ia membahas hubungan antara 

pengetahuan alam dan pengetahuan agama, mengakui bahwa keduanya 

dapat menyediakan wawasan yang berharga, meskipun dengan metode yang 

berbeda. Ia menyajikan penalaran untuk hampir semua pokok teologi 

Kristiani di Barat, dengan topik-topik yang menuruti siklus keberadaan 

Tuhan; Penciptaan, manusia, tujuan manuasi, sakramen-sakramen dan 

kembali ke Tuhan. Sementara di lain sisi dia juga perpandangan tentang 

hukum alam yang bersumber dari manusia yang diatur oleh ketentuan-



Kritik terhadap Dikotomi Ilmu dalam Islam...  

  

 
 188 

 

ketentuan yang ditetapkan Tuhan, seluruh masyarakat di alam semesta 

diatur oleh akal yang berasal dari Tuhan. Artinya, meskipun dia masih 

mengakui keberadaan Tuhan, tetapi hukum alam yang berlaku menurutnya 

berasal dari akal.  

Rene Descartes (1596-1650)  

Descartes, seorang filsuf Prancis, terkenal dengan metode skeptisnya 

yang mengarah pada penyelidikan keberadaan diri sendiri (cogito ergo sum - 

"saya berpikir, maka saya ada"). Dalam karyanya, "Meditations on First 

Philosophy", ia memisahkan antara pengetahuan yang diperoleh melalui akal 

budi (pengetahuan umum) dan pengetahuan yang diperoleh melalui 

keyakinan agama.  

Selain ketiga tokoh di atas, dalam sejarah perkembangan ilmu 

pengetahuan Islam secara historis pernah menggapai masa kejayaan dan 

kemegahan yang ditandai dengan maraknya ilmu pengetahuan dan filsafat, 

sehingga menjadi mercusuar baik di Barat maupun di Timur. Pada abad 

pertengahan, telah bermunculan para saintis dan filsuf kaliber dunia di 

berbagai lapangan keilmuan. Dan bidang fikih terdapt Imam Malik, Imam 

Syafi‟i, Imam Hambali, Imam Abu hanifah, dalam bidang filsafat muncul Al-

Kindi, Al-Farabi, dan Ibnu Sina, sedang dalam bidang sains muncul Ibnu 

Hayyan, al-Khawarizmi dan Ar-Razi. Para filsuf dan saintis muslim tersebut 

tidak pernah memisahkan ilmu pengetahuan dengan agama. Mereka 

meyakini ilmu pengetahuan dan agama sebagai satu totalitas dan intregralitas 

Islam yang tidak dapat dipiahkan satu dengan yang lainnya.  

Dari berbagai pandangan dan pendapat tokoh-tokoh tersebut dapat 

dipahami bahwa dikotomi ilmu pengetahuan akan selalu ada. Perbedaan 

pandangan antara sumber ilmu pengetahuan barat dan Islam menjadi salah 

satu fakto utama adanya dikotomi ilmu. Adanya dikotomi keilmuan ini akan 

berimplikasi pada dikotomi model pendidikan. Di satu pihak ada pendidikan 

yang hanya memperdalam ilmu pengetahuan modern yang kering dari nilai-

nilai keagamaan, dan di sisi lain ada pendidikan yang hanya memperdalam 

masalah agama yang terpisahkan dari perembangan ilmu pengetahuan 

(Awardin et al., 2024). 

Dikotomi Ilmu dalam Sejarah Pendidikan Islam  

Berangkat dari definisi yang dikemukakan oleh para tokoh diatas, 

dapat diartikan bahwa makna dikotomi adalah pemisahan suatu ilmu 

menjadi dua bagian yang satu sama lainnya saling memberikan arah dan 

makna yang berbeda dan tidak ada titik temu antara kedua jenis ilmu 

tersebut. Dilihat dari kacamata Islam, jelas sangat jauh berbeda dengan 

konsep Islam tentang ilmu pengetahuan itu sendiri, karena dalam Islam ilmu 

dipandang secara utuh dan universal tidak ada istilah pemisah atau dikotomi. 

Sesungguhnya Allah lah yang menciptakan akal bagi manusia untuk 

mengkaji dan menganalisis apa yang ada dalam alam ini sebagai pelajaran 

dan bimbingan bagi manusia dalam menjalankan hidup di dunia. Terjadinya 

pemisahan ilmu agama dan ilmu umum terjadi pada abad pertengahan, yakni 



 

189 Dita Damayanti, Sodiman 

 

pada saat umat Islam kurang memperdulikan (meninggalkan) ilmu 

pengetahuan dan teknologi(Awardin et al., 2024). 

Gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan digaungkan oleh Naquib Al-Attas 

dan Ismail Raji Al-Faruqi karena dalam dunia modern, para ilmuwan memiliki 

kecenderungan untuk membedakan (dikotomi) antara informasi keagamaan 

dan sekuler. Ketidakpuasan mereka sebagai cendekiawan Muslim terhadap 

sistem pendidikan Islam yang dianggap telah mengakar dalam dualitas 

pendidikan menjadi pendorong tindakan tersebut. Runtuhnya umat Islam di 

segala bidang kehidupan dan majunya Barat (Eropa) yang menguasai 

berbagai ilmu pengetahuan dan berusaha memecahkan misteri alam dengan 

menaklukkan daratan dan lautan merupakan penyebab nyata terjadinya 

praktik dualisme pendidikan. 

Menurut Ismail Raji Al-Faruqi, era kemunduran umat Islam dalam 

berbagai disiplin ilmu telah mendorong umat Islam ke dasar peringkat 

nasional. Lebih lanjut, Al-Faruqi menyatakan bahwa ilmu pengetahuan 

dikondisikan oleh nilai-nilai, bukan terbebas dari nilai-nilai tersebut. Yang 

harus diislamkan bukanlah manusia, tetapi ilmu pengetahuan, sehingga 

mereka yang mempelajari informasi dapat secara langsung dipengaruhi oleh 

keyakinan dan perilaku mereka. Untuk mengislamkan ilmu pengetahuan, 

jalan yang perlu dipertimbangkan adalah 1) menjadikan Al-Qur'an dan 

Sunnah sebagai dasar berpikir. 2) Melakukan pencarian ilmu-ilmu modern 3) 

Menerapkan pendekatan filosofis terhadap informasi tersebut. 

Maka dalam situasi ini, masyarakat muslim melihat kemajuan Barat 

sebagai sesuatu yang mengagumkan, sesuatu yang menyebabkan umat 

muslim tergoda dengan kemajuan Barat dan mencoba melakukan 

pembaharuan melalui westernisasi, dan ternyata westernisasi telah 

menjauhkan umat muslim dari ajaran Al-Qur'an dan hadis. Memang sangat 

dilematis ketika kita ingin maju dengan meniru budaya Barat yang sudah 

jauh berkembang, tetapi kita malah hancur karena tidak mampu menyaring 

apa yang kita dapatkan, bahkan kita menelan mentah-mentah padahal itu 

semua membawa kita pada kehancuran. 

Menurut pandangan penulis, semua ini terjadi karena umat Islam tidak 

memiliki prinsip atau aturan yang jelas. Westernisasi telah merusak umat 

Islam, mendorong mereka meninggalkan sumber utama ajaran mereka, Al-

Qur'an dan Sunnah, sehingga menghasilkan sosok-sosok yang kebingungan 

di persimpangan jalan, tidak yakin ke mana harus pergi. Ambivalensi umat 

Islam antara prinsip-prinsip Islam dan Barat menyebabkan kemunduran 

Islam. 

  Menurut M.M Syarif dalam Zuhairini, pemikiran Islam mengalami 

kemunduran setelah abad ke-12 M dan melemah hingga abad ke-18 M. 

Adapun penyebab kemunduran filsafat Islam adalah sebagai berikut:  

1. Telah berlebihan filsafat Islam yang bercorak sufisme yang 

dimasukkan oleh Al-Ghazali dalam alam Islami di Timur, dan 

berlebihan pula Ibnu Rusd dalam memasukkan filsafat Islamnya 

(yang bercorak rasionalistis) ke Dunia Islam di Barat. Al-Ghazali 

degan filsafat-filsafatnya menuju kearah bidang rohaniyah hingga 



Kritik terhadap Dikotomi Ilmu dalam Islam...  

  

 
 190 

 

menghilang ke alam mega alam tasawuf sedangkan Ibnu Rusd 

dengan filsafatnya menuju kearah yang bertentangan dengan Al-

Ghazali maka Ibnu Rusd dengan filsafatnya menuju ke 

materialisme.  

2. Umat Islam, terutama para pemerintahnya (khalifah, sultan, dan 

amir) melalaikan ilmu pengetahuan dan kebudayaan dan tidak 

memberikan kesempatan untuk berkembang. Kalau pada 

mulanya para pejabat pemerintahn sangat memperhatikan 

perkembangan ilmu pengetahuan, dengan memberikan 

penghargaan yang tinggi kepada ahli ilmu pengetahuan maka, 

pada masa menurun dan melemahnya kehidupan umat Islam , 

para ahli ilmu pengetahuan umumnya terlibat dengan urusan-

urusan pemerintahan, sehingga melupakan pengembangan ilmu 

pengetahuan. 

3. Terjadinya pemberontakan-pemberontakan yang dibarengi dengan 

serangan dari luar sehingga menimbulkan kehancuran yang 

mengakibatkan berhentinya kegiatan pengembangan ilmu 

pengetahuan dan kebudayaan di dunia ilam. Sementara itu obor 

pemikiran islam berpindah ketangan kaum masehi, yang kini 

mereka telah mengikuti jejak kaum muslimin yang menggunakan 

hasil pikiran yang mereka capai dari pikiran Islam itu sendiri.  

Akibat ditinggalkannya pendidikan intelektual, perkembangan budaya 

Islam menjadi semakin statis, karena kekuatan intelektual generasi penerus 

tidak mampu menghasilkan penemuan-penemuan seni baru. Hal ini juga 

mengakibatkan ketidakmampuan untuk mengatasi tantangan-tantangan baru 

yang ditimbulkan oleh perubahan dan kemajuan zaman. Ketidakmampuan 

intelektual ini diungkapkan dengan ungkapan bahwa pintu ijtihad telah 

tertutup, sehingga mengakibatkan mati rasa intelektual secara total.  

Jika ditelusuri lebih dalam, kita bisa mengidentifikasi berbagai sebab 

yang menyebabkan terjadinya dikotomi ilmu pengetahuan dalam peradaban 

Islam. Pertama, hancurnya sarana pengembangan ilmu pengetahuan dan 

perpustakaan akibat amukan tentara Mongol yang meluluhlantakkan 

Baghdad, serta runtuhnya kekuatan Muslim dan tewasnya banyak ilmuwan 

selama konflik tersebut. Tentara Mongol membunuh seluruh rakyat dan 

meluluhlantakkan Baghdad dari muka bumi. Segala bentuk peradaban dan 

sejarah yang telah berkembang selama ratusan tahun pun musnah. Buku-

buku yang ditulis oleh para ahli sains yang diangkut pun hanyut ke sungai 

bertahun-tahun lalu, menyebabkan air sungai berubah warna karena 

tintanya hancur. 

Akibatnya, jatuhnya pemerintahan Abbasiyah di Baghdad mengakhiri 

kejayaan ilmu pengetahuan dan budaya yang dipelopori oleh para filsuf yang 

telah memberikan kontribusi signifikan bagi kemajuan ilmu pengetahuan. 

Dari sini, tampak bahwa kehancuran Baghdad, serta keunikan ilmu 

pengetahuan yang terkandung di dalamnya, menyebabkan perkembangan 

ilmiah terhenti. Tidak ada lagi proses eksperimen dan studi intelektual; 



 

191 Dita Damayanti, Sodiman 

 

bahkan umat Islam menjadi lebih asyik dengan studi agama (nakliyah), yang 

akhirnya merosot menjadi mistisisme dan takhayul. 

Kedua, umat Islam mulai kehilangan budaya berpikir rasional. Dalam 

sejarah Islam, ada dua gaya berpikir yang selalu memengaruhi cara berpikir 

umat Islam: pemikiran tradisionalis (ortodoks), yang dicirikan oleh Sufisme, 

dan pemikiran rasionalis, yang ditandai oleh keterbukaan liberal, inovasi, dan 

konstruktif. Kedua gagasan ini muncul selama zaman keemasan Islam, 

khususnya selama dinasti Abbasiyah, ketika umat Islam tidak membedakan 

antara pengetahuan yang berlandaskan wahyu dan kecerdasan analitis. 

Mereka meneliti dan meneliti segala hal, yang menghasilkan kemajuan pesat 

dalam sains dan budaya. 

Serangan Imam Al-Ghazali terhadap para filosof dan tokoh rasionalis 

seperti Al-Farabi dan Ibnu Sina yang diutarakannya dalam kitab Tahafud Al-

Falasifa merupakan salah satu penyebab hilangnya budaya berpikir ilmiah di 

kalangan umat Islam. Akibat kritikan Al-Ghazali tersebut, hilanglah pengaruh 

tradisi dan jiwa ilmuwan rasional. 

Menurut analisis terhadap karya-karya Al-Ghazali, bukan berarti 

filsafat harus dipelajari karena beliau adalah seorang filusuf yang sering 

menyelidiki fenomena-fenomena di dunia dengan menggunakan analisis 

filsafat. Ajaran-ajaran Al-Ghazali tentang filusuf semata-mata karena 

perbedaan metode mereka. Al-Ghazali tidak hanya menggunakan filsafat 

dalam pencarian kebenarannya, tetapi ia juga menemukannya dengan 

menggunakan tasawuf. Al-Ghazali tertarik pada tasawuf karena menekankan 

aktivitas spiritual yang meningkatkan karakter terpuji sekaligus menahan 

dorongan nafsu jahat. 

Ketika tradisi berpikir filosofis mulai luntur di kubu Islam, penolakan 

terhadap sains pun menjadi fenomena, tidak hanya terhadap sains yang 

berbasis nalar seperti sains empiris, tetapi juga terhadap kebenaran wahyu. 

Lebih jauh, perang salib secara signifikan melemahkan budaya berpikir ilmiah 

di kalangan umat Islam. Dampak perang salib ini menyebabkan para ilmuwan 

Muslim terusir dari Spanyol dan Sisilia, sehingga Spanyol dan Sisilia yang 

diharapkan maju selama dua abad berikutnya pun hilang. Hancurnya nilai-

nilai pendidikan dan peradaban terutama disebabkan oleh umat Islam yang 

lebih mengutamakan pemikiran tradisional daripada pemikiran rasional. 

Akibatnya, konsep sains yang dikembangkan oleh para filsuf diambil alih oleh 

Barat, yang berujung pada kehancuran dan stagnasi di kalangan umat 

Islam.(Wahyuni, 2018). 

Kritik Islam terhadap dualisme 

Pada pemahaman dualisme pasti dikaitkan dengan dikotomi yang 

diartikan sebagai pemisahan antara pendidikan umum dari pendidikan 

agama. Akan tetapi pada prinsip ada yang membedakannya, jika dikotomi itu 

berkaitan dengan isi atau konten materi, sedangkan dualisme lebih ditujukan 

pada sistem pengelolaannya. Dikotomi selalu melahirkan pandangan 

pembedaaan di satu sisi dan penyamaaan di sisi yang lain 



Kritik terhadap Dikotomi Ilmu dalam Islam...  

  

 
 192 

 

Dualisme merupakan suatu dilema yang terjadi di dalam pendidikan, 

sehingga beberapa tokoh Islamisasi Islam Syed Naquib Al-Attas dan Islamil 

Raji Al-Faruqi memberikan kritikan akan pendapatnya mengenai dualiasme, 

dengan mengunakan konsep Islamisasi. Dalam proses Islamisasi ilmu, 

menurut al-Attas melibatkan dua langkah utama. Pertama ialah proses 

mengasingkan unsurunsur dan konsep-konsep utama Barat dari ilmu 

tersebut. Langkah kedua ialah menyerapkan unsur-unsur dan konsep-konsep 

utama Islam ke dalamnya.  

Dalam hal ini Al-Attas mengambil pendekatan Imam Ghazali dalam 

aspek jiwa, di mana ia menyarankan supaya sifat yang keji dibuang dahulu 

sebelum jiwa dihiasi dengan sifat yang terpuji. Kalau dalam proses penyucian 

jiwa Imam Ghazali menyarankan sifat keji yang “dibuang” adalah beberapa 

sifat seperti dengki, sombong, dan lain-lain, maka dalam proses Islamisasi 

Ilmu Al-Attas menyarankan agar unsur-unsur dan konsep-konsep asing 

(pathogen) bagi Islam yang harus “dibuang” adalah Pertama, konsep dualisme 

(dualism) yang meliputi Hakikat Kebenaran; Kedua, doktrin humanism; 

Ketiga, ideologi sekuler; dan Keempat, konsep tragedi-khususnya dalam 

kesusasteraan.  

Al-Faruqi melihat kenyataan mengenai problem ini bahwa umat Islam 

seakan berada di persimpangan jalan. Sulit untuk menentukan pilihan arah 

yang tepat. Hal ini yang menjadi penyebab dari kemunduran yang dialami 

umat Islam. Bahkan sudah mencapai tingkat serius dan mengkhawatirkan 

yang disebutnya sebagai “malaisme” atau krisis. Malaisme yang dihadapi 

adalah malaisme pemikiran yang menjadi sumber semua krisis ekonomi, 

sosial dan politik. Krisis pemikiran terjadi akibat kerancuan sumber-sumber 

pemikiran, kerusakan metode atau kedua-duanya.  

Menurut al-Faruqi, sebagai efek dari “malaisme” timbulnya dualisme 

dalam sistem pendidikan Islam dan kehidupan umat. Namun meskipun kaum 

muslimin sudah memakai sistem pendidikan sekuler Barat. Baik kaum 

muslimin di lingkungan universitas maupun cendekiawan, tidak mampu 

menghasilkan sesuatu yang sebanding dengan kreativitas dan kehebatan 

Barat. Hal ini disebabkan karena dunia Islam tidak memiliki ruh wawasan 

vertikal yaitu wawasan Islam. Gejala tersebut dirasakan al-Faruqi sebagai apa 

yang disebut dengan “the lack of vision”. Kehilangan yang jelas tentang 

sesuatu yang harus diperjuangkan sampai berhasil.  

Dari situlah kemudian al-Faruqi berkeyakinan bahwa untuk mencapai 

masa depan yang lebih baik, perlu diadakan reformasi di bidang pemikiran 

Islam. Artinya, kaum muslimin tidak saja harus menguasai ilmu-ilmu warisan 

Islam, namun juga harus menguasai disiplin ilmu modern. Salah satunya 

adalah dengan cara islamisasi ilmu atau integrasi pengetahuan-pengetahuan 

baru dengan warisan Islam, dengan penghilangan, perubahan, penafsiran 

kembali dan adaptasi komponenkomponennya sesuaidengan pandangan dan 

nilai-nilai Islam.  

Al-Faruqi berpendapat bahwa Islamisasi ilmu pengetahuan ini 

dilakukan dengan cara menjadikan konsep tauhid sebagai pondasi dalam 

ilmu pengetahuan. Berikut merupakan esensi tauhid yang digambarkan 



 

193 Dita Damayanti, Sodiman 

 

AlFaruqi dalam ilmu pengetahuan: Dalam proses Islamisasi ilmu pengetahuan 

al-Faruqi memberikan beberapa langkah-langkah yaitu; Pertama, Penguasaan 

disiplin ilmu modern, penguasaan kategoris. ilmu modern yang berkembang 

saat ini berada di tangan bangsa sekuler, sehingga kita perlu mengetahui 

prinsip konsep, metodologi, masalah, dan tema ilmu pengetahuan itu 

mengajarkan kepada ketauhidan atau tidak. Kedua, Survei disiplin ilmu. 

Setiap disiplin ilmu modern disurvei dan ditulis mengenai asal-usul, 

perkembangannya. metodologinya, keluasan wawasannya, tokohnya untuk 

mengetahui keseluruhan tentang ilmu tersebut. Ketiga, Menguasai khazanah 

Islam, sebuah ontologi. Mencari sampai sejauh mana khazanah Islam 

menyentuh dan membahas objek disiplin ilmu modern. Keempat, Penguasaan 

khazanah ilmiah Islam tahap analisa. Menganalisis khazanah Islam dengan 

latar belakang historis dan kaitannya dengan berbagai bidang kehidupan 

manusia. Kelima, Penentuan relevansi Islam yang khas terhadap 

disiplindisiplin ilmu. disiplin ilmu pengetahuan modern beserta metodologi-

metodologi dasar, prinsip, masalah, tujuan dan harapan, kejayaan dan 

batasan-batasannya, semuanya harus dikaitkan kepada warisan Islam serta 

disesuiakan dengan Islam. Keenam, Penilaian kritis terhadap disiplin 

keilmuan modern dan tingkat perkembangannya dimasa kini. Ketujuh, 

Penilaian kritis terhadap khazanah Islam dan tingkat perkembangannya 

dewasa ini. Kedelapan, Survei permasalahan yang dihadapi umat Islam. 

Kesembilan, Survei permasalahan yang dihadapi manusia. Kesepuluh, 

Analisa kreatif dan sintesa. Membentuk sebuah lompatan yang kreatif yang 

bernafaskan Islam yaitu, suatu metodologi baru harus dicetuskan untuk 

mengembalikan supremasi Islam di dunia sebagai pendongkrak dan 

penyelamat peradaban manusia. Kesebelas, Penuangan kembali disiplin ilmu 

modern ke dalam kerangka Islam, buku-buku dasar tingkat universitas. 

Keduabelas, Penyebaran ilmu-ilmu yang telah diislamkan (Nur Aini & 

Lazuardy, 2020). 

Integrasi Ilmu-Ilmu Umum dan Ilmu Keislaman 

Mengingat bahwa semua ilmu pengetahuan atau sains yang dimiliki 

atau diperoleh manusia pada hakikatnya adalah ilmu yang diberikan oleh 

Allah SWT, dan bahwa ilmu pengetahuan yang diberikan tersebut merupakan 

sarana untuk kesejahteraan dan bimbingan kehidupan manusia, baik di 

dunia maupun di akhirat, maka penulis berpendapat bahwa tidak ada yang 

bertentangan secara diametral antara "ilmu dunia" dan "ilmu akhirat". 

Dengan demikian, yang ada hanyalah pembagian atau penggolongan berbagai 

macam ilmu. 

Pertama, jika dilihat dari segi materi atau bahan kajian ilmu yang 

diteliti (ontologi), terlihat bahwa ilmu hanya dibedakan berdasarkan jenisnya. 

Ada ilmu yang dibutuhkan dan dikembangkan untuk keperluan kalkulasi 

(seperti ilmu hitung/matematika); ada pula yang dibutuhkan untuk 

keperluan linguistik (nahwu, sharaf, sintaksis, tata bahasa, atau istilah dan 

jenis lainnya); ada pula yang dibutuhkan untuk kepentingan riyadhah atau 

latihan jasmani dan ketangkasan fisik; ada pula yang dibutuhkan untuk 



Kritik terhadap Dikotomi Ilmu dalam Islam...  

  

 
 194 

 

kepentingan ilmu pengetahuan alam (sains dan rekayasa); ada pula yang 

dibutuhkan untuk kepentingan akhlak atau perilaku manusia (baik sikap 

terhadap sesama manusia maupun sikap terhadap Tuhan); ada pula yang 

dibutuhkan untuk kepentingan interaksi antar manusia (muamalah). 

Kedua, jika ditinjau dari sisi aksiologis dan atau orientasi serta 

penerapan ilmu, maka ada ilmu yang orientasinya langsung dirasakan dan 

diaplikasikan dalam kehidupan sesama manusia (di dunia), dalam hal ini 

hasil yang diperoleh lebih bersifat rabaan dan kasat mata (dapat dirasakan 

dan dilihat), di samping itu ada ilmu yang orientasinya lebih mengarah 

kepada kedekatan kepada Tuhan, yang hasilnya lebih banyak dirasakan 

sebagai kepuasan rohani dan hasilnya bersifat hakiki. 

Salah satu upaya yang dilakukan oleh para filosof Islam adalah dengan 

memadukan kembali ilmu pengetahuan umum dengan ilmu pengetahuan 

Islam. Islamisasi merupakan istilah yang sering digunakan untuk 

menggambarkan asimilasi ini. Imaduddin Khalil mendefinisikan Islamisasi 

ilmu pengetahuan sebagai upaya untuk melakukan tugas-tugas ilmiah seperti 

mengungkap, menghimpun, menghubungkan, dan menyebarkannya dari 

sudut pandang Islam tentang hakikat kehidupan dan manusia. Sementara 

itu, Alfaruqi mendefinisikan Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai Islamisasi 

disiplin ilmu, atau lebih spesifiknya, penciptaan buku-buku referensi tingkat 

universitas dengan cara memasukkan kembali hikmah Islam ke dalam 

disiplin ilmu pengetahuan modern. 

Islamisasi sains didasarkan pada prinsip-prinsip Islam, bukan 

mengadopsi sains sekuler, materialistis, rasional, dan empiris dari Barat yang 

sering kali bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Islamisasi sains 

mengutamakan prinsip-prinsip monoteistik sebagai landasan epistemologis. 

A.M. Saifudin, misalnya, menanggapi positif islamisasi sains. 

Menurutnya, islamisasi ilmu pengetahuan merupakan suatu keharusan bagi 

kebangkitan umat islam karena sentra kemunduran umat islam dewasa ini 

adalah keringnya ilu pengetahuan dan terposisikannya pada posisi yang lebih 

rendah dari masalah agama, hal ini menurutnya berkonsekuensi pada 

ignorance bahkan illuminasi terhadap sains. Sementara itu, Hanna 

Djumhana berpendapat bahwa islamisasi sains tidak perlu dan tidak 

mungkin dilakukan karena adanya perbedaan epistemologis antara agama 

dan sains. Agama berlandaskan pada keimanan atau wahyu yang metafisik, 

sedangkan sains berlandaskan pada akal dan intelek manusia yang bersifat 

empiris rasional. Menurut Hanna, islamisasi sains menyiratkan bahwa agama 

dan wahyu bersandar pada kebenaran ilmiah. Ia lebih setuju dengan inisiatif 

untuk mengislamkan sains.. 

  Di antara berbagai pandangan yang dipaparkan di atas, pendapat A.M. 

Saifuddin yang menyebutkan bahwa Islamisasi ilmu pengetahuan harus 

diwujudkan dalam dunia Islam, tampak lebih tepat. Mengingat bahwa kondisi 

pemikiran dunia Islam saat ini sudah terlanjur bersifat dikotomis, 

memisahkan ilmu pengetahuan dari kehidupan beragama, dan mendamaikan 

keduanya dalam integritas Islam melalui Islamisasi ilmu pengetahuan 

(Wahyuni, 2018). 



 

195 Dita Damayanti, Sodiman 

 

Kesimpulan 

Dikotomi ilmu pengetahuan mengacu pada adanya paradigma 

dan/atau sikap di kalangan sebagian umat Islam yang membedakan dan 

mempertentangkan antara "ilmu agama" dan "ilmu non agama." Dalam 

konteks pendidikan Islam, dikotomi mengacu pada dualitas sistem 

pendidikan antara pendidikan agama Islam dan pendidikan umum, yang 

membedakan kesadaran dan ilmu agama. Sistem pendidikan dikotomis dalam 

pendidikan Islam akan berujung pada pecahnya perbedaan Islam dan akan 

menafikan peradaban Islam yang kaffah dan universal.   

Dalam Islam, dikotomi ilmu pengetahuan hanyalah pembedaan atau 

penggolongan bentuk-bentuk ilmu pengetahuan, karena masing-masing ilmu 

pengetahuan memiliki kualitas yang unik dalam aspek ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis. Islam tidak mengakui adanya dualitas ilmu 

pengetahuan yang berlebihan dan diskriminatif, apalagi melarang salah 

satunya. Islam memandang keduanya sama pentingnya selama keduanya 

memberikan nilai-nilai positif dan manfaat bagi umat manusia, baik di dunia 

maupun di akhirat. 

Referensi 

Adriaman, M. (2024). Pengantar Metode Penelitian Ilmu Hukum. Yayasan Tri 

Edukasi Ilmiah. 

Amalia, N., Mukhlis, M., & Yusrizal, Y. (2018). Model Penyelesaian Sengketa 

dan Peradilan Adat di Aceh. Jurnal Hukum IUS QUIA IUSTUM, 25(1), 

Article 1. https://doi.org/10.20885/iustum.vol25.iss1.art8 

Amdani, Y. (2014). Proses Pelaksanaan Penyelesaian Perselisihan Di Lembaga 

Peradilan Adat Aceh Tingkat Gampong (Desa). Asy-Syir’ah: Jurnal Ilmu 

Syari’ah Dan Hukum, 48(1), Article 1. 

https://doi.org/10.14421/ajish.v48i1.86 

Anshari, N., & Aminah, A. (2022). Kewenangan Peradilan Adat di Aceh 

Menurut Qanun No. 10 Tahun 2008 Tentang Lembaga Adat. MAQASIDI: 

Jurnal Syariah Dan Hukum, 93–103. 

https://doi.org/10.47498/maqasidi.vi.1356 

Arief, H., & Ambarsari, N. (2018). Penerapan Prinsip Restorative Justice 

Dalam Sistem Peradilan Pidana di Indonesia. Al-Adl : Jurnal Hukum, 

10(2), Article 2. https://doi.org/10.31602/al-adl.v10i2.1362 

Herlina, A. (2004). Restorative Justice. Indonesian Journal of Criminology, 3(3), 

4244. 

Imbrogno, A. R., & Imbrogno, S. (2000). Mediation in Court Cases of Domestic 

Violence. Families in Society: The Journal of Contemporary Social 

Services, 81(4), 392–401. https://doi.org/10.1606/1044-3894.1035 

Iqbal, M., Yahya, A., & Kamal, H. (2020). Pola Penyelesaian Sengketa Dalam 

Rumah Tangga Melalui Peradilan Adat Gampong Di Aceh. Jurnal 

Geuthèë: Penelitian Multidisiplin, 3(1), Article 1. 

https://doi.org/10.52626/jg.v3i1.72 



Kritik terhadap Dikotomi Ilmu dalam Islam...  

  

 
 196 

 

Kadriah, A., & Sumarna, D. (2024). Analisis Epistemologi Kritis Terhadap 

Metode Penelitian Hukum Perdata. Jurnal Supermacy Of Law (Ilmu 

Hukum), 1(1), Article 1. 

Kaganas, F., & Piper, C. (1994). Domestic violence and divorce mediation. 

Journal of Social Welfare and Family Law, 16(3), 265–278. 

https://doi.org/10.1080/09649069408413612 

Kawengian, O. B., & Larissa, T. Q. A. (2024). Analisis PTSD dalam Kitab 

Hakim-Hakim 19:22-30 dan Relevansi Misi Perdamaian bagi Gereja 

Lokal: Berdasarkan Teori Judith Hermann. Tepian : Jurnal Misiologi Dan 

Komunikasi Kristen, 4(1), Article 1. 

https://doi.org/10.51667/tjmkk.v4i1.1878 

Krisnawati, E. (2016). Perilaku Konsumsi Media oleh Kalangan Remaja Dalam 

Pencarian Informasi (Studi Kasus Perilaku Remaja di Kota Salatiga 

dalam Penggunaan Media Dalam Perspektif Teori Ketergantungan 

Media). KOMUNIKATIF : Jurnal Ilmiah Komunikasi, 5(1), Article 1. 

https://doi.org/10.33508/jk.v5i1.923 

Mawar, S. (2021). Development of Aceh’s Adat Judicial System. Legitimasi: 

Jurnal Hukum Pidana dan Politik Hukum, 10(1), 150–170. 

https://doi.org/10.22373/legitimasi.v10i1.10522 

Muammar, M., & Taufik, I. (2024). Quo Vadis Penelitian Hukum: Sebuah 

Jalan Meluruskan Miskonsepsi Kecenderungan Arah Penelitian 

Hukum. JURNAL USM LAW REVIEW, 7(2), Article 2. 

https://doi.org/10.26623/julr.v7i2.7917 

Muhazir, M. (2021). Islam, Fatwa dan Negara: Meretas Pluralisme Hukum 

Perceraian di Aceh. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 15(2), 233–

248. https://doi.org/10.24090/mnh.v15i2.5150 

Muhazir, M., Azwir, A., & Zubir, Z. (2024). Legal Institutions in Resolving 

Divorce Cases in Aceh. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 9(1), Article 1. 

https://doi.org/10.29240/jhi.v9i1.8529 

Muksalmina, M., & Sari, E. (2023). Kekuatan Putusan Peradilan Adat Di Aceh. 

Suloh:Jurnal Fakultas Hukum Universitas Malikussaleh, 11(2), Article 2. 

https://doi.org/10.29103/sjp.v11i2.6583 

Nurdin, M. (2018). Penyelesaian Sengketa Melalui Peradilan Adat Aceh. 

Legalite : Jurnal Perundang Undangan Dan Hukum Pidana Islam, 3(II), 

183–193. https://doi.org/10.32505/legalite.v3iII.1108 

Nybergh, L., Enander, V., & Krantz, G. (2016). Theoretical Considerations on 

Men’s Experiences of Intimate Partner Violence: An Interview-Based 

Study. Journal of Family Violence, 31(2), 191–202. 

https://doi.org/10.1007/s10896-015-9785-8 

Rahmawati, C., & Mansur, T. M. (2022). Efektivitas Penyelesaian Sengketa 

Tanah Melalui Peradilan Adat Di Kecamatan Seruway Kabupaten Aceh 

Tamiang. Jurnal Ilmiah Mahasiswa Bidang Hukum Keperdataan, 6(1), 

Article 1. 

Rosidi, A., Zainuddin, M., & Arifiana, I. (2024). Metode Dalam Penelitian 

Hukum Normatif Dan Sosiologis (Field Research). Journal Law and 

Government, 2(1), 46–58. https://doi.org/10.31764/jlag.v2i1.21606 



 

197 Dita Damayanti, Sodiman 

 

Susiani, D. (2024). Metodologi Penelitian Hukum. Tahta Media Group. 

Syahputra, M. R. (2024). Metodologi Penelitian Hukum dalam Menyelesaikan 

Problematika Hukum Kontemporer. Jurisprudensi: Jurnal Ilmu Hukum, 

1(2), Article 2. https://doi.org/10.70193/jurisprudensi.v1i02.08 

Syam, M., Fitri, D., Ulfanora, U., & Oetama, N. (2023). Pembuktian Dalam 

Penyelesaian Sengketa Pada Peradilan Adat. Unes Journal of Swara 

Justisia, 6(4), Article 4. https://doi.org/10.31933/ujsj.v6i4.303 

Syarif, M., & Musfira. (2023). Menyinergikan Peradilan Adat Dalam Penguatan 

Syariat Islam Di Aceh. Kalam: Jurnal Agama Dan Sosial Humaniora, 

11(1), Article 1. 

Warini, S., Hidayat, Y. N., & Ilmi, D. (2023). Teori Belajar Sosial Dalam 

Pembelajaran. ANTHOR: Education and Learning Journal, 2(4), Article 4. 

https://doi.org/10.31004/anthor.v2i4.181 

Wibowo, G. A., Chairuddin, C., Rahman, A., & Riyadi, R. (2022). Kesetaraan 

Gender: Sebuah Tijauan Teori Feminisme. SEUNEUBOK LADA: Jurnal 

ilmu-ilmu Sejarah, Sosial, Budaya dan Kependidikan, 9(2), Article 2. 

https://doi.org/10.33059/jsnbl.v10i2.6360 

 


