Vol. 7, No. 1, June 2025, (14-30) -
https:/ /journal.iainlangsa.ac.id /index.php/lentera

p-ISSN 2655-0873 |e-ISSN 2654-9220 Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Smdies

Dari Modernisme Islam ke Islamisme: Transformasi
Ideologi dan Gerakan Islam di Aceh

M. Alkaf*

Institut Agama Islam Negeri Langsa, Indonesia
alkafl@iainlangsa.ac.id

Noorsafuan Che Noh

Universiti Sultan Zainal Abidin , Malaysia
noorsafuancn@unisza.edu.my

Saiful Hakam
Pusat Riset Kewilayahan BRIN, Indonesia
hakam9@gmail.com

Muhammad Said
Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Kamal, Indonesia
saidmoch1987@gmail.com

Khairul Fahmi
STIT Al-Hilal Sigli, Indonesia
khairulfahmi815@gmail.com

*Corresponding Author
d-) https:/ /doi.org/10.32505 /lentera.v7i1.10990

Submitted: February 24, 2023 | Accepted: August 20, 2023 | Published: August 22, 2023

Abstract

This study examines how Islamic modernism in Aceh evolved into Islamism,
based on evidence from historical records. The author argues that Islamic
modernism played a key role in shaping the rise of Islamism in Aceh. To
support this, the study breaks the development into three key periods. The
first period focuses on the spread of Islamic modernist ideas through the
madrasa network. The second period explores how these ideas interacted with
the growing sense of Indonesian nationalism. The third period examines how
Islamist ideas became more established, particularly with the introduction of
local democracy after the peace agreement that ended the conflict. This study
employs a qualitative methodology with a historical approach, with data
collected through literature review and archival document analysis. The study
concludes that Islamic modernism was important in forming Islamist ideology
in Aceh. The study concludes that Islamic modernism was important in
forming Islamist ideology in Aceh. Unlike other studies that link Islamic
modernism with support for democracy, this research shows that in Aceh, the
shift from Islamic modernism to Islamism has led to a more skeptical attitude
toward modern concepts like human rights and democracy. This study offers a

14

@ () @ | Creative Commons Attribution-Noncommercial 4.0 International
T (CC BY-NC 4.0)


mailto:alkaf@iainlangsa.ac.id
mailto:noorsafuancn@unisza.edu.my
mailto:hakam9@gmail.com
mailto:saidmoch1987@gmail.com
mailto:khairulfahmi815@gmail.com
https://doi.org/10.32505/lentera.v7i1.10990

nuanced perspective on the ideological trajectory of Islamic thought in Aceh by
challenging the dominant narrative that Islamic modernism is inherently
aligned with democratic values. Through a periodized analysis and a focus on
Aceh’s unique political history, the study enriches our understanding of the
complex relationship between religion, nationalism, and democratization in
Muslim-majority regions.

Keywords: Islam Modernism, Islamism, Islamic Law, Aceh Confllict

Abstrak

Studi ini membahas transformasi modernisme Islam ke Islamisme di Aceh.
Berdasarkan data empiris dari dokumentasi, penulis berargumen bahwa
gagasan modernisme Islam menjadi pembentuk ideologi Islamisme di Aceh.
Untuk mempertahankan argumen tersebut, penulis membahas tiga periode
sejarah yang menjelaskan awal mula pertumbuhan gagasan modernisme
Islam sampai bertransformasi menjadi Islamisme di Aceh. Pertama, periode
pembentukan gagasan melalui transmisi ide modernisme Islam melalui
jaringan madrasah. Kedua, periode pencarian makna melalui perjumpaan ide
Islamisme yang sudah terbentuk dengan gagasan nasionalisme Indonesia
yang sedang mekar. Ketiga, periode penemuan formasi dan kontinuitas dan
praktik Islamisme melalui pembentukan demokrasi lokal sejak masa
perdamaian dari konflik bersenjata. Studi ini menggunakan metodologi
kualitatif dengan pendekatan historis, dengan data dikumpulkan melalui
studi literatur dan analisis dokumen arsip. Studi ini menyimpulkan bahwa ide
modernisme Islam menjadi faktor penting pembentukan idelologi Islamisme di
Aceh. Selain itu, tidak seperti studi serupa lainnya yang menempatkan
modernisme Islam sebagai faktor pertumbuhan masyarakat muslim yang
compatible dengan demokrasi, studi di atas menunjukkan bahwa
transformasi modernisme Islam ke Islamisme di Aceh lebih cenderung
menciptakan masyarakat yang skeptis terhadap ide-ide kemoderenan seperti
Hak Asasi Manusia dan demokrasi. Studi ini menawarkan perspektif yang
bernuansa terhadap trajektori ideologis pemikiran Islam di Aceh dengan
menantang narasi dominan yang menganggap bahwa modernisme Islam
secara inheren sejalan dengan nilai-nilai demokrasi. Melalui analisis yang
dibagi dalam beberapa periode dan fokus pada sejarah politik Aceh yang unik,
studi ini memperkaya pemahaman kita tentang hubungan yang kompleks
antara agama, nasionalisme, dan demokratisasi di wilayah mayoritas Muslim.

Kata Kunci: Islam Modernis, Islamisme, Hukum Islam, Konflik Aceh

Pendahuluan

Islam di Aceh bukan hanya sekedar agama tapi juga sebuah diskursus
yang terus-menerus diperdebatkan, ditafsirkan, dan diinstitusionalkan.
Karena itu, Islam di Aceh jika boleh diibaratkan seperti mata air zam-zam,
yang terus-menerus mengeluarkan air pengetahuan sekaligus kontradiksi
yang dinamis. Julukan lawas yang dulu sangat masyhur, yakni Aceh adalah
Serambi Mekkah. Namun, julukan ini telah dilupakan sama sekali terutama
anak-anak yang lahir tahun 2000-an. Perkembangan cepat teknologi
transportasi, orang-orang tidak lagi naik bahtera untuk melawat ke
mancanegara tapi naik kapal terbang. Padahal, di masa lampau, ketika orang
pergi ke manca negara masih menggunakan bahtera. Aceh Serambi Mekah

15 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...

adalah hal yang nyata. Bahkan ini menjadi penanda utama yang orang Aceh
sangat banggakan. Bahwa orang-orang Indonesia ketika akan melakukan
lawatan sakral, menunaikan rukun Islam, kelima, ibadah haji ke Mekkah,
mau tidak mau, bahtera yang mereka naiki harus singgah, barang sebentar,
di Aceh, sebelum melanjutkan pelayaran samudera ke jazirah arab (Putuhena,
2012). Kajian ini mendiskusikan tentang bagaimana Islam di Aceh menjadi
pintu gerbang sekaligus wahana bagi bangsa Atjeh menuju modernitas,
menuju nasionalisme Indonesia sekaligus etno-nasionalisme Aceh, dan
kemudian Islamisme.

Dalam hal modernitas, dua dekade sebelum robohnya Pemerintahan
Hindia Belanda, dan datangnya bala tentara Jepang, golongan ulama, disebut
Teungku, menyambut dengan sangat antusias gagasan Pembaharuan Islam
(Aspinall, 2009; Morris, 1983; Reid, 1979). Datangnya era modern, sains dan
teknologi baru tidak menyebabkan hilangnya Islam di Aceh tapi sebaliknya
memompa semangat baru yang menyala-nyala pada Islam. Islam dijadikan
alat penerang bagi orang-orang Aceh dalam menjadi manusia modern. Islam
Pembaharuan di Aceh berkaitan erat dengan lembaga pendidikan baru
madrasah, yang di dalamnya para murid dan guru fasih menggunakan pena,
menulis dan membaca buku tentang Islam maupun pengetahuan Barat
seperti geografi, ilmu alam, aljabar, dan olahraga. Orang-orang tidak menolak
kehadiran surat kabar, telegrap, radio, dan bahkan tidak mempermasalahkan
hukum halal dan haram pada busana barat terutama dasi dan jas.
Puncaknya, para ulama di Aceh bersatu padu dan berhasil mendirikan
organisasi modern bernama Persatuan Ulama Seluruh Aceh, sering disingkat
menjadi PUSA. Organisasi ini mewarnai perpolitikan Aceh dengan Islam
sebagai wahana sekaligus ideologi kokoh. Bahkan, organisasi ini berhasil
menempatkan ulama, para Teungku, sebagai elit baru yang modern yang
berlekas cepat dalam menyambut perubahan politik dunia. Robohnya
kekuasaan penjajah Belanda di Aceh, dan kedatangan Tentara Jepang, yang
disambut antusias para ulama. Pada masa pendudukan Jepang inilah, para
ulama mendapatkan kekuasaan politik yang cukup signifikan, yang akan
dibahas di bawah ini.

Selanjutnya, Islam diajukan sebagai alasan ideologis oleh para ulama
modern itu, untuk Aceh bergabung dengan Indonesia (Aspinall, 2009; Morris,
1983; Reid, 1979). Jika ditinjau secara lebih mendalam, Aceh bukan sekedar
bergabung dengan Republik Indonesia tapi lebih dari itu memberikan
sumbangan sangat besar bagi pendirian dan pembentukan republik muda,
sampai-sampai menjadi hal yang mustahil dalam mendiskusikan sejarah
republik tanpa kehadiran orang-orang Aceh. Hal yang sangat menarik, Islam
menjadi sesuatu yang krusial dalam mendiskusikan hubungan Aceh dan
Indonesia. Para ulama yang masa itu merupakan kaum elit di Aceh punya
niat kuat membela Indonesia karena Indonesia merupakan negara baru
beriman kepada Allah. Negara yang punya asas Ketuhanan. Selanjutnya, para
ulama mencita-citakan Aceh menjadi sebuah negeri Islam, di bawah naungan
negara Indonesia yang berketuhanan.

16



Di masa perjuangan, revolusi, 1945-1949, Aceh tidak tergoda untuk
bergabung dengan negara Sumatra Timur bentukan Belanda, tetap loyal pada
Republik. la bahkan menjadi benteng kokoh Republik di ujung Sumatra, yang
kaya raya, berkat hubungan bisnis dengan protektorat Inggris semenanjung
Malaya dan Singapura (Reid, 1979). Orang Aceh memainkan peran kunci
dalam konsolidasi Republik (Bertrand, 2012). Aceh menjadi Daerah Modal,
yang menyumbangkan emas untuk pembelian kapal terbang bagi revolusi
Indonesia (Reid, 1979). Daerah Islam yang kaya raya di ujung pulau Sumatra,
di bawah pimpinan Ulama Modern. Namun, Ulama Aceh mendapat balasan
pengkhiatan oleh kaum republik yang berpusat di Jakarta (Bertrand, 2012;
Sjamsuddin, 1990).

Negara baru Indonesia ternyata tidak berbentuk negara Islam, apalagi
Republik Islam, melainkan berasas sekuler yang religius, mengakui adanya
iman pada Tuhan tapi tidak meresmikan Islam sebagai dasar negara,
sebaliknya memberikan ruang dan jaminan bagi agama-agama lain untuk
berdiri sejajar sebagai penyangga republik (Bertrand, 2012; Sjamsuddin,
1990). Selain itu, elit Aceh, para ulama ini, juga kurang mendapatkan
apresiasi, wadah, dan tempat di dalam kepengurusan partai-partai Islam
organisasi sosial keagamaan Islam di tingkat nasional, bahkan di
Kementerian Agama (Bertrand, 2012). Rasa kecewa ini kemudian
menyadarkan ulama Aceh untuk fokus ke dalam, dengan lebih merekatkan
kembali Islam ke dalam jati diri bangsa Aceh. Islam-Aceh berhadapan, vis-a-
vis, dengan Jakarta, dan tidak segan-segan menyebut Sukarno sebagai
penghianat. Elit Jawa yang dulu menjanjikan bahwa Aceh akan menjadi
negeri Islam di bawah republik, dan menjanjikan Islam sebagai bagian dari
Kebangsaan baru, tapi ternyata tidak.

Para ulama kemudian menghadapi kenyataan pahit, ketika pengganti
Suharto, menempatkan para teknorat sebagai elit baru di Aceh. Rasa pahit
makin dirasakan ketika Suharto menjalakan pembangunan secara represif di
Aceh, sehingga mendorong orang-orang Aceh menggelorakan spirit
perlawanan dengan mendukung partai Islam PPP dalam pemilihan umum di
tingkat nasional (Haris, 1991). Islam makin menjadi jati diri baru yang kokoh
bagi bangsa Aceh di era represif Orde Baru. Dengan diperlihatkan fakta
politik, PPP selalu menang dalam setiap pemilihan umum (Haris, 1991).
Dalam hal jati diri, Islam di Aceh dilembagakan setelah selama hampir lima
dasawarasa menjadi bahan perdebatan alot dalam relasinya dengan
pemerintah pusat. Syariat Islam mendapatkan pengesahan secara legal dan
diterapkan di Aceh meskipun masih dalam batas-batas tertentu. Syariat Islam
diterapkan dan ditegakkan pada beberapa aspek dalam hukum pidana,
moralitas, dan aspek-aspek ekonomi, yang dibahas lebih mendalam dalam
artikel ini.

Penelitian ini bersifat kualitatif, dengan pendekatan historis. Prosedur
pengolahan data melalui mekanisme reduski, display, dan verifikasi data
(Miles & Huberman, 1994). Data primer diperoleh dari studi kepustakaan.
Data yang dibutuhkan terdiri periode pembentukan, periode pencarian

17 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...

makna, dan periode penemuan formasi dan kontinuitas dari pertumbuhan
Islamisme dan modernism Islam di Aceh. Data yang terkumpul direduksi
menjadi rangkuman berdasarkan tema dan narasi dari
teks/informan/responden. Artikel ini berisi data dari kutipan isi buku dan
narasi tematik hasil reduksi data. Data tersebut kemudian dianalisis melalui
tiga tahap: Pertama, data disajikan kembali terutama melalui analisis isi
untuk menjaga kedalamannya. Kedua, teknik deskriptif digunakan untuk
menunjukkan pola dan tren data yang berasal dari buku-buku teks. Ketiga,
penerjemah digunakan untuk menarik makna eksplisit dan implisit.
Keseluruhan data dibaca dalam kerangka kerja kontekstual untuk
menganalisis signifikansi data yang diperoleh

Islamisme dan modernism Islam di Aceh: Pembentukan formasi awal

Perjalanan dari Mekkah ke Aceh, Teungku Chiek Pante Kulu menulis
satu syair tentang bagaimana orang Aceh hidup, serta bagaimana orang Aceh
harusnya mati. Syair itu dinamakan Hikayat Prang Sabi. Satu hikayat, yang
menurut Ali Hasjmy menjadi alasan orang Aceh sanggup berperang melawan
Belanda dengan sangat lama (Hasjmy, 1977). Hikayat Prang Sabi merupakan
kreasi dari Tgk. Chiek Pante Kulu yang memadukan konstruksi perlawanan
orang Aceh dengan mencarinya dalam tafsir Quran yang dituangkan dalam
medium hikayat (Fadhli et al., 2024). Pada awalnya, perang ini bersifat
sekular, tanpa sentimen agama (Hasbi, 2024), namun hikayat Prang Sabi
membawa ulama Aceh memasuki wilayah yang sebelumnya dikuasai oleh
sultan, uleebalang, dan orang kaya: wilayah politik. Sebelumnya, ulama
hanya menjadi panasehat agama bagi Sultan, terutama yang berkaitan
dengan ajaran ajaran-ajaran agama, seperti figih, teologi, dan tasawuf (Daudy,
2002; Miswari, 2018b). Apalagi, dalam struktur sosial masyakarat Aceh di
awal abad ke-19 sampai ke ke-20, ulama merupakan bagian dari susunan
struktur politik uleebalang, baik dalam bentuk Sagi dan Mukim.

Dengan berada dalam struktur sosial demikian, ulama menghabiskan
banyak waktunya untuk memberi Keputusan agama di wilayah non politik

dan ekonomi - yang memang merupakan wewenang uleebalang. Ulama
berperan untuk memberikan pendapat agama mengenai hal-hal perdata,
seperti nikah, waris, dan talaq, maka posisi ulama di Aceh - sebelum

keterlibatan ulama dalam perang Aceh — berada di wilayah agama an sich.
Keadaan berubah setelah sultan dan uleebalang kewalahan menghadapi
invasi Belanda. Beberapa uleebalang di Aceh besar memutuskan untuk
berpihak kepada Belanda sehingga meninggalkan sultan dan para orang
dekatnya yang sedang berhadap-hadapan dengan Belanda (Morris, 1985).
Keadaan tersebut akhirnya memanggil agama, melalui keterlibatan agensi
ulama, untuk memenangkan perang sehingga narasi perang sabil akhirnya
menjadi varian dalam perang panjang melawan Belanda itu.

Keberadaan ulama dalam perang, diwakili oleh sosok ulama Tiro dan
keluarganya (Tiro, 1972), membuat narasi Aceh sebagai daerah yang fanatik
berkembang dari wilayah Hindia Belanda sampai ke Eropa. Padahal
sebelumnya, kemenangan Aceh melawan Belanda pada invasi pertama 26

18



maret 1873 dilihat oleh publik Eropa dan Amerika sebagai kemenangan
sebuah kerajaan di wilayah bawah angin, bukan kemenangan daerah yang
fanatik dengan agama. Bahkan, jika ditarik lebih jauh, Aceh yang pernah
berkembang pesat di abad ke 16 karena memiliki bangunan agama yang
terbuka yang berbasis pada Wadatul Wujud (Miswari, 2022). Atas alasan itu
pula, Aceh menjadi wilayah perniagaan yang memastikan kapal pengangkut
bahan rempah dan lainnya dapat hilir mudik ke Bandar.

Keadaan demikian berbalik ketika perang melanda Aceh, keterlibatan
ulama yang begitu jauh akhirnya pula membawa Belanda harus menangani
Aceh tidak dengan operasi militer belaka, tetapi juga dengan melibatkan ahli
seperti Snouck Hurgronje untuk menyelidiki posisi agama dan ulama dalam
konstruksi sosial masyarakat Aceh (Doel, 2023). Operasi militer Belanda
untuk mengalahkan Aceh relative berhasil sejak abad ke-20. Beberapa
pemimpin politik, perang, dan agama berhasil ditakukkan, di antaranya
Sultan Aceh Muhammad Daudsyah yang memutuskan menghentikan
perlawanannya, lalu memilih menyerah kepada Belanda (Stolwijk, 2021); Cut
Nyak Dhien ditangkap dan dibuang ke Sumedang (Ibrahim, 1996); Tgk. Chiek
di Tiro dan keturunannya tewas dalam peperangan (Ali et al., 2008).

Situasi Aceh yang relatif stabil pada awal abad ke-20 memungkinkannya
adanya pembangunan fisik, seperti perkebunan (Umar, 2015) dan jalur
transportasi (Sufi, 2001). Namun, di balik gegap gempita pembangunan
Hindia Belanda di Aceh, ingatan sebagai wilayah yang dikalahkan tidaklah
lekang, kekalahan menghadirkan perasaan malu (Reid, 2011). Selain itu, ada
perasaan frustasinya rakyat Aceh semakin membuncah dengan adanya
eksploitasi ekonomi yang dilakukan oleh pemerintah Hindia Belanda.
Permasalah yang timbul adalah eksploitasi dan terhambatnya akselarasi
politik kaum pribumi di awal abad ke-20. Hal itu, dalam konteks nasional dan
global, disadari oleh kelompok intelektual yang kemudian membuat
pergerakan politik, di antaranya atas nama Perhimpunan Indonesia di
Belanda dengan memproduksi pemikiran kemajuan, seperti nasionalisme,
swadaya, non kooperasi, dan persatuan nasional (Ingleson, 2018). Dalam
konteks masyarakat Aceh, upaya untuk dari generasi intelegensia di masa
awal dengan mencoba menyerap modernitas barat melalui semangat
pembaharuan Islam (Abdullah, 1996).

Pembaharuan Islam yang berkembang di Aceh itu merupakan dampak
besar dari ide-ide yang dikembangkan oleh Muhammad Abduh, Jamaluddin
Al Afgani, Muhammad bin Abdul Wahab, dan Rasyid Ridha di belahan lain
dari dunia Islam. Produksi ide pembaharuan itu dilakukan melalui media
penerbitan majalah dan jurnal ilmiah yang diseludupkan salah satunya oleh
para haji dan koresponden yang berdiam di Singapura (Azra, 2002). Salah
satu yang kemudian menjadi tokoh sentral penerimaan pembaharuan Islam
adalah Ayahanda Ibrahim di Aceh besar dan Teungku Daud Berueueh di Pidie
(Remantan, 1984). Dua tokoh ini merupakan prototipe alim agama yang
tumbuh dalam tradisi Islam rural, lalu menerima modernisasi atau
pembaharuan Islam melalui instrumen madrasah. Melalui pembaharuan itu

19 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...

pulahlah, imajinasi Aceh pascaperang kolonial disusun ulang dengan
membawa agama sebagai unsur terpenting dalam penataan masyarakat Aceh
baru. Keberadaan generasi baru keulamaan dan cendekiawan dari proses
pembaharuan Islam ini lalu terkonsolidasi melalui semaraknya persemaian
madrasah dan pendirian Persatuan Ulama Seluruh Aceh (Ibrahimy, 1982).
Madrasah yang lahir di Aceh hasil dari persentuhan dari generasi baru Aceh
setelah penaklukan daerah ini oleh Belanda (Hasjmy, 1984).

Pengambil alihan ide kemoderenan melalui gerakan pembaruan Islam
pada dunia pendidikan. Aceh misalnya, telah mengirim ribuan pemudanya
untuk belajar. Sebuah persaksian yang diceritakan oleh Ali Hasjmy ketika
mereka disambut Mahmud Yunus (Hasjmy, 1984). “Dahulu, kami yang datang
ke Aceh untuk belajar. Kini, berbondong-bondong pemuda Aceh datang ke
daerah kami untuk belajar. Begitulah Allah mempergilirkan kekuasaannya.”
Sumatra Barat saat itu menjadi tempat perkecambahan ide-ide Islam yang
berkemajuan (Noer, 1980). Pandangan muslim reformis saat itu menjadi
penting dalam melihat relasi internal dan eksternal muslim Indonesiaa saat
itu. Seperti yang dikatakan oleh Taufik Abdullah, bahwa dalam
perkacambahan pemikiran muslim modernis, sekolah di Sumatra Barat
menjadi tempat pertumbuhan perlawanan kepada kekuasaan kolonial
(Abdullah, 2018). Begitu juga yang dialami oleh para pemuda Aceh yang
berada di Sumatra Barat (Hussain, 1990). Di wilayah itu, pelajar Aceh tidak
hanya belajar ilmu agama dan ilmu dunia, tetapi juga mengadakan
perkumpulan untuk memupuk semangat perlawanan terhadap Belanda, yang
telah dijadikan sebagai musuh sejak mereka lahir melalui pembentukan
realitas baru atas nama Islam melalui keberadaan para ulama (Ibrahimy,
1982). Formasi demikian dapat dipahami karena semenjak perubahan
struktur kekuasaan di Aceh, pascakemenangan Belanda dalam perang, Aceh
telah menempatkan kelompok ulama, yang sebelumnya berada dalam internal
kekuasaan Aceh, menjadi aktor yang di luar struktur kolonial (Morris, 1985).
Bahkan dalam titik tertentu menjadi kelompok yang tidak berhasil
termodernkan seperti kelompok bangsawan.

Pencarian Makna Identitas Islam Aceh

Controller Belanda merasa jengkel dengan penolakan Teuku Nyak Arif
agar bahasa Aceh menjadi bahasa resmi dalam pembelajaran di sekolah.
“Biarkan bahasa Aceh hidup di kampung-kampung, sedangkan kami
menggunakan bahasa Indonesia agar terhubung dengan saudara-saudara
kami di bagian Indonesia lainnya,” jawab T. Nyak Arif (Velve, 1987). Seperti
tesisnya Anderson (2016), keterhubungan yang disampaikan oleh Teuku Nyak
Arif merupakan sebuah pembayangan akan komunitas baru. Ada titik
singgung karena kedekatan secara kebudayaan, juga pembayangan akan
nasib yang sama, sebagai bangsa yang masih terjajah. Perasaan demikian lalu
dirumuskan dengan semakin tumbuhnya kelas terpelajar di Indonesia.
Pertumbuhan kelas terpelajar tersebut membuat warga pribumi melakukan
pembaca ulang terhadap dirinya dan dunia yang melingkupi dirinya. Bahwa
ada kesadaran tentang penjajahan dari bangsa lain terhadap diri mereka

20



sehingga muncul ide untuk merdeka, bukan sebagai daerah, melainkan oleh
paham kebangsaan. Oleh karena itu, karena semakin terpelajar, warga
pribumi menggunakan perspektif modern untuk dijadikan alat perlawanan.
Perspektif modern itu diambil dari berbagai ideologi, baik Islam, sosialisme,
komunisme, dan juga nasionalisme (Sukarno, 2016).

Empat varian ideologi itu, terutama Islam, sosialisme, dan komunisme,
merupakan pisau analis untuk memahami lapisan kelas dalam struktur
kolonial, sedangkan nasiolisme merupakan tempat perjumpaan segala varian
ideologi tersebut. Sedikit intelektual dan aktivis kemerdekaan yang
berkeinginan mengumpulkan varian ideologi itu dalam satu gerak bersama, di
antaranya adalah Ir. Sukarno. Sejak tahun 1920-an, dia menulis beragam
studi yang membayangkan bahwa berbagai varian ideologi dapat hidup
bersama untuk mencapai cita-cita Indonesia merdeka. Cita-cita itu, setelah
dua dekade dia perjuangkan, menjadi landasan philosophische grondslag
Indonesia merdeka, dengan apa yang disebutnya sebagai Pancasila ( Latif,
2019).

Dalam konteks yang lebih lokal, eskpresi Islam politik semakin menguat
dengan pertumbuhan intelektual dan ulama muda yang kemudian
membangun berbagai organisasasi, salah satunya Persatuan Ulama Seluruh
Aceh (Santa, 2000). Organisasi ini merupakan pengejewantahan dari
mobilisasi vertikal elit baru keagamaan di Aceh yang menggunakan spirit
modernisme Islam. PUSA lalu melakukan perubahan kebudayaan orang Aceh
untuk lebih modern, melalui madrasah yang dibentuknya (Latif, 1992).
Pembentukan PUSA sekaligus pembentukan Islamized Aceh (Ali, 1994).
Sebuah pembayangan Islam yang berbasis keAcehan dengan sentiment Aceh
yang kuat. Fachry Ali menyebut, salah satu, ekspresi dari Islamized adalah
puisi Ali Hasjmy yang dipersembahkan untuk Sukarno di periode awal
revolusi nasional. Puisi demikian, seperti mewakili orientasi baru kelslaman
dan kelndonesiaan Aceh saat itu.

Keberpihakan Aceh kepada Indonesia didasari oleh keyakinan bahwa
bersama Indonesia, Aceh dapat menjalankan hukum Islam seperti yang
dipraktikkan di zaman Iskandar muda. Zaman Iskandar muda adalah contoh
terbaik bagaimana orang Aceh hidup sebagai bangsa yang terhormat. Alasan
itu nantinya yang disampaikan oleh Daud Beureueh kepada Boyd Compton
menjelang pemberontakan Darul Islam (Compton, 1992). Atas alasan
imajinasi Islam dan masa lalunya itu, Daud Beureueh memarahi seorang
aktvis muda kemerdekaan yang bertanya mengapa dia menolak ajakan
Tengku Mansur untuk mendirikan negara Sumatra (TAbdullah, 1996).
Alasannya yang dikemukakan kepada aktivis muda itu adalah Indonesia
mengagumkan karena meletakkan Tuhan pada prinsip utamanya
kenegeraannya. Prinsip ketuhanan itu yang diyakini oleh Daud Beureueh
akan menjadi modal untuk Aceh hidup dalam balutan Islam. Keyakinan itu
ditagihnya kepada Sukarno agar nanti, saat kemerdekaan diraih penuh, Aceh
dapat menjalankan hukum Tuhan. Permintaan yang diamini oleh Sukarno.
Atas kesepakatan itu, Daud Beureueh memimpin Aceh untuk memastikan
proklamasi kemerdekaan Indonesia dapat dipertahankan.

21 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...

Keadaan menjadi berbalik saat perundingan pada Konfrensi Meja
Bundar menghasilkan kesepakatan dengan pembentukan Republik Indonesia
Serikat. Konsekuensinya, ada perampingan struktur pemerintah daerah
sehingga Aceh, yang beberapa bulan sebelumnya sudah menjadi provinsi yang
otonom, dilebur menjadi bagian admistrasi provinsi Sumatra Utara. Peleburan
itu, dalam kacamata elite politik nasional, dipandang sebagai kebutuhan
admistrasi belaka, tetapi tidak bagi orang Aceh. Perleburan provinsi Aceh
dianggap sebagai pengkhianatan oleh Pemerintah Pusat atas jasa-jasa dan
pengorbanan yang telah orang Aceh berikan selama masa revolusi nasional.
Argumen dan sentimen demikian bahkan, kelak, dalam perundingan antara
Dewan Repolusi Darul Islam Aceh dengan Pemerinth Pusat yang diwakili oleh
Mr. Hardi, disampaikan dengan lugas oleh Ayah Gani.(Gani, 1959; Ganie,
2021).

Pembubaran dan peleburran ke provinsi Sumatra utara menimbulkan
kegemparan. Secara umum, ada dua kontroversi politik yang terjadi di Aceh
pada saat itu. pertama di kalangan yang zuama, frasa yang datang dari
Nazaruddin Sjamsuddin (1990, yang kehilangan pengaruhnya karena pos-pos
sekular telah diiisi dari tenaga luar. Bahkan beberapa tokoh-tokoh sipil dan
militer dipindah tugaskan dari Aceh ke tempat baru (Saleh, 1992). Pada
awalnya, golongan ulama tidak begitu terdampak dari Keputusan politik itu
karena karakter keulamaan di Aceh berada dalam basis pedesaan sehingga
secara simbolik, ketika Daud Beureueh menolak jabatan di Jakarta,
bersamaan dengan keputusannya kembali ke kampung halamannya. Di
kampung halamannya itu, dia berada bersama masyarakat yang memujanya.
Lalu, sebagai seorang ulama, dia membangun kembali jiwa dan raga
masyarakat, mulai dari membuat irigasi untuk pengairan pesawahan di
Kabupaten Pidie, Aceh, juga membangun sebuah masjid yang kini dikenal
dengan namanya.

“Kami ingin kembali seperti zaman Iskandar Muda,” kata Daud
Beureueh kepada Compton. Compton, dari jauh, mendengar kalau Aceh telah
mulai gusar karena peleburan wilayahnya ke Sumatra Utara (Compton, 1992).
Kegusaran yang berujung pada pemberontakan bersenjata. Daud Beureueh
akhirnya memilih memimpin rakyatnya menuntut apa yang sudah menjadi
keinginan Aceh sejak lama: hidup bermartabat dengan agama dan
budayanya. Pemberontak yang dipimpin oleh Daud Beureueh menimbulkan
perasaan ironi, karena delapan tahun sebelumnya, dia menjadi orang
terdepan yang membela Indonesia yang baru saja lahir. “Pemberontakan
Kaum Republik,” kata Nazaruddin Sjamsuddin. Lalu, September 1953,
meletuslah perlawanan terhadap Jakarta dari Aceh. dengan suara parau dan
tegas, Darul Islam Aceh menyampaikan manifesto politiknya; alasan politik,
budaya, dan etik mengapa pemberontakan bersenjata harus dilakukan
terhadap negara yang ikut mereka dirikan (Feith & Castles, 1988).

Pemberontakan atas nama bendera Darul Islam berlangsung selama
sembilan tahun. Pemberontakan bersenjata itu akhirnya berhasil
mengembalikan provinsi Aceh. Lalu, diadakanlah perundingan demi
perundingan untuk mendapatkan jalan keluar terbaik dan bermartabat dari

22



konflik bersenjata itu. Jalan keluarnya adalah Aceh dikabulkan tuntutannya,
walaupun tidak sepenuhnya diberikan dengan komprehensif, terutama ketika
terjadi perubahan konstalasi kepemimpinan nasional, dari Sukarno ke
Suharto. Keengganan pemerintah pusat untuk mengabulkan tawaran perda
Aceh tentang unsur-unsur pokok syariat menimbulkan kegusaran berikutnya.
Namun, di saat yang sama, Muzakkir Walad mengambil Keputusan untuk
menghentikan obsesi orang di Aceh untuk formalisasi hukum Islam.
Keputusan yang harus diambilnya mengingat rezim Orde Baru memiliki
perasaan traumatik dengan ide-ide Islamisme setelah tentara -yang menjadi
tulang panggung Orde Baru—berperang dengan pemberontak atas nama
Darul Islam. Lalu, kemudian hari, untuk mengalihkan energi besar itu, maka
prncarian makna tentang Aceh diperluas oleh kerja-kerja kebudayaan yang
didorong oleh LAKA (Hasjmy, 1995)

Penemuan formasi dan kontinuitas

Sepanjang Orde Baru, Aceh melakukan pembacaan ulang identitas
dirinya melalui dua hal, Islam politik dan islamisasi budaya. Dalam Islam
politik, ada dua bentuk yang ditampilkan, mendukung Partai Persatuan
Pembangunan dan Gerakan Aceh Merdeka (GAM). Dua bentuk dukungan itu
sekaligus pembeda dengan arus utama politik nasional yang didominasi oleh
Golkar. Pembeda tersebut selalu berasal dari ideologi. Kepada PPP, ideologi
yang ditunjukkan adalah Islam politik. Islam politik di Aceh selalu berasal
dari akar yang lama, yaitu imajinasi untuk mendirikan negara Islam.
Keinginan untuk mendirikan negara Islam bagi orang Aceh, jika tidak untuk
Indonesia secara keseluruhan, seperti cita-cita Persatuan Ulama Seluruh
Aceh, formalisasi hukum Islam itu cukuplah untuk Aceh saja. Keinginan yang
begitu kuat ini sehingga mengabaikan tawaran material untuk dapat hidup
sebagai daerah yang maju dengan melabuhkan pilihan kepada Golkar. Situasi
demikian selalu menjadi dilema bagi elite Aceh untuk menjelaskan hal
tersebut kepada Pemerintah Pusat saat itu yang tidak mentolerir
konservatisme atas nama Islam.

Salah satu orang yang paling hendak menunjukkan bahwa Aceh
bukanlah wilayah konservatif adalah Ali Hasjmy. Dia berusaha menampilkan
wajah Aceh yang dapat bertemu dengan kepentingan nasional, terutama di
masa Orde Baru, yang mengedepankan agenda pembangunan. Kesaksian itu
disaksikan oleh Daoed Joesoef (006) Menteri Pendidikan dan Kebudayaan
Kabinet Pembangunan III, ketika upaya pendirian Fakultas Kedokteran di
universitas Syiah Kuala. Terjadi polemik mengenaik keabsahan agama untuk
dilakukan otopsi mayat manusia dalam rangka pembelajaran di ilmu
kedokteran. Daoed Joesoef mengatakan izin pendirian Fakultas kedokteran di
universitas Syiah Kuala hanya akan diberikan kalau ada fatwa dari ulama
Aceh untuk pelaksanaan otopsi mayat tersebut. Di tangan Ali Hasjmy, yang
saat itu sebagai ketua MUI, fatwa tersebut dikeluarkan. Upaya Ali Hasjmy
untuk menjadikan wajah Aceh lebih ramah terhadap dunia luar ditunjukkan
dengan membangun tradisi diskursus kebudayaan. Melalui dua lembaga yang

23 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...

dipimpinnya, MUI dan LAKA, Ali Hasjmy mendorong seminar kebudayaan
yang bertujuan untuk mencari asal usul dan formasi kebudayaan Aceh.

Namun demikian, distingsi politik Aceh tetaplah kuat. PPP masih
menjadi identitas pembeda antara Aceh dengan nasional. kemenangan demi
kemenangan PPP telah menunjukkan orientasi Islam politik yang kuat di
wilayah itu (2019; Alkaf, 2024). Dominasi PPP akhirnya dapat diakhiri dengan
operasi politik Orde Baru di Aceh pada Pemilu 1987 (Hasan, 2003). Tetapi,
yang menjadi catatan kritisnya adalah orientasi orang Aceh terhadap Islam
politik tidak serta merta diwujdukan dengan hanya memilih PPP, melainkan
juga terendap dalam ingatan kolektif yang dipupuk oleh patriotism dari masa
lalu, sebagaimana yang dibentuk dalam penulisan sejarah Aceh (Alfian &
Basri, 1990; Aspinall, 2007; Feener, 2012; Hasjmy, 1977). Dengan kondisi
demikian, maka upaya untuk membumikan Islam formal di Aceh tidak
pernah berhenti. Apalagi, dari pinggiran dan hutan Aceh, Hasan Tiro
menggelorakan pemberontakan terhadap Pemerintah Pusat yang didukung
oleh Daud Beureuh (Saleh, 1992). Pemberontakan tersebut muncul karena
didasari ketidakpuasan terhadap pembangunan yang timpang, sentiment
etnisitas, dan kesadaran sejarah (Ali et al., 2008; Aspinall, 2009; Missbach,
2012; Schulze, 2004).

Pemberontakan bersenjata ini berlangsung tiga dekade. Beberapa studi
meyakini bahwa pemberontakan Hasan Tiro berbeda dengan gerakan Daud
Beureueh sebelumnya yang memperjuangkan negara Islam. Padahal tidak
demikian. Hasan Tiro selalu meyakini bahwa masa depan poltik Aceh adalah
sebagai sebuah entitas Islam. Lebih lanjut, bagi Hasan Tiro, gerakan
politiknya adalah untuk memisahkan diri dengan Indonesia, negara yang
tidak memiliki ikatan apapun dengan Aceh (Damanik, 2010; Patria, 2008;
Tiro, 1986; Tiro, 1968). Secara politik, tujuan dari gerakan Hasan Tiro tidak
berhasil, tetapi secara kebudayaan, pemikirannya telah ikut mengubah cara
pandang orang Aceh tentang dirinya dan dunia luarnya (Alkaf, 2023a). Hasan
Tiro telah melakukan pembentukan ide nasionalisme keAcehan (Irwan, 2015;
Ishaq, 2013), tetapi di saat bersamaan, gagasan Islamisme telah terlebih
dahulu disemai, yang mengakibatkan terjadinya kontestasi gagasan
pascakonflik (Alkaf, Abdullah, Qodir, & Jubba, 2021; M Alkaf, 2019; Miswari,
2018a).

Kemenangan Islamisme dalam pembentukan identitas Aceh pascakonflik
tidaklah mengejutkan jika dibaca dengan pendekatan genealogis (Alkaf,
Abdullah, Qodir, & Jubba, 2022). Secara geneanologis, ingatan tentang
penyatuan negara dan agama di Aceh lebih awal kemunculannya daripada
gagasan etnonasionalisme (Abubakar, 2005). Atas alasan itu, di tengah
konflik bersenjata untuk melepaskan Aceh dari Indonesia, tawaran untuk
formalisasi syariat Islam disambut secara luas di Aceh (Tempo.co, 2003).
Dalam pandangan elite GAM, tawaran formalisasi syariat Islam selalu diiihat
sebagai kompensasi untuk menghentikan perlawanan mereka (DetikNews,
2006). Walaupun demikian, dalam proses pembentukan demokrasi lokal di
Aceh (Alkaf & Wati, 2023), ide-ide Islamisme mendapatkan kesempatan untuk

24



diterjemahkan secara lebih luas melalui qanun demi qanun, seperti kompilasi
Qanun Jinayah (Tempo.co, 2014) dan Qanun Lembaga Keuangan Syariah
(Tempo.co, 2019).

Penerimaan yang lebih luas terhadap ide Islamisme, yang diterjemahkan
dalam berbagai varian hukum positif, mengisyaratkan satu hal penting,
bahwa masyarakat Aceh sudah dibentuk dengan kesadaran bersama tentang
keniscayaan hubungan antara Islam dan negara. Sulit membayangkan ada
wacana alternatif lain yang dapat menandingi gagasan Islamisme ini, betapa
pun hal tersebut dilakukan. Beberapa gerakan perlawanan sempat hadir di
Aceh untuk memberi wacana alternatif, baik dalam aspek kebudayaan,
wacana progessif, dan kelompok sipil (Alkaf, 2023b; Idria, 2013; Yayasan
Insan Cita Madani, 2007). Formasi dari formalisasi hukum Islam Aceh yang
semakin mapan ini akan menjadikan wilayah ini semakin berbeda dengan
wilayah lain di Indonesia. Tentunya, hal ini konsekuensi logis dari ekspresi
otonomi daerah, yang selama rezim Orde Baru tidak bisa ditampilkan dengan
ekspresif. Bahkan, kini, intelektual di perguruan tinggi menjadi tulang
panggung bangunan Islamisme di Aceh ini. Hal tersebut dibuktikan dengan
sikap defensif yang diperlihatkan ketika formalisasi hukum Islam di Aceh
disebut melanggar hak asasi manusia (Abubakar, 2012).

Kesimpulan

Studi ini telah menunjukkan bahwa konstruksi Islamisme di Aceh
dibentuk dari penyemaian gagasan modernisme Islam melalui periode yang
panjang. Diawali dari periode pembentukan, pencarian makna, dan
kontinuitas. Pada periode pembentukan, gagasan Islamisme dikonstruksi dari
alam berpikir modern dan imajinasi global, terutama pada gagasan
pembaharuan Islam. Pembaharuan Islam yang dialami oleh muslim Indonesia
di awal abad ke dua puluh, termasuk di Aceh, hampir selalu mengambil tiga
inspirasi dari Muhammad Abduh, Jamaluddin Al Afgani, dan Muhammad bin
Abdul Wahab. Ketiga varian ini saling berkelindan, terutama dari pengalaman
yang ditunjukkan oleh Persatuan Ulama Seluruh Aceh (PUSA). PUSA
merupakan organisasi modern keagamaan yang menempatkan posisi penting
ulama dalam ruang publik Aceh di awal abad ke dua puluh. Sebagai
organisasi, PUSA menunjukkan inspirasi kemoderenan yang diambil dari
Muhammad Abduh, lalu pandangan politiknya, baik tentang Islamisme lokal
dan imajinasi Islamisme global, terinspirasi dari Jamaluddin Al Afghani.
Terakhir, purifikasi Islam yang dikampanyekan PUSA datang dari Muhammad
bin Abdul Wahab. Periode awal ini menjadi penting untuk melihat periode
pembentukan ide Islamisme yang tumbuh di Aceh.

Periode kedua merupakan pencarian makna ketika Aceh memasuki
masa kemerdekaan dan penyatuan dengan identitas baru bernama Indonesia.
Sebagai negara baru, Indonesia sedang mencari bentuknya. Lalu, Aceh datang
dengan membawa ingatannya tentang masa lalu dan cita-cita tentang masa
depannya bersama Islam. Harapan tersebut tidak berlangsung dengan baik
sehingga terjadi pemberontakan bersenjata. Pemberontakan tersebut lalu
menjadi titik anjak persemaian makna tentang bentuk Islamisme yang bisa

25 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...

tumbuh dalam negara Indonesia yang berbentuk negara nasional. Pada
periode ini bisa diperhatikan bahwa upaya Aceh mengkonstruksi gagasan dan
praktik Islamisnya tergantung dengan situasi eksternalnya. Namun, hal itu
semakin bisa dikendalikan setelah Islamisme Aceh mengalami periode ketiga:
kontinuitas. Periode keberlanjutan ini berhubungan dengan dua periode
sebelumnya. Lalu, perubahan politik nasional, dengan kejatuhan rezim Orde
Baru dan praktik otonomi daerah, semakin memberi peluang kepada Aceh
untuk menata imajinasinya tentang Islamisme.

Namun, studi ini terbatas pada penelusuran rentang sejarah dan
perhatian terhadap peristiwa-peristiwa besar. Selain itu, penelitian ini
memilih sumber kepustakaan terbatas spektrumnya sehingga tidak mampu
menjelaskan pemaknaan yang lebih luas lagi. Demikian pula dengan
pemilihan unit analisis yang tidak komprehensif, baik pada aspek aktor,
peristiwa dan isu. Dengan demikian, Studi ini menyarankan perlunya
penelitian lanjutan dengan memperhatikan keterwakilan isu, peristiwa
sejarah yang lebih detail, dan aktor latar belakang yang dianggap mampu
menjelaskan perkembangan Islamisme di Aceh secara lebih mendalam. Selain
itu, perlu diperhatikan keberagaman di wilayah penelitian ini guna
menangkap keunikan dari masaing-masing wilayah. Dengan cara ini, gambar
yang lebih lengkap dan mendalam tentang pertumbuhan, pencarian makna,
dan kontinuitas akan lebih komprehensif.

Referensi

Abdullah, T. (1996). Islam dan Masyarakat: Pantulan Sejarah Indonesia.
LP3ES.

Abdullah, T. (2018). Sekolah & Politik: Pergerakkan Kaum Muda di Sumatra
Barat 1927-1933. Suara Muhammadiyah.

Abubakar, A. (2012). Kontroversi Hukuman Cambuk. Media Syariah: Wahana
Kajian  Hukum  Islam  Dan  Pranata  Sosial, 14(1), 65-96.
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.22373/jms.v14i1.1719

Abubakar, A. Y. (2005). Syariat Islam di Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam:
Paradigma, Kebijakan, dan Kegiatan. Dinas Syariat Islam Provinsi
Nanggroe Aceh Darussalam.

Alfian, A. (2019). Partai Persatuan Pembangunan di Provinsi Nanggroe Aceh
Darussalam 1973-1998. Universitas Sumatera Utara.

Alfian, I., & Basri, M. H. (1990). Perang kolonial Belanda di Aceh: The Dutch
colonial war in Aceh. Pusat Dokumentasi dan Informasi Aceh.

Ali, F. (1994). The Revolt of Nation-State Builders: A Comparative Study of the
Acehnese Darul Islam and the West Sumatran PRRI Rebellions (1953-
1962). Melbourne University.

Ali, F., Monoarfa, S., & Effendy, B. (2008). Kalla dan Perdamaian Aceh.
Lembaga Studi dan Pengembangan Etika Usaha Indonesia.

Alkaf, M., Abdullah, I., Qodir, Z., & Jubba, H. (2021). Revisiting the
Shariatism Thesis: Islam, Ethno-Natonalisme and the Remaking of
Hybrid Identites in Post-Conflict Aceh, Indonesia. Proceedings of the First

26



International Conference on Democracy and Social Transformation, ICON-
DEMOST 2021, September 15, 2021, Semarang, Indonesia.
https:/ /doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.4108 /eai.15-9-2021.2315574

Alkaf, M., Abdullah, I., Qodir, Z., & Jubba, H. (2022). Islamism in Aceh:
Genealogy, Shari’atization, adn Politics. Analisa: Journal of Social Science
and Religion, 712), 165-182.
https://doi.org/https://doi.org/10.18784 /analisa.v7i2.1647

Alkaf, M. (2019). Aceh Pasca 2005: Ruang Politik untuk Syariat Islam. In M.
Miswari (Ed.), Islam: Formasilisasi Syariat Islam dan Post- Islamisme di
Aceh. Bandar Publishing.

Alkaf, M. (2023a). 4 Desember; Datang & Lalu. Komparatif.ld.
https://komparatif.id /4-desember-datang-lalu/#google_vignette

Alkaf, M. (2023b). Perlawanan Intelektual Subaltern terhadap Islamisme di
Aceh Tahun 2005-2020. Universitas Muhammadiyah Yogyakarta.

Alkaf, Muhammad. (2024). Runtuhnya “Rumah Besar” Umat Islam. Serambi
Indonesia, 10.

Alkaf, & Wati, S. (2023). Pembentukan Demokrasi Lokal di Aceh. POLITICA;
Jurnal Hukum Tata Negara Dan Politik Islam, 9(2), 58-70.

Anderson, B. (2016). Imagined Communities: Reflections of the Origins and
Spread of Nationalism. Verso.

Aspinall, E. (2007). From Islamism to nationalism in Aceh, Indonesia. Nations
and Nationalism: Journal of The Association for The Study Ethnicity and
Nationalism, 13(2), 245-263. https://doi.org/10.1111/j.1469-
8129.2007.00277.x

Aspinall, E. (2009). Islam and Nation: Separatis Rebellion in Aceh, Indonesia.
Stanford University Press.

Azra, A. (2002). Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal. Mizan.

Bertrand, J. (2012). Nasionalisme dan konflik etnis di Indonesia. Penerbit
Ombak.

Compton, B. R. (1992). Kemelut Demokrasi Liberal : Surat-surat Rahasia Boyd
R. Compton (H. Basyaib (ed.)). LP3ES.

Damanik, A. T. (2010). Hasan Tiro: Dari Imajinasi Negara Islam Ke Imajinasi
Etno-nasionalis. Friedrich Ebert Stiftung.

Daudy, A. (2002). Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syekh Nuruddin Ar-
Raniry. Bulan Bintang.

DetikNews. (2006). Malik Mahmud: Syariat Islam Bukan Prioritas GAM.
Detik.Com. https://news.detik.com /berita/d-655788 /malik-mahmud-
syariat-islam-bukan-prioritas-gam

Doel, W. Van Den. (2023). SNOUCK: Biografi Ilmuwan Christiaan Snouck
Hurgronje. Yayasan Obor Indonesia.

Fadhli, F., Ichwan, M. N., & Machasin, M. (2024). TAFSIR HIKAYATI AS A
RESISTANCE HERMENEUTICS: Hikayat Prang Sabi’s Contribution to
Holy War Literature and Quranic Studies. Al Jami’ah: Journal of Islamic
Studies, 62(01), 35-64.
https://doi.org/https:/ /doi.org/10.14421/ajis.2024.621.19-64

27 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...

Feener, R. M. (2012). Social engineering through Shari’a: Islamic law and
state-directed da'wa in contemporary aceh. Islamic Law and Society,
19(3), 275-311. https://doi.org/10.1163/156851911X612581

Feith, H., & Castles, L. (1988). Pemikiran politik Indonesia 1945-1965. In
Indonesia. LP. https://doi.org/10.2307/3350750

Gani, A. (1959). Aceh dalam Kancah Perjuangan. Seksi Penerangan Dewan
Repolusi.

Ganie, R. (2021). Ayah Gani: Ketua Dewan Revolusi DI/TII Aceh. Bandar
Publishing.

Haris, S. (1991). Partai persatuan pembangunan dan politik orde baru.
Gramedia Widiasarana Indonesia.

Hasan, I. (2003). Namaku Ibrahim Hasan: Menebah Tantangan Zaman.
Yayasan Malem Putra.

Hasbi, B. (2024). Holy war and the international order Rethinking Acehnese
perang sabil in the late 19th century. Indonesia and the Malay World,
52(153), 199-220.
https://doi.org/https://doi.org/10.1080/13639811.2024.2384177

Hasjmy, A. (1977). Apa sebab rakyat Aceh sanggup berperang puluhan tahun
melawan agresi Belanda. Bulan Bintang.

Hasjmy, A. (1984). Semangat Merdeka : 70 Tahun Menempuh Jalan Pergolakan
& Perjuangan Kemerdekaan. Bulan Bintang.

Hasjmy, A. (1995). Jembatan Selat Malaka. Yayasan Pendidikan Ali Hasjmy.

Hussain, A. (1990). Peristiwa kemerdekaan di Aceh. Balai Pustaka.

Ibrahim, M. (1996). Cut Nyak Din. Departemen Pendidikan dan Kebudayaan
RI.

Ibrahimy, M. N. el. (1982). Teungku Muhammad Daud Beureueh : peranannya
dalam pergolakan di Aceh. Gunung Agung.

Idria, R. (2013). Cultural Resistance to Shariatism in Aceh. In K. van Dijk & N.
J. G. Kaptein (Eds.), Islam, Politics and Change The Indonesian
Experience after the Fall of Suharto (Issue November 1992). Leiden
University Press.

Ingleson, J. (2018). Mahasiswa, Nasionalisme & Penjara: Perhimpunan
Indonesia 1923-1928. Komunitas Bambu.

Irwan, 1. (2015). Nasionalisme Indonesia di Aceh; Persepsi Keindonesiaan
Hasan Saleh dan Hasan Tiro, 1945-1970. Universitas Gajah Mada.

Ishaq, O. S. (2013). Aceh pasca konflik kontestasi 3 varian nasionalisme.
Bandar Publishing.

Joesoef, D. (2006). Dia dan aku: memoar pencari kebenaran. Penerbit Buku
Kompas.

Latif, H. (1992). Persatuan Ulama Selluruh Aceh (PUSA): its Contributions to
Educational Reforms in Aceh. Mc Gill University.

Latif, Y. (2019). Negara Paripurna: Historisitas, Rasionalitas dan Aktualitas.
Gramedia Pustaka Utama.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An
expanded sourcebook. Sage Publications.

28



Missbach, A. (2012). Politik Jarak Jauh Diaspora Aceh: Suatu Gambaran
tentang Konflik Separatis di Indonesia. Penerbit Ombak.

Miswari, M. (2018a). Islamisme dan Etnonasionalisme di Aceh: Satu
Perlombaan. Padebooks.Com.

Miswari, M. (2018b). Wahdah Al-Wujud: Konsep Kesatuan Wujud antara
Hamba dan Tuhan Menurut Hamzah Fansuri. Basa Basi.

Miswari, M. (2022). Perbandingan Wujudiah Hamzah Fansuri dan Filsafat
Mulla Sadra. Zahir Publishing.

Morris, E. (1985). Aceh: Revolusi Sosial dan Pandangan Islam. In A. Kahin
(Ed.), Pergolakan Daerah pada Awal Kemerdekaan. Pustaka Utama
Grafiti.

Morris, E. E. (1983). Islam and Politics in Aceh: a Study of Center-Periphery
Relations in Indonesia. ProQuest Dissertations and Theses, 337-337 p.
http:/ /search.proquest.com/docview/303144116?accountid=13771

Noer, D. (1980). Gerakan modern Islam di Indonesia 1900-1942. LP3ES.

Patria, N. (2008). Hasan Tiro, Nietzsche, dan Aceh. Kompas.Com.
https:/ /nasional.kompas.com/read/2008/10/19/02124693 /hasan-tiro-
nietz?page=all

Putuhena, S. (2012). Historiografi Haji Indonesia. LKIS.

Reid, A. (1979). The Blood of the People: revolution and the end of traditional
rule in northern sumatra. In The Blood of the People (Kuala Lump).
Oxford University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctvlqv3jz

Reid, A. (2011). Menwu Sejarah Sumatra: Antara Indonesia dan Dunia.
Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Remantan, D. (1984). Pembaharuan Pemikiran Islam di Aceh. IAIN Syarif
Hidayatullah Jakarta.

Saleh, H. (1992). Mengapa Aceh Bergejolak. Gramedia Pustaka Utama.

Santa, F. (2000). Politik Persatuan Ulama Seluruh Aceh (PUSA) dalam
Rekonstruksi Negara Islam di Aceh. IAIN Sunan Kalijaga.

Schulze, K. (2004). The Free Aceh Movement (GAM): anatomy of a separatist
organization (Issue 2).

Sjamsuddin, N. (1990). Pemberontakan Kaum Republik: Kasus Darul Islam
Aceh. Gratfiti.

Stolwijk, A. (2021). Aceh: Kisah Datang dan Terusirnya Belanda dan Jejak
yang Ditinggalkan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Sufi, R. (2001). Sejarah Perkeretaapian di Aceh. Balai Kajian Sejarah dan Nilai
Tradisional.

Sukarno, S. (2016). Di Bawah Bendera Revolusi Jilid 1. Banana Books.

Tempo.co. (2003). Masyarakat Aceh Antusias Sambut Syariat Islam. Tempo.Co.
https:/ /nasional.tempo.co/read/ 182 /masyarakat-aceh-antusias-
sambut-syariat-islam

Tempo.co. (2014). Qanun Jinayat Aceh Disahkan.
https:/ /nasional.tempo.co/read /610081 /qanun-jinayat-aceh-
disahkan/full&view=ok

Tempo.co. (2019). Qanun Lembaga Keuangan Syariah untuk Memajukan

29 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...

Ekonomi Aceh. https:/ /nasional.tempo.co/read/ 1251653 /ganun-
lembaga-keuangan-syariah-untuk-memajukan-ekonomi-aceh
Tiro, A. W. U. (1972). Peranan Teungku-Teungku di Tiro dalam Perang Aceh.
Tiro, T. H. di. (1986). Perkara dan Alasan Perdjuangan Angkatan Atjeh
Sumatera Merdeka. Angkatan Atjeh Sumatera Merdeka.
Tiro, T. H. M. di. (1968). Atjeh Bak Mata Donja. Institute Aceh di Amerika.
Umar, M. (2015). Mengadu Nasib di Kebun Karet: Kehidupan Buruh
Onderneming Karet di Aceh Timur, 1907-1939. Balai Pelestaran Nilai

Budaya Aceh.
Velve, J. J. Van De. (1987). Surat-Surat Dari Sumatra 1928-1949. Pustaka
Azet.

Yayasan Insan Cita Madani. (2007). Profil Ringkas Yayasan Insan Cita Madani
(YICM). Http:/ /Yayasaninsancitamadani.Blogspot.Com/.

30



