
 
Vol. 7, No. 1, June 2025, (14-30) 

https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/lentera 
p-ISSN 2655-0873 |e-ISSN 2654-9220 

 

Creative Commons Attribution-Noncommercial  4.0 International 
(CC BY-NC 4.0) 

14 

 

 

Dari Modernisme Islam ke Islamisme: Transformasi 

Ideologi dan Gerakan Islam di Aceh 

 

M. Alkaf *  
Institut Agama Islam Negeri Langsa, Indonesia 

alkaf@iainlangsa.ac.id  
 

Noorsafuan Che Noh  
Universiti Sultan Zainal Abidin , Malaysia 

noorsafuancn@unisza.edu.my 
 

Saiful Hakam  
Pusat Riset Kewilayahan BRIN, Indonesia 

hakam9@gmail.com 

 

Muhammad Said   
Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Kamal, Indonesia 

saidmoch1987@gmail.com  
 

Khairul Fahmi 

STIT Al-Hilal Sigli, Indonesia 
khairulfahmi815@gmail.com 

  
 

*Corresponding Author  

 https://doi.org/10.32505/lentera.v7i1.10990 

Submitted: February 24, 2023 Accepted: August 20, 2023 Published: August 22, 2023 

 

Abstract 

This study examines how Islamic modernism in Aceh evolved into Islamism, 
based on evidence from historical records. The author argues that Islamic 
modernism played a key role in shaping the rise of Islamism in Aceh. To 
support this, the study breaks the development into three key periods. The 
first period focuses on the spread of Islamic modernist ideas through the 
madrasa network. The second period explores how these ideas interacted with 
the growing sense of Indonesian nationalism. The third period examines how 
Islamist ideas became more established, particularly with the introduction of 
local democracy after the peace agreement that ended the conflict. This study 
employs a qualitative methodology with a historical approach, with data 
collected through literature review and archival document analysis. The study 
concludes that Islamic modernism was important in forming Islamist ideology 
in Aceh. The study concludes that Islamic modernism was important in 
forming Islamist ideology in Aceh. Unlike other studies that link Islamic 
modernism with support for democracy, this research shows that in Aceh, the 
shift from Islamic modernism to Islamism has led to a more skeptical attitude 
toward modern concepts like human rights and democracy. This study offers a 

mailto:alkaf@iainlangsa.ac.id
mailto:noorsafuancn@unisza.edu.my
mailto:hakam9@gmail.com
mailto:saidmoch1987@gmail.com
mailto:khairulfahmi815@gmail.com
https://doi.org/10.32505/lentera.v7i1.10990


 

15 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi 

 

nuanced perspective on the ideological trajectory of Islamic thought in Aceh by 
challenging the dominant narrative that Islamic modernism is inherently 
aligned with democratic values. Through a periodized analysis and a focus on 
Aceh’s unique political history, the study enriches our understanding of the 
complex relationship between religion, nationalism, and democratization in 
Muslim-majority regions. 

Keywords: Islam Modernism, Islamism, Islamic Law, Aceh Confllict 

Abstrak 

Studi ini membahas transformasi modernisme Islam ke Islamisme di Aceh. 
Berdasarkan data empiris dari dokumentasi, penulis berargumen bahwa 
gagasan modernisme Islam menjadi pembentuk ideologi Islamisme di Aceh. 
Untuk mempertahankan argumen tersebut, penulis membahas tiga periode 
sejarah yang menjelaskan awal mula pertumbuhan gagasan modernisme 
Islam sampai bertransformasi menjadi Islamisme di Aceh. Pertama, periode 
pembentukan gagasan melalui transmisi ide modernisme Islam melalui 
jaringan madrasah. Kedua, periode pencarian makna melalui perjumpaan ide 
Islamisme yang sudah terbentuk dengan gagasan nasionalisme Indonesia 
yang sedang mekar. Ketiga, periode penemuan formasi dan kontinuitas dan 
praktik Islamisme melalui pembentukan demokrasi lokal sejak masa 
perdamaian dari konflik bersenjata. Studi ini menggunakan metodologi 
kualitatif dengan pendekatan historis, dengan data dikumpulkan melalui 
studi literatur dan analisis dokumen arsip. Studi ini menyimpulkan bahwa ide 
modernisme Islam menjadi faktor penting pembentukan idelologi Islamisme di 
Aceh. Selain itu, tidak seperti studi serupa lainnya yang menempatkan 
modernisme Islam sebagai faktor pertumbuhan masyarakat muslim yang 
compatible dengan demokrasi, studi di atas menunjukkan bahwa 
transformasi modernisme Islam ke Islamisme di Aceh lebih cenderung 
menciptakan masyarakat yang skeptis terhadap ide-ide kemoderenan seperti 
Hak Asasi Manusia dan demokrasi. Studi ini menawarkan perspektif yang 
bernuansa terhadap trajektori ideologis pemikiran Islam di Aceh dengan 
menantang narasi dominan yang menganggap bahwa modernisme Islam 
secara inheren sejalan dengan nilai-nilai demokrasi.  Melalui analisis yang 
dibagi dalam beberapa periode dan fokus pada sejarah politik Aceh yang unik, 
studi ini memperkaya pemahaman kita tentang hubungan yang kompleks 
antara agama, nasionalisme, dan demokratisasi di wilayah mayoritas Muslim. 

Kata Kunci: Islam Modernis, Islamisme, Hukum Islam, Konflik Aceh 

Pendahuluan  

Islam di Aceh bukan hanya sekedar agama tapi juga sebuah diskursus 

yang terus-menerus diperdebatkan, ditafsirkan, dan diinstitusionalkan. 

Karena itu, Islam di Aceh jika boleh diibaratkan seperti mata air zam-zam, 

yang terus-menerus mengeluarkan air pengetahuan sekaligus kontradiksi 

yang dinamis. Julukan lawas yang dulu sangat masyhur, yakni Aceh adalah 

Serambi Mekkah. Namun, julukan ini telah dilupakan sama sekali terutama 

anak-anak yang lahir tahun 2000-an. Perkembangan cepat teknologi 

transportasi, orang-orang tidak lagi naik bahtera untuk melawat ke 

mancanegara tapi naik kapal terbang. Padahal, di masa lampau, ketika orang 

pergi ke manca negara masih menggunakan bahtera. Aceh Serambi Mekah 



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...  

 

 
 16 

 

adalah hal yang nyata. Bahkan ini menjadi penanda utama yang orang Aceh 

sangat banggakan. Bahwa orang-orang Indonesia ketika akan melakukan 

lawatan sakral, menunaikan rukun Islam, kelima, ibadah haji ke Mekkah, 

mau tidak mau, bahtera yang mereka naiki harus singgah, barang sebentar, 

di Aceh, sebelum melanjutkan pelayaran samudera ke jazirah arab (Putuhena, 

2012).  Kajian ini mendiskusikan tentang bagaimana Islam di Aceh menjadi 

pintu gerbang sekaligus wahana bagi bangsa Atjeh menuju modernitas, 

menuju nasionalisme Indonesia sekaligus etno-nasionalisme Aceh, dan 

kemudian Islamisme.   

Dalam hal modernitas, dua dekade sebelum robohnya Pemerintahan 

Hindia Belanda, dan datangnya bala tentara Jepang, golongan ulama, disebut 

Teungku, menyambut dengan sangat antusias gagasan Pembaharuan Islam 

(Aspinall, 2009; Morris, 1983; Reid, 1979). Datangnya era modern, sains dan 

teknologi baru tidak menyebabkan hilangnya Islam di Aceh tapi sebaliknya 

memompa semangat baru yang menyala-nyala pada Islam. Islam dijadikan 

alat penerang bagi orang-orang Aceh dalam menjadi manusia modern. Islam 

Pembaharuan di Aceh berkaitan erat dengan lembaga pendidikan baru 

madrasah, yang di dalamnya para murid dan guru fasih menggunakan pena, 

menulis dan membaca buku tentang Islam maupun pengetahuan Barat 

seperti geografi, ilmu alam, aljabar, dan olahraga. Orang-orang tidak menolak 

kehadiran surat kabar, telegrap, radio, dan bahkan tidak mempermasalahkan 

hukum halal dan haram pada busana barat terutama dasi dan jas. 

Puncaknya, para ulama di Aceh bersatu padu dan berhasil mendirikan 

organisasi modern bernama Persatuan Ulama Seluruh Aceh, sering disingkat 

menjadi PUSA. Organisasi ini mewarnai perpolitikan Aceh dengan Islam 

sebagai wahana sekaligus ideologi kokoh. Bahkan, organisasi ini berhasil 

menempatkan ulama, para Teungku, sebagai elit baru yang modern yang 

berlekas cepat dalam menyambut perubahan politik dunia. Robohnya 

kekuasaan penjajah Belanda di Aceh, dan kedatangan Tentara Jepang, yang 

disambut antusias para ulama. Pada masa pendudukan Jepang inilah, para 

ulama mendapatkan kekuasaan politik yang cukup signifikan, yang akan 

dibahas di bawah ini.    

Selanjutnya, Islam diajukan sebagai alasan ideologis oleh para ulama 

modern itu, untuk Aceh bergabung dengan Indonesia (Aspinall, 2009; Morris, 

1983; Reid, 1979). Jika ditinjau secara lebih mendalam, Aceh bukan sekedar 

bergabung dengan Republik Indonesia tapi lebih dari itu memberikan 

sumbangan sangat besar bagi pendirian dan pembentukan republik muda, 

sampai-sampai menjadi hal yang mustahil dalam mendiskusikan sejarah 

republik tanpa kehadiran orang-orang Aceh. Hal yang sangat menarik, Islam 

menjadi sesuatu yang krusial dalam mendiskusikan hubungan Aceh dan 

Indonesia. Para ulama yang masa itu merupakan kaum elit di Aceh punya 

niat kuat membela Indonesia karena Indonesia merupakan negara baru 

beriman kepada Allah. Negara yang punya asas Ketuhanan. Selanjutnya, para 

ulama mencita-citakan Aceh menjadi sebuah negeri Islam, di bawah naungan 

negara Indonesia yang berketuhanan.  



 

17 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi 

 

Di masa perjuangan, revolusi, 1945-1949, Aceh tidak tergoda untuk 

bergabung dengan negara Sumatra Timur bentukan Belanda, tetap loyal pada 

Republik. Ia bahkan menjadi benteng kokoh Republik di ujung Sumatra, yang 

kaya raya, berkat hubungan bisnis dengan protektorat Inggris semenanjung 

Malaya dan Singapura (Reid, 1979).  Orang Aceh memainkan peran kunci 

dalam konsolidasi Republik (Bertrand, 2012). Aceh menjadi Daerah Modal, 

yang menyumbangkan emas untuk pembelian kapal terbang bagi revolusi 

Indonesia (Reid, 1979). Daerah Islam yang kaya raya di ujung pulau Sumatra, 

di bawah pimpinan Ulama Modern. Namun, Ulama Aceh mendapat balasan 

pengkhiatan oleh kaum republik yang berpusat di Jakarta (Bertrand, 2012; 

Sjamsuddin, 1990).  

Negara baru Indonesia ternyata tidak berbentuk negara Islam, apalagi 

Republik Islam, melainkan berasas sekuler yang religius, mengakui adanya 

iman pada Tuhan tapi tidak meresmikan Islam sebagai dasar negara, 

sebaliknya memberikan ruang dan jaminan bagi agama-agama lain untuk 

berdiri sejajar sebagai penyangga republik (Bertrand, 2012; Sjamsuddin, 

1990). Selain itu, elit Aceh, para ulama ini, juga kurang mendapatkan 

apresiasi, wadah, dan tempat di dalam kepengurusan partai-partai Islam  

organisasi sosial keagamaan Islam di tingkat nasional, bahkan di 

Kementerian Agama (Bertrand, 2012). Rasa kecewa ini kemudian 

menyadarkan ulama Aceh untuk fokus ke dalam, dengan lebih merekatkan 

kembali Islam ke dalam jati diri bangsa Aceh. Islam-Aceh berhadapan, vis-à-

vis, dengan Jakarta, dan tidak segan-segan menyebut Sukarno sebagai 

penghianat. Elit Jawa yang dulu menjanjikan bahwa  Aceh akan menjadi 

negeri Islam di bawah republik, dan menjanjikan Islam sebagai bagian dari 

Kebangsaan baru, tapi ternyata tidak.  

Para ulama kemudian menghadapi kenyataan pahit, ketika pengganti 

Suharto, menempatkan para teknorat sebagai elit baru di Aceh. Rasa pahit 

makin dirasakan ketika Suharto menjalakan pembangunan secara represif di 

Aceh, sehingga mendorong orang-orang Aceh menggelorakan spirit 

perlawanan dengan mendukung partai Islam PPP dalam pemilihan umum di 

tingkat nasional (Haris, 1991). Islam makin menjadi jati diri baru yang kokoh 

bagi bangsa Aceh di era represif Orde Baru. Dengan diperlihatkan fakta 

politik, PPP selalu menang dalam setiap pemilihan umum (Haris, 1991). 

Dalam hal jati diri, Islam di Aceh dilembagakan setelah selama hampir lima 

dasawarasa menjadi bahan perdebatan alot dalam relasinya dengan 

pemerintah pusat. Syariat Islam mendapatkan pengesahan secara legal dan 

diterapkan di Aceh meskipun masih dalam batas-batas tertentu. Syariat Islam 

diterapkan dan ditegakkan pada beberapa aspek dalam hukum pidana, 

moralitas, dan aspek-aspek ekonomi, yang dibahas lebih mendalam dalam 

artikel ini.        

Penelitian ini bersifat kualitatif, dengan pendekatan historis. Prosedur 

pengolahan data melalui mekanisme reduski, display, dan verifikasi data 

(Miles & Huberman, 1994). Data primer diperoleh dari studi kepustakaan. 

Data yang dibutuhkan terdiri periode pembentukan, periode pencarian 



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...  

 

 
 18 

 

makna, dan periode penemuan formasi dan kontinuitas dari pertumbuhan 

Islamisme dan modernism Islam di Aceh. Data yang terkumpul direduksi 

menjadi rangkuman berdasarkan tema dan narasi dari 

teks/informan/responden. Artikel ini berisi data dari kutipan isi buku dan 

narasi tematik hasil reduksi data. Data tersebut kemudian dianalisis melalui 

tiga tahap: Pertama, data disajikan kembali terutama melalui analisis isi 

untuk menjaga kedalamannya. Kedua, teknik deskriptif digunakan untuk 

menunjukkan pola dan tren data yang berasal dari buku-buku teks. Ketiga, 

penerjemah digunakan untuk menarik makna eksplisit dan implisit. 

Keseluruhan data dibaca dalam kerangka kerja kontekstual untuk 

menganalisis signifikansi data yang diperoleh 

Islamisme dan modernism Islam di Aceh: Pembentukan formasi awal 

Perjalanan dari Mekkah ke Aceh, Teungku Chiek Pante Kulu menulis 

satu syair tentang bagaimana orang Aceh hidup, serta bagaimana orang Aceh 

harusnya mati. Syair itu dinamakan Hikayat Prang Sabi. Satu hikayat, yang 

menurut Ali Hasjmy menjadi alasan orang Aceh sanggup berperang melawan 

Belanda dengan sangat lama (Hasjmy, 1977). Hikayat Prang Sabi merupakan 

kreasi dari Tgk. Chiek Pante Kulu yang memadukan konstruksi perlawanan 

orang Aceh dengan mencarinya dalam tafsir Quran yang dituangkan dalam 

medium hikayat (Fadhli et al., 2024). Pada awalnya, perang ini bersifat 

sekular, tanpa sentimen agama (Hasbi, 2024), namun hikayat Prang Sabi 

membawa ulama Aceh memasuki wilayah yang sebelumnya dikuasai oleh 

sultan, uleebalang, dan orang kaya: wilayah politik. Sebelumnya, ulama 

hanya menjadi panasehat agama bagi Sultan, terutama yang berkaitan 

dengan ajaran ajaran-ajaran agama, seperti fiqih, teologi, dan tasawuf (Daudy, 

2002; Miswari, 2018b). Apalagi, dalam struktur sosial masyakarat Aceh di 

awal abad ke-19 sampai ke ke-20, ulama merupakan bagian dari susunan 

struktur politik uleebalang, baik dalam bentuk Sagi dan Mukim.  

Dengan berada dalam struktur sosial demikian, ulama menghabiskan 

banyak waktunya untuk memberi Keputusan agama di wilayah non politik 

dan ekonomi – yang memang merupakan wewenang uleebalang. Ulama 

berperan untuk memberikan pendapat agama mengenai hal-hal perdata, 

seperti nikah, waris, dan talaq, maka posisi ulama di Aceh – sebelum 

keterlibatan ulama dalam perang Aceh – berada di wilayah agama an sich. 

Keadaan berubah setelah sultan dan uleebalang kewalahan menghadapi 

invasi Belanda. Beberapa uleebalang di Aceh besar memutuskan untuk 

berpihak kepada Belanda sehingga meninggalkan sultan dan para orang 

dekatnya yang sedang berhadap-hadapan dengan Belanda (Morris, 1985). 

Keadaan tersebut akhirnya memanggil agama, melalui keterlibatan agensi 

ulama, untuk memenangkan perang sehingga narasi perang sabil akhirnya 

menjadi varian dalam perang panjang melawan Belanda itu.  

Keberadaan ulama dalam perang, diwakili oleh sosok ulama Tiro dan 

keluarganya (Tiro, 1972), membuat narasi Aceh sebagai daerah yang fanatik 

berkembang dari wilayah Hindia Belanda sampai ke Eropa. Padahal 

sebelumnya, kemenangan Aceh melawan Belanda pada invasi pertama 26 



 

19 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi 

 

maret 1873 dilihat oleh publik Eropa dan Amerika sebagai kemenangan 

sebuah kerajaan di wilayah bawah angin, bukan kemenangan daerah yang 

fanatik dengan agama. Bahkan, jika ditarik lebih jauh, Aceh yang pernah 

berkembang pesat di abad ke 16 karena memiliki bangunan agama yang 

terbuka yang berbasis pada Wadatul Wujud (Miswari, 2022). Atas alasan itu 

pula, Aceh menjadi wilayah perniagaan yang memastikan kapal pengangkut 

bahan rempah dan lainnya dapat hilir mudik ke Bandar.  

Keadaan demikian berbalik ketika perang melanda Aceh, keterlibatan 

ulama yang begitu jauh akhirnya pula membawa Belanda harus menangani 

Aceh tidak dengan operasi militer belaka, tetapi juga dengan melibatkan ahli 

seperti Snouck Hurgronje untuk menyelidiki posisi agama dan ulama dalam 

konstruksi sosial masyarakat Aceh (Doel, 2023). Operasi militer Belanda 

untuk mengalahkan Aceh relative berhasil sejak abad ke-20. Beberapa 

pemimpin politik, perang, dan agama berhasil ditakukkan, di antaranya 

Sultan Aceh Muhammad Daudsyah yang memutuskan menghentikan 

perlawanannya, lalu memilih menyerah kepada Belanda (Stolwijk, 2021); Cut 

Nyak Dhien ditangkap dan dibuang ke Sumedang (Ibrahim, 1996); Tgk. Chiek 

di Tiro dan keturunannya tewas dalam peperangan (Ali et al., 2008).  

Situasi Aceh yang relatif stabil pada awal abad ke-20 memungkinkannya 

adanya pembangunan fisik, seperti perkebunan (Umar, 2015) dan jalur 

transportasi (Sufi, 2001). Namun, di balik gegap gempita pembangunan 

Hindia Belanda di Aceh, ingatan sebagai wilayah yang dikalahkan tidaklah 

lekang, kekalahan  menghadirkan perasaan malu (Reid, 2011). Selain itu, ada 

perasaan frustasinya rakyat Aceh semakin membuncah dengan adanya 

eksploitasi ekonomi yang dilakukan oleh pemerintah Hindia Belanda. 

Permasalah yang timbul adalah eksploitasi dan terhambatnya akselarasi 

politik kaum pribumi di awal abad ke-20. Hal itu, dalam konteks nasional dan 

global, disadari oleh kelompok intelektual yang kemudian membuat 

pergerakan politik, di antaranya atas nama Perhimpunan Indonesia di 

Belanda dengan memproduksi pemikiran kemajuan, seperti nasionalisme, 

swadaya, non kooperasi, dan persatuan nasional (Ingleson, 2018). Dalam 

konteks masyarakat Aceh, upaya untuk dari generasi intelegensia di masa 

awal dengan mencoba menyerap modernitas barat melalui semangat 

pembaharuan Islam (Abdullah, 1996).  

Pembaharuan Islam yang berkembang di Aceh itu merupakan dampak 

besar dari ide-ide yang dikembangkan oleh Muhammad Abduh, Jamaluddin 

Al Afgani, Muhammad bin Abdul Wahab, dan Rasyid Ridha di belahan lain 

dari dunia Islam. Produksi ide pembaharuan itu dilakukan melalui media 

penerbitan majalah dan jurnal ilmiah yang diseludupkan salah satunya oleh 

para haji dan koresponden yang berdiam di Singapura (Azra, 2002). Salah 

satu yang kemudian menjadi tokoh sentral penerimaan pembaharuan Islam 

adalah Ayahanda Ibrahim di Aceh besar dan Teungku Daud Berueueh di Pidie 

(Remantan, 1984). Dua tokoh ini merupakan prototipe alim agama yang 

tumbuh dalam tradisi Islam rural, lalu menerima modernisasi atau 

pembaharuan Islam melalui instrumen madrasah. Melalui pembaharuan itu 



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...  

 

 
 20 

 

pulahlah, imajinasi Aceh pascaperang kolonial disusun ulang dengan 

membawa agama sebagai unsur terpenting dalam penataan masyarakat Aceh 

baru. Keberadaan generasi baru keulamaan dan cendekiawan dari proses 

pembaharuan Islam ini lalu terkonsolidasi melalui semaraknya persemaian 

madrasah dan pendirian Persatuan Ulama Seluruh Aceh (Ibrahimy, 1982). 

Madrasah yang lahir di Aceh hasil dari persentuhan dari generasi baru Aceh 

setelah penaklukan daerah ini oleh Belanda (Hasjmy, 1984).  

Pengambil alihan ide kemoderenan melalui gerakan pembaruan Islam 

pada dunia pendidikan. Aceh misalnya, telah mengirim ribuan pemudanya 

untuk belajar. Sebuah persaksian yang diceritakan oleh Ali Hasjmy ketika 

mereka disambut Mahmud Yunus (Hasjmy, 1984). “Dahulu, kami yang datang 

ke Aceh untuk belajar. Kini, berbondong-bondong pemuda Aceh datang ke 

daerah kami untuk belajar. Begitulah Allah mempergilirkan kekuasaannya.” 

Sumatra Barat saat itu menjadi tempat perkecambahan ide-ide Islam yang 

berkemajuan (Noer, 1980). Pandangan muslim reformis saat itu menjadi 

penting dalam melihat relasi internal dan eksternal muslim Indonesiaa saat 

itu. Seperti yang dikatakan oleh Taufik Abdullah, bahwa dalam 

perkacambahan pemikiran muslim modernis, sekolah di Sumatra Barat 

menjadi tempat pertumbuhan perlawanan kepada kekuasaan kolonial 

(Abdullah, 2018). Begitu juga yang dialami oleh para pemuda Aceh yang 

berada di Sumatra Barat (Hussain, 1990). Di wilayah itu, pelajar Aceh tidak 

hanya belajar ilmu agama dan ilmu dunia, tetapi juga mengadakan 

perkumpulan untuk memupuk semangat perlawanan terhadap Belanda, yang 

telah dijadikan sebagai musuh sejak mereka lahir melalui pembentukan 

realitas baru atas nama Islam melalui keberadaan para ulama (Ibrahimy, 

1982). Formasi demikian dapat dipahami karena semenjak perubahan 

struktur kekuasaan di Aceh, pascakemenangan Belanda dalam perang, Aceh 

telah menempatkan kelompok ulama, yang sebelumnya berada dalam internal 

kekuasaan Aceh, menjadi aktor yang di luar struktur kolonial (Morris, 1985). 

Bahkan dalam titik tertentu menjadi kelompok yang tidak berhasil 

termodernkan seperti kelompok bangsawan.  

Pencarian Makna Identitas Islam Aceh 

Controller Belanda merasa jengkel dengan penolakan Teuku Nyak Arif 

agar bahasa Aceh menjadi bahasa resmi dalam pembelajaran di sekolah. 

“Biarkan bahasa Aceh hidup di kampung-kampung, sedangkan kami 

menggunakan bahasa Indonesia agar terhubung dengan saudara-saudara 

kami di bagian Indonesia lainnya,” jawab T. Nyak Arif (Velve, 1987). Seperti 

tesisnya Anderson (2016), keterhubungan yang disampaikan oleh Teuku Nyak 

Arif merupakan sebuah pembayangan akan komunitas baru. Ada titik 

singgung karena kedekatan secara kebudayaan, juga pembayangan akan 

nasib yang sama, sebagai bangsa yang masih terjajah. Perasaan demikian lalu 

dirumuskan dengan semakin tumbuhnya kelas terpelajar di Indonesia. 

Pertumbuhan kelas terpelajar tersebut membuat warga pribumi melakukan 

pembaca ulang terhadap dirinya dan dunia yang melingkupi dirinya. Bahwa 

ada kesadaran tentang penjajahan dari bangsa lain terhadap diri mereka 



 

21 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi 

 

sehingga muncul ide untuk merdeka, bukan sebagai daerah, melainkan oleh 

paham kebangsaan. Oleh karena itu, karena semakin terpelajar, warga 

pribumi menggunakan perspektif modern untuk dijadikan alat perlawanan. 

Perspektif modern itu diambil dari berbagai ideologi, baik Islam, sosialisme, 

komunisme, dan juga nasionalisme (Sukarno, 2016).  

Empat varian ideologi itu, terutama Islam, sosialisme, dan komunisme, 

merupakan pisau analis untuk memahami lapisan kelas dalam struktur 

kolonial, sedangkan nasiolisme merupakan tempat perjumpaan segala varian 

ideologi tersebut. Sedikit intelektual dan aktivis kemerdekaan yang 

berkeinginan mengumpulkan varian ideologi itu dalam satu gerak bersama, di 

antaranya adalah Ir. Sukarno. Sejak tahun 1920-an, dia menulis beragam 

studi yang membayangkan bahwa berbagai varian ideologi dapat hidup 

bersama untuk mencapai cita-cita Indonesia merdeka. Cita-cita itu, setelah 

dua dekade dia perjuangkan, menjadi landasan philosophische grondslag 

Indonesia merdeka, dengan apa yang disebutnya sebagai Pancasila ( Latif, 

2019). 

Dalam konteks yang lebih lokal, eskpresi Islam politik semakin menguat 

dengan pertumbuhan intelektual dan ulama muda yang kemudian 

membangun berbagai organisasasi, salah satunya Persatuan Ulama Seluruh 

Aceh (Santa, 2000). Organisasi ini merupakan pengejewantahan dari 

mobilisasi vertikal elit baru keagamaan di Aceh yang menggunakan spirit 

modernisme Islam. PUSA lalu melakukan perubahan kebudayaan orang Aceh 

untuk lebih modern, melalui madrasah yang dibentuknya (Latif, 1992). 

Pembentukan PUSA sekaligus pembentukan Islamized Aceh (Ali, 1994). 

Sebuah pembayangan Islam yang berbasis keAcehan dengan sentiment Aceh 

yang kuat. Fachry Ali menyebut, salah satu, ekspresi dari Islamized adalah 

puisi Ali Hasjmy yang dipersembahkan untuk Sukarno di periode awal 

revolusi nasional. Puisi demikian, seperti mewakili orientasi baru keIslaman 

dan keIndonesiaan Aceh saat itu. 

Keberpihakan Aceh kepada Indonesia didasari oleh keyakinan bahwa 

bersama Indonesia, Aceh dapat menjalankan hukum Islam seperti yang 

dipraktikkan di zaman Iskandar muda. Zaman Iskandar muda adalah contoh 

terbaik bagaimana orang Aceh hidup sebagai bangsa yang terhormat. Alasan 

itu nantinya yang disampaikan oleh Daud Beureueh kepada Boyd Compton 

menjelang pemberontakan Darul Islam (Compton, 1992). Atas alasan 

imajinasi Islam dan masa lalunya itu, Daud Beureueh memarahi seorang 

aktvis muda kemerdekaan yang bertanya mengapa dia menolak ajakan 

Tengku Mansur untuk mendirikan negara Sumatra (TAbdullah, 1996). 

Alasannya yang dikemukakan kepada aktivis muda itu adalah Indonesia 

mengagumkan karena meletakkan Tuhan pada prinsip utamanya 

kenegeraannya. Prinsip ketuhanan itu yang diyakini oleh Daud Beureueh 

akan menjadi modal untuk Aceh hidup dalam balutan Islam. Keyakinan itu 

ditagihnya kepada Sukarno agar nanti, saat kemerdekaan diraih penuh,  Aceh 

dapat menjalankan hukum Tuhan. Permintaan yang diamini oleh Sukarno. 

Atas kesepakatan itu, Daud Beureueh memimpin Aceh untuk memastikan 

proklamasi kemerdekaan Indonesia dapat dipertahankan. 



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...  

 

 
 22 

 

Keadaan menjadi berbalik saat perundingan pada Konfrensi Meja 

Bundar menghasilkan kesepakatan dengan pembentukan Republik Indonesia 

Serikat. Konsekuensinya, ada perampingan struktur pemerintah daerah 

sehingga Aceh, yang beberapa bulan sebelumnya sudah menjadi provinsi yang 

otonom, dilebur menjadi bagian admistrasi provinsi Sumatra Utara. Peleburan 

itu, dalam kacamata elite politik nasional, dipandang sebagai kebutuhan 

admistrasi belaka, tetapi tidak bagi orang Aceh. Perleburan provinsi Aceh 

dianggap sebagai pengkhianatan oleh Pemerintah Pusat atas jasa-jasa dan 

pengorbanan yang telah orang Aceh berikan selama masa revolusi nasional. 

Argumen dan sentimen demikian bahkan, kelak, dalam perundingan antara 

Dewan Repolusi Darul Islam Aceh dengan Pemerinth Pusat yang diwakili oleh 

Mr. Hardi, disampaikan dengan lugas oleh Ayah Gani.(Gani, 1959; Ganie, 

2021). 

Pembubaran dan peleburran ke provinsi Sumatra utara menimbulkan 

kegemparan. Secara umum, ada dua kontroversi politik yang terjadi di Aceh 

pada saat itu. pertama di kalangan yang zuama, frasa yang datang dari 

Nazaruddin Sjamsuddin (1990), yang kehilangan pengaruhnya karena pos-pos 

sekular telah diiisi dari tenaga luar. Bahkan beberapa tokoh-tokoh sipil dan 

militer dipindah tugaskan dari Aceh ke tempat baru (Saleh, 1992). Pada 

awalnya, golongan ulama tidak begitu terdampak dari Keputusan politik itu 

karena karakter keulamaan di Aceh berada dalam basis pedesaan sehingga 

secara simbolik, ketika Daud Beureueh menolak jabatan di Jakarta, 

bersamaan dengan keputusannya kembali ke kampung halamannya. Di 

kampung halamannya itu, dia berada bersama masyarakat yang memujanya. 

Lalu, sebagai seorang ulama, dia membangun kembali jiwa dan raga 

masyarakat, mulai dari membuat irigasi untuk pengairan pesawahan di 

Kabupaten Pidie, Aceh, juga membangun sebuah masjid yang kini dikenal 

dengan namanya.  

“Kami ingin kembali seperti zaman Iskandar Muda,” kata Daud 

Beureueh kepada Compton. Compton, dari jauh, mendengar kalau Aceh telah 

mulai gusar karena peleburan wilayahnya ke Sumatra Utara (Compton, 1992). 

Kegusaran yang berujung pada pemberontakan bersenjata. Daud Beureueh 

akhirnya memilih memimpin rakyatnya menuntut apa yang sudah menjadi 

keinginan Aceh sejak lama: hidup bermartabat dengan agama dan 

budayanya. Pemberontak yang dipimpin oleh Daud Beureueh menimbulkan 

perasaan ironi, karena delapan tahun sebelumnya, dia menjadi orang 

terdepan yang membela Indonesia yang baru saja lahir. “Pemberontakan 

Kaum Republik,” kata Nazaruddin Sjamsuddin. Lalu, September 1953, 

meletuslah perlawanan terhadap Jakarta dari Aceh. dengan suara parau dan 

tegas, Darul Islam Aceh menyampaikan manifesto politiknya; alasan politik, 

budaya, dan etik mengapa pemberontakan bersenjata harus dilakukan 

terhadap negara yang ikut mereka dirikan (Feith & Castles, 1988). 

Pemberontakan atas nama bendera Darul Islam berlangsung selama 

sembilan tahun. Pemberontakan bersenjata itu akhirnya berhasil 

mengembalikan provinsi Aceh. Lalu, diadakanlah perundingan demi 

perundingan untuk mendapatkan jalan keluar terbaik dan bermartabat dari 



 

23 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi 

 

konflik bersenjata itu. Jalan keluarnya adalah Aceh dikabulkan tuntutannya, 

walaupun tidak sepenuhnya diberikan dengan komprehensif, terutama ketika 

terjadi perubahan konstalasi kepemimpinan nasional, dari Sukarno ke 

Suharto. Keengganan pemerintah pusat untuk mengabulkan tawaran perda 

Aceh tentang unsur-unsur pokok syariat menimbulkan kegusaran berikutnya. 

Namun, di saat yang sama, Muzakkir Walad mengambil Keputusan untuk 

menghentikan obsesi orang di Aceh untuk formalisasi hukum Islam. 

Keputusan yang harus diambilnya mengingat rezim Orde Baru memiliki 

perasaan traumatik dengan ide-ide Islamisme setelah tentara -yang menjadi 

tulang panggung Orde Baru—berperang dengan pemberontak atas nama 

Darul Islam. Lalu, kemudian hari, untuk mengalihkan energi besar itu, maka 

prncarian makna tentang Aceh diperluas oleh kerja-kerja kebudayaan yang 

didorong oleh LAKA (Hasjmy, 1995)  

Penemuan formasi dan kontinuitas 

Sepanjang Orde Baru, Aceh melakukan pembacaan ulang identitas 

dirinya melalui dua hal, Islam politik dan islamisasi budaya. Dalam Islam 

politik, ada dua bentuk yang ditampilkan, mendukung Partai Persatuan 

Pembangunan dan Gerakan Aceh Merdeka (GAM). Dua bentuk dukungan itu 

sekaligus pembeda dengan arus utama politik nasional yang didominasi oleh 

Golkar. Pembeda tersebut selalu berasal dari ideologi. Kepada PPP, ideologi 

yang ditunjukkan adalah Islam politik. Islam politik di Aceh selalu berasal 

dari akar yang lama, yaitu imajinasi untuk mendirikan negara Islam. 

Keinginan untuk mendirikan negara Islam bagi orang Aceh, jika tidak untuk 

Indonesia secara keseluruhan, seperti cita-cita Persatuan Ulama Seluruh 

Aceh, formalisasi hukum Islam itu cukuplah untuk Aceh saja. Keinginan yang 

begitu kuat ini sehingga mengabaikan  tawaran material untuk dapat hidup 

sebagai daerah yang maju dengan melabuhkan pilihan kepada Golkar. Situasi 

demikian selalu menjadi dilema bagi elite Aceh untuk menjelaskan hal 

tersebut kepada Pemerintah Pusat saat itu yang tidak mentolerir 

konservatisme atas nama Islam. 

Salah satu orang yang paling hendak menunjukkan bahwa Aceh 

bukanlah wilayah konservatif adalah Ali Hasjmy. Dia berusaha menampilkan 

wajah Aceh yang dapat bertemu dengan kepentingan nasional, terutama di 

masa Orde Baru, yang mengedepankan agenda pembangunan. Kesaksian itu 

disaksikan oleh Daoed Joesoef (2006), Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Kabinet Pembangunan III, ketika upaya pendirian Fakultas Kedokteran di 

universitas Syiah Kuala. Terjadi polemik mengenaik keabsahan agama untuk 

dilakukan otopsi mayat manusia dalam rangka pembelajaran di ilmu 

kedokteran. Daoed Joesoef mengatakan izin pendirian Fakultas kedokteran di 

universitas Syiah Kuala hanya akan diberikan kalau ada fatwa dari ulama 

Aceh untuk pelaksanaan otopsi mayat tersebut. Di tangan Ali Hasjmy, yang 

saat itu sebagai ketua MUI, fatwa tersebut dikeluarkan. Upaya Ali Hasjmy 

untuk menjadikan wajah Aceh lebih ramah terhadap dunia luar ditunjukkan 

dengan membangun tradisi diskursus kebudayaan. Melalui dua lembaga yang 



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...  

 

 
 24 

 

dipimpinnya, MUI dan LAKA, Ali Hasjmy mendorong seminar kebudayaan 

yang bertujuan untuk mencari asal usul dan formasi kebudayaan Aceh. 

Namun demikian, distingsi politik Aceh tetaplah kuat. PPP masih 

menjadi identitas pembeda antara Aceh dengan nasional. kemenangan demi 

kemenangan PPP telah menunjukkan orientasi Islam politik yang kuat di 

wilayah itu (2019; Alkaf, 2024). Dominasi PPP akhirnya dapat diakhiri dengan 

operasi politik Orde Baru di Aceh pada Pemilu 1987 (Hasan, 2003). Tetapi, 

yang menjadi catatan kritisnya adalah orientasi orang Aceh terhadap Islam 

politik tidak serta merta diwujdukan dengan hanya memilih PPP, melainkan 

juga terendap dalam ingatan kolektif yang dipupuk oleh patriotism dari masa 

lalu, sebagaimana yang dibentuk dalam penulisan sejarah Aceh (Alfian & 

Basri, 1990; Aspinall, 2007; Feener, 2012; Hasjmy, 1977). Dengan kondisi 

demikian, maka upaya untuk membumikan Islam formal di Aceh tidak 

pernah berhenti. Apalagi, dari pinggiran dan hutan Aceh, Hasan Tiro 

menggelorakan pemberontakan terhadap Pemerintah Pusat yang didukung 

oleh Daud Beureuh (Saleh, 1992). Pemberontakan tersebut muncul karena 

didasari ketidakpuasan terhadap pembangunan yang timpang, sentiment 

etnisitas, dan kesadaran sejarah (Ali et al., 2008; Aspinall, 2009; Missbach, 

2012; Schulze, 2004). 

Pemberontakan bersenjata ini berlangsung tiga dekade. Beberapa studi 

meyakini bahwa pemberontakan Hasan Tiro berbeda dengan gerakan Daud 

Beureueh sebelumnya yang memperjuangkan negara Islam. Padahal tidak 

demikian. Hasan Tiro selalu meyakini bahwa masa depan poltik Aceh adalah 

sebagai sebuah entitas Islam. Lebih lanjut, bagi Hasan Tiro, gerakan 

politiknya adalah untuk memisahkan diri dengan Indonesia, negara yang 

tidak memiliki ikatan apapun dengan Aceh (Damanik, 2010; Patria, 2008; 

Tiro, 1986; Tiro, 1968). Secara politik, tujuan dari gerakan Hasan Tiro tidak 

berhasil, tetapi secara kebudayaan, pemikirannya telah ikut mengubah cara 

pandang orang Aceh tentang dirinya dan dunia luarnya (Alkaf, 2023a). Hasan 

Tiro telah melakukan pembentukan ide nasionalisme keAcehan (Irwan, 2015; 

Ishaq, 2013), tetapi di saat bersamaan, gagasan Islamisme telah terlebih 

dahulu disemai, yang mengakibatkan terjadinya kontestasi gagasan 

pascakonflik (Alkaf, Abdullah, Qodir, & Jubba, 2021; M Alkaf, 2019; Miswari, 

2018a).  

Kemenangan Islamisme dalam pembentukan identitas Aceh pascakonflik 

tidaklah mengejutkan jika dibaca dengan pendekatan genealogis (Alkaf, 

Abdullah, Qodir, & Jubba, 2022). Secara geneanologis, ingatan tentang 

penyatuan negara dan agama di Aceh lebih awal kemunculannya daripada 

gagasan etnonasionalisme (Abubakar, 2005). Atas alasan itu, di tengah 

konflik bersenjata untuk melepaskan Aceh dari Indonesia, tawaran untuk 

formalisasi syariat Islam disambut secara luas di Aceh (Tempo.co, 2003). 

Dalam pandangan elite GAM, tawaran formalisasi syariat Islam selalu diiihat 

sebagai kompensasi untuk menghentikan perlawanan mereka (DetikNews, 

2006). Walaupun demikian, dalam proses pembentukan demokrasi lokal di 

Aceh (Alkaf & Wati, 2023), ide-ide Islamisme mendapatkan kesempatan untuk 



 

25 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi 

 

diterjemahkan secara lebih luas melalui qanun demi qanun, seperti kompilasi 

Qanun Jinayah (Tempo.co, 2014) dan Qanun Lembaga Keuangan Syariah 

(Tempo.co, 2019). 

Penerimaan yang lebih luas terhadap ide Islamisme, yang diterjemahkan 

dalam berbagai varian hukum positif, mengisyaratkan satu hal penting, 

bahwa masyarakat Aceh sudah dibentuk dengan kesadaran bersama tentang 

keniscayaan hubungan antara Islam dan negara. Sulit membayangkan ada 

wacana alternatif lain yang dapat menandingi gagasan Islamisme ini, betapa 

pun hal tersebut dilakukan. Beberapa gerakan perlawanan sempat hadir di 

Aceh untuk memberi wacana alternatif, baik dalam aspek kebudayaan, 

wacana progessif, dan kelompok sipil (Alkaf, 2023b; Idria, 2013; Yayasan 

Insan Cita Madani, 2007). Formasi dari formalisasi hukum Islam Aceh yang 

semakin mapan ini akan menjadikan wilayah ini semakin berbeda dengan 

wilayah lain di Indonesia. Tentunya, hal ini konsekuensi logis dari ekspresi 

otonomi daerah, yang selama rezim Orde Baru tidak bisa ditampilkan dengan 

ekspresif. Bahkan, kini, intelektual di perguruan tinggi menjadi tulang 

panggung bangunan Islamisme di Aceh ini. Hal tersebut dibuktikan dengan 

sikap defensif yang diperlihatkan ketika formalisasi hukum Islam di Aceh 

disebut melanggar hak asasi manusia (Abubakar, 2012). 

Kesimpulan  

Studi ini telah menunjukkan bahwa konstruksi Islamisme di Aceh 

dibentuk dari penyemaian gagasan modernisme Islam melalui periode yang 

panjang. Diawali dari periode pembentukan, pencarian makna, dan 

kontinuitas. Pada periode pembentukan, gagasan Islamisme dikonstruksi dari 

alam berpikir modern dan imajinasi global, terutama pada gagasan 

pembaharuan Islam. Pembaharuan Islam yang dialami oleh muslim Indonesia 

di awal abad ke dua puluh, termasuk di Aceh, hampir selalu mengambil tiga 

inspirasi dari Muhammad Abduh, Jamaluddin Al Afgani, dan Muhammad bin 

Abdul Wahab. Ketiga varian ini saling berkelindan, terutama dari pengalaman 

yang ditunjukkan oleh Persatuan Ulama Seluruh Aceh (PUSA). PUSA 

merupakan organisasi modern keagamaan yang menempatkan posisi penting 

ulama dalam ruang publik Aceh di awal abad ke dua puluh. Sebagai 

organisasi, PUSA menunjukkan inspirasi kemoderenan yang diambil dari 

Muhammad Abduh, lalu pandangan politiknya, baik tentang Islamisme lokal 

dan imajinasi Islamisme global, terinspirasi dari Jamaluddin Al Afghani. 

Terakhir, purifikasi Islam yang dikampanyekan PUSA datang dari Muhammad 

bin Abdul Wahab. Periode awal ini menjadi penting untuk melihat periode 

pembentukan ide Islamisme yang tumbuh di Aceh. 

Periode kedua merupakan pencarian makna ketika Aceh memasuki 

masa kemerdekaan dan penyatuan dengan identitas baru bernama Indonesia. 

Sebagai negara baru, Indonesia sedang mencari bentuknya. Lalu, Aceh datang 

dengan membawa ingatannya tentang masa lalu dan cita-cita tentang masa 

depannya bersama Islam. Harapan tersebut tidak berlangsung dengan baik 

sehingga terjadi pemberontakan bersenjata. Pemberontakan tersebut lalu 

menjadi titik anjak persemaian makna tentang bentuk Islamisme yang bisa 



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...  

 

 
 26 

 

tumbuh dalam negara Indonesia yang berbentuk negara nasional. Pada 

periode ini bisa diperhatikan bahwa upaya Aceh mengkonstruksi gagasan dan 

praktik Islamisnya tergantung dengan situasi eksternalnya. Namun, hal itu 

semakin bisa dikendalikan setelah Islamisme Aceh mengalami periode ketiga: 

kontinuitas. Periode keberlanjutan ini berhubungan dengan dua periode 

sebelumnya. Lalu, perubahan politik nasional, dengan kejatuhan rezim Orde 

Baru dan praktik otonomi daerah, semakin memberi peluang kepada Aceh 

untuk menata imajinasinya tentang Islamisme. 

Namun, studi ini terbatas pada penelusuran rentang sejarah dan 

perhatian terhadap peristiwa-peristiwa besar. Selain itu, penelitian ini 

memilih sumber kepustakaan terbatas spektrumnya sehingga tidak mampu 

menjelaskan pemaknaan yang lebih luas lagi. Demikian pula dengan 

pemilihan unit analisis yang tidak komprehensif, baik pada aspek aktor, 

peristiwa dan isu. Dengan demikian, Studi ini menyarankan perlunya 

penelitian lanjutan dengan memperhatikan keterwakilan isu, peristiwa 

sejarah yang lebih detail, dan aktor latar belakang yang dianggap mampu 

menjelaskan perkembangan Islamisme di Aceh secara lebih mendalam. Selain 

itu, perlu diperhatikan keberagaman di wilayah penelitian ini guna 

menangkap keunikan dari masaing-masing wilayah. Dengan cara ini, gambar 

yang lebih lengkap dan mendalam  tentang pertumbuhan, pencarian makna, 

dan kontinuitas akan lebih komprehensif. 

Referensi 

Abdullah, T. (1996). Islam dan Masyarakat: Pantulan Sejarah Indonesia. 

LP3ES. 

Abdullah, T. (2018). Sekolah & Politik: Pergerakkan Kaum Muda di Sumatra 

Barat 1927-1933. Suara Muhammadiyah. 

Abubakar, A. (2012). Kontroversi Hukuman Cambuk. Media Syariah: Wahana 

Kajian Hukum Islam Dan Pranata Sosial, 14(1), 65–96. 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.22373/jms.v14i1.1719 

Abubakar, A. Y. (2005). Syariat Islam di Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam: 

Paradigma, Kebijakan, dan Kegiatan. Dinas Syariat Islam Provinsi 

Nanggroe Aceh Darussalam. 

Alfian, A. (2019). Partai Persatuan Pembangunan di Provinsi Nanggroe Aceh 

Darussalam 1973-1998. Universitas Sumatera Utara. 

Alfian, I., & Basri, M. H. (1990). Perang kolonial Belanda di Aceh: The Dutch 

colonial war in Aceh. Pusat Dokumentasi dan Informasi Aceh. 

Ali, F. (1994). The Revolt of Nation-State Builders: A Comparative Study of the 

Acehnese Darul Islam and the West Sumatran PRRI Rebellions (1953-

1962). Melbourne University. 

Ali, F., Monoarfa, S., & Effendy, B. (2008). Kalla dan Perdamaian Aceh. 

Lembaga Studi dan Pengembangan Etika Usaha Indonesia. 

Alkaf, M., Abdullah, I., Qodir, Z., & Jubba, H. (2021). Revisiting the 

Shariatism Thesis: Islam, Ethno-Natonalisme and the Remaking of 

Hybrid Identites in Post-Conflict Aceh, Indonesia. Proceedings of the First 



 

27 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi 

 

International Conference on Democracy and Social Transformation, ICON-

DEMOST 2021, September 15, 2021, Semarang, Indonesia. 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.4108/eai.15-9-2021.2315574 

Alkaf, M., Abdullah, I., Qodir, Z., & Jubba, H. (2022). Islamism in Aceh: 

Genealogy, Shari’atization, adn Politics. Analisa: Journal of Social Science 

and Religion, 7(2), 165–182. 

https://doi.org/https://doi.org/10.18784/analisa.v7i2.1647 

Alkaf, M. (2019). Aceh Pasca 2005: Ruang Politik untuk Syariat Islam. In M. 

Miswari (Ed.), Islam: Formasilisasi Syariat Islam dan Post- Islamisme di 

Aceh. Bandar Publishing. 

Alkaf, M. (2023a). 4 Desember; Datang & Lalu. Komparatif.Id. 

https://komparatif.id/4-desember-datang-lalu/#google_vignette 

Alkaf, M. (2023b). Perlawanan Intelektual Subaltern terhadap Islamisme di 

Aceh Tahun 2005-2020. Universitas Muhammadiyah Yogyakarta. 

Alkaf, Muhammad. (2024). Runtuhnya “Rumah Besar” Umat Islam. Serambi 

Indonesia, 10. 

Alkaf, & Wati, S. (2023). Pembentukan Demokrasi Lokal di Aceh. POLITICA; 

Jurnal Hukum Tata Negara Dan Politik Islam, 9(2), 58–70. 

Anderson, B. (2016). Imagined Communities: Reflections of the Origins and 

Spread of Nationalism. Verso. 

Aspinall, E. (2007). From Islamism to nationalism in Aceh, Indonesia. Nations 

and Nationalism: Journal of The Association for The Study Ethnicity and 

Nationalism, 13(2), 245–263. https://doi.org/10.1111/j.1469-

8129.2007.00277.x 

Aspinall, E. (2009). Islam and Nation: Separatis Rebellion in Aceh, Indonesia. 

Stanford University Press. 

Azra, A. (2002). Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal. Mizan. 

Bertrand, J. (2012). Nasionalisme dan konflik etnis di Indonesia. Penerbit 

Ombak. 

Compton, B. R. (1992). Kemelut Demokrasi Liberal : Surat-surat Rahasia Boyd 

R. Compton (H. Basyaib (ed.)). LP3ES. 

Damanik, A. T. (2010). Hasan Tiro: Dari Imajinasi Negara Islam Ke Imajinasi 

Etno-nasionalis. Friedrich Ebert Stiftung. 

Daudy, A. (2002). Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syekh Nuruddin Ar-

Raniry. Bulan Bintang. 

DetikNews. (2006). Malik Mahmud: Syariat Islam Bukan Prioritas GAM. 

Detik.Com. https://news.detik.com/berita/d-655788/malik-mahmud-

syariat-islam-bukan-prioritas-gam 

Doel, W. Van Den. (2023). SNOUCK: Biografi Ilmuwan Christiaan Snouck 

Hurgronje. Yayasan Obor Indonesia. 

Fadhli, F., Ichwan, M. N., & Machasin, M. (2024). TAFSIR HIKAYATI AS A 

RESISTANCE HERMENEUTICS: Hikayat Prang Sabi’s Contribution to 

Holy War Literature and Quranic Studies. Al Jami’ah: Journal of Islamic 

Studies, 62(01), 35–64. 

https://doi.org/https://doi.org/10.14421/ajis.2024.621.19-64 



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...  

 

 
 28 

 

Feener, R. M. (2012). Social engineering through Sharī’a: Islamic law and 

state-directed da’wa in contemporary aceh. Islamic Law and Society, 

19(3), 275–311. https://doi.org/10.1163/156851911X612581 

Feith, H., & Castles, L. (1988). Pemikiran politik Indonesia 1945-1965. In 

Indonesia. LP. https://doi.org/10.2307/3350750 

Gani, A. (1959). Aceh dalam Kancah Perjuangan. Seksi Penerangan Dewan 

Repolusi. 

Ganie, R. (2021). Ayah Gani: Ketua Dewan Revolusi DI/TII Aceh. Bandar 

Publishing. 

Haris, S. (1991). Partai persatuan pembangunan dan politik orde baru. 

Gramedia Widiasarana Indonesia. 

Hasan, I. (2003). Namaku Ibrahim Hasan: Menebah Tantangan Zaman. 

Yayasan Malem Putra. 

Hasbi, B. (2024). Holy war and the international order Rethinking Acehnese 

perang sabil in the late 19th century. Indonesia and the Malay World, 

52(153), 199–220. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1080/13639811.2024.2384177 

Hasjmy, A. (1977). Apa sebab rakyat Aceh sanggup berperang puluhan tahun 

melawan agresi Belanda. Bulan Bintang. 

Hasjmy, A. (1984). Semangat Merdeka : 70 Tahun Menempuh Jalan Pergolakan 

& Perjuangan Kemerdekaan. Bulan Bintang. 

Hasjmy, A. (1995). Jembatan Selat Malaka. Yayasan Pendidikan Ali Hasjmy. 

Hussain, A. (1990). Peristiwa kemerdekaan di Aceh. Balai Pustaka. 

Ibrahim, M. (1996). Cut Nyak Din. Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 

RI. 

Ibrahimy, M. N. el. (1982). Teungku Muhammad Daud Beureueh : peranannya 

dalam pergolakan di Aceh. Gunung Agung. 

Idria, R. (2013). Cultural Resistance to Shariatism in Aceh. In K. van Dijk & N. 

J. G. Kaptein (Eds.), Islam, Politics and Change The Indonesian 

Experience after the Fall of Suharto (Issue November 1992). Leiden 

University Press. 

Ingleson, J. (2018). Mahasiswa, Nasionalisme & Penjara: Perhimpunan 

Indonesia 1923-1928. Komunitas Bambu. 

Irwan, I. (2015). Nasionalisme Indonesia di Aceh; Persepsi Keindonesiaan 

Hasan Saleh dan Hasan Tiro, 1945-1970. Universitas Gajah Mada. 

Ishaq, O. S. (2013). Aceh pasca konflik kontestasi 3 varian nasionalisme. 

Bandar Publishing. 

Joesoef, D. (2006). Dia dan aku : memoar pencari kebenaran. Penerbit Buku 

Kompas. 

Latif, H. (1992). Persatuan Ulama Selluruh Aceh (PUSA): its Contributions to 

Educational Reforms in Aceh. Mc Gill University. 

Latif, Y. (2019). Negara Paripurna: Historisitas, Rasionalitas dan Aktualitas. 

Gramedia Pustaka Utama. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An 

expanded sourcebook. Sage Publications. 



 

29 M. Alkaf, Noorsafuan Che Noh, Saiful Hakam, Muhammad Said, Khairul Fahmi 

 

Missbach, A. (2012). Politik Jarak Jauh Diaspora Aceh : Suatu Gambaran 

tentang Konflik Separatis di Indonesia. Penerbit Ombak. 

Miswari, M. (2018a). Islamisme dan Etnonasionalisme di Aceh: Satu 

Perlombaan. Padebooks.Com. 

Miswari, M. (2018b). Wahdah Al-Wujud: Konsep Kesatuan Wujud antara 

Hamba dan Tuhan Menurut Hamzah Fansuri. Basa Basi. 

Miswari, M. (2022). Perbandingan Wujudiah Hamzah Fansuri dan Filsafat 

Mulla Sadra. Zahir Publishing. 

Morris, E. (1985). Aceh: Revolusi Sosial dan Pandangan Islam. In A. Kahin 

(Ed.), Pergolakan Daerah pada Awal Kemerdekaan. Pustaka Utama 

Grafiti. 

Morris, E. E. (1983). Islam and Politics in Aceh: a Study of Center-Periphery 

Relations in Indonesia. ProQuest Dissertations and Theses, 337-337 p. 

http://search.proquest.com/docview/303144116?accountid=13771 

Noer, D. (1980). Gerakan modern Islam di Indonesia 1900-1942. LP3ES. 

Patria, N. (2008). Hasan Tiro, Nietzsche, dan Aceh. Kompas.Com. 

https://nasional.kompas.com/read/2008/10/19/02124693/hasan-tiro-

nietz?page=all 

Putuhena, S. (2012). Historiografi Haji Indonesia. LKIS. 

Reid, A. (1979). The Blood of the People: revolution and the end of traditional 

rule in northern sumatra. In The Blood of the People (Kuala Lump). 

Oxford University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv1qv3jz 

Reid, A. (2011). Menuju Sejarah Sumatra: Antara Indonesia dan Dunia. 

Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

Remantan, D. (1984). Pembaharuan Pemikiran Islam di Aceh. IAIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta. 

Saleh, H. (1992). Mengapa Aceh Bergejolak. Gramedia Pustaka Utama. 

Santa, F. (2000). Politik Persatuan Ulama Seluruh Aceh (PUSA) dalam 

Rekonstruksi Negara Islam di Aceh. IAIN Sunan Kalijaga. 

Schulze, K. (2004). The Free Aceh Movement (GAM) : anatomy of a separatist 

organization (Issue 2). 

Sjamsuddin, N. (1990). Pemberontakan Kaum Republik: Kasus Darul Islam 

Aceh. Gratfiti. 

Stolwijk, A. (2021). Aceh: Kisah Datang dan Terusirnya Belanda dan Jejak 

yang Ditinggalkan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

Sufi, R. (2001). Sejarah Perkeretaapian di Aceh. Balai Kajian Sejarah dan Nilai 

Tradisional. 

Sukarno, S. (2016). Di Bawah Bendera Revolusi Jilid 1. Banana Books. 

Tempo.co. (2003). Masyarakat Aceh Antusias Sambut Syariat Islam. Tempo.Co. 

https://nasional.tempo.co/read/182/masyarakat-aceh-antusias-

sambut-syariat-islam 

Tempo.co. (2014). Qanun Jinayat Aceh Disahkan. 

https://nasional.tempo.co/read/610081/qanun-jinayat-aceh-

disahkan/full&view=ok 

Tempo.co. (2019). Qanun Lembaga Keuangan Syariah untuk Memajukan 



Dari Modernisme Islam ke Islamisme...  

 

 
 30 

 

Ekonomi Aceh. https://nasional.tempo.co/read/1251653/qanun-

lembaga-keuangan-syariah-untuk-memajukan-ekonomi-aceh 

Tiro, A. W. U. (1972). Peranan Teungku-Teungku di Tiro dalam Perang Aceh. 

Tiro, T. H. di. (1986). Perkara dan Alasan Perdjuangan Angkatan Atjeh 

Sumatera Merdeka. Angkatan Atjeh Sumatera Merdeka. 

Tiro, T. H. M. di. (1968). Atjeh Bak Mata Donja. Institute Aceh di Amerika. 

Umar, M. (2015). Mengadu Nasib di Kebun Karet: Kehidupan Buruh 

Onderneming Karet di Aceh Timur, 1907-1939. Balai Pelestaran Nilai 

Budaya Aceh. 

Velve, J. J. Van De. (1987). Surat-Surat Dari Sumatra 1928-1949. Pustaka 

Azet. 

Yayasan Insan Cita Madani. (2007). Profil Ringkas Yayasan Insan Cita Madani 

(YICM). Http://Yayasaninsancitamadani.Blogspot.Com/. 

 

 


