
LENTERA: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies 
Volume 4, Nomor 1, Januari – Juni 2022, h. 1 - 14 
DOI : 10.32505/lentera.v4i1.4223 

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022                             1 

 

KOMPARASI MODEL PENDIDIKAN ISLAM ANTARA 

MUHAMMADIYAH DAN PERSATUAN ISLAM  
 

 

Zilal Afwa Ajidin 

Fakultas Syariah dan Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

zilal.afwa.ajidin@uin-suska.ac.id 

  

Asep Ajidin  

Sekolah Tinggi Ilmu Hukum Putri Maharaja, Payakumbuh 

 

Abstract 

  

Islamic education programs have developed since before Indonesia's 

independence. However, de facto still experiences ups and downs in its 

implementation. In this study, the authors compare two Islamic community 

organizations, namely Muhammadiyah and Persatuan Islam, by taking case 

studies, namely Mu'allimin Muhammadiyah Yogyakarta and Mu'allimin 

Persatuan Islam Tarogong Garut. The sample was taken because both of them 

are the largest mu'allimin from each of the Islamic community organizations. 

This study aims to find out how the Islamic education model implemented by 

the school in facing the challenges of the times. The results showed that the 

two mu'allimin had quite different models in carrying out their curriculum. 

However, they have similarities in terms of vision and mission, namely 

creating Islamic religious teachers who are able to adapt to their environment. 

The conclusion obtained from this study is that each mu'allimin is able to 

become a superior school in their respective environments with the system 

they implement. The model of Islamic religious education for the two 

mu'allimin is the organism model. 

 

Keywords: Islamic Educational Model, Muhammadiyah, Persatuan Islam 

 

Abstrak 

Program pendidikan Islam telah berkembang sejak sebelum Indonesia 

merdeka. Namun secara de facto masih mengalami pasang surut dalam 

penerapannya. Pada penelitian ini, penulis membandingkan dua organisasi 

masyarakat Islam yakni Muhammadiyah dan Persatuan Islam, dengan 

mengambil studi kasus yakni Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta dan 

Mu’allimin Persatuan Islam Tarogong Garut. Sampel tersebut diambil karena 

keduanya merupakan mu’allimin terbesar dari masing-masing organisasi 

masyarakat Islam tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui 

https://doi.org/10.32505/lentera.v4i1.4223
mailto:zilal.afwa.ajidin@uin-suska.ac.id


 
Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin 

2    LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 

bagaimana model pendidikan Islam yang dilaksanakan oleh sekolah tersebut 

dalam menghadapi tantangan zaman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

kedua mu’allimin tersebut memiliki model yang cukup berbeda dalam 

menjalankan kurikulumnya. Namun memiliki kesamaan dalam hal visi misi 

yakni menciptakan pengajar agama Islam yang mampu beradaptasi bagi 

lingkungannya. Kesimpulan yang didapat dari penelitian ini adalah masing-

masing mu’allimin mampu menjadi sekolah unggulan di lingkungan masing-

masing dengan sistem yang diterapkannya. Model pendidikan agama Islam 

kedua mu’allimin tersebut ialah model organisme. 

 

Keywords: Model Pendidikan Islam, Muhammadiyah, Persatuan Islam 

 

Pendahuluan 

 Pendidikan adalah salah satu pilar penting dalam meningkatkan 

kapasitas sumber daya manusia. Dampak positif dari peningkatan kualitas 

sumber daya manusia ini tentunya dapat meningkatkan daya saing sebuah 

bangsa di tingkat global. Tidak dapat dipungkiri bahwa semua bangsa saat ini 

berlomba-lomba dalam merancang model pendidikan yang ideal. Banyak 

model pendidikan yang dikembangkan oleh berbagai negara.  

 Disisi lain, model pendidikan Islam telah mewarnai perkembangan 

pendidikan di Indonesia (Saifullah, 2017). Pesantren dan madrasah turut andil 

dalam mencetak insan yang terpelajar. Sebagian diantaranya menitikberatkan 

pada pembahasan kitab klasik yang mengkaji satu kitab secara tuntas, dan 

sebagian lain lebih berfokus pada pembahasan bab per bab yang sumber 

materinya bisa diambil dari berbagai referensi kitab. Keduanya saling mengisi 

dan mewarnai perkembangan pendidikan Islam khususnya di Indonesia 

(Budiman, 2017). Keberadaan pesantren dan madrasah ini telah bertahun-

bertahun tahun bahkan sebelum negara ini merdeka. Beberapa sekolah Islam 

yang hadir sebelum masa kemerdekaan diantaranya adalah Sumatera 

Thawalib, Pondok Modern Gontor, Pesantren Parabek dan lain sebagainya. 

Sebagian kecil lainnya masih menerapkan pola pendidikan keguruan kepada 

peserta didiknya. 

 Selain lembaga pesantren atau madrasah independen yang dilahirkan 

oleh yayasan perorangan atau keluarga, terdapat juga madrasah yang 

didirikan dengan membawa bendera organisasi masyarakat (ormas) Islam 

tertentu. Beberapa ormas yang sangat fokus dan berkontribusi besar dalam 

pengembangan bidang pendidikan diantaranya ialah Nahdlatul Ulama, 

Muhammadiyah dan Persatuan Islam. Khusus Muhammadiyah dan Persatuan 

Islam, keduanya memiliki jenjang mu’allimin untuk tingkat sekolah menengah 

atas. Pada dasarnya jenjang ini lebih menitikberatkan pada kurikulum 

keguruan. Bahkan Muhammadiyah sendiri menjadikan level mu’allimin ini 

sebagai sarana pengkaderan bagi pelanjut generasi dakwah dana jama’ahnya 

(Azhar et al., 2016). Selain itu, Muhammadiyah juga memiliki trilogi 

pendidikan yang dianut dalam penerapan kurikulum keilmuan di sekolah-

sekolah yang mereka miliki (Tampubolon, 2019). 



 

Komparasi Model  

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022                             3 

Telaah Literatur 

 Pengembangan pendidikan Islam khususnya yang diinisiasi oleh 

organisasi masyarakat Islam telah memberi warna tersendiri pada dunia 

pendidikan Indonesia. Mereka turut mendidik anak-anak bangsa bahkan jauh 

sebelum era kemerdekaan Republik Indonesia. Meskipun demikian, banyak 

tantangan dan rintangan yang dihadapi oleh gerakan Islam tersebut. 

Sehingga pengembangan pendidikan agama Islam yang dijalankan, baik oleh 

organisasi masyarakat seperti Muhammadiyah, Persatuan Islam, dan 

Nahdlatul Ulama mengalami pasang surut dari waktu ke waktu. 

 Dengan pendekatan yang berbeda, masing-masing gerakan Islam 

menghasilkan output pendidikan yang berbeda pula. Menurut Siswanto (2010 

: 148), setidaknya terdapat tiga model pengembangan pendidikan agama 

Islam yaitu : 

a. Model Dikotomis 

 Model pendidikan ini adalah model pendidikan yang paling sederhana 

yang lebih menekankan pada aspek dikotomi. Pada praktiknya, pendidikan 

Islam hanya dilihat dari dua sisi berlawanan. Model dikotomis memandang 

bahwa kehidupan dunia dan akhirat serta kehidupan jasmani dan rohani 

adalah sesuatu yang terpisah. Sehingga menjadikan pendidikan agama Islam 

hanya diletakkan pada sisi akhirat atau rohani saja. Dengan demikian, 

terkesan bahwa pendidikan agama Islam akan berhadapan dengan 

pendidikan non agama, pendidikan umum dan seterusnya.  

 Pandangan semacam ini mengakibatkan bahwa pengembangan agama 

Islam hanya berkaitan dengan aspek kehidupan ukhrowi yang terpisah 

dengan kehidupan duniawi saja. Pendidikan agama Islam, khususnya di 

pesantren dianggap hanya layak untuk mengurusi urusan spiritual dan 

keruhanian saja. Sedangkan kehidupan ekonomi, politik, ilmu pengetahuan, 

seni, budaya dan tekhnologi dianggap sebagai bidang garapan ilmu 

pengetahuan non-agama. Pandangan dikotomis inilah yang menimbulkan 

dualisme dalam ilmu pengetahuan, yakni sistem pendidikan agama dan non-

agama. 

b. Model Mekanisme 

 Model ini memandang bahwa kehidupan terdiri dari berbagai aspek, 

dan pendidikan dianggap sebagai sebuah tata nilai penanaman seperangkat 

nilai kehidupan. Masing-masing aspek akan bergerak sesuai fungsinya, 

bagaikan sebuah mesin yang terdiri dari berbagai komponen yang 

menjalankan fungsinya sendiri-sendiri. Dari komponen tersebut, ada 

komponen yang terintegrasi dan harus bergerak bersama, dan ada pula yang 

tidak. 

 Dalam tatanan pendidikan, diperlukan adanya integrasi dari berbagai 

aspek, baik nilai agama, sosial, ekonomi, ilmiah dan kualitas kecerdasan. 

Pendidikan itu sendiri merupakan salah satu elemen yang menjadi dasar 

untuk mewujudkan capaian-capaian sosial lainnya dalam kehidupan. Bila 

berbicara mengenai pendidikan keagamaan, maknanya adalah usaha untuk 

merealisasikan idealitas Islam dengan tata nilai yang dijiwai iman dan taqwa 



 
Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin 

4    LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 

kepada Allah. Dengan demikian, aspek agama adalah satu bagian dari aspek-

aspek kehidupan lainnya. Lebih spesifik lagi, khususnya dalam tatanan 

pendidikan, ada mata pelajaran yang hubungannya sederajat dan tidak saling 

berkonsultasi, dan ada pula mata pelajaran yang mempunyai hubungan 

sederajat dan bisa saling berkonsultasi. 

 Model pendidikan mekanisme ini seringkali diterapkan di sekolah-

sekolah yang tetap memberi porsi mata pelajaran agama, namun hanya 

diberikan 2 sampai 3 jam pelajaran seminggu. Kebijakan ini sangat 

bermanfaat bagi pembentukan moral dan pribadi yang religius. Namun 

seringkali mata pelajaran agama menjadi materi kelas kedua, karena 

termaginalkan oleh mata pelajaran umum yang bobot jam pelajarannya lebih 

besar. 

c. Model Organisme/Sistemik 

 Dalam ilmu biologi, organisme adalah sebuah sistem jaringan tubuh 

yang bekerja pada jasad makhluk hidup untuk suatu tujuan. Dalam konteks 

pendidikan Islam, model organisme adalah aktivitas pendidikan yang terdiri 

dari berbagai komponen yang hidup bersama dan bekerjasama untuk tujuan 

tertentu yakni terwujudnya kehidupan yang religius. Pemikiran ini 

didasarkan pada fundamental doctrines (doktrin fundamental) yang 

terkandung dalam Al-Quran dan As-Sunnah sebagai sumber pokok ajaran 

Islam. Dengan model ini, diharapkan terjadi integrasi nilai-nilai ilmu 

pengetahuan umum dan ilmu pengetahuan agama untuk menciptakan insan 

yang berilmu pengetahuan, memiliki kematangan profesional serta hidup 

dalam nilai-nilai agama yang dianutnya.  

 

Metode Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui dua pendekatan, 

yakni wawancara langsung ke narasumber dan studi kepustakaan. Penelitian 

ini dijabarkan secara deskriptif dengan berpegang pada data faktual dari 

narasumber, serta dijelaskan secara sistematis berdasarkan pada temuan 

lapangan yang ada. Studi kepustakaan lebih difokuskan pada sumber-sumber 

kajian terkini yang terdapat di jurnal maupun buku-buku terkait. Adapun 

teknik wawancara, dilakukan dengan mengkaji model pendidikan dan 

permasalahan di masing-masing sekolah. Wawancara dilakukan pada 

tokoh/pengajar sekolah baik dari Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta 

maupun dari Mu’allimin Persatuan Islam Tarogong Garut pada 29 dan 30 

Desember 2019 melalui via diskusi tatap muka di Yogyakarta dan via 

telfon/whatsapp. Kedua sekolah tersebut dipilih karena merupakan 

Mu’allimin terbesar baik dari Muhammadiyah maupun Persatuan Islam. 

Penulis memandang ini cukup merepresentasikan bagaimana model 

pendidikan yang diterapkan oleh masing-masing organisasi masyarakat Islam 

tersebut. 

 



 

Komparasi Model  

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022                             5 

Sejarah Muhammadiyah 

Muhammadiyah adalah salah satu organisasi masyarakat dan gerakan 

Islam terbesar di Indonesia. Gerakan ini berdiri tahun 1912 di Yogyakarta 

oleh KH. Ahmad Dahlan. Menurut Jinan (2015), Muhammadiyah merupakan 

gerakan Islam modern dan reformis yang lebih populer dengan sebutan 

gerakan tajdid atau pembaruan. Berbagai peran telah dilakukan oleh gerakan 

ini baik di bidang pendidikan, dakwah maupun ekonomi (Nurzannah et al., 

2021).  

Sebagai gerakan tajdid, Muhammadiyah pada awal kemunculannya lebih 

banyak membahas aspek-aspek tauhid, ibadah, muamalah dan inti ajaran 

Islam lainnya yang bersumber pada Al-Quran dan As-Sunnah yang shahih. 

Semangat ini tidak terlepas dari sikap dan pemikiran pendirinya yang sangat 

memperhatikan metode pengambilan ijtihad berlandaskan sumber utama 

ajaran Islam. Meskipun pada kemudian hari, orientasi tajdid yang dijalankan 

gerakan ini membuka pintu ijtihad untuk kemajuan. Ciri khas ini terus 

dipertahankan oleh Muhammadiyah hingga saat ini sehingga mampu menjadi 

organisasi Islam moderat yang mampu menjadi solusi bagi permasalahan 

bangsa. 

Haedar Nashir dkk (2019 : 2) berpandangan bahwa Muhammadiyah bisa 

bertahan karena faktor solidaritas, jaringan yang luas serta aktivitas di 

bidang pendidikan, kesehatan dan pengurangan kemiskinan. Gerakan ini 

menampakkan eksistensinya dengan banyak mendirikan sekolah-sekolah 

Islam, rumah sakit, apotik, universitas dan amal usaha lainnya.  

 

Penerapan Model Pendidikan Islam di Mu’allimin Muhammadiyah 

Yogyakarta  

 Madrasah Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta didirikan tahun 1918 

oleh KH. Ahmad Dahlan. Sebagai pendiri gerakan Muhammadiyah, beliau 

saat itu juga sekaligus menjadi direktur pertama di madrasah tersebut. 

Dikutip dari situs resmi Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta, awalnya 

sekolah ini bertujuan untuk mencetak muballigh, guru dan pemimpin 

Muhammadiyah. Sistem pendidikan yang diadopsi oleh madrasah ini ialah 

menerapkan sistem dan metode pendidikan modern. Seiring dengan 

perjalanannya, terjadi penambahan mata pelajaran umum. 

 Selanjutnya pada tahun 1987, Direktur Mu’allimin Muhammadiyah 

Yogyakarta ketika itu melakukan resistematisasi kurikulum. Ini bertujuan 

agar proses pendidikan dan pengajaran dapat lebih berdaya guna. 

Pengembangan kurikulum Muhammadiyah kemudian merekayasa suatu 

paket bidang studi secara terpadu yang berkaitan dengan materi bidang studi 

Al-Islam dan Kemuhammadiyahan. Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta 

melakukan teknik kurikulum silang (crossing kurikulum), yakni 

menggabungkan materi khas Mu’allimin yang merujuk pada referensi kitab 

kuning dan materi GBPP Madrasah Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah 

Departemen Agama RI. 



 
Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin 

6    LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 

 Pada tahun 1996/1997, Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta 

membuka jurusan keagamaan yang bertujuan untuk mengimbangin program 

pemerintah melalui MAN PK (Pendidikan Keagamaan). Namun sejak tahun 

ajaran 2007/2008, program Mu’allimin meniadakan program MAK ini. 

Adapun jurusan lain yang dibuka ialah program IPA dan IPS, yang mengacu 

pada Madrasah Aliyah Umum lainnya. Langkah ini diambil menyusul 

ditiadakannya program tersebut dalam kurikulum Departemen Agama. 

 Madrasah Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta memiliki visi menjadi 

institusi pendidikan Muhammadiyah tingkat menengah yang unggul dan 

mampu menghasilkan kader ulama, pemimpin dan pendidik sebagai 

pembawa misi gerakan Muhammadiyah. Tiga target insan tersebut diwadahi 

oleh madrasah dengan memberi ruang seluas-luasnya bagi para santri untuk 

belajar agama Islam, beroganisasi dan mengajar. 

 “Ada tiga misi yang dibawah oleh Mu’allimin Muhammadiyah 

Yogyakarta yakni menjadi ulama, pemimpin, dan pendidik. Ulama 

ditandai oleh penguasaan bahasa Arab, pemimpin diwadahi dengan 

banyaknya organisasi di madrasah ini. Tujuannya mereka menjadi 

orang yang siap memimpin dan siap dipimpin. Pendidik ditandai 

dengan mampu mendidik dan mengajar di lingkungan masyarakat, 

maupun lingkungan lainnya.” (Muhammad Sholeh, pamong asrama 

Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta, wawancara pada 30 Desember 

2019) 

 

 Salah satu guru yang juga merupakan pamong asrama Mu’allimin 

Muhammadiyah Yogyakarta, Muhammad Sholeh, berharap agara lulusan 

madrasah mampu menjaga budi pekerti dan nilai-nilai yang telah dipelajari 

selama di asrama. Salah satu nilai yang harus dipertahankan adalah sholat 

berjamaah. 

 “Harapan para asatidz terhadap lulusan Mu’allimin pada intinya sesuai 

dengan keputusan Pimpinan Pusat (PP). Sebab kami yang disini 

hanyalah pelaksana lapangan saja. Namun demikian, kita kami 

berharap agar mereka menjadi anak yang baik, punya karakter, dan 

mau sholat berjamaah dimanapun mereka berada.” (Muhammad 

Sholeh, pamong asrama Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta, 

wawancara pada 30 Desember 2019) 

 

 Pada faktanya, santri yang ada di Mu’allimin memiliki satu mata 

pelajaran khusus untuk mengembangkan kemampuan mengajar, yakni mata 

pelajaran Ilmu Keguruan sebanyak dua jam pelakaran per minggu. Santri 

kelas 6 (setingkat kelas 3 Madrasa Aliyah) diberi kesempatan untuk 

melakukan praktik mengajar. Mereka akan mendampingi guru kelas, dan 

diberi kesempatan untuk mengajar kelas 1, 2 dan 3 tsanawiyah. Sebelum 

mengajar, santri juga diajarkan untuk membuat Rencana Program 

Pembelajaran (RPP) sebelum diminta untuk mengajar. Dengan demikian, 



 

Komparasi Model  

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022                             7 

santri mendapat pengalaman selayaknya guru yang akan mengajar di 

sekolah.  

 Salah satu pembimbing asrama Mu’allimin Muhammadiyah 

Yogyakarta, Rizqi Fathoni, menjelaskan bahwa santri juga dibekali agenda 

seperti muhadharah untuk mengasah kemampuan berceramah. “Selain 

terdapat mata pelajaran Ilmu Keguruan yang menjadi agenda formal 

akademik, terdapat juga kegiatan seperti muhadharah dan kultum untuk para 

santri di luar jam pelajaran sekolah. Diharapkan mereka mampu menjadi 

guru dan pengajar di masyarakat.” 

 

Sejarah Persatuan Islam 

 Persatuan Islam (Persis) adalah organisasi Islam yang didirikan pada 

12 September 1923 di Bandung. Gerakan Islam ini didirikan oleh Haji 

Zamzam dan Haji Muhammad Yunus yang berminat dalam kegiatan 

pendidikan dan aktivitas keagamaan. Tujuan Persis didirikan ialah untuk 

memberi pemahaman agama Islam yang komprehensif sesuai dengan ajaran 

Rasulullah. Persis sejak awal tidak ingin pemahaman Islam yang dianut 

masyarakat tercampur dengan budaya lokal, sehingga akan muncul taklid 

buta. Sikap kritis ini yang membuat Persis melakukan banyak kajian 

keislaman yang bersumber dari Al-Quran dan kitab-kitab hadits shahih. 

 Menurut Dadan Wildan Anas dkk (2015), pemikiran Persis didasarkan 

pada ruh ijtihad dan jihad, yang dengan sekuat tenaga mewujudkan harapan 

dan cita-cita sesuai kehendak organisasi yakni persatuan pemikiran Islam 

dan persatuan suara Islam. Bertitik tolak dari semangat inilah, maka 

jam’iyyah ini dinamakan “Persatuan Islam”. Persis memandang, masyarakat 

saat itu telah tenggelam kedalam bius taqlid, jumud, khurafat, bid’ah, 

takhayul dan syirik. Oleh karena itu Persis sering mengadakan pengajian 

Islam, yang selanjutnya dilanjutnya dengan membentuk sekolah-sekolah 

keIslaman. 

 

Cikal Bakal Pendidikan Islam dalam Gerakan Persatuan Islam 

 Menurut Diponegoro (2010), Persatuan Islam mendirikan lembaga 

pendidikan yang dinamai Pesantren Persatuan Islam pada tahun 1936. Usaha 

ini diinisiasi oleh Ahmad Hassan. Sejak awal berdirinya, pola pendidikan di 

Pesantren Persatuan Islam tidak lagi menganut sistem sorogan (menyetor 

ayat) atau bandongan (menerjemahkan kitab). Pesantren Persatuan Islam 

sejak awal mempopulerkan sistem klasikal dan penjenjangan pada dunia 

pesantren, meskipun kala itu model pendidikan seperti ini belumlah populer. 

Pada kemudian hari, sistem pendidikan seperti ini lebih dikenal sebagai 

pesantren modern. 

 Pendirian Pesantren Persatuan Islam pada awalnya bertujuan untuk 

mencetak para kader muballigh yang siap untuk menyebarkan ajaran Islam, 

khususnya paham keagamaan Persis. Paham keagaam Persatuan Islam kala 

itu cukup dipengaruhi oleh tokoh sepertu Muhammad Abduh dan 

Muhammad Rasyid Ridha yang memiliki mazhab sedikit plural. Meski 



 
Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin 

8    LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 

demikian, paham keagamaan Persis juga lebih cenderung mengikuti mazhab 

Imam Ahmad bin Hambal. Maka untuk menyebarkan paham keagamaan ini, 

Ahmad Hassan merasa perlu untuk mendirikan lembaga pendidikan 

pesantren. 

 Selain A. Hassan, tokoh Persatuan Islam lain yang turut memiliki andil 

dalam mendirikan lembaga pendidikan adalah Muhammad Natsir. Natsir 

mendirikan sekolah dengan mengadopsi model Belanda yang membekali 

siswanya dengan pendidikan umum, namun ia juga menambahkan bekal 

ilmu pengetahuan agama pada sekolahnya. Sekolah yang ia dirikan bernama 

Pendidikan Islam atau Pendis.  Dengan demikian terdapat sedikit perbedaan 

antara lembaga pendidikan yang didirikan oleh A. Hassan dengan sekolah 

yang dibentuk Muhammad Natsir. Pesantren yang didirikan A. Hassan inilah 

yang sampai saat ini diterapkan pada Pesantren Persatuan Islam pada 

umumnya, yang pada awalnya bertujuan untuk mencetak para pendakwah 

Islam di lingkungan masing-masing. 

 Pada era kepemimpinan E. Abdurrahman (Ketua Umum Persatuan 

Islam 1962-1983), terjadi proses pemapanan dan pemantapan sistem 

pesantren. Ia melanjutkan program yang telah dimulai oleh A. Hassan. Untuk 

menunjukkan keberpihakannya pada pencetakan kader muballigh, E. 

Abdurrahman membuat himbauan berupa larangan bagi para santrinya 

untuk mengikuti ujian negeri untuk mendapatkan legalisasi pemerintah dan 

melarang lulusannya untuk melanjutkan pendidikan ke perguruan tinggi 

negeri, baik umum maupun agama. Kebijakan ini dirasa perlu karena 

khawatir pada lulusan pesantren yang nanti cenderung tidak mau menjadi 

muballigh, tapi cenderung lebih banyak menjadi birokrat. Tetapi langkah E. 

Abdurrahman yang cenderung mengisolasi lulusan Pesantren Persatuan Islam 

terhadap pemerintahan dan politik menyebabkan perkembangan pesantren 

menjadi statis. 

 Dalam perkembangannya, Persatuan Islam telah memiliki 78 pesantren 

yang tersebar di berbagai daerah pada tahun 1980. Tahun 1990-an pendirian 

pesantren persatuan Islam lebih banyak lagi. Hingga saat ini tercatat jumlah 

pesantren Persatuan Islam sudah lebih dari 200 sekolah di Indonesia. Hal ini 

tidak terlepas dari banyaknya alumni pesantren Persatuan Islam khususnya 

di Bandung dan Bangil untuk mendirikan pesantren baru di lingkungan 

asalnya. Ini cukup mengindikasikan bahwa program pencetakan muballigh 

yang dulu pernah disampaikan oleh para pendiri Persis cukup berhasil. 

 Selanjutnya, era kepemimpinan Persatuan Islam berganti. Latief 

Muchtar sebagai Ketua Umum selanjutnya memiliki visi pembaruan pada 

berbagai bidang baik bidang dakwah, jam’iyyah, ekonomi, pembangunan fisik 

dan lainnya. Gagasan ini sedikit banyaknya cukup mempengaruhi pola 

pendidikan yang sebelumnya telah dirintis oleh para pendiri Persatuan Islam. 

Latief Muchtar menganjurkan agar pesantren-pesantren Persatuan Islam agar 

menyelenggarakan ujian persamaan untuk mendapat ijazah yang diakui 

negara. Hal ini agar lulusan pesantren Persatuan Islam juga bisa melanjutkan 



 

Komparasi Model  

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022                             9 

ke jenjang perguruan tinggi, agar santri lulusan pesantren bisa memiliki daya 

saing dengan lulusan sekolah lainnya. 

 

Penerapan Model Pendidikan Islam di Mu’allimin Persatuan Islam 

Tarogong Garut  

 Dalam dinamikanya, perkembangan pesantren Persatuan Islam telah 

melewati beberapa fase. Dalam fase modernisasi sistem pendidikan, pesantren 

Persatuan Islam Tarogong Garut mucul sebagai pelopor pembaruan pesantren 

Persis. Bisa dikatakan, pesantren yang berdiri tahun 1979 ini sudah sejak awal 

menganjurkan kepada santrinya mengikuti ujian persamaan negeri sehingga 

lulusannya bisa melanjutkan studi di perguruan tinggi. Selain itu, pesantren 

Persatuan Islam Tarogong Garut juga mempelopori pergantian sistem kalender 

pendidikan Hijriyah (Syawal-Sya’ban) ke kelander pendidikan nasional (Juni-

Juli). Pada akhirnya, pesantren Persis lainnya mengikuti langkah ini. 

 Pada awalnya, pesantren Persatuan Islam Tarogong Garut merupakan 

pengembangan dari Pesantren Persatuan Islam Bentar. Karena jumlah santri di 

Pesantren Persis Bentar terus melonjak, maka perlu ada pesantren lain di 

wilayah Garut untuk menampung jumlah tersebut. Sjihabuddin yang awalnya 

merupakan pimpinan pesantren Persis Bentar akhirnya juga menjadi pendiri 

serta inisiator berdirinya pesantren Persatuan Islam Tarogong Garut. Dengan 

demikian, Sjihabuddin resmi meninggalkan Pesantren Persis Bentar Garut. 

 Landasan utama pembangunan pesantren di Garut ini dikarenakan 

tuntutan masyarakat atas kurangnya lembaga pendidikan Islam saat itu. 

Sebagai gambaran, berdasarkan data Depatemen Agama tahun 1977, penduduk 

di Kabupaten Garut saat itu berjumlah 1.332.957 orang. Rinciannya yaitu 

1.329.507 orang pemeluk Islam, 1.377 orang Katholik, 1.068 orang Kristen, dan 

1.005 orang Hindu. Dari data tersebut, dapat disimpulkan bahwa 99% 

masyarakat Garut memeluk agama Islam. Namun banyak dari mereka yang 

belajar Islam secara turun-temurun saja, dan masih sedikit yang memahami 

Islam benar-benar dari sumber hukum utama seperti Al-Quran dan Hadits. Oleh 

karena itu, pendirian pesantren itu sendiri adalah untuk memenuhi kebutuhan 

umat Islam dalam belajar agama lebih mendalam. 

 Visi pesantren Persatuan Islam Tarogong Garut adalah terwujudnya 

pesantren sebagai minimatur masyarakat Islami dan lembaga pendidikan 

unggulan. Sedangkan misi pesantren Persatuan Islam Tarogong Garut adalah 

membina insan berakhlakul karimah yang tafaqquh fiddin dan menguasai Ilmu 

Pengetahuan dan Teknologi (IPTEK). Pada tahun ajaran 2018-2019, total santri 

pada jenjang Mu’allimin ialah 882 orang yang terdiri dari 25 rombongan belajar. 

 Sebagai lembaga pendidikan yang berbasis mu’allimin (keguruan), 

lembaga pendidikan milik Persis ini juga memiliki mata pelajaran ilmu mendidik. 

Ini merupakan bekal bagi para santri agar bisa mengajar agama di lingkungan 

masyarakat. Output dari materi ini biasanya dipraktikkan pada kegiatan 

semacam praktik lapangan selama dua minggu bagi santri kelas 3 Aliyah. 

 “Sebagai lembaga pendidikan tingkat Mu’allimin, pesantren Persatuan 

Islam Tarogong Garut memiliki keunikan karena memiliki mata 



 
Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin 

10    LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 

pelajaran Ilmu Mendidik. Mata pelajaran ini menjadi bekal teori 

mengajar bagi para santri. Namun kekurangannya karena hanya 1 jam 

pelajaran seminggu, sehingga penyampaian materinya tidak begitu 

mendalam.  Jika mata pelajaran Ilmu Mendidik lebih merupakan teori 

mengajar bagi para santri, maka praktiknya dilaksanakan pada 

Program Latihan Khidmat Jam’iyyah (PLKJ). Program ini semacam 

Kulian Kerja Nyata (KKN) jika dalam perkuliahan namun dengan durasi 

lebih singkat yakni dua minggu saja.” (Tsani Tsaniyatilwada, 

pembimbing asrama Mu’allimin Persatuan Islam Garut, wawancara 

pada 29 Desember 2019) 

 

 Dari kedua sekolah tadi dapat terlihat bahwa kedua Mu’allimin 

memiliki kaderisasi dan pendidikan karakter kepada santrinya. Santri yang 

lulus dari kedua sekolah tersebut setidaknya memiliki kemampuan untuk 

mengajar bagi lingkungan sekitar. Ini terlihat dari konten mata pelajaran 

sekolah yang berfokus langsung pada proses mengajar. 

 

Doktrinisasi Nilai-Nilai Keorganisasian 

 Sebagai bagian dari dua organisasi besar Islam di Indonesia, baik 

Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta maupun Mu’allimin Persatuan Islam 

Tarogong Garut menyisipkan mata pelajaran khas yang berhubungan dengan 

ideologi pesantren. Tentu saja keduanya memiliki nilai-nilai dan visi tersendiri 

sesuai dengan semangat pendirian sekolahnya masing-masing. Menurut Bauto 

(2014 : 24), doktrin-doktrin original Islam digunakan untuk mencapai tujuan 

Islam yang permanen. Atau setidak-tidaknya agar ajaran dasar Islam dapat 

melekat pada individu organisasi. Dalam makna yang lebih sempit, doktrin ini 

berarti konsepsi keimanan dan syariah yang dianut oleh masyarakat sebagai 

landasan hukum dalam bertindak. Jika dikaitkan dengan doktrin agama dalam 

konteks organisasi masyarakat Islam, doktrin ini diperlukan agar anggota 

organisasi dapat lebih loyal pada gerakan yang diambilnya. 

 Dalam mata pelajaran di Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta, terdapat 

mata pelajaran Ke-Muhammadiyah-an yang memiliki porsi 2 jam pelajaran per 

minggu. Materi ini lebih membahas seputar tata nilai dari Muhammadiyah serta 

sejarah pendirian gerakan ini. Saat ini, gerakan Muhammadiyah mengusung 

tema Islam berkemajuan. Nilai-nilai ini jugalah yang biasanya diinternalisasi 

kedalam materi mu’allimin.  

 Muhammad Sholeh memaparkan bahwa poin utama dari madrasah 

Muhammadiyah adalah aspek akhlak santri. “Nilai-nilai yang ditanamkan di 

Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta diantaranya ialah akhlak, religius yang 

ditandai dengan rajin ibadah, disiplin yang ditandai dengan rajin sekolah, serta 

nilai tanggungjawab yang ditandai dengan memiliki insting memimpin”. 

(Muhammad Sholeh, pamong asrama Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta, 

wawancara pada 30 Desember 2019) 

 Tidak jauh berbeda dengan Mu’allimin Persatuan Islam Tarogong Garut, 

disana terdapat mata pelajaran khas tentang keorganisasian Persatuan Islam 



 

Komparasi Model  

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022                             11 

adalah ke-jam’iyyah-an. Mata pelajaran ini selain membahas nilai-nilai 

keutamaan berorganisasi secara umum, juga membahas lebih spesifik tentang 

Qanun Asasi dan Qanun Dakhili (AD & ART) Persatuan Islam. Dan salah satu 

tugas pelajaran ke-jam’iyyahan yang masih berlangsung sampai saat ini adalah 

tugas mengajar di lingkungan sekitar pesantren. 

 “Dalam kenyataannya, ada santri yang meresapi nilai-nilai ke-Persis-an 

setelah mengikuti mata pelajaran ke-jam’iyyah-an dan ada juga yang 

biasa saja. Mereka yang merasakan nila-nilai ke-Persis-an ini biasanya 

memilih bergabung ke Ikatan Pelajar Persis (IPP), maupun Himpunan 

Mahasiswa (HIMA) Persis untuk tingkat mahasiswa. Santri yang lebih 

berminat pada keorganisasian secara umum lebih memilih bergabung 

dengan organisasi Rijalul Ghad dan Ummahatul Ghad (OSIS) Mu’allimin.” 

(Tsani Tsaniyatilwada, pembimbing asrama Mu’allimin Persatuan Islam 

Garut, wawancara pada 29 Desember 2019) 

  

Nurlaela juga berpendapat bahwa seorang santri juga harus memiliki tata nilai 

spritualitas. 

 “Seorang santri harusnya memiliki nila-nilai spiritualitas yang lebih 

berkualitas, nilai kependidikan dan kepemimpinan, dan nilai-nilai adab 

dalam kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai tersebut akan mempermudah 

dimanapun mereka berada dan dalam peran apapun yang mereka pilih. 

Karena idealnya (santri) Mu’allimin itu sesuai niat pendirinya harus 

menjadi penerang umat” (Nurlaela, guru Bimbingan Konseling Mu’allimin 

Persatuan Islam Garut, wawancara melalui whatsapp pada 30 Desember 

2019) 

 

 Selain memiliki ke-khasan dalam metode mendidik, kedua madrasah 

tersebut juga membekali santrinya agar loyal terhadap ideologi organisasi. Ini 

secara tidak langsung adalah ajang pengkaderan bagi kedua gerakan tersebut. 

Tidak bisa dipungkiri bahwa dengan lembaga pendidikanlah generasi pelanjut 

perjuangan organisasi akan terus terjaga dari masa ke masa. 

 

Komparasi Model Pendidikan 

 Dalam komparasi model pendidikan Islam yang dijalankan oleh 

Mu’allimin baik dari Muhammadiyah maupun Persis, penulis mencoba 

mengklasifikasikan model ini kedalam beberapa bagian. Unit analisis yang 

penulis ambil ialah dari aspek payung kementerian, definisi mu’allimin, visi 

sekolah, mata pelajaran khas keguruan dan organisasi, capaian hafalan Al-

Quran, jumlah mata pelajaran, output mata pelajaran, model belajar dan total 

santri. 



 
Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin 

12    LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 

 

 Dibawah ini adalah rincian dari beberapa aspek tersebut : 

Unit Analisis Mu’allimin 

Muhammadiyah 

Yogyakarta 

Mu’allimin 

Persatuan Islam 

Tarogong Garut 

Keterangan 

Payung 

Kementerian 

Kementerian Agama 

RI 

Kementerian 

Agama RI 

 

Definisi 

Mu’allimin/ 

Tingkatan 

Pendidikan 

Madrasah 

Tsanawiyah dan 

Madrasah Aliyah (6 

tahun) 

Madrasah Aliyah 

(3 tahun) 

Sejak tahun 

2015, MMY 

harus dimulai 

dari kelas 1 

Tsanawiyah 

Visi dan Nilai 

Sekolah 

Akhlak Karimah, 

Tafaqquh Fiddin, 

Menguasain IPTEK 

Mencetak Ulama, 

Pemimpin dan 

Pendidik 

 

Mata Pelajaran 

Khas Keguruan  

Ilmu Keguruan (2 

jam 

pelajaran/minggu) 

Ilmu Mendidik (1 

jam 

pelajaran/minggu) 

 

Mata Pelajaran 

Khas 

Keorganisasian 

Kemuhammadiyahan 

(2 jam 

pelajaran/minggu) 

Kejam’iyyahan (2 

jam 

pelajaran/minggu) 

 

Target Capaian 

Al-Quran 

3 juz Al-Quran 

beserta 

terjemahannya 

5 juz Al-Quran  

Jumlah Mata 

Pelajaran 

24-26 mata 

pelajaran 

25 mata pelajaran  

Output Mata 

Pelajaran 

Keguruan 

Mengajar di TPA dan 

lingkungan sekitar 

Mengajar di TPA 

dan lingkungan 

sekitar 

 

Model Belajar Wajib Asrama Tidak Wajib 

Asrama 

 

Total Santri 1475 santri (6 

jenjang) 

882 santri (3 

jenjang) 

 

 

 Dari tabel diatas dapat dilihat beberapa kesamaan yang dimiliki oleh 

kedua mu’allimin, yakni payung kementerian, mata pelajaran khas, jumlah 

mata pelajaran, dan output mata pelajaran keguruan. Adapun aspek seperti 

capaian hafalan Al-Quran memiliki perbedaan yang tidak terlalu jauh. 

Mu’allimin Muhmmadiyah Yogyakarta memiliki target hafalan minimal 3 juz 

Al-Quran namun disertai dengan makna terjemahan. Sedangkan Mu’allimin 

Persatuan Islam Tarogong Garut lebih pada aspek jumlah hafalan yakni 5 juz 

Al-Quran. 

 Perbedaan paling mencolok adalah definisi Mu’allimin itu sendiri, bagi 

sekolah Muhammadiyah harus menjalani 6 jenjang pendidikan, sedangkan di 



 

Komparasi Model  

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022                             13 

Persis hanya 3 jenjang. Sehingga ini juga berpengaruh pada perbedaan 

jumlah santri. Perbedaan lain adalah asrama dan tidak asrama. Dulunya di 

Mu’allimin Muhammadiyah santri juga boleh tidak asrama, namun saat ini 

sudah wajib diasramakan.  

 

Penutup 

 Dari penelitian diatas dapat disimpulkan bahwa baik Mu’allimin 

Muhammadiyah Yogyakarta maupun Mu’allimin Persatuan Islam Tarogong 

Garut memiliki semangat yang sama dalam memajukan pendidikan Islam. 

Meskipun secara umum memiliki tata nilai dan ideologi yang berbeda, namun 

memiliki tujuan yang sama yakni menghasilkan kader ulama yang umara dan 

umara yang ulama. Ini terlihat dari komposisi mata pelajaran yang mereka 

miliki. Selain itu, kedua sekolah juga menjadikan ilmu agama dan umum 

sebagai sebuah kesatuan yang saling mendukung. Tidak ada dikotomi 

diantara kedua bidang keilmuan tersebut. Sehingga dapat disimpulkan bahwa 

model pendidikan Islam yang dianut oleh kedua Mu’allimin tersebut adalah 

model organisme atau sistemik. 



 
Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin 

14    LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 

Daftar Pustaka 

Anas, DW, dkk. (2015). Anatomi Gerakan Dakwah Persatuan Islam. Bandung : 

Persatuan Islam. 

Azhar, A., Wuradji, W., & Siswoyo, D. (2016). Pendidikan Kader Dan 

Pesantren Muallimin Muhammadiyah Yogyakarta. Jurnal Pembangunan 

Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi, 3(2), 113–125. 

https://doi.org/10.21831/jppfa.v3i2.9816 

Budiman, M. A. (2017). Pendidikan Agama Islam. Banjarbaru: Grafika Wangi 

Kalimantan, (12141362), 1–111. 

Nurzannah, N., Daulay, M. Y., & Ginting, N. (2021). Map of The Needs of 

UMSU Students on Al-Islam and Muhammadiyah Curriculum. Nazhruna: 

Jurnal Pendidikan Islam, 4(3), 777–791. 

https://doi.org/10.31538/nzh.v4i3.1722 

Saifullah, I. (2017). Transnasional Islam Dan Pendidikan Islam Di Indonesia. 

Jurnal Pendidikan UNIGA, 9(1), 1–14. 

Tampubolon, I. (2019). Trilogi Sistem Pendidikan Pesantren Muhammadiyah: 

Suatu Pengantar. Al-Muaddib : Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial & Keislaman, 4(1), 

116. https://doi.org/10.31604/muaddib.v1i1.797 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


