LENTERA: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies
Volume 4, Nomor 1, Januari —Juni 2022, h. 1- 14
DOl : 10.32505/lentera.v4i1.4223

KOMPARASI MODEL PENDIDIKAN ISLAM ANTARA
MUHAMMADIYAH DAN PERSATUAN ISLAM

Zilal Afwa Ajidin
Fakultas Syariah dan Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim Riau
zilal.afwa.ajidin@uin-suska.ac.id

Asep Ajidin
Sekolah Tinggi Ilmu Hukum Putri Maharaja, Payakumbuh

Abstract

Islamic education programs have developed since before Indonesia's
independence. However, de facto still experiences ups and downs in its
implementation. In this study, the authors compare two Islamic community
organizations, namely Muhammadiyah and Persatuan Islam, by taking case
studies, namely Mu'allimin Muhammadiyah Yogyakarta and Mu'allimin
Persatuan Islam Tarogong Garut. The sample was taken because both of them
are the largest mu'allimin from each of the Islamic community organizations.
This study aims to find out how the Islamic education model implemented by
the school in facing the challenges of the times. The results showed that the
two mu'allimin had quite different models in carrying out their curriculum.
However, they have similarities in terms of vision and mission, namely
creating Islamic religious teachers who are able to adapt to their environment.
The conclusion obtained from this study is that each mu'allimin is able to
become a superior school in their respective environments with the system
they implement. The model of Islamic religious education for the two
mu'allimin is the organism model.

Keywords: [slamic Educational Model, Muhammadiyah, Persatuan Islam

Abstrak

Program pendidikan Islam telah berkembang sejak sebelum Indonesia
merdeka. Namun secara de facto masih mengalami pasang surut dalam
penerapannya. Pada penelitian ini, penulis membandingkan dua organisasi
masyarakat Islam yakni Muhammadiyah dan Persatuan Islam, dengan
mengambil studi kasus yakni Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta dan
Mu’allimin Persatuan Islam Tarogong Garut. Sampel tersebut diambil karena
keduanya merupakan mu’allimin terbesar dari masing-masing organisasi
masyarakat Islam tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 1


https://doi.org/10.32505/lentera.v4i1.4223
mailto:zilal.afwa.ajidin@uin-suska.ac.id

Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin

bagaimana model pendidikan Islam yang dilaksanakan oleh sekolah tersebut
dalam menghadapi tantangan zaman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
kedua mu’allimin tersebut memiliki model yang cukup berbeda dalam
menjalankan kurikulumnya. Namun memiliki kesamaan dalam hal visi misi
yakni menciptakan pengajar agama Islam yang mampu beradaptasi bagi
lingkungannya. Kesimpulan yang didapat dari penelitian ini adalah masing-
masing mu’allimin mampu menjadi sekolah unggulan di lingkungan masing-
masing dengan sistem yang diterapkannya. Model pendidikan agama Islam
kedua mu’allimin tersebut ialah model organisme.

Keywords: Model Pendidikan Islam, Muhammadiyah, Persatuan Islam

Pendahuluan

Pendidikan adalah salah satu pilar penting dalam meningkatkan
kapasitas sumber daya manusia. Dampak positif dari peningkatan kualitas
sumber daya manusia ini tentunya dapat meningkatkan daya saing sebuah
bangsa di tingkat global. Tidak dapat dipungkiri bahwa semua bangsa saat ini
berlomba-lomba dalam merancang model pendidikan yang ideal. Banyak
model pendidikan yang dikembangkan oleh berbagai negara.

Disisi lain, model pendidikan Islam telah mewarnai perkembangan
pendidikan di Indonesia (Saifullah, 2017). Pesantren dan madrasah turut andil
dalam mencetak insan yang terpelajar. Sebagian diantaranya menitikberatkan
pada pembahasan kitab klasik yang mengkaji satu kitab secara tuntas, dan
sebagian lain lebih berfokus pada pembahasan bab per bab yang sumber
materinya bisa diambil dari berbagai referensi kitab. Keduanya saling mengisi
dan mewarnai perkembangan pendidikan Islam khususnya di Indonesia
(Budiman, 2017). Keberadaan pesantren dan madrasah ini telah bertahun-
bertahun tahun bahkan sebelum negara ini merdeka. Beberapa sekolah Islam
yang hadir sebelum masa kemerdekaan diantaranya adalah Sumatera
Thawalib, Pondok Modern Gontor, Pesantren Parabek dan lain sebagainya.
Sebagian kecil lainnya masih menerapkan pola pendidikan keguruan kepada
peserta didiknya.

Selain lembaga pesantren atau madrasah independen yang dilahirkan
oleh yayasan perorangan atau keluarga, terdapat juga madrasah yang
didirikan dengan membawa bendera organisasi masyarakat (ormas) Islam
tertentu. Beberapa ormas yang sangat fokus dan berkontribusi besar dalam
pengembangan bidang pendidikan diantaranya ialah Nahdlatul Ulama,
Muhammadiyah dan Persatuan Islam. Khusus Muhammadiyah dan Persatuan
Islam, keduanya memiliki jenjang mu’allimin untuk tingkat sekolah menengah
atas. Pada dasarnya jenjang ini lebih menitikberatkan pada kurikulum
keguruan. Bahkan Muhammadiyah sendiri menjadikan level mu’allimin ini
sebagai sarana pengkaderan bagi pelanjut generasi dakwah dana jama’ahnya
(Azhar et al.,, 2016). Selain itu, Muhammadiyah juga memiliki trilogi
pendidikan yang dianut dalam penerapan kurikulum keilmuan di sekolah-
sekolah yang mereka miliki (Tampubolon, 2019).

2 LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022



Komparasi Model

Telaah Literatur

Pengembangan pendidikan Islam khususnya yang diinisiasi oleh
organisasi masyarakat Islam telah memberi warna tersendiri pada dunia
pendidikan Indonesia. Mereka turut mendidik anak-anak bangsa bahkan jauh
sebelum era kemerdekaan Republik Indonesia. Meskipun demikian, banyak
tantangan dan rintangan yang dihadapi oleh gerakan Islam tersebut.
Sehingga pengembangan pendidikan agama Islam yang dijalankan, baik oleh
organisasi masyarakat seperti Muhammadiyah, Persatuan Islam, dan
Nahdlatul Ulama mengalami pasang surut dari waktu ke waktu.

Dengan pendekatan yang berbeda, masing-masing gerakan Islam
menghasilkan output pendidikan yang berbeda pula. Menurut Siswanto (2010

148), setidaknya terdapat tiga model pengembangan pendidikan agama
Islam yaitu :
a. Model Dikotomis

Model pendidikan ini adalah model pendidikan yang paling sederhana
yang lebih menekankan pada aspek dikotomi. Pada praktiknya, pendidikan
Islam hanya dilihat dari dua sisi berlawanan. Model dikotomis memandang
bahwa kehidupan dunia dan akhirat serta kehidupan jasmani dan rohani
adalah sesuatu yang terpisah. Sehingga menjadikan pendidikan agama Islam
hanya diletakkan pada sisi akhirat atau rohani saja. Dengan demikian,
terkesan bahwa pendidikan agama Islam akan berhadapan dengan
pendidikan non agama, pendidikan umum dan seterusnya.

Pandangan semacam ini mengakibatkan bahwa pengembangan agama
Islam hanya berkaitan dengan aspek kehidupan ukhrowi yang terpisah
dengan kehidupan duniawi saja. Pendidikan agama Islam, khususnya di
pesantren dianggap hanya layak untuk mengurusi urusan spiritual dan
keruhanian saja. Sedangkan kehidupan ekonomi, politik, ilmu pengetahuan,
seni, budaya dan tekhnologi dianggap sebagai bidang garapan ilmu
pengetahuan non-agama. Pandangan dikotomis inilah yang menimbulkan
dualisme dalam ilmu pengetahuan, yakni sistem pendidikan agama dan non-
agama.

b. Model Mekanisme

Model ini memandang bahwa kehidupan terdiri dari berbagai aspek,
dan pendidikan dianggap sebagai sebuah tata nilai penanaman seperangkat
nilai kehidupan. Masing-masing aspek akan bergerak sesuai fungsinya,
bagaikan sebuah mesin yang terdiri dari berbagai komponen yang
menjalankan fungsinya sendiri-sendiri. Dari komponen tersebut, ada
komponen yang terintegrasi dan harus bergerak bersama, dan ada pula yang
tidak.

Dalam tatanan pendidikan, diperlukan adanya integrasi dari berbagai
aspek, baik nilai agama, sosial, ekonomi, ilmiah dan kualitas kecerdasan.
Pendidikan itu sendiri merupakan salah satu elemen yang menjadi dasar
untuk mewujudkan capaian-capaian sosial lainnya dalam kehidupan. Bila
berbicara mengenai pendidikan keagamaan, maknanya adalah usaha untuk
merealisasikan idealitas Islam dengan tata nilai yang dijiwai iman dan taqwa

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 3



Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin

kepada Allah. Dengan demikian, aspek agama adalah satu bagian dari aspek-
aspek kehidupan lainnya. Lebih spesifik lagi, khususnya dalam tatanan
pendidikan, ada mata pelajaran yang hubungannya sederajat dan tidak saling
berkonsultasi, dan ada pula mata pelajaran yang mempunyai hubungan
sederajat dan bisa saling berkonsultasi.

Model pendidikan mekanisme ini seringkali diterapkan di sekolah-
sekolah yang tetap memberi porsi mata pelajaran agama, namun hanya
diberikan 2 sampai 3 jam pelajaran seminggu. Kebijakan ini sangat
bermanfaat bagi pembentukan moral dan pribadi yang religius. Namun
seringkali mata pelajaran agama menjadi materi kelas kedua, karena
termaginalkan oleh mata pelajaran umum yang bobot jam pelajarannya lebih
besar.

c. Model Organisme/Sistemik

Dalam ilmu biologi, organisme adalah sebuah sistem jaringan tubuh
yang bekerja pada jasad makhluk hidup untuk suatu tujuan. Dalam konteks
pendidikan Islam, model organisme adalah aktivitas pendidikan yang terdiri
dari berbagai komponen yang hidup bersama dan bekerjasama untuk tujuan
tertentu yakni terwujudnya kehidupan yang religius. Pemikiran ini
didasarkan pada fundamental doctrines (doktrin fundamental) yang
terkandung dalam Al-Quran dan As-Sunnah sebagai sumber pokok ajaran
Islam. Dengan model ini, diharapkan terjadi integrasi nilai-nilai ilmu
pengetahuan umum dan ilmu pengetahuan agama untuk menciptakan insan
yang berilmu pengetahuan, memiliki kematangan profesional serta hidup
dalam nilai-nilai agama yang dianutnya.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui dua pendekatan,
yakni wawancara langsung ke narasumber dan studi kepustakaan. Penelitian
ini dijabarkan secara deskriptif dengan berpegang pada data faktual dari
narasumber, serta dijelaskan secara sistematis berdasarkan pada temuan
lapangan yang ada. Studi kepustakaan lebih difokuskan pada sumber-sumber
kajian terkini yang terdapat di jurnal maupun buku-buku terkait. Adapun
teknik wawancara, dilakukan dengan mengkaji model pendidikan dan
permasalahan di masing-masing sekolah. Wawancara dilakukan pada
tokoh/pengajar sekolah baik dari Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta
maupun dari Mu’allimin Persatuan Islam Tarogong Garut pada 29 dan 30
Desember 2019 melalui via diskusi tatap muka di Yogyakarta dan via
telfon/ whatsapp. Kedua sekolah tersebut dipilih karena merupakan
Mu’allimin terbesar baik dari Muhammadiyah maupun Persatuan Islam.
Penulis memandang ini cukup merepresentasikan bagaimana model
pendidikan yang diterapkan oleh masing-masing organisasi masyarakat Islam
tersebut.

4 LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022



Komparasi Model

Sejarah Muhammadiyah

Muhammadiyah adalah salah satu organisasi masyarakat dan gerakan
Islam terbesar di Indonesia. Gerakan ini berdiri tahun 1912 di Yogyakarta
oleh KH. Ahmad Dahlan. Menurut Jinan (2015), Muhammadiyah merupakan
gerakan Islam modern dan reformis yang lebih populer dengan sebutan
gerakan tajdid atau pembaruan. Berbagai peran telah dilakukan oleh gerakan
ini baik di bidang pendidikan, dakwah maupun ekonomi (Nurzannah et al.,
2021).

Sebagai gerakan tajdid, Muhammadiyah pada awal kemunculannya lebih
banyak membahas aspek-aspek tauhid, ibadah, muamalah dan inti ajaran
Islam lainnya yang bersumber pada Al-Quran dan As-Sunnah yang shahih.
Semangat ini tidak terlepas dari sikap dan pemikiran pendirinya yang sangat
memperhatikan metode pengambilan ijtihad berlandaskan sumber utama
ajaran Islam. Meskipun pada kemudian hari, orientasi tajdid yang dijalankan
gerakan ini membuka pintu ijtihad untuk kemajuan. Ciri khas ini terus
dipertahankan oleh Muhammadiyah hingga saat ini sehingga mampu menjadi
organisasi Islam moderat yang mampu menjadi solusi bagi permasalahan
bangsa.

Haedar Nashir dkk (2019 : 2) berpandangan bahwa Muhammadiyah bisa
bertahan karena faktor solidaritas, jaringan yang luas serta aktivitas di
bidang pendidikan, kesehatan dan pengurangan kemiskinan. Gerakan ini
menampakkan eksistensinya dengan banyak mendirikan sekolah-sekolah
Islam, rumah sakit, apotik, universitas dan amal usaha lainnya.

Penerapan Model Pendidikan Islam di Mu’allimin Muhammadiyah
Yogyakarta

Madrasah Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta didirikan tahun 1918
oleh KH. Ahmad Dahlan. Sebagai pendiri gerakan Muhammadiyah, beliau
saat itu juga sekaligus menjadi direktur pertama di madrasah tersebut.
Dikutip dari situs resmi Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta, awalnya
sekolah ini bertujuan untuk mencetak muballigh, guru dan pemimpin
Muhammadiyah. Sistem pendidikan yang diadopsi oleh madrasah ini ialah
menerapkan sistem dan metode pendidikan modern. Seiring dengan
perjalanannya, terjadi penambahan mata pelajaran umum.

Selanjutnya pada tahun 1987, Direktur Mu’allimin Muhammadiyah
Yogyakarta ketika itu melakukan resistematisasi kurikulum. Ini bertujuan
agar proses pendidikan dan pengajaran dapat lebih berdaya guna.
Pengembangan kurikulum Muhammadiyah kemudian merekayasa suatu
paket bidang studi secara terpadu yang berkaitan dengan materi bidang studi
Al-Islam dan Kemuhammadiyahan. Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta
melakukan teknik kurikulum silang (crossing kurikulum), yakni
menggabungkan materi khas Mu’allimin yang merujuk pada referensi kitab
kuning dan materi GBPP Madrasah Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah
Departemen Agama RI.

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 5



Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin

Pada tahun 1996/1997, Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta
membuka jurusan keagamaan yang bertujuan untuk mengimbangin program
pemerintah melalui MAN PK (Pendidikan Keagamaan). Namun sejak tahun
ajaran 2007/2008, program Mu’allimin meniadakan program MAK ini.
Adapun jurusan lain yang dibuka ialah program IPA dan IPS, yang mengacu
pada Madrasah Aliyah Umum lainnya. Langkah ini diambil menyusul
ditiadakannya program tersebut dalam kurikulum Departemen Agama.

Madrasah Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta memiliki visi menjadi
institusi pendidikan Muhammadiyah tingkat menengah yang unggul dan
mampu menghasilkan kader ulama, pemimpin dan pendidik sebagai
pembawa misi gerakan Muhammadiyah. Tiga target insan tersebut diwadahi
oleh madrasah dengan memberi ruang seluas-luasnya bagi para santri untuk
belajar agama Islam, beroganisasi dan mengajar.

“Ada tiga misi yang dibawah oleh Mu’allimin Muhammadiyah

Yogyakarta yakni menjadi ulama, pemimpin, dan pendidik. Ulama

ditandai oleh penguasaan bahasa Arab, pemimpin diwadahi dengan

banyaknya organisasi di madrasah ini. Tujuannya mereka menjadi
orang yang siap memimpin dan siap dipimpin. Pendidik ditandai
dengan mampu mendidik dan mengajar di lingkungan masyarakat,
maupun lingkungan lainnya.” (Muhammad Sholeh, pamong asrama
Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta, wawancara pada 30 Desember
2019)

Salah satu guru yang juga merupakan pamong asrama Mu’allimin
Muhammadiyah Yogyakarta, Muhammad Sholeh, berharap agara lulusan
madrasah mampu menjaga budi pekerti dan nilai-nilai yang telah dipelajari
selama di asrama. Salah satu nilai yang harus dipertahankan adalah sholat
berjamaah.

“Harapan para asatidz terhadap lulusan Mu’allimin pada intinya sesuai

dengan keputusan Pimpinan Pusat (PP). Sebab kami yang disini

hanyalah pelaksana lapangan saja. Namun demikian, kita kami
berharap agar mereka menjadi anak yang baik, punya karakter, dan
mau sholat berjamaah dimanapun mereka berada.” (Muhammad

Sholeh, pamong asrama Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta,

wawancara pada 30 Desember 2019)

Pada faktanya, santri yang ada di Mu’allimin memiliki satu mata
pelajaran khusus untuk mengembangkan kemampuan mengajar, yakni mata
pelajaran Ilmu Keguruan sebanyak dua jam pelakaran per minggu. Santri
kelas 6 (setingkat kelas 3 Madrasa Aliyah) diberi kesempatan untuk
melakukan praktik mengajar. Mereka akan mendampingi guru kelas, dan
diberi kesempatan untuk mengajar kelas 1, 2 dan 3 tsanawiyah. Sebelum
mengajar, santri juga diajarkan untuk membuat Rencana Program
Pembelajaran (RPP) sebelum diminta untuk mengajar. Dengan demikian,

6 LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022



Komparasi Model

santri mendapat pengalaman selayaknya guru yang akan mengajar di
sekolah.

Salah satu pembimbing asrama Mu’allimin Muhammadiyah
Yogyakarta, Rizqi Fathoni, menjelaskan bahwa santri juga dibekali agenda
seperti muhadharah untuk mengasah kemampuan berceramah. “Selain
terdapat mata pelajaran Ilmu Keguruan yang menjadi agenda formal
akademik, terdapat juga kegiatan seperti muhadharah dan kultum untuk para
santri di luar jam pelajaran sekolah. Diharapkan mereka mampu menjadi
guru dan pengajar di masyarakat.”

Sejarah Persatuan Islam

Persatuan Islam (Persis) adalah organisasi Islam yang didirikan pada
12 September 1923 di Bandung. Gerakan Islam ini didirikan oleh Haji
Zamzam dan Haji Muhammad Yunus yang berminat dalam kegiatan
pendidikan dan aktivitas keagamaan. Tujuan Persis didirikan ialah untuk
memberi pemahaman agama Islam yang komprehensif sesuai dengan ajaran
Rasulullah. Persis sejak awal tidak ingin pemahaman Islam yang dianut
masyarakat tercampur dengan budaya lokal, sehingga akan muncul taklid
buta. Sikap kritis ini yang membuat Persis melakukan banyak kajian
keislaman yang bersumber dari Al-Quran dan kitab-kitab hadits shahih.

Menurut Dadan Wildan Anas dkk (2015), pemikiran Persis didasarkan
pada ruh ijtihad dan jihad, yang dengan sekuat tenaga mewujudkan harapan
dan cita-cita sesuai kehendak organisasi yakni persatuan pemikiran Islam
dan persatuan suara Islam. Bertitik tolak dari semangat inilah, maka
jam’iyyah ini dinamakan “Persatuan Islam”. Persis memandang, masyarakat
saat itu telah tenggelam kedalam bius taqlid, jumud, khurafat, bid’ah,
takhayul dan syirik. Oleh karena itu Persis sering mengadakan pengajian
Islam, yang selanjutnya dilanjutnya dengan membentuk sekolah-sekolah
kelslaman.

Cikal Bakal Pendidikan Islam dalam Gerakan Persatuan Islam

Menurut Diponegoro (2010), Persatuan Islam mendirikan lembaga
pendidikan yang dinamai Pesantren Persatuan Islam pada tahun 1936. Usaha
ini diinisiasi oleh Ahmad Hassan. Sejak awal berdirinya, pola pendidikan di
Pesantren Persatuan Islam tidak lagi menganut sistem sorogan (menyetor
ayat) atau bandongan (menerjemahkan kitab). Pesantren Persatuan Islam
sejak awal mempopulerkan sistem klasikal dan penjenjangan pada dunia
pesantren, meskipun kala itu model pendidikan seperti ini belumlah populer.
Pada kemudian hari, sistem pendidikan seperti ini lebih dikenal sebagai
pesantren modern.

Pendirian Pesantren Persatuan Islam pada awalnya bertujuan untuk
mencetak para kader muballigh yang siap untuk menyebarkan ajaran Islam,
khususnya paham keagamaan Persis. Paham keagaam Persatuan Islam kala
itu cukup dipengaruhi oleh tokoh sepertu Muhammad Abduh dan
Muhammad Rasyid Ridha yang memiliki mazhab sedikit plural. Meski

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 7



Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin

demikian, paham keagamaan Persis juga lebih cenderung mengikuti mazhab
Imam Ahmad bin Hambal. Maka untuk menyebarkan paham keagamaan ini,
Ahmad Hassan merasa perlu untuk mendirikan lembaga pendidikan
pesantren.

Selain A. Hassan, tokoh Persatuan Islam lain yang turut memiliki andil
dalam mendirikan lembaga pendidikan adalah Muhammad Natsir. Natsir
mendirikan sekolah dengan mengadopsi model Belanda yang membekali
siswanya dengan pendidikan umum, namun ia juga menambahkan bekal
ilmu pengetahuan agama pada sekolahnya. Sekolah yang ia dirikan bernama
Pendidikan Islam atau Pendis. Dengan demikian terdapat sedikit perbedaan
antara lembaga pendidikan yang didirikan oleh A. Hassan dengan sekolah
yang dibentuk Muhammad Natsir. Pesantren yang didirikan A. Hassan inilah
yang sampai saat ini diterapkan pada Pesantren Persatuan Islam pada
umumnya, yang pada awalnya bertujuan untuk mencetak para pendakwah
Islam di lingkungan masing-masing.

Pada era kepemimpinan E. Abdurrahman (Ketua Umum Persatuan
Islam 1962-1983), terjadi proses pemapanan dan pemantapan sistem
pesantren. Ia melanjutkan program yang telah dimulai oleh A. Hassan. Untuk
menunjukkan keberpihakannya pada pencetakan kader muballigh, E.
Abdurrahman membuat himbauan berupa larangan bagi para santrinya
untuk mengikuti ujian negeri untuk mendapatkan legalisasi pemerintah dan
melarang lulusannya untuk melanjutkan pendidikan ke perguruan tinggi
negeri, baik umum maupun agama. Kebijakan ini dirasa perlu karena
khawatir pada lulusan pesantren yang nanti cenderung tidak mau menjadi
muballigh, tapi cenderung lebih banyak menjadi birokrat. Tetapi langkah E.
Abdurrahman yang cenderung mengisolasi lulusan Pesantren Persatuan Islam
terhadap pemerintahan dan politik menyebabkan perkembangan pesantren
menjadi statis.

Dalam perkembangannya, Persatuan Islam telah memiliki 78 pesantren
yang tersebar di berbagai daerah pada tahun 1980. Tahun 1990-an pendirian
pesantren persatuan Islam lebih banyak lagi. Hingga saat ini tercatat jumlah
pesantren Persatuan Islam sudah lebih dari 200 sekolah di Indonesia. Hal ini
tidak terlepas dari banyaknya alumni pesantren Persatuan Islam khususnya
di Bandung dan Bangil untuk mendirikan pesantren baru di lingkungan
asalnya. Ini cukup mengindikasikan bahwa program pencetakan muballigh
yang dulu pernah disampaikan oleh para pendiri Persis cukup berhasil.

Selanjutnya, era kepemimpinan Persatuan Islam berganti. Latief
Muchtar sebagai Ketua Umum selanjutnya memiliki visi pembaruan pada
berbagai bidang baik bidang dakwah, jam’iyyah, ekonomi, pembangunan fisik
dan lainnya. Gagasan ini sedikit banyaknya cukup mempengaruhi pola
pendidikan yang sebelumnya telah dirintis oleh para pendiri Persatuan Islam.
Latief Muchtar menganjurkan agar pesantren-pesantren Persatuan Islam agar
menyelenggarakan ujian persamaan untuk mendapat ijazah yang diakui
negara. Hal ini agar lulusan pesantren Persatuan Islam juga bisa melanjutkan

8 LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022



Komparasi Model

ke jenjang perguruan tinggi, agar santri lulusan pesantren bisa memiliki daya
saing dengan lulusan sekolah lainnya.

Penerapan Model Pendidikan Islam di Mu’allimin Persatuan Islam
Tarogong Garut

Dalam dinamikanya, perkembangan pesantren Persatuan Islam telah
melewati beberapa fase. Dalam fase modernisasi sistem pendidikan, pesantren
Persatuan Islam Tarogong Garut mucul sebagai pelopor pembaruan pesantren
Persis. Bisa dikatakan, pesantren yang berdiri tahun 1979 ini sudah sejak awal
menganjurkan kepada santrinya mengikuti ujian persamaan negeri sehingga
lulusannya bisa melanjutkan studi di perguruan tinggi. Selain itu, pesantren
Persatuan Islam Tarogong Garut juga mempelopori pergantian sistem kalender
pendidikan Hijriyah (Syawal-Sya’ban) ke kelander pendidikan nasional (Juni-
Juli). Pada akhirnya, pesantren Persis lainnya mengikuti langkah ini.

Pada awalnya, pesantren Persatuan Islam Tarogong Garut merupakan
pengembangan dari Pesantren Persatuan Islam Bentar. Karena jumlah santri di
Pesantren Persis Bentar terus melonjak, maka perlu ada pesantren lain di
wilayah Garut untuk menampung jumlah tersebut. Sjihabuddin yang awalnya
merupakan pimpinan pesantren Persis Bentar akhirnya juga menjadi pendiri
serta inisiator berdirinya pesantren Persatuan Islam Tarogong Garut. Dengan
demikian, Sjihabuddin resmi meninggalkan Pesantren Persis Bentar Garut.

Landasan utama pembangunan pesantren di Garut ini dikarenakan
tuntutan masyarakat atas kurangnya lembaga pendidikan Islam saat itu.
Sebagai gambaran, berdasarkan data Depatemen Agama tahun 1977, penduduk
di Kabupaten Garut saat itu berjumlah 1.332.957 orang. Rinciannya yaitu
1.329.507 orang pemeluk Islam, 1.377 orang Katholik, 1.068 orang Kristen, dan
1.005 orang Hindu. Dari data tersebut, dapat disimpulkan bahwa 99%
masyarakat Garut memeluk agama Islam. Namun banyak dari mereka yang
belajar Islam secara turun-temurun saja, dan masih sedikit yang memahami
Islam benar-benar dari sumber hukum utama seperti Al-Quran dan Hadits. Oleh
karena itu, pendirian pesantren itu sendiri adalah untuk memenuhi kebutuhan
umat Islam dalam belajar agama lebih mendalam.

Visi pesantren Persatuan Islam Tarogong Garut adalah terwujudnya
pesantren sebagai minimatur masyarakat Islami dan lembaga pendidikan
unggulan. Sedangkan misi pesantren Persatuan Islam Tarogong Garut adalah
membina insan berakhlakul karimah yang tafaqquh fiddin dan menguasai Ilmu
Pengetahuan dan Teknologi (IPTEK). Pada tahun ajaran 2018-2019, total santri
pada jenjang Mu’allimin ialah 882 orang yang terdiri dari 25 rombongan belajar.

Sebagai lembaga pendidikan yang berbasis mu’allimin (keguruan),
lembaga pendidikan milik Persis ini juga memiliki mata pelajaran ilmu mendidik.
Ini merupakan bekal bagi para santri agar bisa mengajar agama di lingkungan
masyarakat. Output dari materi ini biasanya dipraktikkan pada kegiatan
semacam praktik lapangan selama dua minggu bagi santri kelas 3 Aliyah.

“Sebagai lembaga pendidikan tingkat Mu’allimin, pesantren Persatuan

Islam Tarogong Garut memiliki keunikan karena memiliki mata

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 9



Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin

pelajaran Ilmu Mendidik. Mata pelajaran ini menjadi bekal teori
mengajar bagi para santri. Namun kekurangannya karena hanya 1 jam
pelajaran seminggu, sehingga penyampaian materinya tidak begitu
mendalam. Jika mata pelajaran Ilmu Mendidik lebih merupakan teori
mengajar bagi para santri, maka praktiknya dilaksanakan pada
Program Latihan Khidmat Jam’iyyah (PLKJ). Program ini semacam
Kulian Kerja Nyata (KKN) jika dalam perkuliahan namun dengan durasi
lebih singkat yakni dua minggu saja.” (Tsani Tsaniyatilwada,
pembimbing asrama Mu’allimin Persatuan Islam Garut, wawancara
pada 29 Desember 2019)

Dari kedua sekolah tadi dapat terlihat bahwa kedua Mu’allimin
memiliki kaderisasi dan pendidikan karakter kepada santrinya. Santri yang
lulus dari kedua sekolah tersebut setidaknya memiliki kemampuan untuk
mengajar bagi lingkungan sekitar. Ini terlihat dari konten mata pelajaran
sekolah yang berfokus langsung pada proses mengajar.

Doktrinisasi Nilai-Nilai Keorganisasian

Sebagai bagian dari dua organisasi besar Islam di Indonesia, baik
Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta maupun Mu’allimin Persatuan Islam
Tarogong Garut menyisipkan mata pelajaran khas yang berhubungan dengan
ideologi pesantren. Tentu saja keduanya memiliki nilai-nilai dan visi tersendiri
sesuai dengan semangat pendirian sekolahnya masing-masing. Menurut Bauto
(2014 : 24), doktrin-doktrin original Islam digunakan untuk mencapai tujuan
Islam yang permanen. Atau setidak-tidaknya agar ajaran dasar Islam dapat
melekat pada individu organisasi. Dalam makna yang lebih sempit, doktrin ini
berarti konsepsi keimanan dan syariah yang dianut oleh masyarakat sebagai
landasan hukum dalam bertindak. Jika dikaitkan dengan doktrin agama dalam
konteks organisasi masyarakat Islam, doktrin ini diperlukan agar anggota
organisasi dapat lebih loyal pada gerakan yang diambilnya.

Dalam mata pelajaran di Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta, terdapat
mata pelajaran Ke-Muhammadiyah-an yang memiliki porsi 2 jam pelajaran per
minggu. Materi ini lebih membahas seputar tata nilai dari Muhammadiyah serta
sejarah pendirian gerakan ini. Saat ini, gerakan Muhammadiyah mengusung
tema Islam berkemajuan. Nilai-nilai ini jugalah yang biasanya diinternalisasi
kedalam materi mu’allimin.

Muhammad Sholeh memaparkan bahwa poin utama dari madrasah
Muhammadiyah adalah aspek akhlak santri. “Nilai-nilai yang ditanamkan di
Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta diantaranya ialah akhlak, religius yang
ditandai dengan rajin ibadah, disiplin yang ditandai dengan rajin sekolah, serta
nilai tanggungjawab yang ditandai dengan memiliki insting memimpin”.
(Muhammad Sholeh, pamong asrama Mu’allimin Muhammadiyah Yogyakarta,
wawancara pada 30 Desember 2019)

Tidak jauh berbeda dengan Mu’allimin Persatuan Islam Tarogong Garut,
disana terdapat mata pelajaran khas tentang keorganisasian Persatuan Islam

10 LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022



Komparasi Model

adalah ke-jam’iyyah-an. Mata pelajaran ini selain membahas nilai-nilai
keutamaan berorganisasi secara umum, juga membahas lebih spesifik tentang
Qanun Asasi dan Qanun Dakhili (AD & ART) Persatuan Islam. Dan salah satu
tugas pelajaran ke-jam’iyyahan yang masih berlangsung sampai saat ini adalah
tugas mengajar di lingkungan sekitar pesantren.
“Dalam kenyataannya, ada santri yang meresapi nilai-nilai ke-Persis-an
setelah mengikuti mata pelajaran ke-jam’iyyah-an dan ada juga yang
biasa saja. Mereka yang merasakan nila-nilai ke-Persis-an ini biasanya
memilih bergabung ke Ikatan Pelajar Persis (IPP), maupun Himpunan
Mahasiswa (HIMA) Persis untuk tingkat mahasiswa. Santri yang lebih
berminat pada keorganisasian secara umum lebih memilih bergabung
dengan organisasi Rijalul Ghad dan Ummahatul Ghad (OSIS) Mu’allimin.”
(Tsani Tsaniyatilwada, pembimbing asrama Mu’allimin Persatuan Islam
Garut, wawancara pada 29 Desember 2019)

Nurlaela juga berpendapat bahwa seorang santri juga harus memiliki tata nilai

spritualitas.
“Seorang santri harusnya memiliki nila-nilai spiritualitas yang lebih
berkualitas, nilai kependidikan dan kepemimpinan, dan nilai-nilai adab
dalam kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai tersebut akan mempermudah
dimanapun mereka berada dan dalam peran apapun yang mereka pilih.
Karena idealnya (santrij Mu’allimin itu sesuai niat pendirinya harus
menjadi penerang umat” (Nurlaela, guru Bimbingan Konseling Mu’allimin
Persatuan Islam Garut, wawancara melalui whatsapp pada 30 Desember
2019)

Selain memiliki ke-khasan dalam metode mendidik, kedua madrasah
tersebut juga membekali santrinya agar loyal terhadap ideologi organisasi. Ini
secara tidak langsung adalah ajang pengkaderan bagi kedua gerakan tersebut.
Tidak bisa dipungkiri bahwa dengan lembaga pendidikanlah generasi pelanjut
perjuangan organisasi akan terus terjaga dari masa ke masa.

Komparasi Model Pendidikan

Dalam komparasi model pendidikan Islam yang dijalankan oleh
Mvu’allimin baik dari Muhammadiyah maupun Persis, penulis mencoba
mengklasifikasikan model ini kedalam beberapa bagian. Unit analisis yang
penulis ambil ialah dari aspek payung kementerian, definisi mu’allimin, visi
sekolah, mata pelajaran khas keguruan dan organisasi, capaian hafalan Al-
Quran, jumlah mata pelajaran, output mata pelajaran, model belajar dan total
santri.

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 11



Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin

Dibawah ini adalah rincian dari beberapa aspek tersebut :

Unit Analisis Mu’allimin Mu’allimin Keterangan
Muhammadiyah Persatuan Islam
Yogyakarta Tarogong Garut
Payung Kementerian Agama | Kementerian
Kementerian RI Agama RI
Definisi Madrasah Madrasah Aliyah | Sejak tahun
Mu’allimin/ Tsanawiyah dan | (3 tahun) 2015, MMY
Tingkatan Madrasah Aliyah (6 harus dimulai
Pendidikan tahun) dari kelas 1
Tsanawiyah

Visi dan Nilai | Akhlak Karimah, | Mencetak Ulama,
Sekolah Tafagquh Fiddin, | Pemimpin dan
Menguasain IPTEK Pendidik

Mata Pelajaran | lImu Keguruan (2 | lmu Mendidik (1
Khas Keguruan jam jam
pelajaran/minggu) pelajaran/minggu)

Mata  Pelajaran | Kemuhammadiyahan | Kejam’iyyahan (2

Khas (2 jam | jam
Keorganisasian pelajaran/minggu) pelajaran/minggu)
Target Capaian | 3 juz Al-Quran | 5 juz Al-Quran
Al-Quran beserta
terjemahannya
Jumlah Mata | 24-26 mata | 25 mata pelajaran
Pelajaran pelajaran
Output Mata | Mengajar di TPA dan | Mengajar di TPA
Pelajaran lingkungan sekitar dan lingkungan
Keguruan sekitar
Model Belajar Wajib Asrama Tidak Wajib
Asrama
Total Santri 1475 santri (61882 santri (3
jenjang) jenjang)

Dari tabel diatas dapat dilihat beberapa kesamaan yang dimiliki oleh
kedua mu’allimin, yakni payung kementerian, mata pelajaran khas, jumlah
mata pelajaran, dan output mata pelajaran keguruan. Adapun aspek seperti
capaian hafalan Al-Quran memiliki perbedaan yang tidak terlalu jauh.
Mu’allimin Muhmmadiyah Yogyakarta memiliki target hafalan minimal 3 juz
Al-Quran namun disertai dengan makna terjemahan. Sedangkan Mu’allimin
Persatuan Islam Tarogong Garut lebih pada aspek jumlah hafalan yakni 5 juz
Al-Quran.

Perbedaan paling mencolok adalah definisi Mu’allimin itu sendiri, bagi
sekolah Muhammadiyah harus menjalani 6 jenjang pendidikan, sedangkan di

12 LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022




Komparasi Model

Persis hanya 3 jenjang. Sehingga ini juga berpengaruh pada perbedaan
jumlah santri. Perbedaan lain adalah asrama dan tidak asrama. Dulunya di
Mu’allimin Muhammadiyah santri juga boleh tidak asrama, namun saat ini
sudah wajib diasramakan.

Penutup

Dari penelitian diatas dapat disimpulkan bahwa baik Mu’allimin
Muhammadiyah Yogyakarta maupun Mu’allimin Persatuan Islam Tarogong
Garut memiliki semangat yang sama dalam memajukan pendidikan Islam.
Meskipun secara umum memiliki tata nilai dan ideologi yang berbeda, namun
memiliki tujuan yang sama yakni menghasilkan kader ulama yang umara dan
umara yang ulama. Ini terlihat dari komposisi mata pelajaran yang mereka
miliki. Selain itu, kedua sekolah juga menjadikan ilmu agama dan umum
sebagai sebuah kesatuan yang saling mendukung. Tidak ada dikotomi
diantara kedua bidang keilmuan tersebut. Sehingga dapat disimpulkan bahwa
model pendidikan Islam yang dianut oleh kedua Mu’allimin tersebut adalah
model organisme atau sistemik.

LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022 13



Zilal Afwa Ajidin & Asep Ajidin

Daftar Pustaka

Anas, DW, dkk. (2015). Anatomi Gerakan Dakwah Persatuan Islam. Bandung :
Persatuan Islam.

Azhar, A., Wuradji, W., & Siswoyo, D. (2016). Pendidikan Kader Dan
Pesantren Muallimin Muhammadiyah Yogyakarta. Jurnal Pembangunan
Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi, 3(2), 113-125.
https://doi.org/10.21831/jppfa.v3i2.9816

Budiman, M. A. (2017). Pendidikan Agama Islam. Banjarbaru: Grafika Wangi
Kalimantan, (12141362), 1-111.

Nurzannah, N., Daulay, M. Y., & Ginting, N. (2021). Map of The Needs of
UMSU Students on Al-Islam and Muhammadiyah Curriculum. Nazhruna:
Jurnal Pendidikan Islam, 4(3), 777-791.
https://doi.org/10.31538 /nzh.v4i3.1722

Saifullah, I. (2017). Transnasional Islam Dan Pendidikan Islam Di Indonesia.
Jurnal Pendidikan UNIGA, 9(1), 1-14.

Tampubolon, 1. (2019). Trilogi Sistem Pendidikan Pesantren Muhammadiyah:
Suatu Pengantar. Al-Muaddib : Jurnal llmu-Ilmu Sosial & Keislaman, 4(1),
116. https://doi.org/10.31604 /muaddib.v1il.797

14 LENTERA, VOL. 4, NO. 1, 2022



