
 

Vol. 5, No. 2, Desember 2023,(122-150) 
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/lentera 

p-ISSN 2655-0873 |e-ISSN 2654-9220 

 

122 

 

 

DIKOTOMI ILMU PENGETAHUAN DALAM ISLAM 

 PERSPEKTIF AL-GHAZALI 
 

Syamsul Rizal 

IAIN Langsa  

syamsulrizal@iainlangsa.ac.id 

 

Mohd Nasir 

IAIN Langsa  

Mohd.nasir@iainlangsa.ac.id 

 

Indah Pratiwi 

MIN 21 Aceh Timur 

indahinyuro@gmail.com 

 

 https://doi.org/10.32505/lentera.v5i2.7344 

Submitted: Nov 15, 2023 Accepted: Dec 15, 2023 Published: Dec 29, 2023 

 
Abstract 

This article examines the dichotomy of knowledge in Islam from al-Ghazali's 
perspective. The emergence of al-Ghazali amidst the setbacks and divisions 
that occurred in the Muslim community due to differences in thought and 
understanding, has had a major impact on the unity of the Muslim 
community. Al-Ghazali has given birth to new thoughts and at the same time 
created a scientific dichotomy among Muslims. Al-Ghazali has 
compartmentalized general knowledge with religious knowledge, thus creating 
a scientific dichotomy that never previously existed among Muslims. This type 
of library research uses a qualitative approach by examining various related 
references related to the theme of the article. This paper has produced several 
important findings; First, al-Ghazali's response to the crisis that occurred in 
society. Second, the scientific paradigm during al-Ghazali's time and before. 
Third, al-Ghazali's scientific paradigm and its influence on western and 
Islamic science, and fourth, al-Ghazali's influence on the dichotomy of science 
in the Islamic intellectual tradition. These four findings can reveal the great 
role of al-Ghazali's scientific paradigm and the influence of its dichotomy on 
the development of Islamic scientific civilization 

Keywords: Dichotomy, Science, and Al-Ghazali 

 

Pendahuluan  

Dikotomi keilmuan dalam Islam muncul akibat adanya pemikiran al-

Ghazali yang membedakan pengetahuan diri, tuhan, dunia dan akhirat. 

Pemikiran ini memunculkan pengelompokan ilmu yang bersifat fardhu ain’ 

dan fardu kifayah yang merupakan embrio munculnya dikotomi dalam 

keilmuan Islam. Dikotomi keilmuan dalam Islam tidak dapat dipungkiri 



 

123 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

menjadi salah satu penyebab mundurnya umat Islam dalam kancah keilmuan 

dan pengetahuan hingga saat ini. Kemunculan istilah dikotomi berimplikasi 

terhadap keterasingan ilmu-ilmu agama terhadap kemodernan, munculnya 

ilmu umum dan ilmu Islam, memisahkan agama dengan kemajuan teknologi 

dan pengetahuan, serta penyebab terjadinya stagnasi dikalangan umat Islam. 

Sebelum munculnya pemikiran al-Ghazali Islam tidak mengenal adanya 

pemisahan keilmuan (Yusuf et al., 2021). Namun tidak dapat dipungkirin 

hadirnya al-Ghazali sebagai pemikir dalam Islam telah mampu memecahkan 

krisis dan konflik perpecahan yang terjadi di kalangan masyarakat pada saat 

itu. Al-Ghazali mampu keluar dari pertentangan zamannya  dengan 

kedalaman ilmunya, (Hartini Taharudin et al., 2019).  

Pertentangan dan perselisihan yang terjadi di masa al-Ghazali akibat 

adanya perbedaan pemikiran dan kepentingan yang terjadi diantara berbagai 

golongan yang bertikai memuncul pemikiran al-Ghazali untuk mengkritik 

sekaligus mengkontruksi paradigma keilmuan yang terpecah dan terpisah 

dalam khasanah keilmuan Islam kedalam satu sistem yang sistematis dan 

dapat diterima kesemua aliran keilmuan yang sedang bertentangan. Al-

Ghazali dengan pemikirannya menjadikan ilmu syariah sebagai penopang 

pada ilmu-ilmu lainnya, merumuskan pemikiran yang berkembang, 

meringkas berbagai ilmu dan dipertajam dengan ilmu lainnya. Al-Ghazali 

telah berhasil mengkompromikan kecenderungan yang saling bertentangan 

dan saling menafikan satu dengan yang lainnya, (Hartini Taharudin et al., 

2019). 

Kajian terhadap paradigma keilmuan Al-Ghazali cenderung terfokus 

pada dua aspek wacana. Pertama, kajian tentang pemikiran tasawuf imam Al-

Ghazali; Zaini, berpendapat bahwa tasawuflah jalan mencari kebenaran yang 

hakiki. Al-Ghazali berpendapat para sufilah yang menjadi panduan ilmu dan 

amal yang nantinya melahirkan moralitas (Fadhil & Sebgag, 2021). Senada 

dengan pernyataan Edi Sumanto yang berpendapat bahwa dengan ilmu 

tasawuflah jiwanya lebih tenang, sebab ada rasa zuhud dan merasa cukup 

serta segala sesuatu teryuju pada kehidupan alam baka (Kusuma & 

Rahmadani, 2023). Sementara itu, Asmaran As, memandang bahwa Al-

Ghazali telah menyelamatkan kondisi masyarakat yang sedang bertentangan 

dengan upaya mengintegrasikan antara ajaran tasawuf dengan ajaran fiqih 

dan kalam, antara hakikat dan syariat (Asmaran, 2020). Kedua, paradigma 

keilmuan Al-Ghazali dalam filsafat; Ahmad Atabik berpendapat bahwa 

kedalaman pemikiran dan perkembangan intelektual Al-Ghazali membuatnya 

menghasilkan berbagai karya dan kritikan tajam terhadap pemikiran para 

filosof yunani maupun muslim yang hanya mengutamakan nalar atau 

akalnya saja tanpa adanya sandaran terhadap ketuhanan, (Rozi, 2020). 

Senada, Muliati memandang kritikan Al-Ghazali terhadap filosof  

sebagaimana yang terdapat pada Tahafut al Falasifah yang dijadikan 

reinkarnasi pemikiran di dunia Islam (Idrus M. Said, Asbar Tantu, 2022). 

Pemikiran Al-Ghazali yang tertuang pada Tahafut al Falasifah wujud 

representasi konflik antara filsafat dan dogma atau antara ortodiksi dan 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 124 

 

heterodiksi, namun disisi lain pemikiran al-Ghazali memiliki peran penting 

dalam melakukan naturalisasi filsafat dalam bingkai teologi Islam, (Assyabani, 

2020). 

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan menggunakan 

kajian kepustakaan yakni menelaah dokumen dan literature-literatur yang 

berkaitan dengan dikotomi dan pemikiran al-Ghazali. Dengan menggunakan 

cara menggambarkan, pemahaman serta telaah. Analisis digunakan agar 

semakin terstruktur problem yang akan dibahas pada tulisan yang akan 

dikaji. Tulisan ini bertujuan untuk melengkapi penelitian sebelumnya dan 

juga untuk mengkaji sejauh mana dikotomi keilmuan yang terjadi di masa al-

Ghazali. Secara khusus artikel ini juga menyoroti paradigma-paradigma yang 

muncul dan berkembang dimasa sebelum al-Ghazali serta lahirnya paradigma 

baru dari hasil pemikiran Al-Ghazali yang sangat mempengaruhi keilmuan 

barat dan keilmuan Islam sendiri. Sehubung dengan hal tersebut maka ada 

tiga pertanyaan yang harus dijawab dalam artikel ini: 1) bagaimana respon Al-

Ghazali terhadap krisis masyarakat yang muncul akibat adanya pertentangan 

dan perselisihan antara 3 komunitas besar yang menguasai umat Islam?, 2) 

bagaimana paradigma keilmuan yang lahir dari Al-Ghazali akibat adanya 

krisis di masayarat muslim?, 3) bagaimana pengaruh Al-Ghazali terhadap 

terbentuknya dikotomi keilmuan dalam Islam? 

Tulisan ini bermula dari kondisi yang dihadapi Al-Ghazali pada masa 

krisis. Al Ghazali mempunyai peran penting dalam mewarnai corak pemikiran 

keilmuan dunia sekaligus memunculkan dikotomi keilmuan dalam Islam. 

Umat Islam lebih disibukan oleh pertentangan dan perbedaan pemikiran yang 

menyebabkan perselisihan di kalangan umat Islam sehingga terjadi 

kemunduran pada peradaban Islam. Munculnya al-Ghazali sebagai tokoh 

pembaharu mampu mengkompromikan segala perselisihan diantara berbagai 

kelompok yang berkuasa. Dengan paradigma keilmuan yang dimunculkan al-

Ghazali membuat krisis dan perselisihan di masyarakat muslim menjadi 

berkurang tetapi disisi lain pemikiran al-Ghazali telah menyebabkan 

kemunduran perkembangan keilmuan Islam di masa sekarang karena adanya 

dikotomi keilmuan.  

Krisis Masyarakat dan Respon al-Ghazali 

Umat Islam pada abad ke 5, ketika al-Ghazali hidup sedang mengalami 

krisis baik cara sosiologis, politis, kultural dan juga intelektual. Manifestasi 

dari krisis tersebut dampak dalam realitas kehidupan mereka dalam bentuk 

pertentangan dan konflik baik secara vertical ataupun horizontal, (Hidayat, 

2020). Secara vertical pemerintah yang menghadapi golongan oposisi yang 

berusaha merebut kekuasaan. Konflik politik tersebut sering kali diwarnai 

oleh kecenderungan ideologis dimana pemerintah yang berkuasa berusaha 

mengalahkan dan menekan lawan politiknya dengan menggunakan senjata 

ideologis, (Menurut et al., 2023). Hal ini dapat dilihat bahwa kekuasaan 

khalifah seperti “legitimasi dan menara gading” yaitu status tertinggi dalam 



 

125 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

bidang spiritual akan tetapi permasalahan pemerintahan dan kekuasaan 

dilaksanakan oleh sultan atau amir (Sa’dana et al., 2023). 

Masyarakat bawah ikut secara langsung ikut terpengaruh oleh konflik 

dan kecenderungan konfrontatif tersebut. Mereka terpecah menjadi golongan-

golongan dengan kepentingan, mazhab dan kecenderungan ideologis yang 

berbeda-beda. Perang ideologis tidak hanya terjadi antara aliran-aliran politik 

yang berbeda atau antara pemerintah yang berkuasa dengan golongan 

oposisi, akan tetapi juga masyarakat bahwa yang menjadi pengikut atau 

terpengaruh oleh propaganda ideologis yang dilakukan oleh mereka. Tidak 

jarang agama dipolitisasikan dan dikemas menjadi semacam ideologis politik 

yang menyebabkan, mereka saling mengkafirkan, saling menyalahkan dan 

bahkan saling menyerang satu sama lain. 

Secara sosiologis masyarakat terbagi menjadi tiga golongan yaitu 

penguasa, ulama, dan rakyat atau masyarakat umum. Hubungan antara 

ketiga golongan atau strata ini sangat kompleks. Pemerintah sebagai 

pemegang kekuasaan politik dan kendali pemerintahan selalu 

mempertahankan dukungan rakyat atau langgengnya kekuasaan mereka. 

Akan tetapi masyarakat atau rakyat secara umum banyak dipengaruhi oleh 

gerakan masa yang dilakukan oleh kalangan golongan oposisi atau lawan 

politik penguasa. Di sinilah posisi ulama atau elit intelektual sangat vital 

sebagai otoritas agama yang dalam banyak hal menentukan dukungan 

masyarakat terhadap pemerintah. Kaum intelektual yang hidup dalam kondisi  

seperti itu sangat sulit untuk bersikap netral, dan bahkan sering terlibat 

dalam perang ideologis yang berkepanjangan. Wancana pemikiran dan 

intelektual yang diusung oleh para elit intelektual juga diwarnai oleh konflik 

dan gerakan ideologis tersebut. Tidak jarang ditemukan fakta bahwa seorang 

pengarang atau seorang ulama menulis sebuah buku sebagai sokongan 

penguasa atau bahkan sebagai pesanan dari penguasa. Posisi ulama atau 

kaum intelektual sangat vital dan menentukan dukungan masyarakat 

terhadap penguasa. 

Secara horizontal konflik antar pengikut satu golongan politik atau 

mazhab keagamaan juga sering terjadi. Perbedaan figur yang dijadikan 

sebagai rujukan bagi otoritas politik ataupun otoritas ideologis-keagamaan 

sering menimbulkan pertentangan dan konflik. Perbedaan mazhab baik pada 

level teologis, fiqh ataupun yang lainnya bukannya menjadi potensi dinamis 

akan tetapi sebaliknya menimbulkan kondisi yang rumit dan penuh 

pertentangan.  

Al-Ghazali dalam menggambarkan kritis tersebut menyatakan: 

“Perbedaan manusia dalam masalah agama, kemudian perbedaan 
figur imam mazhab dengan keragaman golongan dan perbedaan jalan 
yang ditempuh adalah lautan dalam yang banyak orang tenggelam di 
dalamnya dan sedikit orang yang dapat selamat darinya”. 

Ia melanjutkan: 

“Sejak masa mudaku, ketika saya telah mecapai usia balig sebelum 
berumur 20 tahun hingga sekarang ketika usia saya telah mencapai 
50 tahun saya telah menyemburkan diri pada lautan dalam ini dan 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 126 

 

saya menyelam di dalamnya dengan gagah berani dan bukan seperti 
orang penakut dan saya masuk dalam setiap keremangan… saya 
memeriksa akidah setiap golongan dan berusaha menyingkap 
rahasia-rahasia pandangan setiap kelompok untuk dapat 
membedakan yang baik dari yang salah, yang disunnahkan dari yang 
bid’ah, (Al-Ghazali, 2020). Saya tidak menemukan golongan esoteris 
kecuali saya ingin mengetahui dimensi esetoriknya, tidak juga seorang 
eksoteris kecuali saya ingin mengetahui implikasi dari pandangan 
eksoterisnya tidak juga filsafat kecuali saya ingin mengetahui inti 
filsafatnya, tidak juga seorang mutakallimun kecuali saya 
berkeinginan kuat untuk mengungkap batas kalam dan 
perdebatannya, tidak juga seorang studi kecuali saya ingin untuk 
masuk dalam rahasia kesufiannya, tidak juga seorang ahli ibadah 
kecuali saya ingin mengetahui apa hasil dari ibadahnya tidak juga 
serang zindiq kecuali saya berusaha mengintip di belakangnya untuk 

mengetahui sebab-sebab kezindikannya, (Al-Ghazali, 2020). 
 

Masa al-Ghazali adalah masa yang dikenal dengan perbedaan dan 

pertentangan pendapat dan juga kecenderungan ideologis dan masing-masing 

menganggap dirinya sebagai yang selamat. Masa al-Ghazali menyaksikan 

terjadinya perdebatan dan pertentangan dan juga perkembangan banyak 

aliran pemikiran dengan orientasi yang bermacam-macam baik yang berupa 

aliran mazhab keagamaan ataupun aliran politik. Pergolakan politik pada 

masa al-Ghazali yaitu Dinasti Abbasiyah yang secara de facto 

pemerintahannya di kendalikan oleh Bani Saljuk, (Sa’dana et al., 2023)  

Memang al-Ghazali sebagai seorang pemikir, filsuf, dan elit intelektual 

dapat dipastikan terpengaruh oleh pemikiran-pemikiran sebelumnya. 

Meskipun demikian ini tidak berarti bahwa al-Ghazali tidak mempunyai 

inovasi dan kreatifitas sendiri yang menjadi ciri khasnya. Sebagian orang 

menempatkan al-Ghazali sebagai sosok yang berusaha mengkompromikan 

segala bentuk pertentangan dan perbedaan pendapat dan pandangan pada 

massanya dan juga masa-masa sebelumnya. Anggapan ini dalam batas 

tertentu dapat dibenarkan jika melihat kesuksesan al-Ghazali dalam 

mendamaikan berbagai pandangan dan pertentangan yang ada. Meskipun 

demikian, ia juga menampilkan diri dengan karakteristiknya yang khas 

sebagai seorang intelektual yang memberikan pemikiran dan pandangannya 

yang autentik yang disesuakan dengan kebutuhan dan tuntutan zamannya. 

Kemampuan al-Ghazali dalam mengkompromikan berbagai pandangan 

yang sebelumnya bertentangan dan bahkan tidak jarang saling memusuhi 

satu dengan yang lainnya terutama sekali dalam bidang pokok yaitu ilmu 

kalam, filsafat dan tasawuf dan termasuk juga fiqh. Dalam bidang ilmu kalam 

al-Ghazali menyempurnakan apa yang telah dimulai oleh al-Asy’ari sehingga 

ia adalah muncul sebagai seorang ulama Kalam setelah al-Asy’ari, al-Baqillani 

dan juga al-Juwaini, (Rukiah et al., 2023) Meskipun ia adalah penerus al-

Asy’ari dalam bidang akidah akan tetapi ia tetap melakukan kritik dan 

modifikasi untuk menutupi pandangan kalam-al-‘Asy’ari. Ia telah mengarang 

beberapa kitab dalam bidang ini yang mencerminkan pandangannya yang 



 

127 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

spesifik mengenai dalam bidang akidah seperti al-Iqtishad fi al-I’tiqad, 

Qawa’id al-Asr, Iljam al-‘Awwam ‘an Ilm al-Kalam, al-Maqshad al-‘Asna, 

Faishal at-Tafriqah, Fadha’ih al-Bathiniyah, dan juga Tahafut al-Falasifah, 

(Mohammad Hadi Sucipto & Khotib, 2020). 

Di samping itu, al-Ghazali juga mendalami filsafat, meskipun ia 

disebut-sebut sebagai penghancur filsafat. Dalam masa perjalanan sejarah, 

filsafat mengalami goncangan yang cukup dahsyat, yaitu di tangan al-Ghazali 

filsafat mendapat sanggahan, (Al-Ghazali, 1119 H). Ia mengeluarkan argumen 

yang mematahkan, yang ia tulis dalam kitabnya Tahafut al-falasifah, ia 

mengkaji secara terperinci dan menyatakan bahwa metafisika Yunani, seperti 

yang diangkut oleh al-Farabi dan Ibn Sina tidak sesuai dengan ajaran islam 

dan bisa menyebabkan Para pengikutnya menjadi kufur. Al-Ghazali tidak 

cukup sampai disitu, ia mengulangi lagi hujatannya dalam al-Munqid min al-

Dhalal. (Idrus M. Said, Asbar Tantu, 2022).   

Mencermati masalah ini, terlepas dari al-Ghazali yang memiliki jasa 

besar dalam Islam, maka ada tiga persoalan yang perlu dicermati, pertama, 

sebenarnya al-Ghazali tidaklah menyerang filsafat secara keseluruhan, 

namun ia hanya menyerang persoalan metafisika saja, khususnya metafisika 

Ibn Sina dan al-Farabi yang neo-Platonisme, (Rozi, 2020). Sebab pada bagian 

lain, Al-Ghazali tetap mengakui pentingnya logika atau epistemologi dalam 

pemikiran Islam. Ini terlihat dalam al-Mustashfa fi ‘Ulum al-Fiqh, kitab 

hukum, ia telah menggunakan logika burhani untuk mengkompromikan 

doktrin dan gagasannya, (Hardiono, 2021). Kedua, bahwa tuduhan al-Ghazali 

terhadap al-Farabi dan Ibn Sina adalah tidak tepat. Al-Ghazali menilai al-

Farabi dan Ibn Sina, juga para filosof yang senada, telah jatuh dalam 

kekufuran, karena telah mengajarkan tentang qadimnya alam, kebangkitan 

ruhani (Farabi et al., 2022), dan ketidak Tuhan mengenai hal-hal juz’iyat 

(partikular), (Wahda, 2019). Padahal, kedua tokoh tersebut tidak menyatakan 

persis dengan apa yang al-Ghazali tuduhkan.  

Ketiga, tentang penilaian al-Ghazali terhadap al-Farabi dan Ibn Sina 

yang kaitannya dengan Aristoteles. Al-Ghazali dalam Munqid-nya 

mengklasifikasikan filsafat Yunani dalam ketiga kelompok, yaitu dahriyun 

(materialisme), thabi’iyyun (naturalisme), dan ilahiyyun (theisme). 

Materialisme adalah orang yang mengingkari peranan Tuhan, seraya berkata 

bahwa alam ini tercipta (wujud) dengan sendirinya. Golongan ini dianggap 

tidak beragama, dan ini dialamatkan kepada para filsuf Yunani purba, seperti 

Thales, Anaximandros, Anaximenes, dan Heraklitos, yang menyatakan bahwa 

unsur alam ini, tanah air, api, dan udara tercipta dengan sendirinya tanpa 

manifestasi Tuhan. Golongan naturalisme adalah mereka yang meyakini 

kekuatan material dan bahwa apa saja yang telah mati tidak akan kembali 

sehingga menafikan hari kebangkitan dan pembalasan, dan ini dialamatkan 

kepada tokoh seperti, Demokratos dan para filosof Iona yang hanya mengakui 

eksistensi material. Sedangkan kelompok yang ketiga (theisme) adalah para 

filosof yang mengakui adanya keterlibatan Tuhan dalam penciptaan, namun 

setelah tercipta alam gerak dan berkembang dengan sendirinya, sedangkan 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 128 

 

Tuhan tidak intervensi lagi terhadap alam, serta kelompok ini mengakui 

hukum kausalitas (sebab akibat), yang tergolong kelompok ini adalah 

Socrates, Plato, dan Aristoteles, sedangkan al-Farabi dan Ibn Sina menurut 

al-Ghazali adalah pengikut setia mereka, (Rozi, 2020).  

Karakteristik pemikiran al-Ghazali sebagai bentuk kompromi dan juga 

kritik terhadap pandangan-pandangan yang berkembang sebelumnya, 

(Sufyan Mubarak, 2020), antara lain: “Pertama, menganggap syari’at Islam 

sebagai dasar yang diambil dari prinsip-prinsip yang tugas dan fungsinya  

adalah untuk mengatur hubungan manusia dengan sesamanya dan tidak ada 

hambatan bagi ilmu syari'at dalam tugas dan fungsinya ini untuk ditopang 

dengan ilmu-ilmu lain baik secara politis ataupun rasional. Akan tetapi fungsi 

dari ilmu-ilmu tersebut adalah sebagai penopang yang tidak boleh 

bertentangan dengan ilmu syari'at sebagai pokoknya. Kedua, al-Ghazali tidak 

menjauhi dasar-dasar Neo-Platonisme. Meskipun dalam satu karyanya 

dengan karyanya sering muncul pandangan yang saling bertentangan dan ia 

nampak sebagai sosok yang mendua antara kecenderungan Asy'ariyah 

dengan filsafat illuminatif yang moderat akan tetapi tidak diperdebatkan lagi 

bahwa posisi kritisnya terhadap filsafat. 

Ketiga, al-Ghazali mampu untuk keluar dari pertentangan zamannya 

dengan sangat cerdas dengan memanfaatkan senjata masing-masing aliran 

sehingga ia muncul sebagai figur yang multi keahlian. Oleh sebab itulah 

sebagian orang menekankan perlunya untuk membedakan antara al-Ghazali 

sebagai seorang filsuf, faqih, mutakallim atau seorang sufi yang semua itu 

merupakan ciri khas dalam metode berpikir al-Ghazali. Keempat, al-Ghazali 

telah meringkas berbagai ilmu yang ada pada masanya yang dipertajam 

melalui studi, diasah dengan pemikiran dan ditopang oleh pengalaman dan 

metode keraguan sebagaimana yang ditunjukkan oleh fase-fase ketika ia 

mengalami keraguan tersebut. Ini lebih jauh menunjukkan bahwa 

pengetahuan yang menghasilkan pandangan esoteris bukan hanya sebagai 

hasil pemikiran alamiah atau pembuktian kalam semata akan tetapi 

dihasilkan dari hati yang jernih seperti mata air pengetahuan. Lima, bahwa 

al-Ghazali dapat merumuskan pemikiran yang sistematis termasuk dalam 

bidang yang bertentangan, kemampuan untuk melakukan pendataan yang 

sangat mengagumkan terhadap problem-problem filsafat yang tidak pernah 

ada orang sebelumnya yang mampu melakukannya. 

Secara umum, yang menjadi penyebab lahirnya paradigma sufistik- 

religius al-Ghazali, karena ia melihat di sana-sini, pada saat itu, masyarakat 

tidak lagi bertujuan mencapai ridha Allah dan tidak lagi berjuang demi agama 

Allah, namun mereka terobsesi oleh harta dunia dan kekuasaan, hingga 

keputusan al-Ghazali menulis karyanya yang terkenal "Ihya' Ulum ad-Din" 

adalah satu-satunya upaya mengembalikan suasana dan kesadaran umat ke 

dalam pola hidup religius sesuai dengan tuntunan al-Qur'an dan Sunnah. 

Respon al-Ghazali terhadap krisis masyarakat yang dihadapinya, disamping 

karena faktor internal kegelisahan al-Ghazali sendiri, menjadikannya sangat 

termotivasi dalam menyusun karya dan sikap murninya terhadap agama, 



 

129 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

yang mana, nantinya menjadi panutan mayoritas umat Islam, (Al-Ghazali, 

2020). 

Abu Hamid pada masa kecermerlangan intelektualnya merasa prihatin 

dan resah terhadap kondisi umat Islam waktu itu. Keresahannya terutama 

disebabkan oleh merajalelanya pemikiran yang berorientasi kuat pada 

Hellenisme, yaitu suatu paham yang dipengaruhi filsafat Yunani, sepeti 

Mu'tazilah. Kelompok yang suka mengembangkan rasio ini juga dilapisi 

beberapa filsuf muslim, sepeti Ibnu Sînâ dan al-Farabi, (Conference & Hosted, 

2022). Itulah, mengapa ia memunculkan pandangan religius-sufistiknya. Lalu 

cara pandang tersebut menempatkan al-Ghazali di dunia Islam sebagai bapak 

pembela Islam pada tempat terhormat, sekaligus memposisikannya pada 

tempat yang tidak menguntungkan di dunia intelektual Islam, karena 

dianggap terlalu berafiliasi terhadap keselamatan agama, tetapi dianggap 

telah memberangus kecenderungan umat ke dalam ilmu-ilmu di luar 

kepentingan kemaslahatan agama itu sendiri. 

Paradigma Keilmuan Pada Masa al-Ghazali dan Sebelumnya 

Sebelum membahas mengenai paradigma keilmuan pada masa 

sebelum al-Ghazali dan sesudahnya, untuk mengetahui bagaimana dan 

sejauh mana al-Ghazali telah mempengaruhi pandangan kaum muslim. 

Maka, istilah paradigma itu sendiri perlu diperjelas dan digunakan sebagai 

dasar untuk melakukan analisis. Pemaknaan dan penggunaan istilah 

paradigma yang paling terkenal adalah sebagaimana yang digunakan oleh 

Thomas Kuhn yang menggunakannya untuk pengertian, "konstalasi kajian 

yang terdiri dari konsep-konsep, nilai-nilai tehnik- tehnik yang digunakan 

secara bersama oleh komunitas ilmiah tertentu yang mencerminkan tradisi 

ilmiah atau metode berpikir dan praktek ilmiah dan dijadikan sebagai 

panduan yang mengarahkan para intelektual dalam wilayah pengetahuan 

tertentu, (Matthews, 2022)”. Kuhn telah memberikan batasan mengenai 

struktur paradigma dengan lima unsur pokok antara lain: (1) unsur-unsur 

konseptual, (2) unsur-unsur teoritis, (3) kaidah-kaidah interpretasi, unsur 

pembatasan dan pendefinisian problem dan prinsip-prinsip studi (5) unsur 

dominasi formatif yang membatasi unsur-unsur sebelumnya, (Al-Ghazali, 

2020). 

Dalam pembahasan mengenai paradigma keilmuan yang dimaksudkan 

pada pembahasan ini mencakup bidang yang paling umum, yaitu paradigma 

berpikir yang berkembang dan disepakati oleh suatu komunitas intelektual 

tertentu, meskipun tidak secara total, karena dalam satu periode tertentu 

tidak mesti terdapat satu paradigma karena dimungkinkan adanya sekian 

banyak paradigma sesuatu dengan kecenderungan komunitas yang 

menggunakan, menyepakati dan menggunakannya dalam berpikir dan kerja 

intelektual mereka. 

Membicarakan mengenai paradigma sebelum masa al-Ghazali yang 

dipenuhi oleh pertentangan dan perbedaan pendapat antara berbagai 

kecenderungan yang ada memang terkesan kontradiktif. Paradigma 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 130 

 

sebagaimana telah disebutkan merupakan satu kesepakatan antara 

komunitas-komunitas ilmiah yang bekerja dengan menggunakan prinsip, 

mekanisme-mekanisme, tehnik-tehnik dan nilai-nilai tertentu. Sedangkan 

secara sepintas yang terjadi pada masa al-Ghazali dan juga sebelumnya 

bertentangan dengan konsep paradigma tersebut. 

Namun demikian, di satu sisi fenomena pertentangan dan perbedaan 

pendapat tersebut tidak menafikan adanya paradigma yang dianggap menjadi 

akar atau landasan perselisihan sangat problematik antara intelektual 

muslim. Para ilmuwan dan intelektual pada masa al-Ghazali dan sebelum 

bekerja, meskipun paradigma tersebut bekerja dengan menggunakan 

mekanisme bawah sadar dalam mengendalikan kerja intelektual dan 

pemikiran mereka Perbedaan dan pertentangan yang ada akan dilihat hanya 

pada tataran permukaan belaka yang dibaliknya terdapat satu kesamaan, 

untuk tidak mengatakan kesepakatan, cara kerja. Di sini lain perlu 

ditegaskan juga bahwa dalam satu periode tertentu tidak mesti ada satu 

paradigma, melainkan ada kemungkinan terdapat sekian banyak paradigma 

yang masing-masing mempunyai komunitasnya sendiri-sendiri. Sedangkan di 

sisi lain dalam situasi yang demikian, sangat mungkin berkembang beberapa 

paradigma yang saling bertentangan dan berlaku dan digunakan secara 

terpisah-pisah oleh setiap komunitas, (Al-Ghazali, 2019). 

Dengan demikian, asumsi dasar yang dibangun dalam mengungkap 

paradigma keilmuan yang ada, berkembang dan digunakan pada masa al-

Ghazali dan juga sebelumnya ada dua hal yaitu: Pertama, bahwa paradigma 

tersebut bekerja melalui mekanisme bawah sadar dalam mengendalikan 

komunitas ilmiah secara khusus dan juga masyarakat secara umum. Kedua, 

adalah bahwa paradigma yang berkembang pada masa al-Ghazali dan 

sebelumnya tidak monoton atau satu akan tetapi ada kemungkinan terdapat 

beberapa paradigma yang mempunyai komunitas sendiri-sendiri. 

Untuk mengetahui paradigma keilmuan sebelum al-Ghazali, perlu 

membatasi apa yang dimaksudkan dengan sebelum dan periode sejarah mana 

yang dimasukkan sebagai sumber analisis. Masa sebelum al-Ghazali 

membentang luas sejak pertama kali Islam muncul dan bahkan jauh sebelum 

itu yaitu tradisi keilmuan pada masa Yunani. Jikalau dilihat dari priode 

dalam perkembangan Islam maka harus melakukan rekonstruksi historis 

tradisi keilmuan selama 5 abad yaitu sejak masa kenabian hingga abad ke 5 

di mana al-Ghazali hidup. Maka, perlu pembatasan lebih lanjut sehingga 

hanya mencakup tradisi keilmuan pada masa yang terkait langsung dengan 

tradisi ilmiah dan tidak mencakup tradisi keagamaan yang berkembang sejak 

masa-masa awal Islam. Berbicara mengenai tradisi ilmiah dalam Islam, maka 

muncul pertanyaan: Kapan dalam tradisi Islam mengenal tradisi ilmiah, dan 

batasan-batasan apa yang dapat digunakan untuk menetapkan sebuah 

tradisi keilmuan menjadi ilmiah, (Menurut et al., 2023).  

Tradisi ilmiah dalam budaya Islam dapat diidentifikasi ketika 

menggunakan sistem penalaran yang sistematis, metodologis dan 

paradigmatic sehingga tidak termasuk tradisi keagamaan yang 



 

131 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

mengembangkan konsep dan pandangan yang masih mengandalkan otoritas, 

baik otoritas teks (Maryamah et al., 2021) ataupun otoritas personal sehingga 

tidak dapat dikatakan sebagai tradisi ilmiah melainkan tradisi normatif, 

(Masyitoh, 2020). Masa kodifikasi merupakan masa ketika dilakukan 

sistematisasi, kongkritisasi dan penataan terhadap pandangan-pandangan 

serta prinsip-prinsip penalaran yang berkembang pada masa sebelumnya. 

Dalam proses sistematisasi tersebut dapat dipastikan bahwa di sana terdapat 

banyak kecenderungan yang berbeda-beda yang masing-masing ingin 

menunjukkan eksistensi dirinya secara sosiologis ataupun secara ideologis. 

Namun demikian, ada dua kemungkinan yang terjadi. Di satu sisi tidak 

semua kecenderungan yang ada dapat diakomudasi dan mesti ada 

kecenderungan yang dikorbankan untuk eksisnya satu atau beberapa di 

antara mereka. Sedangkan di sisi lain semua kecenderungan tersebut tetap 

hidup dan bekerja untuk saling mendominasi minimal satu dengan yang 

lainnya, (Masyitoh, 2020). Dalam sejarah Islam, nampaknya kecenderungan 

kedua yang terjadi dengan melihat bahwa pertentangan dan perbedaan 

tersebut tetap muncul yang termanifestasi pada perbedaan dan pertentangan 

pada tataran permukaan antara masing-masing komunitas yang tidak jarang 

sampai kepada fenomena saling mengkafirkan, saling menekan dan saling 

mensubordinasikan. 

Pada masa kodifikasi, secara umum ada empat komunitas utama yang 

saling bersaing dan mewakili satu wilayah keilmuan yaitu: Pertama, 

komunitas yang menekankan pada masalah hukum syari'at yang diwakili oleh 

para fuqaha' dan masyarakat yang mengikutinya. Kelompok pertama ini 

memfokuskan diri pada dimensi formal dan lahirah dari agama yang diambil 

dari teks-teks normatif seperti al-Qur'an dan Hadis. Komunitas kedua adalah 

mereka yang mempunyai kecenderungan sebaliknya dengan yang pertama 

dan memfokuskan diri pada dimensi batiniah agama dengan mencari makna-

makna esoteris dari teks-teks agama. Komunitas ini diwakili oleh ahli tasawuf 

dan masyarakat umum yang menjadi pengikut mereka. Ketiga, adalah 

komunitas yang menekankan pada masalah-masalah keyakinan atau akidah 

dengan tujuan untuk membentengi Islam dan keyakinan-keyakinan luar yang 

dianggap dapat merusak dan menodai akidah Islam yang murni, (Fatimah, 

2020). Komunitas ini diwakili oleh para ahli kalam yang fokusnya adalah pada 

teks-teks yang terkait langsung dengan masalah keyakinan dan ketuhanan. 

Keempat adalah komunitas yang berupaya untuk melakukan penalaran 

filosofis baik terhadap masalah-masalah ketuhanan, kemanusiaan dan juga 

masalah-masalah yang terkait dengan fenomena alam. Mereka diwakili oleh 

para filsuf yang mengembangkan pemikiran rasional yang lebih luas, minimal 

dari segi obyeknya, dibandingkan kelompok mutakallimun. 

Masing-masing komunitas kemudian menghasilkan disiplin keilmuan 

yang dikenal dengan disiplin keilmuan Islam tradisional, yaitu ilmu fiqh, ilmu 

tasawuf, ilmu kalam dan filsafat, disamping juga disiplin-disiplin teoritis 

lainnya. Disiplin-disiplin ini mengembangkan prinsip kerja dan juga 

mekanisme sendiri-sendiri yang berbeda dengan yang lainnya yang sebagai 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 132 

 

implikasinya adalah mengembangkan paradigma sendiri-sendiri. Pelacakan 

terhadap paradigma yang berkembang pada masa al-Ghazali mesti berangkat 

dari empat disiplin yang dikembangkan oleh masing-masing komunitas ini. 

Dalam bidang fiqh asy-Syafi'i adalah tokoh pertama yang meletakkan 

kaidah-kaidah penalaran dan cara-cara berinteraksi dengan teks-teks 

keagamaan dan dalam menyelesaikan masalah-masalah baru yang tidak 

terdapat di dalam teks, (Al-Gazili, 1412 H). Paradigma keilmuan yang 

dirumuskan oleh asy-Syafi'i, berangkat dari prinsip-prinsip atau titik tolak 

penalaran yang oleh asy-Syafi'i dibatasi menjadi tiga hal yaitu (1) teks-teks al-

Kitab, (2) teks-teks al-Hadis, (3) konsensus para ulama. Prinsip-prinsip yang 

dijadikan sebagai titik tolak ini oleh asy-Syafi'i ditempatkan secara hirarkis 

dimana yang pertama atau al-Kitab menempati posisi paling tinggi, dan 

sumber-sumber lainnya ditempatkan di bawahnya dan tidak boleh 

bertentangan dengan level atau tingkatan yang di atasnya, (Ardiansyah, 

2020). 

Tiga hal ini dalam tradisi fiqh ditempatkan sebagai ushul (titik tolak 

sekaligus titik akhir dari proses penalaran), sedangkan segala sesuatu yang di 

luar yang tiga ini dianggap sebagai furu' (cabang yang harus dikembalikan 

kepada tiga hal ini). Berpikir secara sistematis dan metodologis adalah dengan 

berangkat dari teks dan berakhir kepada teks. Validitas kebenaran dari 

sebuah proses dalam berbagai bidang diukur dengan sejauh mana ia 

dideduksikan dari teks atau dalam batas tertentu dapat dikembalikan kepada 

teks. 

Secara sederhana dapat dikatakan bahwa paradigma dalam tradisi figh 

adalah cara berinteraksi dengan teks-teks, baik itu teks kitab suci, teks hadis 

atau sunnah dan teks-teks yang disandarkan kepada otoritas kolektif. Jadi, 

ada dua komponen pokok yang membentuk paradigma keilmuan dalam 

tradisi fiqh yaitu teks di satu sisi dengan realitas di luar teks di sisi yang lain. 

Adapun bagaimana pola hubungan antara keduanya merupakan mekanisme 

atau prosedur yang diistilahkan dengan analogi atau qiyas dalam istilah asy-

Syafi'i. Qiyas adalah mekanisme penalaran yang berusaha mengaitkan antara 

teks dengan segala sesuatu yang berada di luar teks dengan mencari unsur 

kesamaan atau kemiripan antara keduanya yang memungkinkan untuk 

menghubungkan antara keduanya. Tujuan dari pengaitan antara teks dengan 

realitas untuk menetapkan hukum terhadap realitas yang sama dengan 

hukum yang ada dalam teks (Ardiansyah, 2020). 

Di samping mekanisme qiyas sebagai cara untuk menghubungkan 

antara teks dengan realitas sebagaimana yang dikembangkan oleh asy-Syafi'i, 

tokoh-tokoh lain juga mengembangkan mekanis-mekanisme seperti istihsán, 

istishhab, maslahah mursalah dan lain-lainnya yang intinya adalah sama 

yaitu upaya untuk mengaitkan teks dengan realitas. Jika dalam qiyas, yang 

dicari adalah kesamaan antara apa yang terdapat di dalam teks maka 

mekanisme istihsan adalah dengan melihat semangat dari teks tersebut yang 

kemudian diterapkan pada kasus-kasus lain yang tidak terangkum secara 

eksplisit di dalam teks, (Asy-Syafi’i, tt). Demikian juga dengan mekanisme 



 

133 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

yang lain yang intinya adalah mencari pola hubungan antara teks sebagai 

sumber dengan realitas sebagai derivasinya. 

Paradigma keilmuan yang dikembangkan dalam tradisi fiqh oleh 

komunitas para fuqaha dengan keragaman mazhab dan alirannya dapat 

diistilahkan sebagai paradigma formalis-eksoterik karena mengembangkan 

penafsiran terhadap teks agama (al-Qur'an dan Hadis) dari aspek legal-

formalnya dan diterjemahkan dalam bentuk hukum di satu sisi dan terhenti 

hanya pada makna-makna lahiriyah teks dan melakukan penafsiran sesuai 

dan sejalan dengan makna lahiriahnya. Paradigma ini dikembangkan secara 

total sehingga setiap ayat di dalam al-Qur'an ataupun teks hadis selalu 

dibawa kepada pemaknaan formal atau hal-hal yang dapat dikembangkan 

kepada masalah hukum. Sekecil apapun kemungkinan tersebut tetap menjadi 

perhatian baik untuk merumuskan hukum atau untuk menetapkan hukum 

terhadap segala sesuatu yang berada di luar teks tersebut, (Al-Ghazali, 2019).  

Jika komunitas fuqaha' dan pendukungnya menaruh perhatian pada 

dimensi legal formal agama dan menafsirkan secara legalistik teks-teks al-

Qur'an dan hadis, maka wilayah tasawuf arahnya berbeda dan bahkan 

bertentangan dengan memberikan penekanan pada dimensi batin atau 

spiritualitas agama dan sebagai implikasinya kecenderungan melakukan 

penafsiran secara esoteric teks- teks al-Qur'an dan hadis. Bagi mereka, agama 

adalah spiritualitas sedangkan dimensi formalnya adalah kulit luar dari 

agama. Penekanan yang berlebihan pada dimensi lahiriah hanya akan 

mereduksi agama itu sendiri menjadi sebatas hokum-hukum formal yang 

kaku. Al-Qur'an sebagai sumber ajaran Islam adalah kitab petunjuk bagi 

manusia untuk mencapai kebahagiaan dengan memberikan jalan bagaimana 

ia sampai kepada Tuhan. Oleh sebab itulah mereka mengembangkan 

penafsiran esoterik dengan menggali dimensi batin dari setiap teks yang ada. 

Tokoh- tokoh sufi pertama yang dalam tradisi Islam pertama kali ditetapkan 

di Kufah yang diwakili oleh golongan al- Gulah, ar- Rawafidl, dan al- 

Jahmiyah. Tokoh- tokoh pertama yang mengembangkan konsep tasawuf 

adalah Abu Hasyim al- Kufi (w.150) sebagai orang yang disebut- sebut sebagai 

sufi pertama. Sebagai sumber mengatakan bahwa oleh kalangan Syi'ah ia 

disebut sebagai "Mukhtari" ash- Shufiyah" (sufi yang menyimpang). Ia adalah 

orang pertama yang mengembangkan konsep ittihad dan hulûl. 

Tokoh lain yang mewakili tradisi ini adalah Jabir bin Hayyân sumber 

menyatakan bahwa ia adalah seorang pemula alkhemi (kimia) dalam Islam. 

Tempat kelahirannya adalah Thus dekat Khurasan-sama dengan tempat 

kelahiran al-Ghazali-ia dilahirkan pada zaman Harun al-Râsyîd, dan ia 

merupakan sosok yang menonjol dalam bidangnya. Tulisan Jâbir yang 

sebanyak tiga ribu, namun sebagian besar dari tulisannya adalah naskah-

naskah pendek. Tetapi dalam pandangan E. Holmyard, bahwa ia tidak 

meragukan keberadaan Jâbir dalam konteks bidang keilmuan alkhemi, ia 

merupakan yang mempunyai adil besar dalam bidang tersebut,(Istianah & 

Rahmatullah, 2021). Bidang yang dikembangkan oleh Jabir yaitu al-kimya 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 134 

 

menurut al-Jabiri secara teoritis adalah bentuk lain dari 28 rumusan tasawuf, 

(Damanik, 2019) 

Nama-nama lain yang layak disebut adalah Ma'ruf al-Karkhi sebagai 

tokoh pertama yang niendefinisikan tasawuf dalam pengertian gnostiknya dan 

juga Dzû an-Nün al-Mishri, yang disebut-sebut sebagai orang pertama yang 

meletakkan dasar-dasar tasawuf. Di samping tokoh-tokoh personal yang 

mempunyai pengikut dan mengembangkan tasawuf sebagaimana yang telah 

disebutkan, terdapat juga komunitas khusus yang secara kolektif 

mengembangkan konsep tasawuf yaitu Ikhwan ash-Shafa yang dalam sejarah 

Islam dianggap sebagai komunitas tasawuf pertama, (Hardiono, 2021). 

Komunitas tasawuf ini mengembangkan paradigma gnostik-esoterik 

yang berbeda dan bertentangan dengan paradigma yang dikembangkan oleh 

komunitas ahli fiqh. Yaitu paradigma yang bertitik tolak dari prinsip bahwa 

ajaran agama memberikan petunjuk mengenai cara untuk membersihkan jiwa 

dan diri dari segala kekotoran batin dan dengan itu melakukan penafsiran 

esoterik atau batiniah terhadap teks-teks agama sehingga ditemukan aspek 

yang paling substansial darinya. 

Mereka menolak para fuqaha dan mutataklimun dan ahli syariat secara 

umum dan menafsirkan perbedaan dan pertentangan yang terjadi di antara 

mereka lebih disebabkan karena tidak adanya dasar yang satu, benar dan 

valid dan juga tidak adanya mekanisme qiyas atau analogi yang satu yang 

memungkinkan untuk dapat menyelesaikan berbagai masalah yang ada baik 

dengan berangkat dari prinsip ataupun mekanisme yang mereka gunakan. 

Dasar-dasar yang digunakan oleh mereka tidak sama demikian juga 

mekanisme logika dan analogi yang mereka gunakan berbeda-beda (Maimun, 

2022). 

Mereka menawarkan satu paradigma baru untuk menyelesaikan 

berbagai masalah dan perbedaan yang ada dengan menyebutkan bahwa 

jawaban dari perbedaan pendapat mengenai dasar-dasar dan titik tolak serta 

masalah yang ditimbulkan oleh penetapan hukum dengan menggunakan 

mekanisme qiyas atau analogi yang justru hanya menimbulkan pertentangan 

yang tidak dapat dibenarkan yaitu dengan mengembalikannya kepada 

“bentuk manusia”. Menurut mereka, orang-orang yang mengklaim 

kepemimpinan dalam ilmu-ilmu hakikat harus mencari jawaban dengan 

menggunakan dasar yang satu dan juga analogi yang satu yaitu dengan 

menjadikan bentuk manusia sebagai dasarnya diantara bentuk- bentuk 

wujud lainnya. Jika yang demikian itu dilakukan maka semua orang akan 

sepakat dalam agama yang satu dan mazhab yang satu. Dengan itu, segala 

bentuk perbedaan dan pertentangan akan hilang serta kebenaran akan 

nampak, yang demikian itu adalah keselamatan semua orang, (Hardiono, 

2021). 

Mereka menolak analogi baik yang dikembangkan oleh para fuqaha' 

ataupun mutakallimin, yang melakukan analogi antara ushul dengan cabang 

dan menawarkan paradigma kerja lain dengan menyamakan antara alam 

dengan manusia. Tatanan alam mempunyai kesamaan dengan tatanan 



 

135 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

manusia sehingga antara keduanya dapat melakukan perbandingan. Alam 

adalah al- insan al- kabîr dengan jisim atau bentuk yang satu dengan segala 

tatanan, planet dan lapisan langitnya dan juga dengan syarat-syarat hukum-

hukum produksi dan dinamika yang ada di dalamnya. Alam mempunyai jiwa 

yang sama dan mengalir pada semua bagian-bagiannya sebagaimana jiwa 

manusia yang mengalir dalam semua bagian-bagian tubuhnya. Demikian juga 

sebaliknya, manusia adalah alam ash- shagir karena ia terdiri dari kumpulan 

bentuk fisik dan juga jiwa ruhani atau spiritual dan alam struktur jasadnya ia 

menyerupai struktur semua maujud yang ada di dalam alam fisik dengan 

segala keajaiban dan komposisinya serta geraknya. Adapun jiwanya 

menyerupai makhluk-makhluk spiritual seperti malaikat, jin dan sebagainya. 

Dengan melihat keserupaan, bahkan kesamaan dan kesesuaian antara 

manusia dengan alam, maka hukum yang terdapat dalam realitas eksternal 

(alam) serta segala bentuk problematikanya yang terdapat di dalamnya 

dengan segala perbedaan bentuknya berjalan sebagaimana manusia yang 

satu dengan bagian- bagiannya yang berbeda-beda. Hukum perjalanan 

potensi-potensi alam dalam semua bagiannya adalah seperti hukum yang 

perjalanan potensi jiwa manusia yang satu dengan bagian-bagian fisik dan 

juga detail-detailnya, (Hardiono, 2021). 

Bukan hanya itu, prinsip kesamaan ini tidak hanya digunakan untuk 

memahami manusia dan alam akan tetapi juga untuk memahami hubungan 

antara keduanya (alam dan manusia) dengan masyarakat dan negara. 

Sebagaimana alam dan manusia yang berjalan dengan pola dan hukum yang 

sama, demikian pula masyarakat dan juga negara berjalan dengan kendali 

jiwa universal, yaitu nabi dan para imam yang menjadi keturunannya yang 

dibantu oleh orang- orang yang diizinkan untuk itu. Prinsip dan mekanisme 

ini digunakan oleh mereka pada wilayah politik dan juga ideologis untuk 

kepentingan kelompok, (Hardiono, 2021). 

Komunitas lain sebelum al-Ghazali yang juga mengembangkan 

paradigma keilmuan yang khas adalah para filsuf. Filsafat yang berkembang 

di dunia Islam mempunyai dua corak umum yaitu filsafat peripatetic yang 

dikembangkan dari filsafat Aristoteles dan Iluminasi yang dikembangkan dari 

pandangan-pandangan Plato. Di dunia Islam masing-masing aliran tersebut 

mempunyai pengikut sendiri-sendiri. Al-Farâbî dan Ibnu Sînâ adalah tokoh 

yang mewakili Neo-Platonisme dengan memasukkan unsur-unsur Aristoteles. 

Sedangkan filsafat Ikhwân ash-Syafa mengambil model Pythagorian dan juga 

Platonisme. 

Komunitas para filsuf ini mengembangkan paradigma keilmuan yang 

berbeda dengan dua kecenderungan yang sebelumnya. Jika fiqh dan 

termasuk juga ilmu kalam bertitik tolak dari teks dalam melakukan penalaran 

dengan menempatkan makna lahiriyah sebagai rujukan, sedangkan tasawuf 

mengembangkan cara berpikir yang bukan hanya terpaku pada makna 

lahiriyah teks akan tetapi juga kepada makna batiniah, sehingga lebih 

dominan menggunakan pendekatan intuitif, maka para filsuf 

mengembangkan cara-cara berpikir yang berbeda dengan mendasarkan 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 136 

 

penalaran pada penggunaan secara maksimal potensi rasio. Sedangkan teks-

teks dipahami sesuai dengan kaidah- kaidah dan hukum-hukum rasional. 

Paradigma filsafat sebagaimana yang dikembangkan di zaman Yunani 

menjadikan Tuhan manusia dan alam sebagai obyek materialnya, akan tetapi 

tidak dalam kerangka normatif keagamaan sebagaimana dalam ilmu kalam. 

Mereka mengembangkan pemikiran bebas yang tidak jarang tidak terikat 

dengan teks-teks normatif al-Qur'an ataupun Hadis. Teks keagamaan 

disesuaikan dengan pemahaman filosofis bukan sebaliknya pemahaman yang 

mengikuti makna teks. Paradigma yang dikembangkan oleh para filsuf ini 

secara sederhana dapat disebut sebagai paradigma rasional-liberal karena 

menggunakan akal atau rasio sebagai titik tolak dalam melakukan penalaran 

dan dalam proses penalaran tersebut mereka tidak terikat dengan teks-teks 

normatif. Mereka mengembangkan pemikiran bebas yang melampaui 

normativitas doktrin-doktrin keagamaan. 

Tiga paradigma keilmuan yang dikembangkan oleh masing-masing 

komunitas fuqaha dan mutakallum, ahli tasawuf dan para filsuf ini, pada 

masa al- Ghazali berada dalam konflik dan benturan secara terus menerus. 

Masing-masing komunitas menganggap paradigma yang dikembangkan oleh 

mereka adalah yang paling baik dan benar sedangkan paradigma yang 

dikembangkan oleh komunitas lain adalah salah. Situasi umat Islam sebelum 

masa al-Ghazali diwarnai oleh konflik antara ahli fiqh dengan ahli tasawuf 

dan juga para filsuf. Kalangan fuqaha dan mutakallimun menggunakan 

doktrin agama untuk memojokkan lawan- lawannya dari kalangan ahli 

tasawuf yang dianggap menyimpang dari jalan syariat dan bahkan mereka 

menuduhkan melepaskan syariat. Sebaliknya ahli tasawuf mengklaim dirinya 

sebagai penemu kebenaran yang sesungguhnya sedangkan para ahli fiqh 

hanya berkutat pada kulit luar dari agama dan tidak pernah sampai kepada 

hakikat kebenaran yang sesungguhnya, (Al-Ghazali, 2019). Komunitas filsafat 

karena tidak terikat dengan doktrin keagamaan justru menuduh para ahli 

tasawuf dan juga ahli fiqh sebagai manusia yang menyia-nyiakan potensi 

paling mendasar yang mereka miliki yaitu potensi rasio. 

Konflik yang terjadi antara para fuqaha dan pengikut-pengikutnya, ahli 

tasawuf dan orang-orang yang bergabung di dalamnya dan juga para filsuf 

dengan komunitasnya tidak terjadi hanya karena benturan ideologis atau 

politik semata, akan tetapi juga adalah benturan atau konflik paradigma yang 

antara paradigma yang satu dan yang lainnya tidak dapat bersatu, berdialog 

dan saling menyempurnakan. Yang terjadi sebaliknya adalah persaingan, 

klaim-klaim dan saling mencurigai dan saling menuduh satu dengan yang 

lainnya. 

 

Paradigma Keilmuan al-Ghazali dan Pengaruhnya Terhadap Keilmuan 

Barat dan Islam 

Paradigma Keilmuan al- Ghazali 

Kemunculan al-Ghazali dalam situasi masyarakat sebagaimana di atas 

dan di tengah-tengah keterpecahan paradigma mendorongnya melakukan 



 

137 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

kritik secara intensif terhadap paradigma-paradigma keilmuan yang ada 

untuk kemudian mengambil posisi eklektik. Sebagai seorang ilmuwan, kritik 

adalah tahap pertama yang ia lakukan untuk menunjukkan kelemahan-

kelemahan berbagai pandangan dan juga paradigma yang ada sehingga ia 

dapat belajar dari kesalahan dan kelemahan mereka serta mengkomodasi sisi-

sisi positif yang dapat diambil kemudian diaktualkan kembali. Namun 

demikian, kelemahan ataupun kelebihan yang dimaksudkan di sini bukan 

sesuatu yang objektif, melainkan sesuai dengan standar dan kecenderungan 

subjektif al-Ghazali, yang tidak terlepas dari latar belakang dan juga posisi 

politis yang ia perankan. 

Tiga paradigma yang berkembang pada masa sebelum al-Ghazali, dan 

masih ada pada massanya, oleh al-Ghazali dibongkar dan diteliti satu persatu 

baik prinsip-prinsip yang menjadi titik tolak ataupun implikasinya baik pada 

tataran sosio-kultural ataupun pada teoritis-konseptual sehingga apa yang 

dilakukan oleh al-Ghazali tidak terlepas dari pertimbangan pragmatis 

sebagaimana akan dilihat nanti. Tahap selanjutnya setelah melakukan kritik 

adalah merekonstruksi paradigma-paradigma yang terpisah dan terpecah-

pecah tersebut ke dalam satu sistem yang dapat menampung ketiga unsur 

paradigma tersebut. Paradigma yang dimunculkannya pada satu sisi 

merupakan kelanjutan dari paradigma-paradigma sebelumnya karena yang 

dilakukan oleh al-Ghazali adalah ekleksi atau kompromi terhadap ketiganya. 

Sedangkan di sisi lain paradigma al-Ghazali dapat dikatakan sebagai 

paradigma baru karena dengan ia dapat mengemasnya ketiganya dalam satu 

sistem yang utuh dan menjadi satu kesatuan. Kesuksesan al-Ghazali yang 

paling menonjol adalah keberhasilannya dalam mengkompromikan 

kecenderungan-kecenderungan yang sebelumnya saling bertantangan dan 

bahkan saling menafikan satu dengan yang lainnya. 

Secara umum paradigma keilmuan al-Ghazali yang berusaha 

mengkompromikan antara ketiga paradigma yang dikembangkan oleh 

komunitas ahli fiqh, kalam, filsafat, dan tasawuf adalah paradigma eklektik 

yang dicirikan dengan hal-hal sebagai berikut: Pertama, ciri trikotomis yaitu 

pengakuan terhadap eksistensi tiga paradigma legal-formal-eksoteris yang 

dikembangkan oleh fuqaha dan mutakallimun di satu sisi dan juga paradigma 

gnostik-esoteris sebagaimana yang dikembangkan oleh para ahli tasawuf, dan 

yang terakhir adalah paradigma rasional-liberal yang menjadi paradigma para 

filsuf. Al-Ghazali dalam hal ini memerankan diri sebagai mediator yang 

menjembatani antara tiga paradigma keilmuan yang selama ini tidak pernah 

dapat bertemu dan bahkan selalu bertolak belakang, (Al-Ghazali, 2019). 

Posisi sebagai mediator yang dimainkan oleh al-Ghazali ini bukan 

dalam posisi sebagai tokoh yang berhasil melakukan kompromis terhadap 

ketiganya secara total, melainkan dalam posisi sebagai sosok yang dapat 

menampakkan diri dalam tiga bentuk pada saat yang bersamaan. Posisi ini 

tidak lain adalah posisi yang mempunyai dasar ambiguitas secara psikologis 

dan intelektual. Dalam satu saat al-Ghazali menampakkan diri sebagai 

seorang teolog (mutakallum), dan pada saat yang lain ia nampak sebagai 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 138 

 

seorang fuqaha dan pada kesempatan lain sebagai seorang sufi dan juga 

seorang filsuf. Demikian juga pada level yang lebih kecil, ketika ia 

menampakkan diri sebagai seorang teologis di satu saat ia adalah teologi 

Asy'ariyah, dan terkadang di tempat lain sebagai teologi Mu'tazilah dan dalam 

kesempatan lain juga menampakkan diri sebagai seorang teologi salaf-

hanâbilah. Dalam posisinya sebagai teolog ia mengkritik filsuf, dan sebagai 

seorang filsuf ia mengkritik para mutakalimun. Demikian juga ia terkadang 

sebagai sosok yang beraliran iluminatif, dan terkadang juga sebagai Sina-isme 

dan Neo-Platonisme. 

Kedua, ciri kompromistis yaitu menggabungkan antara filsafat dengan 

agama karena dua hal ini secara paradigmatik sering kali nampak kontras 

dan bertentangan, berbeda dengan fiqh, ilmu kalam, dan tasawuf yang 

semuanya mengatasnamakan agama hanya saja berbeda sudut pandang. 

Manifestasinya nampak dalam pandangan-pandangan keagamaannya yang 

sering menggunakan atau memanfaatkan argumentasi filosofis atau 

sebaliknya. Namun demikian, sebagaimana dengan ciri pertamanya, dalam 

hal ini al-Ghazali tidak berhasil secara mutlak melakukan kompromi, karena 

dalam banyak filsafat ditunjukkan kepada agama dan bukan sebaliknya. Ini 

nampak dalam karyanya yang menghujat pandangan-pandangan filsafat yang 

dalam menurutnya bertentangan dengan doktrin agama sebagaimana dalam 

Tahâfut al-Falasifah. 

Ketiga, identifikasi, evaluasi, klasifikasi dan sistematisasi. Dalam 

karya- karyanya al-Ghazali sering kali diawali dengan pemetaan awal 

terhadap berbagai pandangan atau konsep yang ada dan berkembang 

kemudian dilanjutkan dengan memasukkan pandangan atau perspektif 

subjektifnya untuk memberikan penilaian terhadap pandangan-pandangan 

tersebut. Jika ia menemukan kemungkinan untuk menemukan sisi-sisi yang 

dapat dikompromikan, ia melakukan penafsiran untuk menemukan 

hubungan atau relasi antara perbedaan-perbedaan yang nampak 

dipermukaan dan melakukan sistematisasi. Namun jika tidak ada ia 

melakukan klasifikasi baik untuk memisahkan antara yang dapat diambil 

atau yang ditolak, atau untuk menemukan tingkatan nilai atau kebenaran 

atau kesalahannya. Bukan hanya itu, bahkan al-Ghazali sering kali 

melakukan baik pada tataran sosial untuk dapat mengkompromikan 

kecenderungan yang bertentangan dan masing-masing dapat diterima dengan 

di tempat akan pada posisinya masing-masing sehingga semua kepentingan 

terakomodasi dan tidak ada yang tersubordinasikan. Sebagai contoh adalah 

klasifikasi secara sosiologis al-Ghazali terhadap tingkatan masyarakat 

menjadi awam, khas dan khawwash al-khawwash yang ia fungsikan untuk 

dapat mengakomodasi kecenderungan ahli fiqh, filsafat dan tasawuf. 

Keempat, adalah ciri interperatatifnya dimana al-Ghazali menolak interpretasi 

eksoteris yang hanya terhenti pada permukaan atau lahiriyah teks-teks 

keagamaan ataupun pernyataan-pernyataan dan pada saat yang sama juga 

menolak interpretasi esoteris yang berlebihan dan menafikan sama sekali 



 

139 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

indikasi makna lahiriyah teks dan hukum-hukumnya sebagaimana yang 

dipraktekkan oleh kalangan bathiniyun. 

Al-Ghazali dalam melakukan interpretasi dengan berangkat dari 

klasifikasi secara sosial terhadap masyarakat sebagai sasaran khitab yang 

sebagian mereka mendapatkan ilmu pengetahuan melalui pengajaran 

sedangkan sebagian yang lain dengan berpikir dan merenung,(Maimun, 

2022). Bagi al-Ghazali sebagian besar ilmu-ilmu teoritis dan juga ilmu-ilmu 

ilmiah dihasilkan oleh para filsuf dengan kejernihan hati dan kekuatan 

pikirannya dan juga dengan kepekaan intuitif meskipun tanpa melalui cara 

konvensional atau melalui pengajaran. 

Pengaruhnya al-Ghazali Terhadap keilmuan Barat dan Islam 

Tidak disangkal lagi, bahwa pengaruh al-Ghazali di dunia Barat sangat 

signifikan, terbukti dengan berbagai usaha penterjemahan karya-karyanya ke 

dalam bahasa mereka. Hal ini menunjukkan betapa karya al-Ghazali banyak 

dikaji oleh mereka bangsa Barat. Buku al-Ghazali, khususnya Revival Of the 

Religions Science (Ihya Ulum al-Din) telah diterjemahkan ke dalam bahasa 

Latin sebelum tahun 1150, sekitar 50 tahun setelah kematiannya. Karenanya, 

pengaruhnya dalam teologi sangatlah cepat dan George F. Moore mengatakan 

bahwa pengaruh personal al-Ghazali dalam ilmu teologi lebih besar 

dibandingkan pengaruh St. Thomas Aquinas, (Arthur Hyman and James J 

Wals, n.d.). Karena al-Ghazali memposisikan sains, filsafat dan akal di bawah 

agama dan teologi, maka para filosof skolastik menerima pandangan yang 

menjadi karakter bagi kebanyakan filsafat abad pertengahan, (Nisa, 2020). 

Lebih lanjut al-Ghazali berpendapat bahwa setiap kejadian adalah 

disebabkan oleh kehendak Tuhan dari pada oleh penyebab-penyebab 

eksternal (external causes). Dengan demikian ia menolak prinsip-prinsip 

kausalitas. Pandangan ini diadopsi oleh pemikir Inggris, David Hume, yang 

mengartikan hubungan sebab (causes) dan dampak (effect) sebagai hasil dari 

kesan-kesan (recollection) dari pada prinsip kausalitas dengan menekankan 

bahwa meskipun suatu kejadian mengikuti kejadian lainnya, tapi kejadian 

pertama bukan sebab secara a priori dari kejadian yang kedua, (Nisa, 2020). 

Kalau al-Ghazali merujuk landasan utamanya pada Tuhan, maka Hume 

merujuk landasan utamanya pada kesan-kesan (recollection), (Sunaryo, 

2021). Persamaan pemikiran al-Ghazali dan Hume tentang subyek ini 

membuat Ernest Renan, ahli sejarah Perancis terkemuka, mengingatkan para 

pembacanya dengan berkomentar, "Hume menjelaskan (tentang Causal 

Nexus) tidak lebih dari apa yang telah dikatakan al-Ghazali, (Nisa, 2020). 

Karya-karya utama al-Ghazali yang lain yang telah mempengaruhi 

barat adalah kitab Tahafut al-Falasifah (kerusakan atau kesia-siaan atau 

inkoherensi para filosof) yang ditujukan sebagai kritikan pertama kepada Ibnu 

Sina; Misykat al-Anwar (Relung lampu) dan Al-Munqiz Min al-Dhalal 

(Penyelamat dari kesesatatan). Raymond Martin, seorang ilmuwan Catatan 

Dominicus abad ke-13, memahami bahasa Arab dan telah mengkaji kitab 

Tahafut al-Falasifah, sebuah polemik antara para filosof dan kelompok 

skolastik Islam; la banyak mengutip karya ini dalam karyanya Pugoi Fidei 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 140 

 

(Pedang Keimanan). Setelah itu, banyak pendapat al-Ghazali seperti creato ex 

nihilo dan pengetahuan Tuhan yang meliputi yang particular, pengetahuan 

tentang kebangkitan jasmani (resurrection) setelah mati, diadopsi oleh para 

filosof skolastik Kristen dalam karya-karya mereka, (Nisa, 2020). 

Tidak diragukan lagi bahwa pengaruh al-Ghazali terhadap dunia Barat 

pada masa skolastik, dunia Yahudi dan juga Kristen abad pertengahan. 

Karya-karya al-Ghazali terutama al-Maqashid al-Falasifah, Tahafut al-

Falashifah, Ihya Ulum ad-Din, al-Iqtishad fi al-'I'tiqad, Mi'yar al-'Ilm, al-

Muqidz min adl-Dlalal telah diterjemahkan kepada bahasa latin sejak 50 

tahun ia meninggal dunia, sebagaimana yang dijelaskan di atas, (Saumantri, 

2019). 

Proses transformasi warisan intelektual Islam ke dunia Barat secara 

umum dan al-Ghazali secara khusus ke dunia Barat Latin adalah melalui 

penerjemahan buku-buku Arab ke bahasa Isbania dan juga Ibrani dan dari 

sana kemudian diterjemahkan lagi ke dalam bahasa latin. Penerjemah-

penerjemah terkenal saat itu seperti Dominic Gundisalvi (atau 

Gundissalinus), seorang rohaniawan katedral di Toledo yang dibantu oleh 

asisten-asistennya diantaranya Johnna-David. Karya-karya al-Ghazali yang 

diterjemahkan ole mereka adalah Maqashid al-Falasifah yang dipublikasikan 

pada tahun 1506 dengan judul ianggap sebagai komunitas ilosophia” dan 

juga Tahafut al-Falasifah yang teks latinnya dipublikasikan pada abad ke 12 

Masehi bersama risalah psikologi, (Assyabani, 2020). 

Bar Habraeus, seorang pendeta brilian abad ke-13 yang memiliki sikap 

menentang otoritas sebagaimana al-Ghazali, menggambarkan pengaruh al-

Ghazali dalam karyanya Book of the Done dan Ethikon. Karena ajaran 

etikanya, al-Ghazali memberikan pengaruh yang lebih besar terhadap ajaran 

Yahudi abad pertengahan dibandingkan pengaruhnya terhadap skolastisme 

Kristen. Ia sangat dekat dengan faham etika Yahudi yang karenanya oleh 

beberapa orang dipandang sebagai seseorang yang pada kenyataannya hanyut 

dalam pemikiran Yahudi. Karya- karyanya dengan antusias dipelajari oleh 

para penulis Yahudi dan beberapa dari mereka mengadopsinya secara luas. 

Karya al-Ghazali Mizan al-'Amal (Timbangan Perbuatan) diterjemahkan dalam 

bahasa Yahudi dan dimodifikasi dalam "baju" Yahudi dengan mengganti 

kutipan al-Qur'an dan hadis yang ada di dalamnya dengan kutipan-kutipan 

Bibel dan Talmud (Nisa, 2020). 

Sejak awal, di Barat, al-Ghazali dikenal sebagai sosok intelektual yang 

sangat menjaga moralitas manusia dan dikenal sebagai sosok pembela agama 

lebih dari sekedar pemerhati sains. Di Perancis, karya al-Ghazali "Ayyuha al- 

Walad" sangat digemari. Suntikan-suntikan moral yang ada di dalamnya tidak 

bisa terlepas dari tendensi keagamaan yang suci. Di dalamnya, ia 

menjelaskan tentang tujuan-tujuan yang harus dijalani oleh seseorang yang 

ingin keselamatan di akhirat kelak. Ia mengatakan, bahwa sesuatu yang 

bersifat material tidaklah abadi, ia tidak boleh menjadi tujuan dan tidak boleh 

berlebih-lebihan dengannya. Tugas utama manusia adalah mempersiapkan 

dirinya di kehidupan yang akan dating (Nisa, 2020). Disisi lain, Pengaruh al-



 

141 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

Ghazali terhadap dunia Islam setelahnya tidak diragukan lagi. Salah satu 

indikasi yang dapat ditunjukkan adalah gelar yang diberikan kepadanya yaitu 

Hujjatul Islam (argumentasi Islam) karena ia dianggap sebagai pahlawan yang 

telah berhasil membela dan mempertahankan doktrin-doktrin pokok Islam. 

Nama al-Ghazali hingga sekarang masih bergaung di dunia Islam dijadikan 

sebagai figur atau tokoh sentral yang kepadanya segala otoritas keilmuan 

dikembalikan. 

Kontribusi pertama al-Ghazali terhadap Islam adalah membawa 

pendidikan (education) dalam sebuah relasi organik dengan sistem etika yang 

mendalam. la mengajarkan bahwa perolehan-perolehan materi tidak dapat 

memberikan kebahagiaan tanpa adanya kebangkitan moral dan spiritual. 

Karenanya pendidikan tidak boleh dibatasi hanya kepada pentransperan 

pengetahuan tapi harus menstimulus kesadaran moral individu. Akan tetapi, 

kontribusinya yang paling besar adalah dalam bidang agama, (Sukirman, 

2023).  

Nashr Hamid Abu Zaid menyebutkan tiga tokoh dalam sejarah 

intelektual Islam yang merupakan figur dan telah menjadi simbol abadi bagi 

peradaban Islam dengan pengaruh dan dominasinya terhadap dunia Islam. 

Mereka adalah asy-Syafi'i, al-Asy'ari dan yang terakhir adalah al-Ghazali. 

Menurut Zaid, mereka adalah tokoh-tokoh pendiri "moderatisme" yang oleh 

sebagian orang dianggap sebagai karakteristik terpenting dari pengalaman 

Arab-Islam dalam sejarah. Moderatisme adalah tempat bernaungnya 

"outentisitas" yang harus dibela masyarakat Arab dalam pertarungannya 

melawan musuh dari luar, (Ardiansyah, 2020). 

Secara historis asy-Syafi'i telah membangun dasar-dasar ideologi 

moderat dalam bidang fiqh dan syari'ah sedangkan al-Asy'ari melakukan hal 

yang sama dalam bidang akidah. Demikian juga al-Ghazali telah berhasil 

merumuskan prinsip-prinsip ideologi moderat dengan melampaui segala 

pertentangan yang ada pada zamannya dalam bidang filsafat, tasawuf dan 

pemikiran secara umum. Tiga serangkai ini dalam sejarah Islam dianggap 

sebagai penyelamat agama karena ia berhasil menyelesaikan dan 

mengkompromikan pertentangan-pertentangan yang mengarah kepada 

ekstremisme kiri dan ekstremisme kanan. 

Asy-Syafi'i telah berhasil mengkompromikan ekstrim ahli hadis dan ahli 

ra'yu yang sebelumnya saling bertentangan dan tidak pernah dapat 

berkompromi Demikian juga asl-Asy'ari berhasil mengkompromikan antara 

ekstrim Mu'tazailah yang dalam bidang teologi dengan ekstrim kaum salaf 

yang sama sekali mengabaikan potensi akal dalam memahami masalah-

masalah akidah. Diantara tiga tokoh ini al-Ghazali adalah orang yang paling 

luas jangkauan pengaruhnya karena ia bergelut dalam bidang yang juga 

digeluti oleh dua pendahulunya yaitu fiqh dan teologi dan masih mempunyai 

keahlian lain seperti filsafat dan ilmu kalam yang tidak dimiliki oleh dua 

tokoh sebelumnya. 

Ideologi moderatisme atau eklektisisme yang diletakkan oleh al-Ghazali 

secara adalah yang paling banyak pengaruhnya dalam dunia Islam. Meskipun 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 142 

 

oleh sebagian sumber dikatakan bahwa al-Ghazali dalam bidang fiqh 

mengembangkan apa yang telah dilakukan oleh asy-Syafi'i dan juga 

mengembangkan konsep dan paradigma yang sebelumnya diletakkan oleh al-

'Asy'ari akan tetapi di sisi lain ia telah berhasil memberikan interpretasi dan 

pemaknaan yang lebih luas terhadap fiqh asy-Syafi' dan juga terhadap 

bangunan teologi Asy'ariyah.  

Keistimewaan dari posisi moderat atau lebih spesifiknya adalah ideologi 

moderatisme adalah karena ia dapat mengakomodasi kepentingan yang 

bertentangan dan pada saat yang sama juga membatasi sikap ekstrim 

kelompok- kelompok kiri dan kanan. Pengaruh sosiologis ataupun politis yang 

ditimbulkan oleh ideologi moderatisme al-Ghazali yang ditunjang dengan 

media politik yang digunakan, yaitu negara yang juga memanfaatkan ideologi 

tersebut untuk tetap menjaga stabilitas negara dan masyarakat. 

Bahkan dalam pandangan umum berkembang wacana bahwa 

moderatisme adalah watak substansial dari agama dan ada anggapan bahwa 

watak tersebut merupakan karakter otentik dari pemikiran dan peradaban 

Islam. Pandangan yang menepatkan ciri moderat sebagai watak substansial 

agama sering kali mengabaikan fakta sosio-politis yang mendasarinya 

sehingga pada hakikatnya ia adalah sebuah ideologi yang menampakkan diri 

sebagai kebenaran absolut atau mutlak. 

Abid al-Jabiri dalam kritik nalar Arabnya menyimpulkan bahwa al-

Ghazali adalah sosok telah berhasil menggabungkan antara tiga sistem 

pengetahuan yaitu sistem bayani, irfani dan burhani yang sebelumnya saling 

bertentangan satu dengan yang lain. Konsep-konsep dari tiga sistem 

pengetahuan itu dapat diterima tanpa mempermasalahkan dari mana sumber 

dan tendensi ideologisnya karena al-Ghazali telah menelanjangi kuasa 

ideologisnya dan menempatkannya dalam sistem baru yang ia bentuk yaitu 

sistem eklektik, (Hardiono, 2021). 

Konsep-konsep seperti qidam, huduts, zat, sifat, af al, asma', ahkam, 

jauhar, 'aradl, i'timad, tawallud, sabab, illah, wajib, ja'iz, ma'dum, hal, syahid, 

ga'ib, ashl, furú, amarah, dalil, khabar, tawatur, ijma, ijtihad, amil, isytigia,. 

ikhtishash, haqiqah, majaz, isti'arah, kinayah dan lain sebagainya diterima 

secara umum yang sumber konseptualnya diambil dari dunia yang khusus 

yaitu dunia bayani yang digunakan oleh akal Arab dengan media konsep-

konsep itu sendiri dan sebagai implikasinya mempunyai fungsi ganda: Di satu 

sisi fungsinya untuk menjelaskan data-data obyek yang ia berinteraksi 

dengannya dan fungsi untuk memindahkan dunia dari pengetahuan yang 

tetap dibangun dan dijaga keseimbangan internalnya dan dalam 

mereproduksi ulang, (Hardiono, 2021). 

Adapun konsep- konsep seperti zhahir, bathin, syari'ah, haqiqah, 

wilayah, nubuwah, maqam, hal, waqt, fana, wihdah, ittihad, jam, kasyf. 

musyahadah, 'iyyan di satu sisi dan konsep imam, asas, hujjah, syabiq, tali, 

haqiqah muhammamdiyah, mitsl, mutusl dan sebagainya di sisi yang lain. 

Konsep- konsep ini diambil dari dunia yang spesifik yaitu dunia irfan yang 



 

143 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

oleh al- Ghazali kemudian dikompromikan dengan sistem bayani dan 

diberikan baju agama. 

Konsep- konsep yang diambil dari sistem burhani yang berkembang 

dan diambil dan digunakan adalah wajib, mumkin, wujud, mahiyah, madah, 

syurah, quwaah, fil, nafs, aql, falak, muharrik, mutahanhi, dan 

allamutahanahi, aksioma, imkan, kuli, juz'i dan lain sebagainya diambil dari 

sistem burhani filosofis dan juga ilmiah serta logistik yang dibentuk dan 

disandarkan di dalam budaya Arab- Islam sebagaimana yang telah dilakukan 

dari luar, (Hardiono, 2021). 

Konsep-konsep yang pada dasarnya bersumber dari sistem 

pengetahuan yang berbeda-beda, dan juga dengan ideologi dan nilai serta 

kepentingan yang juga beragam, di tangan al-Ghazali berhasil dikompromikan 

sehingga dapat diterima secara umum oleh masyarakat Islam. Tidak hanya 

itu, di tangan al-Ghazali, konsep-konsep tersebut tidak hanya dipindah dan 

diambil secara literal dan apa adanya, akan tetapi ia juga melakukan adaptasi 

dan pergantian di sana sini yang dalam melakukan itu tentunya memerlukan 

kreatifitas pemikiran yang lebih dan istimewa. 

Adapun setelah al-Ghazali, menurut al-Jabiri, situasi umat Islam 

berada dalam posisi "intervensi eklektik" (at-tadakhul at-talfiqi), antara tiga 

sistem pengetahuan, dan proses konstruksi dan juga adaptasi telah terhenti. 

Kreatifitas intelektual setelah al-Ghazali hanya dapat mendeskrifsikan 

makna-makna yang diberikan oleh konsep atau istilah ini dan itu. Ia bukan 

lagi menjadi alamat atau perangkat teoritis yang digunakan untuk 

mengungkap hubungan-hubungan dari dunia kepada pengetahuan, 

melainkan hanya sebatas kalimat atau istilah yang disandarkan kepada 

otoritas tertentu sehingga pernyataan-pernyataan yang sering muncul adalah: 

Fulan berpendapat..., pendapat mutakallim, pendapat para filsuf dan lain- 

sebagainya tanpa adanya analisis dan digunakan secara teoritis dalam 

memproduksi pengetahuan. 

Implikasi dari kondisi "intervensi eklektik" ini adalah bahwa ilmu kalam 

dinaikkan kepada level filsafat dan ilmu atau sebaliknya ia turun bersama 

juga dengan ilmu fisika dan ilmu alam kepada fisika teologis (al-fiziya al-

kalamiyah) Adapun pada level perangkat konseptual, yaitu nalar Arab tidak 

dapat dikatakan bahwa nalar Arab telah membeku dan mati, tidak dapat 

membangun pemikiran atau mengakui fakta tertentu, intelektual dan juga 

pengalaman, dan tidak dapat melakukan fungsi pengetahuan dan juga 

ideologis. Akan tetapi kreatifitas tersebut hanya sebatas mentransfer dan 

menghapal apa yang telah didengar dan didapatkan dari pernyataan 

sebelumnya. Dengan pernyataan lain kreatifitas mereka hanya untuk 

menghafal dan mengingat dan bukan untuk melakukan penalaran dan 

induksi sehingga pernyataan yang sering kali ditemukan dan digunakan 

dalam karya-karya para intelektual setelah al-Ghazali adalah: "Dalam 

masalah ini ada dua pendapat atau masalah ini masih diperselisihkan. 

Ini semua dapat dikatakan sebagai manifestasi dari paradigma umum 

yang dibentuk dan dirumuskan oleh al-Ghazali, yaitu paradigma moderat-



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 144 

 

eklektik- kompromistis. Setiap permasalahan dilihat dalam rangka untuk 

dapat mengakomodasikan sekian banyak pandangan atau kecenderungan 

yang ada ketika di sana ditemukan pertentangan dan perbedaan pandangan 

atau pendapat. 

Singkatnya, al-Ghazali dengan ajaran-ajarannya adalah figur yang 

sangat dominan di dunia Islam. Barangkali hal ini bisa terjadi karena 

beberapa hal sebagai berikut: pertama, tidak ada nama yang begitu besar 

dalam bidang filsafat setelah al-Ghazali melancarkan kritiknya kepada para 

filsuf. Kedua, al-Ghazali tidak diragukan lagi telah memberi contoh teladan 

pada umat Islam dalam berbagai lapisan melalui tingkah laku dalam 

kehidupannya dan tulisannya. Dia mengajak setiap muslim agar menjadi 

muslim dengan menekankan kecintaan yang tulus serta ketaatan yang utuh 

kepada Allah dengan menegakkan syari'ah sebagai jalan hidup. Ketiga, 

sufisme mencapai posisi penting dan berkembang begitu subur dalam ajaran 

Islam karena pengaruh al-Ghazali. Keempat, al- Ghazali mengimbangi dan 

membawa skolastik mazhab Islam dan paradigma teologis pada studi al- 

Qur'an dan hadis, (Nisa, 2020). 

Dikotomi Ilmu dalam Tradisi Intelektual Islam dan Pengaruh al-Ghazali 

Masalah dikotomi dalam tradisi Islam adalah fakta yang tidak 

terbantahkan terutama pada level sosio-kultutal-faktualnya, meskipun secara 

epistemologis ideal, masalah dikotomi ini masih diperdebatkan apakah Islam 

mengenal dikotomi atau tidak. Secara sosiologis faktual umat Islam mengenal 

adanya pembagian antara ilmu agama dan ada ilmu umum. Umat Islam sejak 

al- Ghazali memang sangat kental dengan pandangan dikotomis ini, dan 

mencuat dalam bentuk yang ekstrim pada abad-abad modern yaitu ketika 

kondisi umat Islam telah mulai jatuh dalam keterpurukan. 

Secara umum diketahui bahwa dalam Islam dikenal pembidangan ilmu 

secara umum dibagi menjadi dua kategori yaitu itu umum, yaitu ilmu-ilmu 

yang menjadikan titik tolaknya adalah akal dan menggunakan perangkat-

perangkat rasional dalam metodenya. Dalam konsep klasik yang dimasukkan 

sebagai ilmu umum adalah ilmu bahasa dengan cabang-cabangnya yang 

mencakup nahwu, sharf, balagah dan lain sebagainya di samping juga ilmu-

ilmu logika, matematika, fisika dan lain sebagainya. Sedangkan ilmu agama 

adalah ilmu-ilmu yang terkait secara langsung dengan doktrin-doktrin agama 

atau diturunkan langsung dari sumber-sumber normatif yaitu al-Qur'an. 

Yang termasuk kategori kedua ini ilmu kalam, fiqh, tasawuf, dan juga ilmu-

ilmu teoritis seperti ilmu tafsir dan ilmu hadis. 

Adapun dalam format modernnya dikotomi ini mengambil bentuk yang 

lebih kompleks yaitu bahwa ilmu-ilmu yang bersumber dari luar tradisi Islam 

dianggap sebagai ilmu umum, sedangkan ilmu-ilmu yang tumbuh dalam 

tradisi Islam ditempatkan sebagai ilmu agama. Berbagai cabang keilmuan 

ilmiah yang berkembang di Barat misalnya dianggap sebagai ilmu umum 

ketika masuk dalam dunia Islam ditempatkan sebagai ilmu umum dan pada 



 

145 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

level kognitif ditempatkan dalam posisi nomor dua. Sedangkan ilmu-ilmu 

bahasa dengan cabang-cabangnya dianggap sebagai ilmu agama. 

Manifestasi lain dari dikotomi ini adalah dalam sistem pendidikan yang 

dalam Islam menganut sistem pendidikan dikotomik dengan kurikulum yang 

juga dikotomik. Dalam Islam dikenal lembaga pendidikan agama, yang 

biasanya mengambil bentuk sistem pendidikan tradisional yang diwariskan 

dari sistem lama atau sistem salaf. Meskipun telah banyak terobosan-

terobosan yang ingin menggunakan sistem pendidikan modern akan tetapi 

tetap sebagai lembaga pendidikan agama. 

Ini adalah realitas faktual, dengan mengabaikan pandangan atau 

konsep ideal Islam itu sendiri yang oleh banyak orang dianggap tidak 

mengenal dikotomi. Argumentasi bahwa islam secara normatif-doktriner tidak 

mengenal dikotomi dapat dilacak kepada pandangan al-Qur'an sendiri yang 

tidak membuat pemisahan yang tegas antara ilmu agama dan ilmu umum 

berdasarkan obyek dan juga sumbernya. Al-Qur'an justru menekankan 

kesatuan ilmu pengetahuan yang nilai akhirnya ditentukan oleh bagaimana 

hasil dan akibat yang ditimbulkan. Ilmu-ilmu yang dikatakan sebagai ilmu 

umum, ilmu rasional, ilmu yang terkait dengan kosmologi adalah ilmu yang 

bermanfaat secara religius ketika ia diinginkan untuk kebaikan dan untuk 

lebih mengenal Allah sebagai penciptanya dan sebagai implikasinya dapat 

mengarahkan kehidupan sosial umat manusia. 

Demikian juga secara historis, tradisi Islam pada dasarnya tidak 

mengenal adanya dikotomi terutama sekali pada masa-masa sebelum al-

Ghazali. Pada saat itu telah banyak muncul tokoh-tokoh yang dalam dirinya 

terkumpul kemampuan dalam hal-hal yang terkait dengan agama dan pada 

saat yang sama juga ahli dalam ilmu yang sering diidentikkan sebagai ilmu 

umum seperti fisika, kosmologi dan lain sebagainya. Sebut saja misalnya Ibnu 

Sina yang terkenal sebagai filsuf, fisikawan, dokter dan metafisikawan. Ibnu 

Sina dapat mengembangkan antara keduanya tanpa merasakan adanya 

kesenjangan antara keduanya dan bahkan sebaliknya keduanya dianggap 

sebagai satu kesatuan yang saling mendukung satu sama lain. 

Dengan alasan inilah, banyak orang yang menyimpulkan al-Ghazali 

sebagai sosok yang bertanggung jawab dalam membentuk opini dan 

pandangan umum umat Islam yang dikotomik. Sosok al-Ghazali selalu 

dijadikan sebagai sasaran "kemarahan" sebagian orang ketika melihat kondisi 

umat Islam sekarang yang terpuruk dalam pengembangan ilmu pengetahuan 

dan teknologi yang salah satu sebabnya menurut mereka adalah adanya 

pandangan dikotomis tersebut. 

Pendapat yang mengatakan bahwa sebab dari munculnya pandangan 

dikotomis adalah karena dosa al-Ghazali perlu ditinjau ulang, meskipun 

diakui bahwa pengaruh sosok al-Ghazali terhadap tradisi intelektual Islam 

setelahnya sangat signifikan. Akan tetapi pengaruh tersebut lebih pada 

paradigma moderat- eklektik-kompromis sebagaimana yang telah dijelaskan. 

Sedangkan dalam membentuk pandangan umat Islam yang dikotomik perlu 

dipertanyakan ulang karena di dalamnya sangat mungkin terdapat faktor 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 146 

 

sosio-kultural dan juga politik yang lebih dominan menumbuhkan pandangan 

dikotomis tersebut. 

Dalam karya-karyanya al-Ghazali tidak menyebutkan secara eksplisit 

mengenai pandangan dikotomisnnya. Hanya saja ada beberapa poin dari 

pemikirannya yang dianggap sebagian pandangan dikotomis. Untuk 

mengetahui lebih jelas, pengaruh tersebut ada baiknya untuk melakukan 

analisa terhadap konsep-konsep al-Ghazali yang sering dianggap sebagai 

embrio dari pandangan dikotomis, dan melihat bagaimana orang-orang yang 

menuduhnya menginterpretasikan pandangan al-Ghazali tersebut sebagai 

pandangan dikotomis, atau minimal masyarakat luas yang nalarnya telah 

terbentuk oleh situasi sosio- kultural-politik mencari justifikasi dan legitimasi 

terhadap pandangan al-Ghazali dalam memperhatikan posisi dikotomiknya. 

Salah satu pandangan al-Ghazali yang dianggap sebagai penyebab 

munculnya pandangan dikotomis adalah konsepnya yang mengklasifikasikan 

ini menjadi empat bagian, yaitu pengetahuan diri, Tuhan, dunia, dan akhirat. 

Lebih lanjut bahwa, pengetahuan diri, Tuhan, dunia, dan akhirat dapat 

diperoleh dari sumber mutlak al-Qur'an dan as-Sunnah oleh karena sebagai 

ilmu bersifat fardu 'ain dan diwajibkan bagi setiap muslim. Sementara itu, 

pengetahuan yang berkenaan dengan dunia termasuk ilmu pengetahuan alam 

dan ilmu sosial dimasukkan dalam kategori fardu kifayah, (Usman, 2020). 

Terhadap konsep al-Ghazali ini, perlu dipahami dalam konteks historis 

di mana al-Ghazali hidup yaitu masa atau zaman yang dipenuhi dengan 

pertentangan, konflik, dan keterpecahan baik secara sosial, politik dan juga 

budaya sebagaimana yang telah dipaparkan sebelumnya. Dalam kondisi yang 

demikian itu, al-Ghazali muncul dan memposisikan diri sebagai pendamai 

antara kecenderungan dan kepentingan-kepentingan yang bertentangan 

tersebut. 

Konflik politik dan ideologis berbagai aliran dalam Islam dimana 

golongan pertama, yang secara politik ideologis adalah sunni yaitu komunitas 

para fuqaha, dan mereka yang menjadi penerus tradisi murni Arab-Islam, 

adalah yang mayoritas dan menguasai pemerintahan dan al-Ghazali 

berapiliasi kepadanya. Sedangkan golongan lain adalah mereka yang menjadi 

minoritas dan menjadi penerus atau juru bicara dari warisan luar yang 

berusaha masuk ke dalam Islam yang terdiri dari para filsuf, dan mereka yang 

mengembangkan tradisi keilmuan rasional Yunani yang mengembangkan 

sistem keilmuan jenis kedua yang yaitu ilmu-ilmu alam. Pada saat yang sama 

al-Ghazali juga dengan paradigma moderat-kompromistiknya ingin 

mengakomodasi kepentingan-kepentingan golongan minoritas. 

Pernyataan al-Ghazali tersebut hendaknya dipahami sebagai bentuk 

kompromi, antara dua posisi yang saling berseberangan, dan ia berada dalam 

posisi mayoritas sehingga sangat wajar ia menempatkan kelompoknya sebagai 

yang pertama dan pokok sedangkan yang lainnya sebagai yang kedua. Akan 

tetapi dalam kondisi yang demikian ia tetap berusaha mengakomodasi 

kelompok minoritas dengan memberikan ruang bagi mereka meskipun dalam 

posisi yang termarginalkannya. 



 

147 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

Apa yang hendak ditegaskan di sini adalah bahwa pandangan 

dikotomis dalam Islam bukan sepenuhnya merupakan pengaruh dari al-

Ghazali akan tetapi juga lebih dominan karena faktor politik, dan kultural 

yang juga pada abad ke 5 yang juga ikut membentuk kepribadian dan 

pandangan al-Ghazali. Faktor sosio-politik yang menyebabkan munculnya 

kecenderungan dikotomis dalam sejarah Islam antara lain: 

Pertama, Mesir, Syria, Mesopotamia akhirnya berada dalam satu 

genggaman kekuasaan sentral yaitu pada saat Seljuk di Irak dan Persia 

sedang mengalami kemunduran serta berada dalam konflik keluarga. Kedua, 

Seljuk memperkenalkan sistem iqta' yaitu sistem yang terus dipertahankan 

pada masa Zengids dan Ayyubiyah. Di bawah Seljuk, administrasi negara 

terutama berada di tangan para komando militer. Ketiga, Rezim dengan 

sistem iqta' secara operasional membutuhkan dukungan masa. Ini dapat 

dilakukan dengan legitimasi dari ulama serta melanjutkan dan 

mempertahankan kebijakan Nizham al-Mulük yang telah mendirikan 

madrasah Nidzamiyah dan kemudian melahirkan kelas ulama yang 

mendukung pemerintahan Seljuk. Sekolah ini adalah model yang kemudian 

diikuti secara besar-besaran di Syria, Mesir, khususnya pada masa Nuruddin 

dan Shalahuddin. Keempat, Para komandan iqta' dan ulama menjadi dua 

pilar utama pemerintahan Zingids dan Ayyubiyah. Para ulama tidak sedikit 

yang memanfaatkan status mereka di pemerintahan dan Istana meneruskan 

aspirasi rakyat. Para ulama juga memberikan fatwa kepada kaum militer 

dalam menghadapi kaum salib dan bangsa Eropa. Kelima, pusat kegiatan 

intelektual secara umum berpindah dari Irak dan Persia menuju Mousul, 

Damascus, Aleppo dan Cairo yaitu kota-kota besar yang menjadi basis 

kekuatan baru setelah pemerintahan Seljuk, (Usman, 2020). 

Dengan demikian, pengaruh al-Ghazali terhadap dunia Islam 

setelahnya adalah lebih pada pembentukan paradigma moderat-eklektis-

kompromistik yang kemudian dianggap sebagai watak alami agama Islam, 

padahal tidak terlepas dari situasi sosio-politik dimana al-Ghazali 

memunculkannya. Sedangkan terhadap pandangan dikotomis dalam tradisi 

keilmuan Islam, peran al-Ghazali dengan konsep-konsep atau pandangan-

pandangannya relatif lebih sedikit daripada faktor sosio-politik. Indiklasinya 

adalah bahwa dikotomi telah nampak pada masa al- Ghazali sendiri dalam 

realitas kehidupan sosio-politik umat Islam. 

Pandangan dikotomik tersebut semakin diperparah lagi ketika umat 

Islam berhapan dengan dunia Barat dengan superioritas dan kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologinya. Umat Islam yang merasa tersubordinasikan 

oleh peradaban barat kemudian merespon secara emosional dengan 

menonjolkan sisi lain untuk mengimbangi Barat yaitu ilmu-ilmu agama yang 

telah berkembang subur dalam sejarah Islam. 

 Penutup 

Al-Ghazali telah memberikan kontribusi besar bagi perkembangan 

pemikiran Islam. Pemikiran-pemikirannya tidak hanya mampu meredam 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 148 

 

pertentangan dan perselisihan yang muncul mengakibatkan umat Islam 

saling mengkafirkan, menyalahkan bahkan menyerang satu sama lain tetapi 

juga telah berkontribusi besar terhadap munculnya benih dikotomi keilmuan 

dalam Islam yang menyebabkan terjadinya kemunduran pemikiran dalam 

Islam hingga sekarang. Penelitian ini mengkaji bagaimana al-Ghazali mampu 

melahirkan pemikiran keilmuan yang dapat meredam konflik di kalangan 

umat Islam pada masanya hingga lahirnya dikotomi keilmuan. peran dan 

kontribusi al-Ghazali dalam dalam mengkompromikan pertentangan dan 

perbedaan pendapat pada masanya. Diantara pembahasan dalam penelitian 

ini adalah paradigma keilmuan baru yang dilahirkan al-Ghazali berdasarkan 

pemikiran-pemikiran terdahulu yang mampu mempengaruhi keilmuan dunia 

Islam dan dunia barat. Selain itu juga mengkaji pengaruh al-Ghazali terhadap 

terbentuknya dikotomi keilmuan di kalangan umat Islam pada masa itu.  

Penelitian ini masih banyak kekurangan dan akan sangat bermanfaat 

di masa yang akan datang jika adanya studi lanjutan mencakup beberapa 

dimensi lain. Untuk itu dibutuhkan studi lanjutan yang mengakomodasi lebih 

dalam tentang kontribusi pemikiran al-Ghazali pada setiap bidang keilmuan 

yang saling berbenturan pada masanya serta mengkaji kembali kritikan-

kritikan yang dilontarkan kepada al-Ghazali terkait beberapa pemikirannya 

yang menjadi kontroversial. Untuk itu akan sangat bagus bila penelitian di 

masa depan dapat merincikan lebih mendalam tentang setiap paradigma 

keilmuan dari al-Ghazali.  

 

Daftar Pustaka 

Al-Ghazali, I. (2019). Tahafut Al-Falasifah (kurniawan irwan (ed.); VII). Marja. 

Al-Ghazali, I. (2020). Ihya Ulumuddin. In Ihya Ulumuddin (Revisi). Marja. 

Ardiansyah, R. (2020). A History Of Concept Sunnah (Rekonstruksi 

Pemahaman Sunnah di Tinjau dari Segi Sejarah). Ushuluna: Jurnal 

Ilmu Ushuluddin. https://doi.org/10.15408/ushuluna.v3i2.15197 

Asmaran, A. (2020). KONTRIBUSI IMAM AL-GHAZALI TERHADAP 

EKSISTENSI TASAWUF. Al-Banjari : Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu 

Keislaman. https://doi.org/10.18592/al-banjari.v19i1.3818 

Assyabani, R. (2020). NATURALISASI FILSAFAT ISLAM DALAM PEMIKIRAN 

AL-GHAZALI. Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora. 

https://doi.org/10.18592/khazanah.v18i2.3563 

Conference, I., & Hosted, E. (2022). https : econferencezone.org International 

Conference on Developments in Education Hosted from Bursa, Turkey 

Dec. 26. International Conference on Developments in Education, 14–

16. 

Damanik, N. (2019). Muhammad Abid Al-Jabiri. Al-Hikmah: Jurnal Theosofi 

Dan Peradaban Islam, 1(2). 

https://doi.org/10.51900/alhikmah.v1i2.4843 

Fadhil, M. Y., & Sebgag, S. (2021). Sufi Approaches to Education: The 

Epistemology of Imam Al-Ghazali. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 

4(1), 91–107. https://doi.org/10.31538/nzh.v4i1.834 



 

149 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi 

 

Farabi, A. L., Sina, I. B. N., & Ghazali, I. (2022). the Concept on Human 

Perfection As Per Views of. June 2021, 1–6. 

Fatimah. (2020). Hadis Dari Masa Ke Masa (Kodifikasi Hadis Era 

Mutaqoddimin). ISLAM TRANSFORMATIF: Journal of Islamic Studies, 

04(01), 57–67. 

Hardiono, H. (2021). Epistemologi Postrukturalisme Objek Pemikiran Islam 

Abed Al-Jabiri Dan Implikasinya Bagi Ilmu-Ilmu Dan Pemikiran 

Keislaman. TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 19(1), 110–138. 

https://doi.org/10.30631/tjd.v19i1.119 

Hartini Taharudin, Atiqah Soleh, Shuhada Azmi, Farisah Mahyudin, Syahira 

Rosli, & Nikmatusholihah Adnan. (2019). Pemikiran Al-Ghazali. 

Persidangan Antarabangsa Tokoh Ulama Melayu Nusantara 2019. 

Hidayat, W. (2020). Al-Ghazali Ulama Sufi dan Filosof. Jurnal Mathla’ul Fatah, 

11(1), 38–47. 

Idrus M. Said, Asbar Tantu. (2022). 3, 28–44. 

Istianah, I., & Rahmatullah, L. (2021). Abu Bakr Al-Razi di Antara Agama dan 

Sains. Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam, 22(2), 209. 

https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i2.10278 

Kusuma, A. H., & Rahmadani, L. (2023). Imam Al-Ghazali dan Pemikirannya. 

Jurnal Ekshis. https://doi.org/10.59548/je.v1i1.18 

Maimun, M. (2022). Konstruksi Qiyas Al-Gazali Dan Aplikasinya Dalam 

Istinbaṭ Hukum Islam Kontemporer. El-Izdiwaj: Indonesian Journal of 

Civil and Islamic Family Law. https://doi.org/10.24042/el-

izdiwaj.v3i2.11383 

Maryamah, M., Ahmad Syukri, A. S., Badarussyamsi, B., & Ahmad Fadhil 

Rizki, A. F. R. (2021). Paradigma Keilmuan Islam. Jurnal Filsafat 

Indonesia. https://doi.org/10.23887/jfi.v4i2.36116 

Masyitoh, D. (2020). AMIN ABDULLAH dan PARADIGMA INTEGRASI-

INTERKONEKSI. JSSH (Jurnal Sains Sosial Dan Humaniora). 

https://doi.org/10.30595/jssh.v4i1.5973 

Matthews, M. R. (2022). Thomas Kuhn and Science Education: Learning from 

the Past and the Importance of History and Philosophy of Science. 

Science and Education. https://doi.org/10.1007/s11191-022-00408-1 

Menurut, G., Kuru, A. T., Studi, P., Peradaban, S., & Ushuluddin, F. (2023). 

TEORI KEMUNDURAN PERADABAN ISLAM AL-. 2, 32–46. 

Mohammad Hadi Sucipto, & Khotib. (2020). Perdebatan Maslahah Mursalah 

dalam Kitab-Kitab Al-Imam Al-Ghazali. El-Faqih : Jurnal Pemikiran Dan 

Hukum Islam, 6(1), 1–17. https://doi.org/10.29062/faqih.v6i1.106 

Nisa, A. (2020). Peran Akal Dalam Memahami Pengetahuan Laduni (Telaah 

Kitab Risalah Al-Laduniyyah Al Ghazali). Refleksi Jurnal Filsafat Dan 

Pemikiran Islam, 19(1), 1–18. https://doi.org/10.14421/ref.v19i1.2237 

Rozi, F. (2020). Kritik Al-Ghazali Terhadap Pemikiran Para Filosof. PUTIH: 

Jurnal Pengetahuan Tentang Ilmu Dan Hikmah, 5(1), 1–14. 

https://doi.org/10.51498/putih.v5i1.59 



Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

 

 
 150 

 

Rukiah, R., Khairani, R., Tohir, B. R., & ... (2023). Hubungan Ilmu Tasawuf 

dan Ilmu Kalam Dalam Perspektif Abu-hamid Muhammad (Al-Ghazali). 

Jurnal Edukasi …, 4(1), 285–290. 

Sa’dana, K., Andriani, R., Setiawati, D., Sosiologi, P., & Sejarah, D. (2023). 

SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) PENYEBARAN 

ISLAM DI TIMUR TENGAH. 2(1), 1–13. 

https://doi.org/10.55123/sabana.v2i1.1505 

Saumantri, T. (2019). Wacana Integrasi Ilmu Dalam Pandangan al-Ghozali. 

Jurnal yaqzhan: Analisis Filsafat, Agama Dan Kemanusiaan. 

https://doi.org/10.24235/jy.v5i2.5711 

Sufyan Mubarak. (2020). Riwayat Hidup Dan Pemikiran Al-Ghazali Dan Ibnu 

Maskawaih. QISTHOSIA : Jurnal Syariah Dan Hukum, 1(1), 50–74. 

https://doi.org/10.46870/jhki.v1i1.119 

Sunaryo, S. (2021). Akuisisi dan Polemik Filsafat dalam Islam. Jurnal 

Peradaban. https://doi.org/10.51353/jpb.v1i1.500 

Usman, M. (2020). Dialektika Islam dan Ilmu Pengetahuan Studi Waḥdat al-

‘Ulūm Menurut al-Ghazali. FIKROH: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan 

Islam, 13(2), 74–96. https://doi.org/10.37812/fikroh.v13i2.61 

Wahda, J. (2019). Filsafat Al-Kindi dalam Memahami Teologi. Jurnal Manthiq, 

IV(1), 35–44. 

Yusuf, M., Said, M., & Hajir, M. (2021). Dikotomi Pendidikan Islam : Penyebab 

dan Solusinya. Pendidikan Agama Islam. 

 


