Vol. 5, No. 2, Desember 2023,(122-150) .
https://journal.iainlangsa.ac.id /index.php/lentera I E N I E R A
p-ISSN 2655-0873 | e-ISSN 2654-9220

Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Smdies

DIKOTOMI ILMU PENGETAHUAN DALAM ISLAM
PERSPEKTIF AL-GHAZALI

Syamsul Rizal
IAIN Langsa
syamsulrizal@iainlangsa.ac.id

Mohd Nasir
IAIN Langsa
Mohd.nasir@iainlangsa.ac.id

Indah Pratiwi
MIN 21 Aceh Timur
indahinyuro@gmail.com

d-) https://doi.org/10.32505/lentera.v5i2.7344
Submitted: Nov 15, 2023 | Accepted: Dec 15, 2023 | Published: Dec 29, 2023

Abstract

This article examines the dichotomy of knowledge in Islam from al-Ghazali's
perspective. The emergence of al-Ghazali amidst the setbacks and divisions
that occurred in the Muslim community due to differences in thought and
understanding, has had a major impact on the unity of the Muslim
community. Al-Ghazali has given birth to new thoughts and at the same time
created a scientific dichotomy among Muslims. Al-Ghazali has
compartmentalized general knowledge with religious knowledge, thus creating
a scientific dichotomy that never previously existed among Muslims. This type
of library research uses a qualitative approach by examining various related
references related to the theme of the article. This paper has produced several
important findings; First, al-Ghazali's response to the crisis that occurred in
society. Second, the scientific paradigm during al-Ghazali's time and before.
Third, al-Ghazali's scientific paradigm and its influence on western and
Islamic science, and fourth, al-Ghazali's influence on the dichotomy of science
in the Islamic intellectual tradition. These four findings can reveal the great
role of al-Ghazali's scientific paradigm and the influence of its dichotomy on
the development of Islamic scientific civilization

Keywords: Dichotomy, Science, and Al-Ghazali

Pendahuluan

Dikotomi keilmuan dalam Islam muncul akibat adanya pemikiran al-
Ghazali yang membedakan pengetahuan diri, tuhan, dunia dan akhirat.
Pemikiran ini memunculkan pengelompokan ilmu yang bersifat fardhu ain’
dan fardu kifayah yang merupakan embrio munculnya dikotomi dalam
keilmuan Islam. Dikotomi keilmuan dalam Islam tidak dapat dipungkiri

122



menjadi salah satu penyebab mundurnya umat Islam dalam kancah keilmuan
dan pengetahuan hingga saat ini. Kemunculan istilah dikotomi berimplikasi
terhadap keterasingan ilmu-ilmu agama terhadap kemodernan, munculnya
ilmu umum dan ilmu Islam, memisahkan agama dengan kemajuan teknologi
dan pengetahuan, serta penyebab terjadinya stagnasi dikalangan umat Islam.
Sebelum munculnya pemikiran al-Ghazali Islam tidak mengenal adanya
pemisahan keilmuan (Yusuf et al., 2021). Namun tidak dapat dipungkirin
hadirnya al-Ghazali sebagai pemikir dalam Islam telah mampu memecahkan
krisis dan konflik perpecahan yang terjadi di kalangan masyarakat pada saat
itu. Al-Ghazali mampu keluar dari pertentangan zamannya dengan
kedalaman ilmunya, (Hartini Taharudin et al., 2019).

Pertentangan dan perselisihan yang terjadi di masa al-Ghazali akibat
adanya perbedaan pemikiran dan kepentingan yang terjadi diantara berbagai
golongan yang bertikai memuncul pemikiran al-Ghazali untuk mengkritik
sekaligus mengkontruksi paradigma keilmuan yang terpecah dan terpisah
dalam khasanah keilmuan Islam kedalam satu sistem yang sistematis dan
dapat diterima kesemua aliran keilmuan yang sedang bertentangan. Al-
Ghazali dengan pemikirannya menjadikan ilmu syariah sebagai penopang
pada ilmu-ilmu lainnya, merumuskan pemikiran yang berkembang,
meringkas berbagai ilmu dan dipertajam dengan ilmu lainnya. Al-Ghazali
telah berhasil mengkompromikan kecenderungan yang saling bertentangan
dan saling menafikan satu dengan yang lainnya, (Hartini Taharudin et al.,
2019).

Kajian terhadap paradigma keilmuan Al-Ghazali cenderung terfokus
pada dua aspek wacana. Pertama, kajian tentang pemikiran tasawuf imam Al-
Ghazali; Zaini, berpendapat bahwa tasawuflah jalan mencari kebenaran yang
hakiki. Al-Ghazali berpendapat para sufilah yang menjadi panduan ilmu dan
amal yang nantinya melahirkan moralitas (Fadhil & Sebgag, 2021). Senada
dengan pernyataan Edi Sumanto yang berpendapat bahwa dengan ilmu
tasawuflah jiwanya lebih tenang, sebab ada rasa zuhud dan merasa cukup
serta segala sesuatu teryuju pada kehidupan alam baka (Kusuma &
Rahmadani, 2023). Sementara itu, Asmaran As, memandang bahwa Al-
Ghazali telah menyelamatkan kondisi masyarakat yang sedang bertentangan
dengan upaya mengintegrasikan antara ajaran tasawuf dengan ajaran figih
dan kalam, antara hakikat dan syariat (Asmaran, 2020). Kedua, paradigma
keilmuan Al-Ghazali dalam filsafat; Ahmad Atabik berpendapat bahwa
kedalaman pemikiran dan perkembangan intelektual Al-Ghazali membuatnya
menghasilkan berbagai karya dan kritikan tajam terhadap pemikiran para
filosof yunani maupun muslim yang hanya mengutamakan nalar atau
akalnya saja tanpa adanya sandaran terhadap ketuhanan, (Rozi, 2020).
Senada, Muliati memandang kritikan Al-Ghazali terhadap filosof
sebagaimana yang terdapat pada Tahafut al Falasifah yang dijadikan
reinkarnasi pemikiran di dunia Islam (Idrus M. Said, Asbar Tantu, 2022).
Pemikiran Al-Ghazali yang tertuang pada Tahafut al Falasifah wujud
representasi konflik antara filsafat dan dogma atau antara ortodiksi dan

123 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

heterodiksi, namun disisi lain pemikiran al-Ghazali memiliki peran penting
dalam melakukan naturalisasi filsafat dalam bingkai teologi Islam, (Assyabani,
2020).

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan menggunakan
kajian kepustakaan yakni menelaah dokumen dan literature-literatur yang
berkaitan dengan dikotomi dan pemikiran al-Ghazali. Dengan menggunakan
cara menggambarkan, pemahaman serta telaah. Analisis digunakan agar
semakin terstruktur problem yang akan dibahas pada tulisan yang akan
dikaji. Tulisan ini bertujuan untuk melengkapi penelitian sebelumnya dan
juga untuk mengkaji sejauh mana dikotomi keilmuan yang terjadi di masa al-
Ghazali. Secara khusus artikel ini juga menyoroti paradigma-paradigma yang
muncul dan berkembang dimasa sebelum al-Ghazali serta lahirnya paradigma
baru dari hasil pemikiran Al-Ghazali yang sangat mempengaruhi keilmuan
barat dan keilmuan Islam sendiri. Sehubung dengan hal tersebut maka ada
tiga pertanyaan yang harus dijawab dalam artikel ini: 1) bagaimana respon Al-
Ghazali terhadap krisis masyarakat yang muncul akibat adanya pertentangan
dan perselisihan antara 3 komunitas besar yang menguasai umat Islam?, 2)
bagaimana paradigma keilmuan yang lahir dari Al-Ghazali akibat adanya
krisis di masayarat muslim?, 3) bagaimana pengaruh Al-Ghazali terhadap
terbentuknya dikotomi keilmuan dalam Islam?

Tulisan ini bermula dari kondisi yang dihadapi Al-Ghazali pada masa
krisis. Al Ghazali mempunyai peran penting dalam mewarnai corak pemikiran
keilmuan dunia sekaligus memunculkan dikotomi keilmuan dalam Islam.
Umat Islam lebih disibukan oleh pertentangan dan perbedaan pemikiran yang
menyebabkan perselisihan di kalangan umat Islam sehingga terjadi
kemunduran pada peradaban Islam. Munculnya al-Ghazali sebagai tokoh
pembaharu mampu mengkompromikan segala perselisihan diantara berbagai
kelompok yang berkuasa. Dengan paradigma keilmuan yang dimunculkan al-
Ghazali membuat krisis dan perselisihan di masyarakat muslim menjadi
berkurang tetapi disisi lain pemikiran al-Ghazali telah menyebabkan
kemunduran perkembangan keilmuan Islam di masa sekarang karena adanya
dikotomi keilmuan.

Krisis Masyarakat dan Respon al-Ghazali

Umat Islam pada abad ke 5, ketika al-Ghazali hidup sedang mengalami
krisis baik cara sosiologis, politis, kultural dan juga intelektual. Manifestasi
dari krisis tersebut dampak dalam realitas kehidupan mereka dalam bentuk
pertentangan dan konflik baik secara vertical ataupun horizontal, (Hidayat,
2020). Secara vertical pemerintah yang menghadapi golongan oposisi yang
berusaha merebut kekuasaan. Konflik politik tersebut sering kali diwarnai
oleh kecenderungan ideologis dimana pemerintah yang berkuasa berusaha
mengalahkan dan menekan lawan politiknya dengan menggunakan senjata
ideologis, (Menurut et al., 2023). Hal ini dapat dilihat bahwa kekuasaan
khalifah seperti “legitimasi dan menara gading” yaitu status tertinggi dalam

124



bidang spiritual akan tetapi permasalahan pemerintahan dan kekuasaan
dilaksanakan oleh sultan atau amir (Sa’dana et al., 2023).

Masyarakat bawah ikut secara langsung ikut terpengaruh oleh konflik
dan kecenderungan konfrontatif tersebut. Mereka terpecah menjadi golongan-
golongan dengan kepentingan, mazhab dan kecenderungan ideologis yang
berbeda-beda. Perang ideologis tidak hanya terjadi antara aliran-aliran politik
yang berbeda atau antara pemerintah yang berkuasa dengan golongan
oposisi, akan tetapi juga masyarakat bahwa yang menjadi pengikut atau
terpengaruh oleh propaganda ideologis yang dilakukan oleh mereka. Tidak
jarang agama dipolitisasikan dan dikemas menjadi semacam ideologis politik
yang menyebabkan, mereka saling mengkafirkan, saling menyalahkan dan
bahkan saling menyerang satu sama lain.

Secara sosiologis masyarakat terbagi menjadi tiga golongan yaitu
penguasa, ulama, dan rakyat atau masyarakat umum. Hubungan antara
ketiga golongan atau strata ini sangat kompleks. Pemerintah sebagai
pemegang kekuasaan  politik dan kendali pemerintahan  selalu
mempertahankan dukungan rakyat atau langgengnya kekuasaan mereka.
Akan tetapi masyarakat atau rakyat secara umum banyak dipengaruhi oleh
gerakan masa yang dilakukan oleh kalangan golongan oposisi atau lawan
politik penguasa. Di sinilah posisi ulama atau elit intelektual sangat vital
sebagai otoritas agama yang dalam banyak hal menentukan dukungan
masyarakat terhadap pemerintah. Kaum intelektual yang hidup dalam kondisi
seperti itu sangat sulit untuk bersikap netral, dan bahkan sering terlibat
dalam perang ideologis yang berkepanjangan. Wancana pemikiran dan
intelektual yang diusung oleh para elit intelektual juga diwarnai oleh konflik
dan gerakan ideologis tersebut. Tidak jarang ditemukan fakta bahwa seorang
pengarang atau seorang ulama menulis sebuah buku sebagai sokongan
penguasa atau bahkan sebagai pesanan dari penguasa. Posisi ulama atau
kaum intelektual sangat vital dan menentukan dukungan masyarakat
terhadap penguasa.

Secara horizontal konflik antar pengikut satu golongan politik atau
mazhab keagamaan juga sering terjadi. Perbedaan figur yang dijadikan
sebagai rujukan bagi otoritas politik ataupun otoritas ideologis-keagamaan
sering menimbulkan pertentangan dan konflik. Perbedaan mazhab baik pada
level teologis, figh ataupun yang lainnya bukannya menjadi potensi dinamis
akan tetapi sebaliknya menimbulkan kondisi yang rumit dan penuh
pertentangan.

Al-Ghazali dalam menggambarkan kritis tersebut menyatakan:

“Perbedaan manusia dalam masalah agama, kemudian perbedaan
figur imam mazhab dengan keragaman golongan dan perbedaan jalan
yang ditempuh adalah lautan dalam yang banyak orang tenggelam di
dalamnya dan sedikit orang yang dapat selamat darinya”.
Ia melanjutkan:

“Sejak masa mudaku, ketika saya telah mecapai usia balig sebelum
berumur 20 tahun hingga sekarang ketika usia saya telah mencapai
50 tahun saya telah menyemburkan diri pada lautan dalam ini dan

125 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

saya menyelam di dalamnya dengan gagah berani dan bukan seperti
orang penakut dan saya masuk dalam setiap keremangan... saya
memeriksa akidah setiap golongan dan berusaha menyingkap
rahasia-rahasia pandangan setiap kelompok untuk dapat
membedakan yang baik dari yang salah, yang disunnahkan dari yang
bid’ah, (Al-Ghazali, 2020). Saya tidak menemukan golongan esoteris
kecuali saya ingin mengetahui dimensi esetoriknya, tidak juga seorang
eksoteris kecuali saya ingin mengetahui implikasi dari pandangan
eksoterisnya tidak juga filsafat kecuali saya ingin mengetahui inti
filsafatnya, tidak juga seorang mutakallimun kecuali saya
berkeinginan kuat untuk mengungkap batas kalam dan
perdebatannya, tidak juga seorang studi kecuali saya ingin untuk
masuk dalam rahasia kesufiannya, tidak juga seorang ahli ibadah
kecuali saya ingin mengetahui apa hasil dari ibadahnya tidak juga
serang zindiq kecuali saya berusaha mengintip di belakangnya untuk
mengetahui sebab-sebab kezindikannya, (Al-Ghazali, 2020).

Masa al-Ghazali adalah masa yang dikenal dengan perbedaan dan
pertentangan pendapat dan juga kecenderungan ideologis dan masing-masing
menganggap dirinya sebagai yang selamat. Masa al-Ghazali menyaksikan
terjadinya perdebatan dan pertentangan dan juga perkembangan banyak
aliran pemikiran dengan orientasi yang bermacam-macam baik yang berupa
aliran mazhab keagamaan ataupun aliran politik. Pergolakan politik pada
masa al-Ghazali yaitu Dinasti Abbasiyah yang secara de facto
pemerintahannya di kendalikan oleh Bani Saljuk, (Sa’dana et al., 2023)

Memang al-Ghazali sebagai seorang pemikir, filsuf, dan elit intelektual
dapat dipastikan terpengaruh oleh pemikiran-pemikiran sebelumnya.
Meskipun demikian ini tidak berarti bahwa al-Ghazali tidak mempunyai
inovasi dan kreatifitas sendiri yang menjadi ciri khasnya. Sebagian orang
menempatkan al-Ghazali sebagai sosok yang berusaha mengkompromikan
segala bentuk pertentangan dan perbedaan pendapat dan pandangan pada
massanya dan juga masa-masa sebelumnya. Anggapan ini dalam batas
tertentu dapat dibenarkan jika melihat kesuksesan al-Ghazali dalam
mendamaikan berbagai pandangan dan pertentangan yang ada. Meskipun
demikian, ia juga menampilkan diri dengan karakteristiknya yang khas
sebagai seorang intelektual yang memberikan pemikiran dan pandangannya
yang autentik yang disesuakan dengan kebutuhan dan tuntutan zamannya.

Kemampuan al-Ghazali dalam mengkompromikan berbagai pandangan
yang sebelumnya bertentangan dan bahkan tidak jarang saling memusuhi
satu dengan yang lainnya terutama sekali dalam bidang pokok yaitu ilmu
kalam, filsafat dan tasawuf dan termasuk juga figh. Dalam bidang ilmu kalam
al-Ghazali menyempurnakan apa yang telah dimulai oleh al-Asy’ari sehingga
ia adalah muncul sebagai seorang ulama Kalam setelah al-Asy’ari, al-Bagqillani
dan juga al-Juwaini, (Rukiah et al., 2023) Meskipun ia adalah penerus al-
Asy’ari dalam bidang akidah akan tetapi ia tetap melakukan kritik dan
modifikasi untuk menutupi pandangan kalam-al-‘Asy’ari. Ia telah mengarang
beberapa kitab dalam bidang ini yang mencerminkan pandangannya yang

126



spesifik mengenai dalam bidang akidah seperti al-Iqtishad fi al-I'tigad,
Qawa’id al-Asr, Iljam al-‘Awwam ‘an Ilm al-Kalam, al-Magshad al-‘Asna,
Faishal at-Tafrigah, Fadha’ih al-Bathiniyah, dan juga Tahafut al-Falasifah,
(Mohammad Hadi Sucipto & Khotib, 2020).

Di samping itu, al-Ghazali juga mendalami filsafat, meskipun ia
disebut-sebut sebagai penghancur filsafat. Dalam masa perjalanan sejarah,
filsafat mengalami goncangan yang cukup dahsyat, yaitu di tangan al-Ghazali
filsafat mendapat sanggahan, (Al-Ghazali, 1119 H). la mengeluarkan argumen
yang mematahkan, yang ia tulis dalam kitabnya Tahafut al-falasifah, ia
mengkaji secara terperinci dan menyatakan bahwa metafisika Yunani, seperti
yang diangkut oleh al-Farabi dan Ibn Sina tidak sesuai dengan ajaran islam
dan bisa menyebabkan Para pengikutnya menjadi kufur. Al-Ghazali tidak
cukup sampai disitu, ia mengulangi lagi hujatannya dalam al-Munqid min al-
Dhalal. (Idrus M. Said, Asbar Tantu, 2022).

Mencermati masalah ini, terlepas dari al-Ghazali yang memiliki jasa
besar dalam Islam, maka ada tiga persoalan yang perlu dicermati, pertama,
sebenarnya al-Ghazali tidaklah menyerang filsafat secara keseluruhan,
namun ia hanya menyerang persoalan metafisika saja, khususnya metafisika
Ibn Sina dan al-Farabi yang neo-Platonisme, (Rozi, 2020). Sebab pada bagian
lain, Al-Ghazali tetap mengakui pentingnya logika atau epistemologi dalam
pemikiran Islam. Ini terlihat dalam al-Mustashfa fi ‘Ulum al-Figh, kitab
hukum, ia telah menggunakan logika burhani untuk mengkompromikan
doktrin dan gagasannya, (Hardiono, 2021). Kedua, bahwa tuduhan al-Ghazali
terhadap al-Farabi dan Ibn Sina adalah tidak tepat. Al-Ghazali menilai al-
Farabi dan Ibn Sina, juga para filosof yang senada, telah jatuh dalam
kekufuran, karena telah mengajarkan tentang gqadimnya alam, kebangkitan
ruhani (Farabi et al.,, 2022), dan ketidak Tuhan mengenai hal-hal juz’iyat
(partikular), (Wahda, 2019). Padahal, kedua tokoh tersebut tidak menyatakan
persis dengan apa yang al-Ghazali tuduhkan.

Ketiga, tentang penilaian al-Ghazali terhadap al-Farabi dan Ibn Sina
yang kaitannya dengan Aristoteles. Al-Ghazali dalam Munqgid-nya
mengklasifikasikan filsafat Yunani dalam ketiga kelompok, yaitu dahriyun
(materialisme), thabiiyyun (naturalisme), dan ilahiyyun (theisme).
Materialisme adalah orang yang mengingkari peranan Tuhan, seraya berkata
bahwa alam ini tercipta (wujud) dengan sendirinya. Golongan ini dianggap
tidak beragama, dan ini dialamatkan kepada para filsuf Yunani purba, seperti
Thales, Anaximandros, Anaximenes, dan Heraklitos, yang menyatakan bahwa
unsur alam ini, tanah air, api, dan udara tercipta dengan sendirinya tanpa
manifestasi Tuhan. Golongan naturalisme adalah mereka yang meyakini
kekuatan material dan bahwa apa saja yang telah mati tidak akan kembali
sehingga menafikan hari kebangkitan dan pembalasan, dan ini dialamatkan
kepada tokoh seperti, Demokratos dan para filosof Iona yang hanya mengakui
eksistensi material. Sedangkan kelompok yang ketiga (theisme) adalah para
filosof yang mengakui adanya keterlibatan Tuhan dalam penciptaan, namun
setelah tercipta alam gerak dan berkembang dengan sendirinya, sedangkan

127 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

Tuhan tidak intervensi lagi terhadap alam, serta kelompok ini mengakui
hukum kausalitas (sebab akibat), yang tergolong kelompok ini adalah
Socrates, Plato, dan Aristoteles, sedangkan al-Farabi dan Ibn Sina menurut
al-Ghazali adalah pengikut setia mereka, (Rozi, 2020).

Karakteristik pemikiran al-Ghazali sebagai bentuk kompromi dan juga
kritik terhadap pandangan-pandangan yang berkembang sebelumnya,
(Sufyan Mubarak, 2020), antara lain: “Pertama, menganggap syari’at Islam
sebagai dasar yang diambil dari prinsip-prinsip yang tugas dan fungsinya
adalah untuk mengatur hubungan manusia dengan sesamanya dan tidak ada
hambatan bagi ilmu syari'at dalam tugas dan fungsinya ini untuk ditopang
dengan ilmu-ilmu lain baik secara politis ataupun rasional. Akan tetapi fungsi
dari ilmu-ilmu tersebut adalah sebagai penopang yang tidak boleh
bertentangan dengan ilmu syari'at sebagai pokoknya. Kedua, al-Ghazali tidak
menjauhi dasar-dasar Neo-Platonisme. Meskipun dalam satu karyanya
dengan karyanya sering muncul pandangan yang saling bertentangan dan ia
nampak sebagai sosok yang mendua antara kecenderungan Asy'ariyah
dengan filsafat illuminatif yang moderat akan tetapi tidak diperdebatkan lagi
bahwa posisi kritisnya terhadap filsafat.

Ketiga, al-Ghazali mampu untuk keluar dari pertentangan zamannya
dengan sangat cerdas dengan memanfaatkan senjata masing-masing aliran
sehingga ia muncul sebagai figur yang multi keahlian. Oleh sebab itulah
sebagian orang menekankan perlunya untuk membedakan antara al-Ghazali
sebagai seorang filsuf, faqih, mutakallim atau seorang sufi yang semua itu
merupakan ciri khas dalam metode berpikir al-Ghazali. Keempat, al-Ghazali
telah meringkas berbagai ilmu yang ada pada masanya yang dipertajam
melalui studi, diasah dengan pemikiran dan ditopang oleh pengalaman dan
metode keraguan sebagaimana yang ditunjukkan oleh fase-fase ketika ia
mengalami keraguan tersebut. Ini lebih jauh menunjukkan bahwa
pengetahuan yang menghasilkan pandangan esoteris bukan hanya sebagai
hasil pemikiran alamiah atau pembuktian kalam semata akan tetapi
dihasilkan dari hati yang jernih seperti mata air pengetahuan. Lima, bahwa
al-Ghazali dapat merumuskan pemikiran yang sistematis termasuk dalam
bidang yang bertentangan, kemampuan untuk melakukan pendataan yang
sangat mengagumkan terhadap problem-problem filsafat yang tidak pernah
ada orang sebelumnya yang mampu melakukannya.

Secara umum, yang menjadi penyebab lahirnya paradigma sufistik-
religius al-Ghazali, karena ia melihat di sana-sini, pada saat itu, masyarakat
tidak lagi bertujuan mencapai ridha Allah dan tidak lagi berjuang demi agama
Allah, namun mereka terobsesi oleh harta dunia dan kekuasaan, hingga
keputusan al-Ghazali menulis karyanya yang terkenal "lhya' Ulum ad-Din"
adalah satu-satunya upaya mengembalikan suasana dan kesadaran umat ke
dalam pola hidup religius sesuai dengan tuntunan al-Qur'an dan Sunnah.
Respon al-Ghazali terhadap krisis masyarakat yang dihadapinya, disamping
karena faktor internal kegelisahan al-Ghazali sendiri, menjadikannya sangat
termotivasi dalam menyusun karya dan sikap murninya terhadap agama,

128



yang mana, nantinya menjadi panutan mayoritas umat Islam, (Al-Ghazali,
2020).

Abu Hamid pada masa kecermerlangan intelektualnya merasa prihatin
dan resah terhadap kondisi umat Islam waktu itu. Keresahannya terutama
disebabkan oleh merajalelanya pemikiran yang berorientasi kuat pada
Hellenisme, yaitu suatu paham yang dipengaruhi filsafat Yunani, sepeti
Mu'tazilah. Kelompok yang suka mengembangkan rasio ini juga dilapisi
beberapa filsuf muslim, sepeti Ibnu Sina dan al-Farabi, (Conference & Hosted,
2022). Itulah, mengapa ia memunculkan pandangan religius-sufistiknya. Lalu
cara pandang tersebut menempatkan al-Ghazali di dunia Islam sebagai bapak
pembela Islam pada tempat terhormat, sekaligus memposisikannya pada
tempat yang tidak menguntungkan di dunia intelektual Islam, karena
dianggap terlalu berafiliasi terhadap keselamatan agama, tetapi dianggap
telah memberangus kecenderungan umat ke dalam ilmu-ilmu di luar
kepentingan kemaslahatan agama itu sendiri.

Paradigma Keilmuan Pada Masa al-Ghazali dan Sebelumnya

Sebelum membahas mengenai paradigma keilmuan pada masa
sebelum al-Ghazali dan sesudahnya, untuk mengetahui bagaimana dan
sejauh mana al-Ghazali telah mempengaruhi pandangan kaum muslim.
Maka, istilah paradigma itu sendiri perlu diperjelas dan digunakan sebagai
dasar untuk melakukan analisis. Pemaknaan dan penggunaan istilah
paradigma yang paling terkenal adalah sebagaimana yang digunakan oleh
Thomas Kuhn yang menggunakannya untuk pengertian, "konstalasi kajian
yang terdiri dari konsep-konsep, nilai-nilai tehnik- tehnik yang digunakan
secara bersama oleh komunitas ilmiah tertentu yang mencerminkan tradisi
ilmiah atau metode berpikir dan praktek ilmiah dan dijadikan sebagai
panduan yang mengarahkan para intelektual dalam wilayah pengetahuan
tertentu, (Matthews, 2022)”. Kuhn telah memberikan batasan mengenai
struktur paradigma dengan lima unsur pokok antara lain: (1) unsur-unsur
konseptual, (2) unsur-unsur teoritis, (3) kaidah-kaidah interpretasi, unsur
pembatasan dan pendefinisian problem dan prinsip-prinsip studi (5) unsur
dominasi formatif yang membatasi unsur-unsur sebelumnya, (Al-Ghazali,
2020).

Dalam pembahasan mengenai paradigma keilmuan yang dimaksudkan
pada pembahasan ini mencakup bidang yang paling umum, yaitu paradigma
berpikir yang berkembang dan disepakati oleh suatu komunitas intelektual
tertentu, meskipun tidak secara total, karena dalam satu periode tertentu
tidak mesti terdapat satu paradigma karena dimungkinkan adanya sekian
banyak paradigma sesuatu dengan kecenderungan komunitas yang
menggunakan, menyepakati dan menggunakannya dalam berpikir dan kerja
intelektual mereka.

Membicarakan mengenai paradigma sebelum masa al-Ghazali yang
dipenuhi oleh pertentangan dan perbedaan pendapat antara berbagai
kecenderungan yang ada memang terkesan Kkontradiktif. Paradigma

129 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

sebagaimana telah disebutkan merupakan satu kesepakatan antara
komunitas-komunitas ilmiah yang bekerja dengan menggunakan prinsip,
mekanisme-mekanisme, tehnik-tehnik dan nilai-nilai tertentu. Sedangkan
secara sepintas yang terjadi pada masa al-Ghazali dan juga sebelumnya
bertentangan dengan konsep paradigma tersebut.

Namun demikian, di satu sisi fenomena pertentangan dan perbedaan
pendapat tersebut tidak menafikan adanya paradigma yang dianggap menjadi
akar atau landasan perselisihan sangat problematik antara intelektual
muslim. Para ilmuwan dan intelektual pada masa al-Ghazali dan sebelum
bekerja, meskipun paradigma tersebut bekerja dengan menggunakan
mekanisme bawah sadar dalam mengendalikan kerja intelektual dan
pemikiran mereka Perbedaan dan pertentangan yang ada akan dilihat hanya
pada tataran permukaan belaka yang dibaliknya terdapat satu kesamaan,
untuk tidak mengatakan kesepakatan, cara kerja. Di sini lain perlu
ditegaskan juga bahwa dalam satu periode tertentu tidak mesti ada satu
paradigma, melainkan ada kemungkinan terdapat sekian banyak paradigma
yang masing-masing mempunyai komunitasnya sendiri-sendiri. Sedangkan di
sisi lain dalam situasi yang demikian, sangat mungkin berkembang beberapa
paradigma yang saling bertentangan dan berlaku dan digunakan secara
terpisah-pisah oleh setiap komunitas, (Al-Ghazali, 2019).

Dengan demikian, asumsi dasar yang dibangun dalam mengungkap
paradigma keilmuan yang ada, berkembang dan digunakan pada masa al-
Ghazali dan juga sebelumnya ada dua hal yaitu: Pertama, bahwa paradigma
tersebut bekerja melalui mekanisme bawah sadar dalam mengendalikan
komunitas ilmiah secara khusus dan juga masyarakat secara umum. Kedua,
adalah bahwa paradigma yang berkembang pada masa al-Ghazali dan
sebelumnya tidak monoton atau satu akan tetapi ada kemungkinan terdapat
beberapa paradigma yang mempunyai komunitas sendiri-sendiri.

Untuk mengetahui paradigma keilmuan sebelum al-Ghazali, perlu
membatasi apa yang dimaksudkan dengan sebelum dan periode sejarah mana
yang dimasukkan sebagai sumber analisis. Masa sebelum al-Ghazali
membentang luas sejak pertama kali Islam muncul dan bahkan jauh sebelum
itu yaitu tradisi keilmuan pada masa Yunani. Jikalau dilihat dari priode
dalam perkembangan Islam maka harus melakukan rekonstruksi historis
tradisi keilmuan selama 5 abad yaitu sejak masa kenabian hingga abad ke 5
di mana al-Ghazali hidup. Maka, perlu pembatasan lebih lanjut sehingga
hanya mencakup tradisi keilmuan pada masa yang terkait langsung dengan
tradisi ilmiah dan tidak mencakup tradisi keagamaan yang berkembang sejak
masa-masa awal Islam. Berbicara mengenai tradisi ilmiah dalam Islam, maka
muncul pertanyaan: Kapan dalam tradisi Islam mengenal tradisi ilmiah, dan
batasan-batasan apa yang dapat digunakan untuk menetapkan sebuah
tradisi keilmuan menjadi ilmiah, (Menurut et al., 2023).

Tradisi ilmiah dalam budaya Islam dapat diidentifikasi ketika
menggunakan sistem penalaran yang sistematis, metodologis dan
paradigmatic  sehingga tidak termasuk tradisi keagamaan yang

130



mengembangkan konsep dan pandangan yang masih mengandalkan otoritas,
baik otoritas teks (Maryamah et al., 2021) ataupun otoritas personal sehingga
tidak dapat dikatakan sebagai tradisi ilmiah melainkan tradisi normatif,
(Masyitoh, 2020). Masa kodifikasi merupakan masa ketika dilakukan
sistematisasi, kongkritisasi dan penataan terhadap pandangan-pandangan
serta prinsip-prinsip penalaran yang berkembang pada masa sebelumnya.
Dalam proses sistematisasi tersebut dapat dipastikan bahwa di sana terdapat
banyak kecenderungan yang berbeda-beda yang masing-masing ingin
menunjukkan eksistensi dirinya secara sosiologis ataupun secara ideologis.
Namun demikian, ada dua kemungkinan yang terjadi. Di satu sisi tidak
semua kecenderungan yang ada dapat diakomudasi dan mesti ada
kecenderungan yang dikorbankan untuk eksisnya satu atau beberapa di
antara mereka. Sedangkan di sisi lain semua kecenderungan tersebut tetap
hidup dan bekerja untuk saling mendominasi minimal satu dengan yang
lainnya, (Masyitoh, 2020). Dalam sejarah Islam, nampaknya kecenderungan
kedua yang terjadi dengan melihat bahwa pertentangan dan perbedaan
tersebut tetap muncul yang termanifestasi pada perbedaan dan pertentangan
pada tataran permukaan antara masing-masing komunitas yang tidak jarang
sampai kepada fenomena saling mengkafirkan, saling menekan dan saling
mensubordinasikan.

Pada masa kodifikasi, secara umum ada empat komunitas utama yang
saling bersaing dan mewakili satu wilayah keilmuan yaitu: Pertama,
komunitas yang menekankan pada masalah hukum syari'at yang diwakili oleh
para fugaha' dan masyarakat yang mengikutinya. Kelompok pertama ini
memfokuskan diri pada dimensi formal dan lahirah dari agama yang diambil
dari teks-teks normatif seperti al-Qur'an dan Hadis. Komunitas kedua adalah
mereka yang mempunyai kecenderungan sebaliknya dengan yang pertama
dan memfokuskan diri pada dimensi batiniah agama dengan mencari makna-
makna esoteris dari teks-teks agama. Komunitas ini diwakili oleh ahli tasawuf
dan masyarakat umum yang menjadi pengikut mereka. Ketiga, adalah
komunitas yang menekankan pada masalah-masalah keyakinan atau akidah
dengan tujuan untuk membentengi Islam dan keyakinan-keyakinan luar yang
dianggap dapat merusak dan menodai akidah Islam yang murni, (Fatimah,
2020). Komunitas ini diwakili oleh para ahli kalam yang fokusnya adalah pada
teks-teks yang terkait langsung dengan masalah keyakinan dan ketuhanan.
Keempat adalah komunitas yang berupaya untuk melakukan penalaran
filosofis baik terhadap masalah-masalah ketuhanan, kemanusiaan dan juga
masalah-masalah yang terkait dengan fenomena alam. Mereka diwakili oleh
para filsuf yang mengembangkan pemikiran rasional yang lebih luas, minimal
dari segi obyeknya, dibandingkan kelompok mutakallimun.

Masing-masing komunitas kemudian menghasilkan disiplin keilmuan
yang dikenal dengan disiplin keilmuan Islam tradisional, yaitu ilmu figh, ilmu
tasawuf, ilmu kalam dan filsafat, disamping juga disiplin-disiplin teoritis
lainnya. Disiplin-disiplin ini mengembangkan prinsip kerja dan juga
mekanisme sendiri-sendiri yang berbeda dengan yang lainnya yang sebagai

131 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

implikasinya adalah mengembangkan paradigma sendiri-sendiri. Pelacakan
terhadap paradigma yang berkembang pada masa al-Ghazali mesti berangkat
dari empat disiplin yang dikembangkan oleh masing-masing komunitas ini.

Dalam bidang figh asy-Syafi'i adalah tokoh pertama yang meletakkan
kaidah-kaidah penalaran dan cara-cara berinteraksi dengan teks-teks
keagamaan dan dalam menyelesaikan masalah-masalah baru yang tidak
terdapat di dalam teks, (Al-Gazili, 1412 H). Paradigma keilmuan yang
dirumuskan oleh asy-Syafi'i, berangkat dari prinsip-prinsip atau titik tolak
penalaran yang oleh asy-Syafi'i dibatasi menjadi tiga hal yaitu (1) teks-teks al-
Kitab, (2) teks-teks al-Hadis, (3) konsensus para ulama. Prinsip-prinsip yang
dijadikan sebagai titik tolak ini oleh asy-Syafi'i ditempatkan secara hirarkis
dimana yang pertama atau al-Kitab menempati posisi paling tinggi, dan
sumber-sumber lainnya ditempatkan di bawahnya dan tidak boleh
bertentangan dengan level atau tingkatan yang di atasnya, (Ardiansyah,
2020).

Tiga hal ini dalam tradisi figh ditempatkan sebagai ushul (titik tolak
sekaligus titik akhir dari proses penalaran), sedangkan segala sesuatu yang di
luar yang tiga ini dianggap sebagai furu' (cabang yang harus dikembalikan
kepada tiga hal ini). Berpikir secara sistematis dan metodologis adalah dengan
berangkat dari teks dan berakhir kepada teks. Validitas kebenaran dari
sebuah proses dalam berbagai bidang diukur dengan sejauh mana ia
dideduksikan dari teks atau dalam batas tertentu dapat dikembalikan kepada
teks.

Secara sederhana dapat dikatakan bahwa paradigma dalam tradisi figh
adalah cara berinteraksi dengan teks-teks, baik itu teks kitab suci, teks hadis
atau sunnah dan teks-teks yang disandarkan kepada otoritas kolektif. Jadi,
ada dua komponen pokok yang membentuk paradigma keilmuan dalam
tradisi figh yaitu teks di satu sisi dengan realitas di luar teks di sisi yang lain.
Adapun bagaimana pola hubungan antara keduanya merupakan mekanisme
atau prosedur yang diistilahkan dengan analogi atau giyas dalam istilah asy-
Syafi'i. Qiyas adalah mekanisme penalaran yang berusaha mengaitkan antara
teks dengan segala sesuatu yang berada di luar teks dengan mencari unsur
kesamaan atau kemiripan antara keduanya yang memungkinkan untuk
menghubungkan antara keduanya. Tujuan dari pengaitan antara teks dengan
realitas untuk menetapkan hukum terhadap realitas yang sama dengan
hukum yang ada dalam teks (Ardiansyah, 2020).

Di samping mekanisme qiyas sebagai cara untuk menghubungkan
antara teks dengan realitas sebagaimana yang dikembangkan oleh asy-Syafi'i,
tokoh-tokoh lain juga mengembangkan mekanis-mekanisme seperti istihsan,
istishhab, maslahah mursalah dan lain-lainnya yang intinya adalah sama
yaitu upaya untuk mengaitkan teks dengan realitas. Jika dalam qiyas, yang
dicari adalah kesamaan antara apa yang terdapat di dalam teks maka
mekanisme istihsan adalah dengan melihat semangat dari teks tersebut yang
kemudian diterapkan pada kasus-kasus lain yang tidak terangkum secara
eksplisit di dalam teks, (Asy-Syafii, tt). Demikian juga dengan mekanisme

132



yang lain yang intinya adalah mencari pola hubungan antara teks sebagai
sumber dengan realitas sebagai derivasinya.

Paradigma keilmuan yang dikembangkan dalam tradisi figh oleh
komunitas para fuqaha dengan keragaman mazhab dan alirannya dapat
diistilahkan sebagai paradigma formalis-eksoterik karena mengembangkan
penafsiran terhadap teks agama (al-Qur'an dan Hadis) dari aspek legal-
formalnya dan diterjemahkan dalam bentuk hukum di satu sisi dan terhenti
hanya pada makna-makna lahiriyah teks dan melakukan penafsiran sesuai
dan sejalan dengan makna lahiriahnya. Paradigma ini dikembangkan secara
total sehingga setiap ayat di dalam al-Qur'an ataupun teks hadis selalu
dibawa kepada pemaknaan formal atau hal-hal yang dapat dikembangkan
kepada masalah hukum. Sekecil apapun kemungkinan tersebut tetap menjadi
perhatian baik untuk merumuskan hukum atau untuk menetapkan hukum
terhadap segala sesuatu yang berada di luar teks tersebut, (Al-Ghazali, 2019).

Jika komunitas fugaha' dan pendukungnya menaruh perhatian pada
dimensi legal formal agama dan menafsirkan secara legalistik teks-teks al-
Qur'an dan hadis, maka wilayah tasawuf arahnya berbeda dan bahkan
bertentangan dengan memberikan penekanan pada dimensi batin atau
spiritualitas agama dan sebagai implikasinya kecenderungan melakukan
penafsiran secara esoteric teks- teks al-Qur'an dan hadis. Bagi mereka, agama
adalah spiritualitas sedangkan dimensi formalnya adalah kulit luar dari
agama. Penekanan yang berlebihan pada dimensi lahiriah hanya akan
mereduksi agama itu sendiri menjadi sebatas hokum-hukum formal yang
kaku. Al-Qur'an sebagai sumber ajaran Islam adalah kitab petunjuk bagi
manusia untuk mencapai kebahagiaan dengan memberikan jalan bagaimana
ia sampai kepada Tuhan. Oleh sebab itulah mereka mengembangkan
penafsiran esoterik dengan menggali dimensi batin dari setiap teks yang ada.
Tokoh- tokoh sufi pertama yang dalam tradisi Islam pertama kali ditetapkan
di Kufah yang diwakili oleh golongan al- Gulah, ar- Rawafidl, dan al-
Jahmiyah. Tokoh- tokoh pertama yang mengembangkan konsep tasawuf
adalah Abu Hasyim al- Kufi (w.150) sebagai orang yang disebut- sebut sebagai
sufi pertama. Sebagai sumber mengatakan bahwa oleh kalangan Syi'ah ia
disebut sebagai "Mukhtari" ash- Shufiyah" (sufi yang menyimpang). Ia adalah
orang pertama yang mengembangkan konsep ittihad dan hulal.

Tokoh lain yang mewakili tradisi ini adalah Jabir bin Hayyan sumber
menyatakan bahwa ia adalah seorang pemula alkhemi (kimia) dalam Islam.
Tempat kelahirannya adalah Thus dekat Khurasan-sama dengan tempat
kelahiran al-Ghazali-ia dilahirkan pada zaman Harun al-Rasyid, dan ia
merupakan sosok yang menonjol dalam bidangnya. Tulisan Jabir yang
sebanyak tiga ribu, namun sebagian besar dari tulisannya adalah naskah-
naskah pendek. Tetapi dalam pandangan E. Holmyard, bahwa ia tidak
meragukan keberadaan Jabir dalam konteks bidang keilmuan alkhemi, ia
merupakan yang mempunyai adil besar dalam bidang tersebut,(Istianah &
Rahmatullah, 2021). Bidang yang dikembangkan oleh Jabir yaitu al-kimya

133 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

menurut al-Jabiri secara teoritis adalah bentuk lain dari 28 rumusan tasawuf,
(Damanik, 2019)

Nama-nama lain yang layak disebut adalah Ma'ruf al-Karkhi sebagai
tokoh pertama yang niendefinisikan tasawuf dalam pengertian gnostiknya dan
juga Dza an-Nun al-Mishri, yang disebut-sebut sebagai orang pertama yang
meletakkan dasar-dasar tasawuf. Di samping tokoh-tokoh personal yang
mempunyai pengikut dan mengembangkan tasawuf sebagaimana yang telah
disebutkan, terdapat juga komunitas khusus yang secara kolektif
mengembangkan konsep tasawuf yaitu Ikhwan ash-Shafa yang dalam sejarah
Islam dianggap sebagai komunitas tasawuf pertama, (Hardiono, 2021).

Komunitas tasawuf ini mengembangkan paradigma gnostik-esoterik
yang berbeda dan bertentangan dengan paradigma yang dikembangkan oleh
komunitas ahli figh. Yaitu paradigma yang bertitik tolak dari prinsip bahwa
ajaran agama memberikan petunjuk mengenai cara untuk membersihkan jiwa
dan diri dari segala kekotoran batin dan dengan itu melakukan penafsiran
esoterik atau batiniah terhadap teks-teks agama sehingga ditemukan aspek
yang paling substansial darinya.

Mereka menolak para fugaha dan mutataklimun dan ahli syariat secara
umum dan menafsirkan perbedaan dan pertentangan yang terjadi di antara
mereka lebih disebabkan karena tidak adanya dasar yang satu, benar dan
valid dan juga tidak adanya mekanisme giyas atau analogi yang satu yang
memungkinkan untuk dapat menyelesaikan berbagai masalah yang ada baik
dengan berangkat dari prinsip ataupun mekanisme yang mereka gunakan.
Dasar-dasar yang digunakan oleh mereka tidak sama demikian juga
mekanisme logika dan analogi yang mereka gunakan berbeda-beda (Maimun,
2022).

Mereka menawarkan satu paradigma baru untuk menyelesaikan
berbagai masalah dan perbedaan yang ada dengan menyebutkan bahwa
jawaban dari perbedaan pendapat mengenai dasar-dasar dan titik tolak serta
masalah yang ditimbulkan oleh penetapan hukum dengan menggunakan
mekanisme giyas atau analogi yang justru hanya menimbulkan pertentangan
yang tidak dapat dibenarkan yaitu dengan mengembalikannya kepada
“bentuk manusia”. Menurut mereka, orang-orang yang mengklaim
kepemimpinan dalam ilmu-ilmu hakikat harus mencari jawaban dengan
menggunakan dasar yang satu dan juga analogi yang satu yaitu dengan
menjadikan bentuk manusia sebagai dasarnya diantara bentuk- bentuk
wujud lainnya. Jika yang demikian itu dilakukan maka semua orang akan
sepakat dalam agama yang satu dan mazhab yang satu. Dengan itu, segala
bentuk perbedaan dan pertentangan akan hilang serta kebenaran akan
nampak, yang demikian itu adalah keselamatan semua orang, (Hardiono,
2021).

Mereka menolak analogi baik yang dikembangkan oleh para fugaha'
ataupun mutakallimin, yang melakukan analogi antara ushul dengan cabang
dan menawarkan paradigma kerja lain dengan menyamakan antara alam
dengan manusia. Tatanan alam mempunyai kesamaan dengan tatanan

134



manusia sehingga antara keduanya dapat melakukan perbandingan. Alam
adalah al- insan al- kabir dengan jisim atau bentuk yang satu dengan segala
tatanan, planet dan lapisan langitnya dan juga dengan syarat-syarat hukum-
hukum produksi dan dinamika yang ada di dalamnya. Alam mempunyai jiwa
yang sama dan mengalir pada semua bagian-bagiannya sebagaimana jiwa
manusia yang mengalir dalam semua bagian-bagian tubuhnya. Demikian juga
sebaliknya, manusia adalah alam ash- shagir karena ia terdiri dari kumpulan
bentuk fisik dan juga jiwa ruhani atau spiritual dan alam struktur jasadnya ia
menyerupai struktur semua maujud yang ada di dalam alam fisik dengan
segala keajaiban dan komposisinya serta geraknya. Adapun jiwanya
menyerupai makhluk-makhluk spiritual seperti malaikat, jin dan sebagainya.

Dengan melihat keserupaan, bahkan kesamaan dan kesesuaian antara
manusia dengan alam, maka hukum yang terdapat dalam realitas eksternal
(alam) serta segala bentuk problematikanya yang terdapat di dalamnya
dengan segala perbedaan bentuknya berjalan sebagaimana manusia yang
satu dengan bagian- bagiannya yang berbeda-beda. Hukum perjalanan
potensi-potensi alam dalam semua bagiannya adalah seperti hukum yang
perjalanan potensi jiwa manusia yang satu dengan bagian-bagian fisik dan
juga detail-detailnya, (Hardiono, 2021).

Bukan hanya itu, prinsip kesamaan ini tidak hanya digunakan untuk
memahami manusia dan alam akan tetapi juga untuk memahami hubungan
antara keduanya (alam dan manusia) dengan masyarakat dan negara.
Sebagaimana alam dan manusia yang berjalan dengan pola dan hukum yang
sama, demikian pula masyarakat dan juga negara berjalan dengan kendali
jiwa universal, yaitu nabi dan para imam yang menjadi keturunannya yang
dibantu oleh orang- orang yang diizinkan untuk itu. Prinsip dan mekanisme
ini digunakan oleh mereka pada wilayah politik dan juga ideologis untuk
kepentingan kelompok, (Hardiono, 2021).

Komunitas lain sebelum al-Ghazali yang juga mengembangkan
paradigma keilmuan yang khas adalah para filsuf. Filsafat yang berkembang
di dunia Islam mempunyai dua corak umum yaitu filsafat peripatetic yang
dikembangkan dari filsafat Aristoteles dan I[luminasi yang dikembangkan dari
pandangan-pandangan Plato. Di dunia Islam masing-masing aliran tersebut
mempunyai pengikut sendiri-sendiri. Al-Farabi dan Ibnu Sina adalah tokoh
yang mewakili Neo-Platonisme dengan memasukkan unsur-unsur Aristoteles.
Sedangkan filsafat Ikhwan ash-Syafa mengambil model Pythagorian dan juga
Platonisme.

Komunitas para filsuf ini mengembangkan paradigma keilmuan yang
berbeda dengan dua kecenderungan yang sebelumnya. Jika figh dan
termasuk juga ilmu kalam bertitik tolak dari teks dalam melakukan penalaran
dengan menempatkan makna lahiriyah sebagai rujukan, sedangkan tasawuf
mengembangkan cara berpikir yang bukan hanya terpaku pada makna
lahiriyah teks akan tetapi juga kepada makna batiniah, sehingga lebih
dominan menggunakan  pendekatan  intuitif, maka para filsuf
mengembangkan cara-cara berpikir yang berbeda dengan mendasarkan

135 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

penalaran pada penggunaan secara maksimal potensi rasio. Sedangkan teks-
teks dipahami sesuai dengan kaidah- kaidah dan hukum-hukum rasional.

Paradigma filsafat sebagaimana yang dikembangkan di zaman Yunani
menjadikan Tuhan manusia dan alam sebagai obyek materialnya, akan tetapi
tidak dalam kerangka normatif keagamaan sebagaimana dalam ilmu kalam.
Mereka mengembangkan pemikiran bebas yang tidak jarang tidak terikat
dengan teks-teks normatif al-Qur'an ataupun Hadis. Teks keagamaan
disesuaikan dengan pemahaman filosofis bukan sebaliknya pemahaman yang
mengikuti makna teks. Paradigma yang dikembangkan oleh para filsuf ini
secara sederhana dapat disebut sebagai paradigma rasional-liberal karena
menggunakan akal atau rasio sebagai titik tolak dalam melakukan penalaran
dan dalam proses penalaran tersebut mereka tidak terikat dengan teks-teks
normatif. Mereka mengembangkan pemikiran bebas yang melampaui
normativitas doktrin-doktrin keagamaan.

Tiga paradigma keilmuan yang dikembangkan oleh masing-masing
komunitas fugaha dan mutakallum, ahli tasawuf dan para filsuf ini, pada
masa al- Ghazali berada dalam konflik dan benturan secara terus menerus.
Masing-masing komunitas menganggap paradigma yang dikembangkan oleh
mereka adalah yang paling baik dan benar sedangkan paradigma yang
dikembangkan oleh komunitas lain adalah salah. Situasi umat Islam sebelum
masa al-Ghazali diwarnai oleh konflik antara ahli figh dengan ahli tasawuf
dan juga para filsuf. Kalangan fugaha dan mutakallimun menggunakan
doktrin agama untuk memojokkan lawan- lawannya dari kalangan ahli
tasawuf yang dianggap menyimpang dari jalan syariat dan bahkan mereka
menuduhkan melepaskan syariat. Sebaliknya ahli tasawuf mengklaim dirinya
sebagai penemu kebenaran yang sesungguhnya sedangkan para ahli figh
hanya berkutat pada kulit luar dari agama dan tidak pernah sampai kepada
hakikat kebenaran yang sesungguhnya, (Al-Ghazali, 2019). Komunitas filsafat
karena tidak terikat dengan doktrin keagamaan justru menuduh para ahli
tasawuf dan juga ahli figh sebagai manusia yang menyia-nyiakan potensi
paling mendasar yang mereka miliki yaitu potensi rasio.

Konflik yang terjadi antara para fugaha dan pengikut-pengikutnya, ahli
tasawuf dan orang-orang yang bergabung di dalamnya dan juga para filsuf
dengan komunitasnya tidak terjadi hanya karena benturan ideologis atau
politik semata, akan tetapi juga adalah benturan atau konflik paradigma yang
antara paradigma yang satu dan yang lainnya tidak dapat bersatu, berdialog
dan saling menyempurnakan. Yang terjadi sebaliknya adalah persaingan,
klaim-klaim dan saling mencurigai dan saling menuduh satu dengan yang
lainnya.

Paradigma Keilmuan al-Ghazali dan Pengaruhnya Terhadap Keilmuan
Barat dan Islam
Paradigma Keilmuan al- Ghazali

Kemunculan al-Ghazali dalam situasi masyarakat sebagaimana di atas
dan di tengah-tengah keterpecahan paradigma mendorongnya melakukan

136



kritik secara intensif terhadap paradigma-paradigma keilmuan yang ada
untuk kemudian mengambil posisi eklektik. Sebagai seorang ilmuwan, kritik
adalah tahap pertama yang ia lakukan untuk menunjukkan kelemahan-
kelemahan berbagai pandangan dan juga paradigma yang ada sehingga ia
dapat belajar dari kesalahan dan kelemahan mereka serta mengkomodasi sisi-
sisi positif yang dapat diambil kemudian diaktualkan kembali. Namun
demikian, kelemahan ataupun kelebihan yang dimaksudkan di sini bukan
sesuatu yang objektif, melainkan sesuai dengan standar dan kecenderungan
subjektif al-Ghazali, yang tidak terlepas dari latar belakang dan juga posisi
politis yang ia perankan.

Tiga paradigma yang berkembang pada masa sebelum al-Ghazali, dan
masih ada pada massanya, oleh al-Ghazali dibongkar dan diteliti satu persatu
baik prinsip-prinsip yang menjadi titik tolak ataupun implikasinya baik pada
tataran sosio-kultural ataupun pada teoritis-konseptual sehingga apa yang
dilakukan oleh al-Ghazali tidak terlepas dari pertimbangan pragmatis
sebagaimana akan dilihat nanti. Tahap selanjutnya setelah melakukan kritik
adalah merekonstruksi paradigma-paradigma yang terpisah dan terpecah-
pecah tersebut ke dalam satu sistem yang dapat menampung ketiga unsur
paradigma tersebut. Paradigma yang dimunculkannya pada satu sisi
merupakan kelanjutan dari paradigma-paradigma sebelumnya karena yang
dilakukan oleh al-Ghazali adalah ekleksi atau kompromi terhadap ketiganya.
Sedangkan di sisi lain paradigma al-Ghazali dapat dikatakan sebagai
paradigma baru karena dengan ia dapat mengemasnya ketiganya dalam satu
sistem yang utuh dan menjadi satu kesatuan. Kesuksesan al-Ghazali yang
paling menonjol adalah keberhasilannya dalam mengkompromikan
kecenderungan-kecenderungan yang sebelumnya saling bertantangan dan
bahkan saling menafikan satu dengan yang lainnya.

Secara umum paradigma keilmuan al-Ghazali yang berusaha
mengkompromikan antara ketiga paradigma yang dikembangkan oleh
komunitas ahli figh, kalam, filsafat, dan tasawuf adalah paradigma eklektik
yang dicirikan dengan hal-hal sebagai berikut: Pertama, ciri trikotomis yaitu
pengakuan terhadap eksistensi tiga paradigma legal-formal-eksoteris yang
dikembangkan oleh fugaha dan mutakallimun di satu sisi dan juga paradigma
gnostik-esoteris sebagaimana yang dikembangkan oleh para ahli tasawuf, dan
yang terakhir adalah paradigma rasional-liberal yang menjadi paradigma para
filsuf. Al-Ghazali dalam hal ini memerankan diri sebagai mediator yang
menjembatani antara tiga paradigma keilmuan yang selama ini tidak pernah
dapat bertemu dan bahkan selalu bertolak belakang, (Al-Ghazali, 2019).

Posisi sebagai mediator yang dimainkan oleh al-Ghazali ini bukan
dalam posisi sebagai tokoh yang berhasil melakukan kompromis terhadap
ketiganya secara total, melainkan dalam posisi sebagai sosok yang dapat
menampakkan diri dalam tiga bentuk pada saat yang bersamaan. Posisi ini
tidak lain adalah posisi yang mempunyai dasar ambiguitas secara psikologis
dan intelektual. Dalam satu saat al-Ghazali menampakkan diri sebagai
seorang teolog (mutakallum), dan pada saat yang lain ia nampak sebagai

137 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

seorang fugaha dan pada kesempatan lain sebagai seorang sufi dan juga
seorang filsuf. Demikian juga pada level yang lebih kecil, ketika ia
menampakkan diri sebagai seorang teologis di satu saat ia adalah teologi
Asy'ariyah, dan terkadang di tempat lain sebagai teologi Mu'tazilah dan dalam
kesempatan lain juga menampakkan diri sebagai seorang teologi salaf-
hanabilah. Dalam posisinya sebagai teolog ia mengkritik filsuf, dan sebagai
seorang filsuf ia mengkritik para mutakalimun. Demikian juga ia terkadang
sebagai sosok yang beraliran iluminatif, dan terkadang juga sebagai Sina-isme
dan Neo-Platonisme.

Kedua, ciri kompromistis yaitu menggabungkan antara filsafat dengan
agama karena dua hal ini secara paradigmatik sering kali nampak kontras
dan bertentangan, berbeda dengan figh, ilmu kalam, dan tasawuf yang
semuanya mengatasnamakan agama hanya saja berbeda sudut pandang.
Manifestasinya nampak dalam pandangan-pandangan keagamaannya yang
sering menggunakan atau memanfaatkan argumentasi filosofis atau
sebaliknya. Namun demikian, sebagaimana dengan ciri pertamanya, dalam
hal ini al-Ghazali tidak berhasil secara mutlak melakukan kompromi, karena
dalam banyak filsafat ditunjukkan kepada agama dan bukan sebaliknya. Ini
nampak dalam karyanya yang menghujat pandangan-pandangan filsafat yang
dalam menurutnya bertentangan dengan doktrin agama sebagaimana dalam
Tahafut al-Falasifah.

Ketiga, identifikasi, evaluasi, klasifikasi dan sistematisasi. Dalam
karya- karyanya al-Ghazali sering kali diawali dengan pemetaan awal
terhadap berbagai pandangan atau konsep yang ada dan berkembang
kemudian dilanjutkan dengan memasukkan pandangan atau perspektif
subjektifnya untuk memberikan penilaian terhadap pandangan-pandangan
tersebut. Jika ia menemukan kemungkinan untuk menemukan sisi-sisi yang
dapat dikompromikan, ia melakukan penafsiran untuk menemukan
hubungan atau relasi antara perbedaan-perbedaan yang nampak
dipermukaan dan melakukan sistematisasi. Namun jika tidak ada ia
melakukan klasifikasi baik untuk memisahkan antara yang dapat diambil
atau yang ditolak, atau untuk menemukan tingkatan nilai atau kebenaran
atau kesalahannya. Bukan hanya itu, bahkan al-Ghazali sering kali
melakukan baik pada tataran sosial untuk dapat mengkompromikan
kecenderungan yang bertentangan dan masing-masing dapat diterima dengan
di tempat akan pada posisinya masing-masing sehingga semua kepentingan
terakomodasi dan tidak ada yang tersubordinasikan. Sebagai contoh adalah
klasifikasi secara sosiologis al-Ghazali terhadap tingkatan masyarakat
menjadi awam, khas dan khawwash al-khawwash yang ia fungsikan untuk
dapat mengakomodasi kecenderungan ahli figh, filsafat dan tasawuf.
Keempat, adalah ciri interperatatifnya dimana al-Ghazali menolak interpretasi
eksoteris yang hanya terhenti pada permukaan atau lahiriyah teks-teks
keagamaan ataupun pernyataan-pernyataan dan pada saat yang sama juga
menolak interpretasi esoteris yang berlebihan dan menafikan sama sekali

138



indikasi makna lahiriyah teks dan hukum-hukumnya sebagaimana yang
dipraktekkan oleh kalangan bathiniyun.

Al-Ghazali dalam melakukan interpretasi dengan berangkat dari
klasifikasi secara sosial terhadap masyarakat sebagai sasaran khitab yang
sebagian mereka mendapatkan ilmu pengetahuan melalui pengajaran
sedangkan sebagian yang lain dengan berpikir dan merenung,(Maimun,
2022). Bagi al-Ghazali sebagian besar ilmu-ilmu teoritis dan juga ilmu-ilmu
ilmiah dihasilkan oleh para filsuf dengan kejernihan hati dan kekuatan
pikirannya dan juga dengan kepekaan intuitif meskipun tanpa melalui cara
konvensional atau melalui pengajaran.

Pengaruhnya al-Ghazali Terhadap keilmuan Barat dan Islam

Tidak disangkal lagi, bahwa pengaruh al-Ghazali di dunia Barat sangat
signifikan, terbukti dengan berbagai usaha penterjemahan karya-karyanya ke
dalam bahasa mereka. Hal ini menunjukkan betapa karya al-Ghazali banyak
dikaji oleh mereka bangsa Barat. Buku al-Ghazali, khususnya Revival Of the
Religions Science (Ihya Ulum al-Din) telah diterjemahkan ke dalam bahasa
Latin sebelum tahun 1150, sekitar 50 tahun setelah kematiannya. Karenanya,
pengaruhnya dalam teologi sangatlah cepat dan George F. Moore mengatakan
bahwa pengaruh personal al-Ghazali dalam ilmu teologi lebih besar
dibandingkan pengaruh St. Thomas Aquinas, (Arthur Hyman and James J
Wals, n.d.). Karena al-Ghazali memposisikan sains, filsafat dan akal di bawah
agama dan teologi, maka para filosof skolastik menerima pandangan yang
menjadi karakter bagi kebanyakan filsafat abad pertengahan, (Nisa, 2020).

Lebih lanjut al-Ghazali berpendapat bahwa setiap kejadian adalah
disebabkan oleh kehendak Tuhan dari pada oleh penyebab-penyebab
eksternal (external causes). Dengan demikian ia menolak prinsip-prinsip
kausalitas. Pandangan ini diadopsi oleh pemikir Inggris, David Hume, yang
mengartikan hubungan sebab (causes) dan dampak (effect) sebagai hasil dari
kesan-kesan (recollection) dari pada prinsip kausalitas dengan menekankan
bahwa meskipun suatu kejadian mengikuti kejadian lainnya, tapi kejadian
pertama bukan sebab secara a priori dari kejadian yang kedua, (Nisa, 2020).
Kalau al-Ghazali merujuk landasan utamanya pada Tuhan, maka Hume
merujuk landasan utamanya pada kesan-kesan (recollection), (Sunaryo,
2021). Persamaan pemikiran al-Ghazali dan Hume tentang subyek ini
membuat Ernest Renan, ahli sejarah Perancis terkemuka, mengingatkan para
pembacanya dengan berkomentar, "Hume menjelaskan (tentang Causal
Nexus) tidak lebih dari apa yang telah dikatakan al-Ghazali, (Nisa, 2020).

Karya-karya utama al-Ghazali yang lain yang telah mempengaruhi
barat adalah kitab Tahafut al-Falasifah (kerusakan atau kesia-siaan atau
inkoherensi para filosof) yang ditujukan sebagai kritikan pertama kepada Ibnu
Sina; Misykat al-Anwar (Relung lampu) dan Al-Mungiz Min al-Dhalal
(Penyelamat dari kesesatatan). Raymond Martin, seorang ilmuwan Catatan
Dominicus abad ke-13, memahami bahasa Arab dan telah mengkaji kitab
Tahafut al-Falasifah, sebuah polemik antara para filosof dan kelompok
skolastik Islam; la banyak mengutip karya ini dalam karyanya Pugoi Fidei

139 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

(Pedang Keimanan). Setelah itu, banyak pendapat al-Ghazali seperti creato ex
nihilo dan pengetahuan Tuhan yang meliputi yang particular, pengetahuan
tentang kebangkitan jasmani (resurrection) setelah mati, diadopsi oleh para
filosof skolastik Kristen dalam karya-karya mereka, (Nisa, 2020).

Tidak diragukan lagi bahwa pengaruh al-Ghazali terhadap dunia Barat
pada masa skolastik, dunia Yahudi dan juga Kristen abad pertengahan.
Karya-karya al-Ghazali terutama al-Maqashid al-Falasifah, Tahafut al-
Falashifah, Thya Ulum ad-Din, al-Iqtishad fi al-Ttigad, Mi'yar al-llm, al-
Mugqidz min adl-Dlalal telah diterjemahkan kepada bahasa latin sejak 50
tahun ia meninggal dunia, sebagaimana yang dijelaskan di atas, (Saumantri,
2019).

Proses transformasi warisan intelektual Islam ke dunia Barat secara
umum dan al-Ghazali secara khusus ke dunia Barat Latin adalah melalui
penerjemahan buku-buku Arab ke bahasa Isbania dan juga Ibrani dan dari
sana kemudian diterjemahkan lagi ke dalam bahasa latin. Penerjemah-
penerjemah terkenal saat itu seperti Dominic Gundisalvi (atau
Gundissalinus), seorang rohaniawan katedral di Toledo yang dibantu oleh
asisten-asistennya diantaranya Johnna-David. Karya-karya al-Ghazali yang
diterjemahkan ole mereka adalah Magashid al-Falasifah yang dipublikasikan
pada tahun 1506 dengan judul ianggap sebagai komunitas ilosophia” dan
juga Tahafut al-Falasifah yang teks latinnya dipublikasikan pada abad ke 12
Masehi bersama risalah psikologi, (Assyabani, 2020).

Bar Habraeus, seorang pendeta brilian abad ke-13 yang memiliki sikap
menentang otoritas sebagaimana al-Ghazali, menggambarkan pengaruh al-
Ghazali dalam karyanya Book of the Done dan Ethikon. Karena ajaran
etikanya, al-Ghazali memberikan pengaruh yang lebih besar terhadap ajaran
Yahudi abad pertengahan dibandingkan pengaruhnya terhadap skolastisme
Kristen. Ia sangat dekat dengan faham etika Yahudi yang karenanya oleh
beberapa orang dipandang sebagai seseorang yang pada kenyataannya hanyut
dalam pemikiran Yahudi. Karya- karyanya dengan antusias dipelajari oleh
para penulis Yahudi dan beberapa dari mereka mengadopsinya secara luas.
Karya al-Ghazali Mizan al-'Amal (Timbangan Perbuatan) diterjemahkan dalam
bahasa Yahudi dan dimodifikasi dalam "baju" Yahudi dengan mengganti
kutipan al-Qur'an dan hadis yang ada di dalamnya dengan kutipan-kutipan
Bibel dan Talmud (Nisa, 2020).

Sejak awal, di Barat, al-Ghazali dikenal sebagai sosok intelektual yang
sangat menjaga moralitas manusia dan dikenal sebagai sosok pembela agama
lebih dari sekedar pemerhati sains. Di Perancis, karya al-Ghazali "Ayyuha al-
Walad" sangat digemari. Suntikan-suntikan moral yang ada di dalamnya tidak
bisa terlepas dari tendensi keagamaan yang suci. Di dalamnya, ia
menjelaskan tentang tujuan-tujuan yang harus dijalani oleh seseorang yang
ingin keselamatan di akhirat kelak. Ia mengatakan, bahwa sesuatu yang
bersifat material tidaklah abadi, ia tidak boleh menjadi tujuan dan tidak boleh
berlebih-lebihan dengannya. Tugas utama manusia adalah mempersiapkan
dirinya di kehidupan yang akan dating (Nisa, 2020). Disisi lain, Pengaruh al-

140



Ghazali terhadap dunia Islam setelahnya tidak diragukan lagi. Salah satu
indikasi yang dapat ditunjukkan adalah gelar yang diberikan kepadanya yaitu
Hujjatul Islam (argumentasi Islam) karena ia dianggap sebagai pahlawan yang
telah berhasil membela dan mempertahankan doktrin-doktrin pokok Islam.
Nama al-Ghazali hingga sekarang masih bergaung di dunia Islam dijadikan
sebagai figur atau tokoh sentral yang kepadanya segala otoritas keilmuan
dikembalikan.

Kontribusi pertama al-Ghazali terhadap Islam adalah membawa
pendidikan (education) dalam sebuah relasi organik dengan sistem etika yang
mendalam. la mengajarkan bahwa perolehan-perolehan materi tidak dapat
memberikan kebahagiaan tanpa adanya kebangkitan moral dan spiritual.
Karenanya pendidikan tidak boleh dibatasi hanya kepada pentransperan
pengetahuan tapi harus menstimulus kesadaran moral individu. Akan tetapi,
kontribusinya yang paling besar adalah dalam bidang agama, (Sukirman,
2023).

Nashr Hamid Abu Zaid menyebutkan tiga tokoh dalam sejarah
intelektual Islam yang merupakan figur dan telah menjadi simbol abadi bagi
peradaban Islam dengan pengaruh dan dominasinya terhadap dunia Islam.
Mereka adalah asy-Syafi'i, al-Asy'ari dan yang terakhir adalah al-Ghazali.
Menurut Zaid, mereka adalah tokoh-tokoh pendiri "moderatisme" yang oleh
sebagian orang dianggap sebagai karakteristik terpenting dari pengalaman
Arab-Islam dalam sejarah. Moderatisme adalah tempat bernaungnya
"outentisitas" yang harus dibela masyarakat Arab dalam pertarungannya
melawan musuh dari luar, (Ardiansyah, 2020).

Secara historis asy-Syafii telah membangun dasar-dasar ideologi
moderat dalam bidang figh dan syari'ah sedangkan al-Asy'ari melakukan hal
yang sama dalam bidang akidah. Demikian juga al-Ghazali telah berhasil
merumuskan prinsip-prinsip ideologi moderat dengan melampaui segala
pertentangan yang ada pada zamannya dalam bidang filsafat, tasawuf dan
pemikiran secara umum. Tiga serangkai ini dalam sejarah Islam dianggap
sebagai penyelamat agama karena ia Dberhasil menyelesaikan dan
mengkompromikan pertentangan-pertentangan yang mengarah kepada
ekstremisme kiri dan ekstremisme kanan.

Asy-Syafi'i telah berhasil mengkompromikan ekstrim ahli hadis dan ahli
ra'yu yang sebelumnya saling bertentangan dan tidak pernah dapat
berkompromi Demikian juga asl-Asy'ari berhasil mengkompromikan antara
ekstrim Mu'tazailah yang dalam bidang teologi dengan ekstrim kaum salaf
yang sama sekali mengabaikan potensi akal dalam memahami masalah-
masalah akidah. Diantara tiga tokoh ini al-Ghazali adalah orang yang paling
luas jangkauan pengaruhnya karena ia bergelut dalam bidang yang juga
digeluti oleh dua pendahulunya yaitu figh dan teologi dan masih mempunyai
keahlian lain seperti filsafat dan ilmu kalam yang tidak dimiliki oleh dua
tokoh sebelumnya.

Ideologi moderatisme atau eklektisisme yang diletakkan oleh al-Ghazali
secara adalah yang paling banyak pengaruhnya dalam dunia Islam. Meskipun

141 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

oleh sebagian sumber dikatakan bahwa al-Ghazali dalam bidang figh
mengembangkan apa yang telah dilakukan oleh asy-Syafii dan juga
mengembangkan konsep dan paradigma yang sebelumnya diletakkan oleh al-
'Asy'ari akan tetapi di sisi lain ia telah berhasil memberikan interpretasi dan
pemaknaan yang lebih luas terhadap figh asy-Syafi' dan juga terhadap
bangunan teologi Asy'ariyah.

Keistimewaan dari posisi moderat atau lebih spesifiknya adalah ideologi
moderatisme adalah karena ia dapat mengakomodasi kepentingan yang
bertentangan dan pada saat yang sama juga membatasi sikap ekstrim
kelompok- kelompok kiri dan kanan. Pengaruh sosiologis ataupun politis yang
ditimbulkan oleh ideologi moderatisme al-Ghazali yang ditunjang dengan
media politik yang digunakan, yaitu negara yang juga memanfaatkan ideologi
tersebut untuk tetap menjaga stabilitas negara dan masyarakat.

Bahkan dalam pandangan umum berkembang wacana bahwa
moderatisme adalah watak substansial dari agama dan ada anggapan bahwa
watak tersebut merupakan karakter otentik dari pemikiran dan peradaban
Islam. Pandangan yang menepatkan ciri moderat sebagai watak substansial
agama sering kali mengabaikan fakta sosio-politis yang mendasarinya
sehingga pada hakikatnya ia adalah sebuah ideologi yang menampakkan diri
sebagai kebenaran absolut atau mutlak.

Abid al-Jabiri dalam kritik nalar Arabnya menyimpulkan bahwa al-
Ghazali adalah sosok telah berhasil menggabungkan antara tiga sistem
pengetahuan yaitu sistem bayani, irfani dan burhani yang sebelumnya saling
bertentangan satu dengan yang lain. Konsep-konsep dari tiga sistem
pengetahuan itu dapat diterima tanpa mempermasalahkan dari mana sumber
dan tendensi ideologisnya karena al-Ghazali telah menelanjangi kuasa
ideologisnya dan menempatkannya dalam sistem baru yang ia bentuk yaitu
sistem eklektik, (Hardiono, 2021).

Konsep-konsep seperti gidam, huduts, zat, sifat, af al, asma', ahkam,
jauhar, 'aradl, i'timad, tawallud, sabab, illah, wajib, ja'iz, ma'dum, hal, syahid,
ga'ib, ashl, furt, amarah, dalil, khabar, tawatur, ijma, ijtihad, amil, isytigia,.
ikhtishash, haqiqah, majaz, isti'arah, kinayah dan lain sebagainya diterima
secara umum yang sumber konseptualnya diambil dari dunia yang khusus
yaitu dunia bayani yang digunakan oleh akal Arab dengan media konsep-
konsep itu sendiri dan sebagai implikasinya mempunyai fungsi ganda: Di satu
sisi fungsinya untuk menjelaskan data-data obyek yang ia berinteraksi
dengannya dan fungsi untuk memindahkan dunia dari pengetahuan yang
tetap dibangun dan dijaga keseimbangan internalnya dan dalam
mereproduksi ulang, (Hardiono, 2021).

Adapun konsep- konsep seperti zhahir, bathin, syari'ah, haqiqah,
wilayah, nubuwah, maqam, hal, waqt, fana, wihdah, ittihad, jam, kasyf.
musyahadah, 'iyyan di satu sisi dan konsep imam, asas, hujjah, syabiq, tali,
hagigah muhammamdiyah, mitsl, mutusl dan sebagainya di sisi yang lain.
Konsep- konsep ini diambil dari dunia yang spesifik yaitu dunia irfan yang

142



oleh al- Ghazali kemudian dikompromikan dengan sistem bayani dan
diberikan baju agama.

Konsep- konsep yang diambil dari sistem burhani yang berkembang
dan diambil dan digunakan adalah wajib, mumkin, wujud, mahiyah, madah,
syurah, quwaah, fil, nafs, aql, falak, muharrik, mutahanhi, dan
allamutahanahi, aksioma, imkan, kuli, juz'i dan lain sebagainya diambil dari
sistem burhani filosofis dan juga ilmiah serta logistik yang dibentuk dan
disandarkan di dalam budaya Arab- Islam sebagaimana yang telah dilakukan
dari luar, (Hardiono, 2021).

Konsep-konsep yang pada dasarnya bersumber dari sistem
pengetahuan yang berbeda-beda, dan juga dengan ideologi dan nilai serta
kepentingan yang juga beragam, di tangan al-Ghazali berhasil dikompromikan
sehingga dapat diterima secara umum oleh masyarakat Islam. Tidak hanya
itu, di tangan al-Ghazali, konsep-konsep tersebut tidak hanya dipindah dan
diambil secara literal dan apa adanya, akan tetapi ia juga melakukan adaptasi
dan pergantian di sana sini yang dalam melakukan itu tentunya memerlukan
kreatifitas pemikiran yang lebih dan istimewa.

Adapun setelah al-Ghazali, menurut al-Jabiri, situasi umat Islam
berada dalam posisi "intervensi eklektik" (at-tadakhul at-talfiqi), antara tiga
sistem pengetahuan, dan proses konstruksi dan juga adaptasi telah terhenti.
Kreatifitas intelektual setelah al-Ghazali hanya dapat mendeskrifsikan
makna-makna yang diberikan oleh konsep atau istilah ini dan itu. Ia bukan
lagi menjadi alamat atau perangkat teoritis yang digunakan untuk
mengungkap hubungan-hubungan dari dunia kepada pengetahuan,
melainkan hanya sebatas kalimat atau istilah yang disandarkan kepada
otoritas tertentu sehingga pernyataan-pernyataan yang sering muncul adalah:
Fulan berpendapat..., pendapat mutakallim, pendapat para filsuf dan lain-
sebagainya tanpa adanya analisis dan digunakan secara teoritis dalam
memproduksi pengetahuan.

Implikasi dari kondisi "intervensi eklektik" ini adalah bahwa ilmu kalam
dinaikkan kepada level filsafat dan ilmu atau sebaliknya ia turun bersama
juga dengan ilmu fisika dan ilmu alam kepada fisika teologis (al-fiziya al-
kalamiyah) Adapun pada level perangkat konseptual, yaitu nalar Arab tidak
dapat dikatakan bahwa nalar Arab telah membeku dan mati, tidak dapat
membangun pemikiran atau mengakui fakta tertentu, intelektual dan juga
pengalaman, dan tidak dapat melakukan fungsi pengetahuan dan juga
ideologis. Akan tetapi kreatifitas tersebut hanya sebatas mentransfer dan
menghapal apa yang telah didengar dan didapatkan dari pernyataan
sebelumnya. Dengan pernyataan lain kreatifitas mereka hanya untuk
menghafal dan mengingat dan bukan untuk melakukan penalaran dan
induksi sehingga pernyataan yang sering kali ditemukan dan digunakan
dalam karya-karya para intelektual setelah al-Ghazali adalah: "Dalam
masalah ini ada dua pendapat atau masalah ini masih diperselisihkan.

Ini semua dapat dikatakan sebagai manifestasi dari paradigma umum
yang dibentuk dan dirumuskan oleh al-Ghazali, yaitu paradigma moderat-

143 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

eklektik- kompromistis. Setiap permasalahan dilihat dalam rangka untuk
dapat mengakomodasikan sekian banyak pandangan atau kecenderungan
yang ada ketika di sana ditemukan pertentangan dan perbedaan pandangan
atau pendapat.

Singkatnya, al-Ghazali dengan ajaran-ajarannya adalah figur yang
sangat dominan di dunia Islam. Barangkali hal ini bisa terjadi karena
beberapa hal sebagai berikut: pertama, tidak ada nama yang begitu besar
dalam bidang filsafat setelah al-Ghazali melancarkan kritiknya kepada para
filsuf. Kedua, al-Ghazali tidak diragukan lagi telah memberi contoh teladan
pada umat Islam dalam berbagai lapisan melalui tingkah laku dalam
kehidupannya dan tulisannya. Dia mengajak setiap muslim agar menjadi
muslim dengan menekankan kecintaan yang tulus serta ketaatan yang utuh
kepada Allah dengan menegakkan syari'ah sebagai jalan hidup. Ketiga,
sufisme mencapai posisi penting dan berkembang begitu subur dalam ajaran
Islam karena pengaruh al-Ghazali. Keempat, al- Ghazali mengimbangi dan
membawa skolastik mazhab Islam dan paradigma teologis pada studi al-
Qur'an dan hadis, (Nisa, 2020).

Dikotomi Ilmu dalam Tradisi Intelektual Islam dan Pengaruh al-Ghazali

Masalah dikotomi dalam tradisi Islam adalah fakta yang tidak
terbantahkan terutama pada level sosio-kultutal-faktualnya, meskipun secara
epistemologis ideal, masalah dikotomi ini masih diperdebatkan apakah Islam
mengenal dikotomi atau tidak. Secara sosiologis faktual umat Islam mengenal
adanya pembagian antara ilmu agama dan ada ilmu umum. Umat Islam sejak
al- Ghazali memang sangat kental dengan pandangan dikotomis ini, dan
mencuat dalam bentuk yang ekstrim pada abad-abad modern yaitu ketika
kondisi umat Islam telah mulai jatuh dalam keterpurukan.

Secara umum diketahui bahwa dalam Islam dikenal pembidangan ilmu
secara umum dibagi menjadi dua kategori yaitu itu umum, yaitu ilmu-ilmu
yang menjadikan titik tolaknya adalah akal dan menggunakan perangkat-
perangkat rasional dalam metodenya. Dalam konsep klasik yang dimasukkan
sebagai ilmu umum adalah ilmu bahasa dengan cabang-cabangnya yang
mencakup nahwu, sharf, balagah dan lain sebagainya di samping juga ilmu-
ilmu logika, matematika, fisika dan lain sebagainya. Sedangkan ilmu agama
adalah ilmu-ilmu yang terkait secara langsung dengan doktrin-doktrin agama
atau diturunkan langsung dari sumber-sumber normatif yaitu al-Qur'an.
Yang termasuk kategori kedua ini ilmu kalam, figh, tasawuf, dan juga ilmu-
ilmu teoritis seperti ilmu tafsir dan ilmu hadis.

Adapun dalam format modernnya dikotomi ini mengambil bentuk yang
lebih kompleks yaitu bahwa ilmu-ilmu yang bersumber dari luar tradisi Islam
dianggap sebagai ilmu umum, sedangkan ilmu-ilmu yang tumbuh dalam
tradisi Islam ditempatkan sebagai ilmu agama. Berbagai cabang keilmuan
ilmiah yang berkembang di Barat misalnya dianggap sebagai ilmu umum
ketika masuk dalam dunia Islam ditempatkan sebagai ilmu umum dan pada

144



level kognitif ditempatkan dalam posisi nomor dua. Sedangkan ilmu-ilmu
bahasa dengan cabang-cabangnya dianggap sebagai ilmu agama.

Manifestasi lain dari dikotomi ini adalah dalam sistem pendidikan yang
dalam Islam menganut sistem pendidikan dikotomik dengan kurikulum yang
juga dikotomik. Dalam Islam dikenal lembaga pendidikan agama, yang
biasanya mengambil bentuk sistem pendidikan tradisional yang diwariskan
dari sistem lama atau sistem salaf. Meskipun telah banyak terobosan-
terobosan yang ingin menggunakan sistem pendidikan modern akan tetapi
tetap sebagai lembaga pendidikan agama.

Ini adalah realitas faktual, dengan mengabaikan pandangan atau
konsep ideal Islam itu sendiri yang oleh banyak orang dianggap tidak
mengenal dikotomi. Argumentasi bahwa islam secara normatif-doktriner tidak
mengenal dikotomi dapat dilacak kepada pandangan al-Qur'an sendiri yang
tidak membuat pemisahan yang tegas antara ilmu agama dan ilmu umum
berdasarkan obyek dan juga sumbernya. Al-Qur'an justru menekankan
kesatuan ilmu pengetahuan yang nilai akhirnya ditentukan oleh bagaimana
hasil dan akibat yang ditimbulkan. llmu-ilmu yang dikatakan sebagai ilmu
umum, ilmu rasional, ilmu yang terkait dengan kosmologi adalah ilmu yang
bermanfaat secara religius ketika ia diinginkan untuk kebaikan dan untuk
lebih mengenal Allah sebagai penciptanya dan sebagai implikasinya dapat
mengarahkan kehidupan sosial umat manusia.

Demikian juga secara historis, tradisi Islam pada dasarnya tidak
mengenal adanya dikotomi terutama sekali pada masa-masa sebelum al-
Ghazali. Pada saat itu telah banyak muncul tokoh-tokoh yang dalam dirinya
terkumpul kemampuan dalam hal-hal yang terkait dengan agama dan pada
saat yang sama juga ahli dalam ilmu yang sering diidentikkan sebagai ilmu
umum seperti fisika, kosmologi dan lain sebagainya. Sebut saja misalnya Ibnu
Sina yang terkenal sebagai filsuf, fisikawan, dokter dan metafisikawan. Ibnu
Sina dapat mengembangkan antara keduanya tanpa merasakan adanya
kesenjangan antara keduanya dan bahkan sebaliknya keduanya dianggap
sebagai satu kesatuan yang saling mendukung satu sama lain.

Dengan alasan inilah, banyak orang yang menyimpulkan al-Ghazali
sebagai sosok yang bertanggung jawab dalam membentuk opini dan
pandangan umum umat Islam yang dikotomik. Sosok al-Ghazali selalu
dijadikan sebagai sasaran "kemarahan" sebagian orang ketika melihat kondisi
umat Islam sekarang yang terpuruk dalam pengembangan ilmu pengetahuan
dan teknologi yang salah satu sebabnya menurut mereka adalah adanya
pandangan dikotomis tersebut.

Pendapat yang mengatakan bahwa sebab dari munculnya pandangan
dikotomis adalah karena dosa al-Ghazali perlu ditinjau ulang, meskipun
diakui bahwa pengaruh sosok al-Ghazali terhadap tradisi intelektual Islam
setelahnya sangat signifikan. Akan tetapi pengaruh tersebut lebih pada
paradigma moderat- eklektik-kompromis sebagaimana yang telah dijelaskan.
Sedangkan dalam membentuk pandangan umat Islam yang dikotomik perlu
dipertanyakan ulang karena di dalamnya sangat mungkin terdapat faktor

145 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

sosio-kultural dan juga politik yang lebih dominan menumbuhkan pandangan
dikotomis tersebut.

Dalam karya-karyanya al-Ghazali tidak menyebutkan secara eksplisit
mengenai pandangan dikotomisnnya. Hanya saja ada beberapa poin dari
pemikirannya yang dianggap sebagian pandangan dikotomis. Untuk
mengetahui lebih jelas, pengaruh tersebut ada baiknya untuk melakukan
analisa terhadap konsep-konsep al-Ghazali yang sering dianggap sebagai
embrio dari pandangan dikotomis, dan melihat bagaimana orang-orang yang
menuduhnya menginterpretasikan pandangan al-Ghazali tersebut sebagai
pandangan dikotomis, atau minimal masyarakat luas yang nalarnya telah
terbentuk oleh situasi sosio- kultural-politik mencari justifikasi dan legitimasi
terhadap pandangan al-Ghazali dalam memperhatikan posisi dikotomiknya.

Salah satu pandangan al-Ghazali yang dianggap sebagai penyebab
munculnya pandangan dikotomis adalah konsepnya yang mengklasifikasikan
ini menjadi empat bagian, yaitu pengetahuan diri, Tuhan, dunia, dan akhirat.
Lebih lanjut bahwa, pengetahuan diri, Tuhan, dunia, dan akhirat dapat
diperoleh dari sumber mutlak al-Qur'an dan as-Sunnah oleh karena sebagai
ilmu bersifat fardu 'ain dan diwajibkan bagi setiap muslim. Sementara itu,
pengetahuan yang berkenaan dengan dunia termasuk ilmu pengetahuan alam
dan ilmu sosial dimasukkan dalam kategori fardu kifayah, (Usman, 2020).

Terhadap konsep al-Ghazali ini, perlu dipahami dalam konteks historis
di mana al-Ghazali hidup yaitu masa atau zaman yang dipenuhi dengan
pertentangan, konflik, dan keterpecahan baik secara sosial, politik dan juga
budaya sebagaimana yang telah dipaparkan sebelumnya. Dalam kondisi yang
demikian itu, al-Ghazali muncul dan memposisikan diri sebagai pendamai
antara kecenderungan dan kepentingan-kepentingan yang bertentangan
tersebut.

Konflik politik dan ideologis berbagai aliran dalam Islam dimana
golongan pertama, yang secara politik ideologis adalah sunni yaitu komunitas
para fugaha, dan mereka yang menjadi penerus tradisi murni Arab-Islam,
adalah yang mayoritas dan menguasai pemerintahan dan al-Ghazali
berapiliasi kepadanya. Sedangkan golongan lain adalah mereka yang menjadi
minoritas dan menjadi penerus atau juru bicara dari warisan luar yang
berusaha masuk ke dalam Islam yang terdiri dari para filsuf, dan mereka yang
mengembangkan tradisi keilmuan rasional Yunani yang mengembangkan
sistem keilmuan jenis kedua yang yaitu ilmu-ilmu alam. Pada saat yang sama
al-Ghazali juga dengan paradigma moderat-kompromistiknya ingin
mengakomodasi kepentingan-kepentingan golongan minoritas.

Pernyataan al-Ghazali tersebut hendaknya dipahami sebagai bentuk
kompromi, antara dua posisi yang saling berseberangan, dan ia berada dalam
posisi mayoritas sehingga sangat wajar ia menempatkan kelompoknya sebagai
yang pertama dan pokok sedangkan yang lainnya sebagai yang kedua. Akan
tetapi dalam kondisi yang demikian ia tetap berusaha mengakomodasi
kelompok minoritas dengan memberikan ruang bagi mereka meskipun dalam
posisi yang termarginalkannya.

146



Apa yang hendak ditegaskan di sini adalah bahwa pandangan
dikotomis dalam Islam bukan sepenuhnya merupakan pengaruh dari al-
Ghazali akan tetapi juga lebih dominan karena faktor politik, dan kultural
yang juga pada abad ke 5 yang juga ikut membentuk kepribadian dan
pandangan al-Ghazali. Faktor sosio-politik yang menyebabkan munculnya
kecenderungan dikotomis dalam sejarah Islam antara lain:

Pertama, Mesir, Syria, Mesopotamia akhirnya berada dalam satu
genggaman kekuasaan sentral yaitu pada saat Seljuk di Irak dan Persia
sedang mengalami kemunduran serta berada dalam konflik keluarga. Kedua,
Seljuk memperkenalkan sistem iqta' yaitu sistem yang terus dipertahankan
pada masa Zengids dan Ayyubiyah. Di bawah Seljuk, administrasi negara
terutama berada di tangan para komando militer. Ketiga, Rezim dengan
sistem iqta' secara operasional membutuhkan dukungan masa. Ini dapat
dilakukan dengan legitimasi dari ulama serta melanjutkan dan
mempertahankan kebijakan Nizham al-Multik yang telah mendirikan
madrasah Nidzamiyah dan kemudian melahirkan kelas ulama yang
mendukung pemerintahan Seljuk. Sekolah ini adalah model yang kemudian
diikuti secara besar-besaran di Syria, Mesir, khususnya pada masa Nuruddin
dan Shalahuddin. Keempat, Para komandan iqta' dan ulama menjadi dua
pilar utama pemerintahan Zingids dan Ayyubiyah. Para ulama tidak sedikit
yang memanfaatkan status mereka di pemerintahan dan Istana meneruskan
aspirasi rakyat. Para ulama juga memberikan fatwa kepada kaum militer
dalam menghadapi kaum salib dan bangsa Eropa. Kelima, pusat kegiatan
intelektual secara umum berpindah dari Irak dan Persia menuju Mousul,
Damascus, Aleppo dan Cairo yaitu kota-kota besar yang menjadi basis
kekuatan baru setelah pemerintahan Seljuk, (Usman, 2020).

Dengan demikian, pengaruh al-Ghazali terhadap dunia Islam
setelahnya adalah lebih pada pembentukan paradigma moderat-eklektis-
kompromistik yang kemudian dianggap sebagai watak alami agama Islam,
padahal tidak terlepas dari situasi sosio-politik dimana al-Ghazali
memunculkannya. Sedangkan terhadap pandangan dikotomis dalam tradisi
keilmuan Islam, peran al-Ghazali dengan konsep-konsep atau pandangan-
pandangannya relatif lebih sedikit daripada faktor sosio-politik. Indiklasinya
adalah bahwa dikotomi telah nampak pada masa al- Ghazali sendiri dalam
realitas kehidupan sosio-politik umat Islam.

Pandangan dikotomik tersebut semakin diperparah lagi ketika umat
Islam berhapan dengan dunia Barat dengan superioritas dan kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologinya. Umat Islam yang merasa tersubordinasikan
oleh peradaban barat kemudian merespon secara emosional dengan
menonjolkan sisi lain untuk mengimbangi Barat yaitu ilmu-ilmu agama yang
telah berkembang subur dalam sejarah Islam.

Penutup
Al-Ghazali telah memberikan kontribusi besar bagi perkembangan
pemikiran Islam. Pemikiran-pemikirannya tidak hanya mampu meredam

147 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

pertentangan dan perselisihan yang muncul mengakibatkan umat Islam
saling mengkafirkan, menyalahkan bahkan menyerang satu sama lain tetapi
juga telah berkontribusi besar terhadap munculnya benih dikotomi keilmuan
dalam Islam yang menyebabkan terjadinya kemunduran pemikiran dalam
Islam hingga sekarang. Penelitian ini mengkaji bagaimana al-Ghazali mampu
melahirkan pemikiran keilmuan yang dapat meredam konflik di kalangan
umat Islam pada masanya hingga lahirnya dikotomi keilmuan. peran dan
kontribusi al-Ghazali dalam dalam mengkompromikan pertentangan dan
perbedaan pendapat pada masanya. Diantara pembahasan dalam penelitian
ini adalah paradigma keilmuan baru yang dilahirkan al-Ghazali berdasarkan
pemikiran-pemikiran terdahulu yang mampu mempengaruhi keilmuan dunia
Islam dan dunia barat. Selain itu juga mengkaji pengaruh al-Ghazali terhadap
terbentuknya dikotomi keilmuan di kalangan umat Islam pada masa itu.

Penelitian ini masih banyak kekurangan dan akan sangat bermanfaat
di masa yang akan datang jika adanya studi lanjutan mencakup beberapa
dimensi lain. Untuk itu dibutuhkan studi lanjutan yang mengakomodasi lebih
dalam tentang kontribusi pemikiran al-Ghazali pada setiap bidang keilmuan
yang saling berbenturan pada masanya serta mengkaji kembali kritikan-
kritikan yang dilontarkan kepada al-Ghazali terkait beberapa pemikirannya
yang menjadi kontroversial. Untuk itu akan sangat bagus bila penelitian di
masa depan dapat merincikan lebih mendalam tentang setiap paradigma
keilmuan dari al-Ghazali.

Daftar Pustaka

Al-Ghazali, 1. (2019). Tahafut Al-Falasifah (kurniawan irwan (ed.); VII). Marja.

Al-Ghazali, I. (2020). IThya Ulumuddin. In Thya Ulumuddin (Revisi). Marja.

Ardiansyah, R. (2020). A History Of Concept Sunnah (Rekonstruksi
Pemahaman Sunnah di Tinjau dari Segi Sejarah). Ushuluna: Jurnal
[Imu Ushuluddin. https://doi.org/10.15408 /ushuluna.v3i2.15197

Asmaran, A. (2020). KONTRIBUSI IMAM AL-GHAZALI TERHADAP
EKSISTENSI TASAWUF. Al-Banjari: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu
Keislaman. https://doi.org/10.18592 /al-banjari.v19i1.3818

Assyabani, R. (2020). NATURALISASI FILSAFAT ISLAM DALAM PEMIKIRAN
AL-GHAZALI. Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora.
https://doi.org/10.18592 /khazanah.v18i2.3563

Conference, 1., & Hosted, E. (2022). https: econferencezone.org International
Conference on Developments in Education Hosted from Bursa, Turkey
Dec. 26. International Conference on Developments in Education, 14-

16.
Damanik, N. (2019). Muhammad Abid Al-Jabiri. Al-Hikmah: Jurnal Theosofi
Dan Peradaban Islam, 1(2).

https://doi.org/10.51900/alhikmah.v1i2.4843

Fadhil, M. Y., & Sebgag, S. (2021). Sufi Approaches to Education: The
Epistemology of Imam Al-Ghazali. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam,
4(1), 91-107. https://doi.org/10.31538 /nzh.v4i1.834

148



Farabi, A. L., Sina, I. B. N., & Ghazali, I. (2022). the Concept on Human
Perfection As Per Views of. June 2021, 1-6.

Fatimah. (2020). Hadis Dari Masa Ke Masa (Kodifikasi Hadis Era
Mutaqoddimin). ISLAM TRANSFORMATIF: Journal of Islamic Studies,
04(01), 57-67.

Hardiono, H. (2021). Epistemologi Postrukturalisme Objek Pemikiran Islam
Abed Al-dabiri Dan Implikasinya Bagi [mu-llmu Dan Pemikiran
Keislaman. TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 19(1), 110-138.
https://doi.org/10.30631/tjd.v19i1.119

Hartini Taharudin, Atigah Soleh, Shuhada Azmi, Farisah Mahyudin, Syahira
Rosli, & Nikmatusholihah Adnan. (2019). Pemikiran Al-Ghazali.
Persidangan Antarabangsa Tokoh Ulama Melayu Nusantara 2019.

Hidayat, W. (2020). Al-Ghazali Ulama Sufi dan Filosof. Jurnal Mathla’ul Fatah,
11(1), 38-47.

Idrus M. Said, Asbar Tantu. (2022). 3, 28-44.

Istianah, I., & Rahmatullah, L. (2021). Abu Bakr Al-Razi di Antara Agama dan
Sains. Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam, 22(2), 209.
https://doi.org/10.30595 /islamadina.v22i2.10278

Kusuma, A. H., & Rahmadani, L. (2023). Imam Al-Ghazali dan Pemikirannya.
Jurnal Ekshis. https://doi.org/10.59548/je.v1i1.18

Maimun, M. (2022). Konstruksi Qiyas Al-Gazali Dan Aplikasinya Dalam
Istinbat Hukum Islam Kontemporer. El-Izdiwaj: Indonesian Journal of
Civil and Islamic Family Law. https://doi.org/10.24042/el-
izdiwaj.v3i2.11383

Maryamah, M., Ahmad Syukri, A. S., Badarussyamsi, B., & Ahmad Fadhil
Rizki, A. F. R. (2021). Paradigma Keilmuan Islam. Jurnal Filsafat
Indonesia. https://doi.org/10.23887/jfi.v4i2.36116

Masyitoh, D. (2020). AMIN ABDULLAH dan PARADIGMA INTEGRASI-
INTERKONEKSI. JSSH (Jurnal Sains Sosial Dan Humaniora).
https://doi.org/10.30595/jssh.v4i1.5973

Matthews, M. R. (2022). Thomas Kuhn and Science Education: Learning from
the Past and the Importance of History and Philosophy of Science.
Science and Education. https://doi.org/10.1007/s11191-022-00408-1

Menurut, G., Kuru, A. T., Studi, P., Peradaban, S., & Ushuluddin, F. (2023).
TEORI KEMUNDURAN PERADABAN ISLAM AL-. 2, 32-46.

Mohammad Hadi Sucipto, & Khotib. (2020). Perdebatan Maslahah Mursalah
dalam Kitab-Kitab Al-Imam Al-Ghazali. El-Faqih : Jurnal Pemikiran Dan
Hukum Islam, 6(1), 1-17. https://doi.org/10.29062 /faqih.v6i1.106

Nisa, A. (2020). Peran Akal Dalam Memahami Pengetahuan Laduni (Telaah
Kitab Risalah Al-Laduniyyah Al Ghazali). Refleksi Jurnal Filsafat Dan
Pemikiran Islam, 19(1), 1-18. https://doi.org/10.14421 /ref.v19i1.2237

Rozi, F. (2020). Kritik Al-Ghazali Terhadap Pemikiran Para Filosof. PUTIH:
Jurnal Pengetahuan Tentang Ilmu Dan Hikmah, 5(1), 1-14.
https://doi.org/10.51498 /putih.v5i1.59

149 Syamsul Rizal, Mohd Nasir, Indah Pratiwi



Dikotomi Ilmu Pengetahuan

Rukiah, R., Khairani, R., Tohir, B. R., & ... (2023). Hubungan [lmu Tasawuf
dan Ilmu Kalam Dalam Perspektif Abu-hamid Muhammad (Al-Ghazali).
Jurnal Edukasi ..., 4(1), 285-290.

Sa’dana, K., Andriani, R., Setiawati, D., Sosiologi, P., & Sejarah, D. (2023).
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) PENYEBARAN
ISLAM DI TIMUR TENGAH. 2(1), 1-13.
https://doi.org/10.55123 /sabana.v2i1.1505

Saumantri, T. (2019). Wacana Integrasi Ilmu Dalam Pandangan al-Ghozali.
Jurnal yaqzhan: Analisis Filsafat, Agama Dan Kemanusiaan.
https://doi.org/10.24235/jy.v5i2.5711

Sufyan Mubarak. (2020). Riwayat Hidup Dan Pemikiran Al-Ghazali Dan Ibnu
Maskawaih. QISTHOSIA: Jurnal Syariah Dan Hukum, 1(1), 50-74.
https://doi.org/10.46870/jhki.v1i1.119

Sunaryo, S. (2021). Akuisisi dan Polemik Filsafat dalam Islam. Jurnal
Peradaban. https://doi.org/10.51353/jpb.v1i1.500

Usman, M. (2020). Dialektika Islam dan Ilmu Pengetahuan Studi Wahdat al-
‘Ulim Menurut al-Ghazali. FIKROH: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan
Islam, 13(2), 74-96. https://doi.org/10.37812/fikroh.v13i2.61

Wahda, J. (2019). Filsafat Al-Kindi dalam Memahami Teologi. Jurnal Manthiq,
IV(1), 35-44.

Yusuf, M., Said, M., & Hajir, M. (2021). Dikotomi Pendidikan Islam : Penyebab
dan Solusinya. Pendidikan Agama Islam.

150



