
 

Vol. 6, No. 1, Juni 2024,(42-61) 
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/lentera 

p-ISSN 2655-0873 |e-ISSN 2654-9220 

 

Creative Commons Attribution-Noncommercial  4.0 International 
(CC BY-NC 4.0) 

42 

 

 

Penerapan Kaidah Fiqh Al-Hajatu Tanzilu Manzilata Al-

Dharurah dalam Kompleksitas Perubahan Kehidupan 

 

Mutiara Fahmi*  

Universitas Islam Negeri Ar-Raniry, Indonesia 
mutiara.fahmi@ar-raniry.ac.id 

 

Muhammad Suhaili Sufyan 

IAIN Langsa, Indonesia 
suhaily@iainlangsa.ac.id 

 
 https://doi.org/10.32505/lentera.v6i1.8751 

Submitted: June 15, 2024 Accepted: June 27, 2024 Published: July 23, 2024 

 

Abstract 

Al-hajatu tanzzilu manzilata al-dharurah (the need to occupy an emergency 
position) is a fiqh rule that is often misunderstood in its use in an effort to 
justify changes to a law. The reason for using this method is often based on an 
urgent need that seems to be the same as or at least approaching an 
emergency. On the basis of an emergency, a law or legal procedure can be 
"violated" temporarily. This study will focus on the Al-hajatu tanzzilu 
manzilata al-dharurah fiqh rules in order to understand the difference 
between the terms al-dharurah (emergency) and al-hajah (need), so that it can 
be ascertained which legal acts can change due to necessity and which cannot 
changed. After reviewing various ushul fiqh literature, it can be concluded that 
this rule can be developed in its application to various emergencies in life both 
in the fields of economics, energy, food, education, human rights, politics and 
worship. 
 

Kata Kunci: Fiqh Principles, al-hajah, al-dharurah 

 

Abstrak 

Al-hajatu tanzzilu manzilata al-dharurah (kebutuhan dapat menempati posisi 
darurat) adalah sebuah kaidah fiqh yang sering disalah artikan 
penggunaannya dalam upaya membenarkan perubahan suatu hukum. Alasan 
penggunaan kaidah itu sering didasari atas adanya kebutuhan mendasak 
yang seakan-akan sama atau setidaknya mendekati keadaan darurat. Atas 
dasar kedaruratan maka hukum atau prosedur suatu hukum dapat di 

”langgar” sementara waktu. Kajian ini akan difokuskan pada kaidah fiqh Al-
hajatu tanzzilu manzilata al-dharurah guna memahami perbedaan antara 
istilah al-dharurah (darurat) dan al-hajah (kebutuhan), sehingga dapat 
dipastikan hukum perbuatan mana yang dapat berubah karena kebutuhan 
dan mana yang tidak dapat berubah. Setelah mengkaji berbagai literatur 
ushul fiqh, dapat  disimpulkan bahwa kaidah ini dapat dikembangkan 
penerapannya pada berbagai kedaruratan dalam kehidupan baik dalam 



 

43 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

bidang ekonomi, energi, pangan, pendidikan, hak asasi manusia, politik 
maupun ibadah. 
 

Kata Kunci: Kaidah Fiqh; al-hajah; al-dharurah. 

 

Pendahuluan 

Diantara karakteristik hukum Islam adalah al- syumul (menyeluruh) 

(Umar Sulaiman al-Asyqar, 2003). Dalam tataran penerapan kerap menemui 

kondisi tidak normal seperti situasi kedaruratan yang mengakibatkan hukum 

tidak dapat terlaksana secara maksimal atau bahkan harus ditinggalkan saat 

darurat. Hukum Islam secara dinamis dapat berubah dalam menghadapi 

perubahan keadaan sejalan dengan karakteristik hukum Islam lainnya yang 

disebut dengan al-waqi’iyyah (realistis) (Abdul Karim Zaidan, 1998) (QS. Al-

Baqarah: 286, al-Thalaq: 7). Artinya Islam mengakui adanya sifat keluwesan 

dalam praktek hukum mengikuti situasi dan kondisi yang mengiringinya. Hal 

ini juga sejalan dengan prinsip al-Taisir (kemudahan) yang diperintahkan 

Allah dan Rasul dalam pengamalan hukum Islam (Nasr Farid Muhammad 

Washil, 1998) (QS, Al-A’raf: 157, Al-Baqarah: 185). 

Keberadaan hukum dalam Islam pada dasarnya sejalan dengan tujuan 

pensyariatan (Maqasid Syariah) itu sendiri, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta (Jabbar Sabil, 2022). Guna mewujudkan Maqasid 

Syariah dengan penuh kemudahan, syariat Islam menetapkan beberapa 

kaidah fiqh sebagai patokan umum para peneliti hukum Islam dan prinsip 

dasar dalam Islam yang menggambarkan bahwa syari'at Islam adalah syari'at 

yang mudah dan tidak memberatkan.(Asia Hamzah, 2020) 

Dalam memahami mudarat (al-mudharat) dan kesukaran (al-

masyaqqah) sering terjadi kekacauan definisi antara sesuatu yang dianggap 

mudarat (al-mudharat) dengan sesuatu yang dianggap kesukaran (al-

masyaqqah), atau bahkan sekedar suatu kebutuhan (al-hajah). Akibatnya 

hukum asal dari sesuatu perbuatan yang semestinya tidak berubah menjadi 

berubah dengan alasan adanya kesukaran atau kebutuhan.  

Ada beberapa kaidah yang sering digunakan dalam kajian ushul fiqh 

terkait kondisi kedaruratan. Pertama Al-dharuratu tubihu al-mahdhuraat 

(dharurat itu memperbolehkan hal-hal yang terlarang). Kedua, Al-masyaqqatu 

tajlibu al-taisir (kesukaran mendatangkan kemudahan). Ketiga, Al-hajatu 

tanzzilu manzilata al-dharurah, (suatu hajat/kebutuhan dapat menempati 

posisi darurat).  

Diantara kegunaan kaidah fiqh adalah untuk mengetahui asas-asas 

umum fiqh,  dengan kaidah fiqh, seorang mujtahid akan menemukan benang 

merah untuk merajut titik temu dari berbagai cabang masalah dalam fiqh 

yang sangat banyak sekali. Namun  penerapan kaedah kedaruratan 

cenderung hanya terbatas pada persoalan yang telah dibahas dalam kitab 

klasik terutama terkait dengan kemudaratan untuk mengkonsumsi sesuatu 

yang diharamkan dalam keadaan darurat atau melaksanakan ibadah tertentu 

dalam kondisi yang tidak normal. Meskipun demikian, telaah literatur terkini 



Penerapan Kaidah Fiqh... 

 

 
 44 

 

menemukan bahwa kaedah Fiqhiyah selain diaplikasikan pada masalah 

ibadah juga banyak digunakan untuk menyelesaikan persoalan baru dalam 

kehidupan terutama dalam bidang ekonomi(Zumrotus Sa’adah et al., 2022).  

Kaedah Fiqhiyah al-hajatu tanzilu manzilata al-dahrurah secara 

spesifik kerap digunakan dalam menganalisa fatwa-fatwa MUI tentang 

keuangan syariah. Setelah melakukan kajian terhadap Fatwa MUI dari tahun 

2000 sampai 2012, Mustofa menyimpulkan bahwa kaedah ini cukup 

diperhitungkan dan banyak digunakan dalam merespon persoalan 

masyarakat terkait Lembaga Keuangan Syariah(MUSTOFA, 2019). 

Pendapat berbeda diungkapkan oleh Hatoli, dimana menurutnya 

pemahaman dan penggunaan kaedah Fiqhiyah masih sangat minim dalam 

kajian-kajian termasuk fatwa, hal ini disimpulkan oleh Hatoli dalam 

tulisannya ”Relevansi Qawaid Fiqhiyah dalam merespon persoalan baru 

Hukum Ekonomi di Indonesia Perspektif DSN MUI”. Hatoli menyimpulkan 

bahwa fatwa DSN dari rentang waktu tahun 2008-2019 sangat sedikit yang 

menggunakan kaedah Fiqhiyah yang mengakibatkan ketidak tuntasan kajian 

dan fatwa.(Hatoli, 2020). 

Kajian terkait aplikasi kaedah al-hajatu tanzilu manzilata al-darurah 

secara spesifik dalam fatwa MUI juga dilakukan Anwar. Anwar menyimpulkan 

bahawa Qaidah al-hajatu tanzilu manzilata al-darurah mempengaruhi 

perubahan hukum atau fatwa. Lebih lanjut ia juga menyipulkan qaedah ini 

dapat menghalalkan yang haram, menghilangkan yang makruh dan dapat 

mewajibkan yang tidak wajib. (Anwar, n.d.) 

Penerapan Kaedah Fiqhiyah dalam bidang kesehatan banyak dilakukan 

dalam menyikapi persoalan Covid-19. Penyebaran virus Corona 

mengakibatkan perlunya adaptasi terhadap kebiasaan baru bukan saja dalam 

bidang kesehatan akan tetapi juga dalam pengambilan hukum untuk 

menyikapi peristiwa baru. Kaedah Fiqhiyah memberikkan pedoman untuk 

fatwa persoalan baru dalam rangka mecari solusi terhadap keadaan darurat 

yang ditibulkan.(Nainunis, n.d.). 

Berdasarkan kajian terdahulu yang terbatas, tulisan ini hanya fokus 

pada kaidah Al-hajatu tanzzilu manzilata al-dharurah guna memahami 

perbedaan antara istilah al-dharurah (darurat) dan al-hajah (kebutuhan), 

sehingga dapat dipastikan hukum perbuatan mana yang dapat berubah 

karena kebutuhan dan mana yang tidak dapat berubah. Lalu apakah kaidah 

ini luas dapat diterapkan pada semua bidang fiqh atau terbatas pada bidang 

tertentu. Untuk menemukan jawaban itu peneliti melakukannya dengan 

melakukan kajian studi pustaka dari berbagai literatur ushul fiqh dan 

menjabarkan kedalam kompleksitas perubahan kehidupan manusia saat ini.   

Refleksi Kaidah Fiqh Dalam Ilmu Ushul Fiqh  

Taftazani mendefinisikan Kaidah fiqh sebagai sebuah hukum yang 

bersifat kully (menyeluruh dan general) yang mencakup seluruh bagian-

bagiannya untuk mengetahui hukum-hukum furu’ dari bagian tersebut(Ali 

Jum’ah Muhammad, 2007). Sementara Tajuddin As Subki mendefinisikannya 



 

45 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

dengan sesuatu yang bersifat general yang meliputi bagian yang banyak sekali 

yang dapat dipahami hukum bagian tersebut dengan kaidah tadi. Abu Zuhrah 

menyimpulkan, kaidah adalah kumpulan hukum-hukum yang serupa yang 

kembali kepada satu model analogi yang mengumpulkannya (H. A. Djazuli, 

2006). 

 Kaidah Fiqh adalah sesuatu yang berbeda dengan Kaidah Ushul. Ali 

Ahmad al-Nadawi merinci perbedaan antara keduanya sebagai berikut (An-

Nadawi, 1994):  

1. Kaidah-kaidah ushul adalah timbangan dan patokan untuk 

melakukan istinbath al-ahkam secara benar. Dengan ushul fiqh 

digali hukum-hukum dari dalil-dalilnya, seperti hukum asal dari 

kata perintah (al-amr) adalah wajib, kata-kata larangan 

menunjukkan haram. 

2. Kaidah ushul fiqh meliputi semua bagian, sedang kaidah fikih 

hanya bersifat aglabiyah (secara umum), sehingga banyak sekali 

pengecualian (mustasnayat). 

3. Kaidah ushul fiqh adalah cara untuk menggali hukum syara’ yang 

praktis, sedangkan kaidah fikih adalah kumpulan hukum-hukum 

yang serupa yang kembali kepada satu hukum yang sama.  

4. Kaidah-kaidah ushul muncul sebelum furu. Sedangkan kaidah 

fikih muncul setelah furu’. 

5. Kaidah-kaidah ushul menjelaskan masalah- i masalah yang 

terkandung di dalam berbagai macam dalil yang rinci yang 

memungkinkan dikeluarkan hukum dari dalil-dalil tersebut. 

Sedangkan kaidah fikih menjelaskan masalah fikih yang terhimpun 

di dalam kaidah tadi (Muhammad Mustafa al-Zuhaily, 

2006);(Muhammad bin Hamood al-Waliy, 1987). 

 Kaidah Fiqh juga berbeda dengan Dhabit Fiqh, karena Dhabit bersifat 

lebih sempit dalam satu bab fiqih saja yang menaungi berbagai masa-il 

fiqhiyah didalamnya. Berbeda dengan Kaidah fiqh yang lebih luas memayungi 

banyak bab fiqh dengan berbagai masa-il fur’iyyah dibawahnya (Ali Jum’ah 

Muhammad, 2007) (Muhammad Bakr Ismail, 1997).  

Diantara kaidah terpenting yang ditetapkan para fuqaha adalah 

kaidah  dharuriyat (hak primer). Kaidah ini merupakan bagian terpenting dari 

tiga katagori maqasid syariyyah yang dipopolerkan al-Syatibi selain Hajiah 

(hak sekunder) dan Tahsiniyah (hak suplementer) (Abi Ishaq al-Syatibi, 

2004).1  

                                                           
1  Dharuriyyat terdiri atas segala sesuatu yang mendasar dan esensial terjaganya 

kepentingan dunia dan akhirat. Dharuriyyat adalah segala sesuatu yang bila tidak 

tersedia akan menyebabkan rusaknya kehidupan. Hajiyyat berada sedikit di 

bawah level dharuriyyat, yaitu segala sesuatu yang sangat penting bagi 

perlindungan hak yang dimaksud, tapi tidak sedemikian darurat. Berbeda dengan 

dharuriyyat, jika hajiyyat tidak terpenuhi, maka hak tersebut masih bisa 

terlindungi, kendatipun sangat lemah. 



Penerapan Kaidah Fiqh... 

 

 
 46 

 

Konsep Dharurah dipandang sebagai salah satu unsur fleksibelitas atau 

elastisitas syariat Islam. Ada empat unsur yang dipandang sebagai unsur 

elastisitas syari'at Islam, yaitu: (Yusuf al-Qardhawi, 1990): 

Pertama, unsur Al-'afwu, yaitu beberapa wilayah yang kosong dari 

ketetapan hukum dan tidak ada nash tentangnya, baik nash yang 

menyatakan wajib dengan shighah amar, ataupun nash yang menyatakan 

haram dengan shighah nahi. Rasulullah menjelaskan wilayah kosong atau al-

'afwu ini dalam sabdanya, "Sesungguhnya Allah telah menentukan beberapa 

batasan (hudud), maka janganlah kalian melanggar hudud itu, dan 

mewajibkan beberapa hal maka janganlah kalian meninggalkannya, dan 

mengharamkan beberapa hal maka janganlah kalian melakukannya, serta 

"diam" dalam beberapa hal sebagai rahmat bagi kamu dan bukan karena 

lalai/lupa, maka janganlah kalian membahasnya (mencari status 

hukumnya)(Baihaqi)." Sedang isyarat Al-Qur'an tentang al-'afwu ini termaktub 

dalam firman Allah pada Al-Quran surat Al-Mai'dah: 101. 

Unsur kedua: adanya jenis ketentuan agama yang bersifat hukum 

tetap, baku dan aksiomatik (tsabit) serta jenis ketentuan yang bersifat tidak 

baku atau non aksiomatik (al-mutghayyir). Jenis pertama sering disebut 

dengan al-ushul (prinsip), sementara jenis kedua disebut al-furu’ (cabang). 

Adanya unsur nash yang seperti ini dapat melahirkan produk hukum yang 

elastis. Harus dibedakan antara hukum nash yang tetap tidak dapat berubah 

(tsabit) dan hukum nash yang dapat berubah (mutaghayyir) karena hasil dari 

produk istindbath/ijtihad seorang mujtahid.  

Unsur ketiga: ialah unsur nash yang memungkinkan untuk dipahami 

secara plural atau dengan kata lain, unsur pluralitas pemahaman nash. 

Artinya, satu nash tertentu bisa difahami oleh seorang mujtahid dengan 

pemahaman yang berbeda-beda atas dasar metode yang berbeda yang akan 

menghasilkan penerapan hukum yang berbeda pula. 

Unsur keempat: ialah unsur "dharurat". Pembahasan ini secara lebih 

mendetail dikupas lewat delapan buah kaidah Fiqh yang semuanya berbicara 

masalah darurat dengan segala variasinya yang ada.  

Delapan kaidah dharurat itu adalah pengembangan dari satu buah 

kaidah sentral dari dharurat, yaitu "Al-dhararu yuzaa-lu" (kemudaratan itu 

wajib dihilangkan)(Ahmad Muhammad al-Mashry, 1993) (Al-Zuhaily, 1985). 

Kaidah sentral itu ditetapkan atas dasar sabda Rasulullah yang berbunyi "Laa 

Dharara wa la Dhirara,"(Ibn Daqiq al-Id, n.d.)  tidak diperbolehkannya suatu 

hal yang akan mengakibatkan bahaya kepada orang lain. 

Kaidah dharurat yang terpusat pada kaidah "Al-dharuratu yuzaa-lu", 

kedaruratan itu harus dihilangkan kemudian melahirkan delapan sub-kaidah 

                                                                                                                                                                          
Tahsiniyyat adalah hal-hal yang tidak mendesak dan sangat tidak penting bagi 

perlindungan hak. Namun jika terpenuhi, tahsiniyyat akan menyempurnakan 

pelaksanaan hak-hak yang lain. Dengan istilah lain, tahsiniyat adalah keperluan 

yang dibutuhkan manusia agar kehidupan mereka berada dalam kemudahan, 

kenyamanan, kelapangan.  



 

47 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

dharurat yang secara tematis membahas dharurat dengan berbagai 

kondisinya. Delapan sub-kaidah dharurat itu ialah (Al-Zuhaily, 1985):  

1. Al-masyaqqatu tajlibu al-taisir, kondisi rumit atau sulit 

menghendaki kemudahan. 

2. Idza dhaqa al-amru ittasa'a, segala sesuatu jika menyempit akan 

menjadi lapang. 

3. Al-dharuratu tubihu al-mahdhuraat, kondisi dharurat 

memperbolehkan hal-hal yang terlarang. 

4. Al-dharurat tuqaddar biqadriha, kondisi dharurat yang ditolelir itu 

sebatas kebutuhan. 

5. Ma jaaza li 'udzrin yabtul bizawalihi, sesuatu yang diperbolehkan 

karena halangan akan kembali kepada status semula dengan 

hilangnya halangan itu. 

6. Al-maysur laa yasquthu bi al ma'suur, kemudahan itu tidak bisa 

dikalahkan oleh kesulitan. 

7. Al-Idhthirar laa yusqithu haqqa al-ghair, dharurat itu tidak bisa 

menghilangkan hak asasi orang lain. 

8. Al-hajatu tanzzilu manzilata al-dharurah, kebutuhan dapat 

menempati posisi dharurat. 

Kajian ini akan difokuskan pada kaidah kedelapan yang secara lengkap 

berbunyi:  

 الحاجة تنزل منزلة الضرورة عامة كانت أوخاصة
Artinya: al-hajah (kebutuhan) dapat menempati posisi dharurat, baik yang 

bersifat umum maupun khusus 
 

Menurut kaidah diatas, Al-Hajah yang berupa satu kondisi kebutuhan 

manusia, baik yang bersifat umum maupun individual dapat menempati 

posisi dharurah yang berpotensi dan menghendaki perubahan hukum dari 

hukum asal.  

Kata al-dharurat itu sendiri diambil dari kata bahasa Arab ”al-

dharar”  yang berarti bahaya. Mu’jam Lughatu al-Fuqaha mendefinisikan 

kata ”al-dharurah” dengan kebutuhan yang sangat mendesak yang tidak 

dapat dihindari. (Muhammad Rawas Qal’aji, 1996) (www.almaany.com). 

Dharurat juga berarti masyaqqah atau kondisi sulit yang pasti akan terjadi 

pada manusia (Mahmud Hamid Usman, 2002). Kaidah ini memberi arti bahwa 

hajat atau kebutuhan mempunyai fungsi dan otoritas seperti yang dimiliki 

oleh dharurat dalam proses pergeseran status hukum, dan bahwa keberadaan 

hajat dianggap mewakili keberadaan dharurat.  

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata darurat bermakna tiga hal 

: 1.) keadaan sukar (sulit) yang tidak tersangka-sangka (seperti dalam bahaya, 

kelaparan, dan sebagainya) yang memerlukan penanggulangan segera; 

2.) keadaan terpaksa; dan 3.) keadaan sementara (kbbi.kemendikbud.go.id). 

Dari arti kata secara bahasa dapat disimpulkan bahwa situasi darurat 



Penerapan Kaidah Fiqh... 

 

 
 48 

 

bukanlah situasi normal yang diharapkan, membutuhkan solusi sesegera 

mungkin yang bersifat sementara (temporer).  

Definisi darurat diatas sangat beda dengan definisi kata kebutuhan 

atau al-hajah yang dalam bahasa Arab bermakna sesuatu yang dibutuhkan 

dan dicari oleh manusia. Sejalan dengan makna itu, KBBI mendefinisikan 

kata ”kebutuhan” dengan sesuatu yang dibutuhkan, yang diperlukan 

(kbbi.kemendikbud.go.id).  

Al-hajah itu sendiri dibagi menjadi dua jenis, hajat umum dan hajat 

khusus. Hajat yang bersifat umum adalah hajat yang sudah menjadi 

kebutuhan seluruh manusia secara umum seperti pertanian, produksi, 

perdagangan dan sistem politik yang adil. Sedang hajat yang bersifat khusus 

ialah hajat yang dibutuhkan oleh sekelompok manusia secara khusus dan 

terbatas, seperti dibolehkannya memakai sutera bagi seorang lelaki yang 

mengidap penyakit kulit atau kebolehan mengganti wuduk dengan 

tayammum bagi orang yang anggota wuduknya diperban. Jenis hajat ini 

mempunyai otoritas dan fungsi merubah status hukum sebagaimana 

dharurat (Abdul Rahman bin Shalih al-Abd al-Latif, 2003). 

Ada beberapa terminologi yang perlu dipertegas berkaitan dengan 

dharurat agar lebih memudahkan dalam memahami tema pembahasan ini; al-

dharurat, al-hajat, al-manfaat, al-zinah, al- fudhl dan Al Masyaqqah. 

Al-dharurat menurut Wahbah Al-Zuhaily ialah satu kondisi yang 

menimpa seseorang, di mana kondisi itu diperkirakan akan mengakibatkan 

bahaya pada jiwa atau anggota badan atau kehormatan atau akal atau juga 

harta. Sedangkan al-hajat ialah satu kondisi di mana seseorang sedang 

berada dalam keadaan serba sangat sulit, tetapi diduga tidak akan 

menyebabkan bahaya terhadap jiwa dan raganya. Adapun al-manfaat ialah 

kebutuhan primer. Dan al-zinah ialah kebutuhan sekunder. Sementara al-

fudhl ialah kondisi berlebihan atau kebutuhan tersier (Al-Zuhaily, 1985).  

Dharurat mempunyai pengaruh dalam proses perubahan status hukum 

seperti kebolehan makan bangkai yang hukum asalnya haram pada saat 

kelaparan. Sedang al-hajat juga mempunyai pengaruh dalam proses 

perubahan status hukum, hanya saja kadar pengaruhnya berada di bawah 

dharurat karena ketiadaannya tidak mempengaruhi binasanya jiwa manusia. 

Misal kebolehan jual beli ba’i salam atas dasar kebutuhan manusia dalam 

memesan barang tertentu meskipun sebenarnya jual beli harus memiliki 

syarat adanya barang atau kejelasan barang. Dalam kata lain, dharurat dan 

hajat adalah dua hal yang sama-sama mempunyai pengaruh dalam 

perubahan status hukum, namun secara formatif dharurah berada di atas 

hajat dalam besar kecilnya dampak dari perubahan hukum itu. Sementara al-

manfa’ah, al-zinah dan al-fudhl dalam syari’at Islam dipandang sebagai 

kebutuhan manusia sendiri. Dan itu tidak mempunyai pengaruh sama sekali 

di dalam perubahan status hukum Islam. 

Sementara Al Masyaqqah adalah suatu kesulitan yang menghendaki 

adanya kebutuhan (hajat) tentang sesuatu, bila tidak dipenuhi tidak akan 

membahayakan eksistensi manusai. Sedangkan, Dharurat adalah kesulitan 



 

49 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

yang sangat menentukan eksistensi manusia, karena jika ia tidak 

diselesaikan maka akan mengancam agama, jiwa, keturunan, harta serta 

kehormatan manusia.  

Perbedaan yang mendasar antara masyaqqah dengan dharurat adalah 

masyaqqah akan mendatangkan kemudahan atau keringanan. Sedangkan 

darurat akan melahirkan penghapusan hukum. Dengan adanya keringanan 

akibat suatu masyaqqah, dan penghapusan hukum akibat suatu mudhrarat, 

keduanya akan mendatangkan kemaslahatan bagi kehidupan manusia. 

Disinilah letak persamaan keduanya.  

Abdurrahman al Abd al Latif membedakan antara al-Dharurat dengan 

al-Hajat dari sisi lamanya hukum. Hukum Dharurat bersifat kondisional 

sementara waktu, artinya selama ada kondisi darurat tersebut. Sementara 

hukum Hajah dapat berlanjut selama ada kebutuhan terhadap hal itu(Abdul 

Rahman bin Shalih al-Abd al-Latif, 2003).  

Berdasarkan pendapat ini, sebagian ulama menyamakan antara al-

Hajah dengan al-Dharurat. Namun mereka mensyaratkan beberapa kriteria 

sifat al-Hajah yang dapat merubah hukum sebagai berikut (Abdul Rahman 

bin Shalih al-Abd al-Latif, 2003):    

1. Alasan pelanggaran hukum dilakukan karena adanya kebutuhan 

yang sangat mendesak dan tidak bersifat normal. 

2. Standar al-Hajah yang bersifat umum/publik didasari standar yang 

berlaku bagi kebanyakan manusia. Dan standar al-Hajah yang 

bersifat khusus/personal didasari standar yang berlaku bagi 

kebanyakan individu dalam kelompok tersebut. 

3. Al-Hajah yang dimaksud bersifat sangat khusus dan tertentu, tidak 

ada alternatif selainnya. 

4. Al-Hajah itu diukur dengan tingkat kebutuhannya sebagaimana 

pada dharurat. 

5. Hukum yang didasari atas al-Hajah tidak boleh melanggar nash al 

Quran, hadis, atau qiyas yang lebih kuat dan tergolong dalam 

maqashid syara’ dengan tidak mengabaikan maslahat yang lebih 

besar 

Kriteria nomor lima yang disampaikan Abdurrahman al Abd al Latif  

diatas menarik untuk diberi catatan. Sebab kaidah ini justru lahir dari suatu 

kebutuhan terhadap adanya perubahan hukum asal. Artinya pasti akan 

terjadi ketidaksesuain terhadap nash al Quran, hadis, atau qiyas yang lebih 

kuat sebab kaidah ini berada pada kondisi eksepsional hukum. Kriteria 

kelima diatas justru menjadikan kaidah al-Hajah tanzilu manzilat al-dharurah 

menjadi mandul dan tidak dapat diterapkan sama sekali.  

 H. A. Djazuli membedakan al-hajah dengan al-dharurah dalam dua hal. 

Pertama: dalam kondisi dharurah ada bahaya yang muncul, sementara dalam 

kondisi hajah yang ada hanyalah kesulitan dan kesukaran namun tidak 

sampai membinasakan. Kedua: Dalam kondisi dharurat yang dilanggar adalah 

perbuatan haram lizatih sedangkan dalam kondisi al-Hajah yang dilanggar 



Penerapan Kaidah Fiqh... 

 

 
 50 

 

adalah perbuatan haram lighairihi (H. A. Djazuli, 2006)((Izzat Abid al-Da’as, 

1989). Hal ini sesuai dengan dhabit fiqh yang menyebutkan: 

 ما حرم لذاته ابيح للضرورة وما حرم لغيره ابيح للحاجة
 Maksud dari kaidah tersebut yaitu apa yang diharamkan karena 

zatnya, dibolehkan karena dharurat, dan apa yang diharamkan karena yang 

lainnya dibolehkan karena adanya Hajah.” Misalnya daging babi haram 

karena zatnya, maka karena kondisi darurat kelaparan ditengah laut 

sesorang jadi boleh memakannya. Sementara apa yang diharamkan karena 

perkara lain (haram lighairihi) akan berubah menjadi boleh karena adanya al-

hajah. Contohnya kebolehan melihat wajah wanita yang ingin dinikahi, 

diobati, ataupun dalam berbisnis melakukan transaksi jual-beli. Hal ini 

dipahami dari hadis nabi kepada Mughirah bin Syu’bah yang telah meminang 

seorang wanita 

Dari Mughirah bin Syu’bah –radhiyallahu ‘anhu- bahwa dirinya telah 

meminang seoang wanita, maka Nabi –shallallahu ‘alaihi wa sallam- 

bersabda:“Lihatlah dia; karena akan lebih melanggengkan hubungan kasih 

sayang anda berdua”. (HR. Tirmizi) 

Penerapan kaidah Al-Hajah tanzilu Manzilatat Dharurah juga sangat 

terkait dengan dhabit lain yang menyebutkan bahwa “Setiap rukhsah yang 

dibolehkan karena dharurat atau karena Hajah tidak boleh dilaksanakan 

sebelum terjadinya kondisi dharurat atau Hajah itu sendiri.” Misalnya 

memakan makanan yang haram baru boleh dilakukan setelah datang kondisi 

Dharurat atau Hajah, misalnya setelah tidak ada lagi makanan halal. 

 Ada dhabit lain yang menyebutkan: “Al Hajah jika bersifat umum maka 

hukumnya seperti Dharurat.” Misalnya kebutuhan terhadap penukaran valas 

yang menjadi kebutuhan setiap orang saat berpergian keluar negeri, bukan 

jual beli valas yang mengandung unsur maisir demi mencari keuntungan (H. 

A. Djazuli, 2006).    

Dalil Kaidah Dan Contoh Penerapannya 

 Penerapan Kaidah Al Hajah tanzilu Manzilatat Dharurah didasari atas 

beberapa dalil baik dari Alquran maupun hadis. Diantaranya sebagai berikut:  

1. Al Quran. Diantaranya surat An Nisa’: 25 

 لًا انَْ ي منْكِحَ الْمُحْصَنٰتِ الْمُؤْمِنٰتِ فَمِنْ مما مَلَكَتْ ايَْْاَنكُُمْ مِّنْ فَ تَ يٰتِكُمُ الْمُؤْمِنٰتِ وَمَنْ لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْ 
رَ فاَنْكِحُوْهُنم باِِذْنِ اهَْلِهِنم وَاٰتُ وْهُنم اجُُوْرَهُنم باِلْمَعْرُوْ  بَ عْض   بَ عْضُكُمْ مِّنْ  اللٰ هُ اعَْلَمُ باِِيْْاَنِكُمْ وَ  فِ مُُْصَنٰت  غَي ْ

فاَِذَآ احُْصِنم فاَِنْ اتََ يَْْ بفَِاحِشَة  فَ عَلَيْهِنم نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنٰتِ مِنَ  مُسٰفِحٰت  وملًَ مُتمخِذٰتِ اَخْدَان  
رٌ لمكُمْ  ذٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُمْ  الْعَذَابِ  ۝ غَفُوْرٌ رمحِيْمٌ  وَاللٰ هُ  وَانَْ تَصْبِوُْا خَي ْ  

 

Artinya: Dan barangsiapa diantara kamu (orang merdeka) yang tidak cukup 
perbelanjaannya untuk mengawini wanita merdeka lagi beriman, ia boleh 
mengawini wanita yang beriman, dari budak-budak yang kamu miliki. Allah 



 

51 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

mengetahui keimananmu; sebahagian kamu adalah dari sebahagian yang 
lain,2 karena itu kawinilah mereka dengan seizin tuan mereka, dan berilah 
maskawin mereka menurut yang patut, sedang merekapun wanita-wanita yang 
memelihara diri, bukan pezina dan bukan (pula) wanita yang mengambil laki-
laki lain sebagai piaraannya; dan apabila mereka telah menjaga diri dengan 
kawin, kemudian mereka melakukan perbuatan yang keji (zina), Maka atas 
mereka separo hukuman dari hukuman wanita-wanita merdeka yang 
bersuami. (Kebolehan mengawini budak) itu, adalah bagi orang-orang yang 
takut kepada kemasyakatan menjaga diri (dari perbuatan zina) di antara 
kamu, dan kesabaran itu lebih baik bagimu. dan Allah Maha Pengampun lagi 
Maha Penyayang. 

Ayat ini menjelaskan hukum kebolehan laki-laki muslim mengawini 

wanita amah (budak) muslimah jika tidak mampu menikahi wanita muslimah 

yang hurrah (merdeka). Hukum asalnya adalah haram namun dibolehkan 

karena adanya kebutuhan si laki-laki terhadap perkawinan dan ditakutkan 

akan jatuh pada zina jika tidak segera menikah (Khalid bin Shaleh bin 

Abdurrahman Ad Duwaisy, n.d.). 

2. Hadis. Diantaranya : 

 وإنما بعدي، لأحد تحل ولً قبلي، لأحد تحل فلم مكة، حرمم الله إن: »وسلم عليه الله صلى النبي قال
 لً أي - شجرها يعضد ولً ،- الرطب عشبها يقطع لً أي - خَلاها يُُتلى لً نهار، من ساعة لي أحلت
 - الإذخر إلً الله، رسول يا: العباس فقال ،«لمعرف إلً لقطتها، تلتقط ولً صيدها، ينفر ولً ،- يقطع
 فقال ؟- اللحد فتحات سد في أي - وقبورنا - النار إيقاد في أي -لصاغتنا - الرائحة طيب نبات وهو

ومسلم البخاري رواه«  )الإذخر إلً: »وسلم عليه الله صلى  

Artinya:“Sesungguhnya Allah telah mengharamkan Mekkah, tidak halal bagi 
seorang sebelumku dan tidak halal bagi seorang setelahku dan dihalalkan 
bagiku sesaat pada siang hari. Tidak boleh dicabut rumputnya, tidak boleh 
ditebang pohonnya, tidak boleh membuat lari binatang bururannya dan tidak 
boleh diambil barang temuannya kecuali bagi orang yang akan 
mengumumkannya.”Lalu Abbas berkata: wahai rasulullah, apakah terkecuali 
Izkhir (sebuah tanaman yang beraroma wangi) ?  karena itu demi para paidai 

besi (dalam membuat api) dan demi perkuburan kita (untuk menutup liang 
lahat)? Nabi menjawab: terkecuali Izkhir. (HR. Bukhari dan Muslim). (Bukhari, 

tt). 
 Wajhu istidlal dari hadis diatas adalah bahwa memotong pohon dalam 

kota Mekkah adalah perkara yang dilarang tidak boleh dilanggar kecuali 

karena dharuriyat. Sementara penggunaan pohon Izkhir untuk 

menghidupkan api dan pemakaman bukan dalam katagori dharuriyat 

melainkan Hajiah atau kebutuhan. Namun rasulullah membolehkannya 

karena ada unsur kebutuhan.  

Dalil hadis lain adalah keharaman meminum dalam bejana yang 

terbuat dari emas dan perak, sebagaimana sabda rasul saw :  

                                                           
2  Maksudnya: orang merdeka dan budak yang dikawininya itu adalah sama-sama 

keturunan Adam dan hawa dan sama-sama beriman. 



Penerapan Kaidah Fiqh... 

 

 
 52 

 

 رواه)  صحافها في تأكلوا ولً والفضة، الذهب آنية في تشربوا لً: »قال وسلم عليه الله صلى الله رسول أن
(ومسلم البخاري  

 قال فضة، من سلسلة الكسر مكان فاتخذ فيه، يشرب الذي قدحه انكسر وسلم عليه الله صلى أنه وورد
 رواه)  وكذا كذا من أكثر القدح هذا في وسلم عليه الله صلى الله رسول سقيت لقد: مالك بن أنس

(وأحمد البخاري  

Artinya: Rasulullah saw bersabda; Janganlah kamu minum dari bejana emas 
dan perak dan jangan makan dalam piringnya (HR. Bukhari dan Muslim)  
Juga telah diriwayatkan bahwa gelas nabi pecah lalu diperbaiki dengan 
ditempelkan perak dan nabi meminum air dari bejana itu berkali-kali (HR. 

Bukhari dan Ahmad)  

Dalil lainnya adalah dispensasi nabi kepada Zubeir bin Awam dan 

Abdurrahman bin Auf untuk memakai pakaian sutra karena penyakit alergi 

kulit yang dideritanya padahal pemakaian sutra bagi laki-laki haram 

hukumnya sebagaimana disabdakan rasul dalam banyak hadis yang telah 

diriwayatkan oleh ashab al sunan. 

Penerapan Kaidah  Pada Masa Sekarang 

Penerapan kaidah ”al-hajah (kebutuhan) dapat menempati posisi 

dharurat, baik yang bersifat umum maupun khusus” banyak dijumpai dalam 

bidang muamalah, baik muamalah iqtishadiyah (hukum ekonomi), ahwal 

syahsiah (hukum keluarga), maupun siyasiyah (hukum politik)(Shalih bin 

Ghanim al-Sadlan, 1417). Hal ini dikarenakan kaidah Al Hajah tanzilu 

manzulat dharurah pada dasarnya sangat sempit jika dikaitkan dengan 

bidang ibadah. Sebagian besar fuqaha sepakat dengan kaidah “Asal perkara 

ibadah adalah tahrim kecuali yang dibolehkan dengan dalil.” Sementara “Asal 

dari perkara muamalat adalah boleh kecuali yang diharamkan.”  

Meskipun demikian, bukan berarti kaidah Al Hajah tanzilu manzulat 

dharurah tidak dapat diaplikasikan dalam bidang ibadah. Beberapa praktek 

ibadah yang dilakukan oleh sekelompok orang atau individu berkebutuhan 

khusus  dapat dilakukan atas dasar kaidah ini. Contohnya adalah duduk 

diatas kursi dalam salat, membaca teks Al-Quran dari video tron bagi imam 

dalam salat, kursi roda atau bahkan escalator berjalan bagi orang 

berkebutuhan khusus dalam ibadah thawaf dan sa’i, atau bahkan 

menentukan hilal Ramadhan dengan salah satu dari dua metode hisab atau 

rukyah demi kebutuhan memprioritaskan ukhwah Islamiyah. Hal lainnya 

seperti aturan kewajiban paspor bagi calon Jamaah haji. Meski bukan masuk 

sebagai syarat atau rukun haji tapi bisa diatur sebagai bagian dari syarat haji, 

karena adanya kebutuhan umum di era moderen terhadap syarat-syarat 

tersebut.  

Sementara contoh penerapan kaidah dalam bidang muamalah 

iqtishadiyah (hukum ekonomi) dimasa sekarang sering dijumpai pada akad 

jual beli online, seperti cash on delivery /COD (bayar barang pesanan saat 



 

53 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

tiba ditempat) yang menggunakan akad salam (pesanan), akad sewa-

menyewa, akad Mudharabah, Ju’alah (sayembara/bonus), dan Hiwalah.  

Jual beli salam sebenarnya haram karena bertentangan dengan qiyas, 

namun karena kebutuhan mendesak, sistem jual beli ini dibenarkan. Dalil 

kebolehannya juga ditemukan dari sabda rasul saw:  

 أجل إلى معلوم ووزن معلوم كيل في فليسلف شيء في أسلف من: »وسلم عليه الله صلى الله رسول قال
ومسلم البخاري رواه) معلوم  

Artinya:“Siapapun yang memperjual-belikan sesuatu barang dengan skema 
salaf/salam (pembayaran di muka lunas sedangkan serah terima barang 
tertunda), maka hendaknya dengan takaran yang jelas, timbangan yang 
jelas,  dan tempo serah terima yang jelas” (HR. Bukhari dan Muslim). 

Akad Mudharabah pada dasarnya mengandung unsur gharar karena 

ketidakpastian dalam keuntungan dan kerugian yang mungkin saja diderita 

oleh kedua pihak namun menjadi boleh atas dasar kebutuhan. Akad sewa 

sebenarnya adalah jual beli ma’dum (tanpa objek) yang diharamkan, karena 

yang dijual adalah manfaat dari sesuatu benda atau jasa. Ju’alah adalah 

pemberian upah atau hadiah atas suatu jasa yang belum terwujud. Akad ini 

mengandung unsur jahalah/ketidakpastian tentang hasil nya. Sementara 

Hiwalah adalah pemindahan hutang dari satu pihak ke pihak lain sehingga 

menyerupai jual beli hutang yang diharamkan. Namun kesemua contoh 

diatas menjadi mubah hukumnya karena adanya kebutuhan manusia untuk 

bertransaksi secara demikian. Kebutuhan-kebutuhan itu sangat dibutuhkan 

sehingga dapat dikatagorikan sebagai situasi dharurat, oleh karena itu 

hukumnya dibenarkan (Muhammad Sidqi bin Ahmad al Burnoe, 1996).   

Kebolehan Ju’alah juga ditemukan dari dalil hadis taqriry/pengakuan 

nabi kepada Sa’id al Khudri:  
 الذي القوم لسيد رقيته في الخدري سعيد لأبي وسلم عليه الله صلى النبي إقرار بدليل الجعالة الإسلام أباح

سهما معكم لي واضربوا ااقسمو  أصبتم، قد: »فقال الغنم، من ثلاثيْ مقابل لدغ (ومسلم البخاري رواه)   
Penerapan kaidah dalam bidang muamalah siyasah adalah pengakuan 

terhadap wali hakim yaitu pemimpin (waliyul amri) yang fasiq atau tidak 

memenuhi persyaratan ‘adalah sebagai wali nikah bagi para wanita yang 

tidak memiliki wali. Para fuqaha mazhab Hanfiyah, Malikyah, Syafi’iyah dan 

Hanabilah sepakat tentang kebolehan itu atas dasar prinsip adanya 

kebutuhan manusia dan menghilangkan kesempitan dari umat manusia 

(Khalid bin Shaleh bin Abdurrahman Ad Duwaisy, n.d.).  

Permasalahan ini sempat menjadi pembahasan hangat diawal 

kemerdekaan Indonesia terkait keabsahan Presiden Soekarno sebagai waliyul 

Amri. Wacana ini muncul dari kalangan ulama NU dan Perti dalam pertemuan 

Ulama se Indonesia di Istana Cipanas tahun 1954. Pertemuan yang diinisiasi 

oleh Presiden Soekarno ini dilatar belakangi adanya polemik dalam 

maasyarakat muslim yang tidak dapat menerima wali hakim di Peradilan 

Agama sebaga wali nikah yang sah, sebab mereka adalah perpanjangan 

tangan dari Pemerintah RI yang menurut sebagian kalangan ulama ketika itu 



Penerapan Kaidah Fiqh... 

 

 
 54 

 

tidak sah dianggap sebagai ulil amri. Kepurtusan ini kemudian diperkuat 

dengan hasil Muktamar NU ke XX di Surabaya pada 8-13 September 1954.  

Hasil Muktamar ini menegaskan Presiden dan alat-alat negara lainnya adalah 

sah sebagai Waliyul Amri Dharury bis Syaukah. 

Semua hasil kebijakan publik yang mengatur kebuthan-kebutuhan 

dasar umum masyarakat atau golongan tertentu pada dasarnya dapat 

dijadikan sebagai contoh terhadap penerapan kaidah Al Hajah tanzilu 

Manzilatat Dharurah dengan syarat tidak menyentuh persoalan prinsipil 

teologis atau yang dikenal dengan istilah Ma ‘ulima min al-din bi al-dharurah.  

Jika ini dipahami dengan baik, maka kontroversi hukum terkait vaksin 

terhadap bayi atau jamaah haji yang dianggap mengandung unsur haram –

misalnya-, sebenarnya bisa diselesaikan dengan kaidah ini. Begitu juga 

dengan kewajiban suntik imunisasi (TT) bagi calon pengantin sebagai upaya 

mencegah penyakit menular.  

Kebijakan pemerintah tentang aturan kewajiban pencatatan nikah, 

cerai dan ruju’ pada dasarnya juga merupakan kebutuhan (al-hajah) yang 

sudah menempati posisi dharurat di era sekarang sebab sangat terkait dengan 

hak dan kewajiban dari setiap individu terutama hak istri dan anak yang lahir 

akibat perkawinan tersebut.  

Penundaan pelaksanaan uqubat hudud dan qisas dalam aturan qanun 

jinayat di Aceh bisa dijadikan sebagai contoh penerapan kaidah Al Hajah 

tanzilu manzilat Dharurah. Hal ini dikarenakan adanya suatu kondisi yang 

membutuhkan pentahapan dalam penerapan hukum syariat Islam di Aceh 

saat ini dimana masyarakat tidak serta merta dapat memahami dan 

menerima pemberlakuan hukum Islam setelah sekian puluh tahun hidup 

dalam aturan hukum pidana peninggalan Belanda.  

Pada masa rasul juga terjadi kasus dimana rasulullah saw menunda 

niatnya setelah Fath Makkah tahun 8 H untuk mengubah bentuk fisik ka’bah 

kembali ke bentuk asal seperti dibangun oleh nabi Ibrahim. As. Namun 

niatnya urung dilaksanakan atas alasan kekuatiran beliau akan terjadi 

kesalahan persepsi masyarakat Mekkah yang ketika itu baru saja masul Islam 

dan meninggalkan budaya jahiliyah mereka, sebagaimana hal ini dijelaskan 

nabi kepada istri beliau Aisyah radhiallahu ‘anha. Khalifah Ali bin Abi Thalib  

ra. juga pernah menunda proses hukum qisas dalam perkara pembunuhan 

Usman bin Affan mengingat situasi politik yang belum stabil.     

Intinya, Semua aturan Pemetintah saat ini yang mengandung 

kebutuhan dasar masyarakat secara umum atau kelompok dapat diatur 

Pemerintah demi kemaslahatan berdasarkan kaidah Al Hajah tanzilu manzilat 

Dharurah. 

Pengecualian (mustasnayat) Kaidah 

Sebagaimana dijelaskan diawal tentang definisi kaidah fiqh, para ulama 

berselisih paham tentang apakah kaidah fiqh itu bersifat kaidah kulliyah 

(global) atau aghlabiyah (mayoritas)? Fuqaha yang berpandangan bahwa ia 

bersifat kulliyah mendefinisikannya sebagai Hukum yang bersifat kully 



 

55 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

(menyeluruh dan general) yang mencakup seluruh bagian-bagiannya untuk 

mengetahui hukum-hukum furu’ dari bagian tersebut. Sementara fuqaha 

yang berpandangan bahwa kaidah fikih hanya bersifat aglabiyah 

berpandangan bahwa kaidah itu hanya berlaku pada sebagian besar furu’ 

fiqhiyah bukan semuanya, sehingga banyak sekali pengecualian 

(mustasnayat) (Muhammad Sidqi bin Ahmad al Burnoe, 1996). Namun 

demikian -seperti kata Asy Syatibi- mustasnayat itu tidak menyebabkan 

batalnya kaidah fiqh tersebut sebagai sebiuah kaidah kulliyah yang dapat 

mengikat berbagai macam perkara juziyyat dibawahnya. Karenanya kaidah 

yang bersifat aghlabiyah atau akstariyah itu dapat dipandang sebagai hukum 

yang qath’i. atau dengan kata lain kaidah fiqh kulliyah hasil istiqra-iyyah itu 

benar meskipun ada beberapa pengecualian (Muhammad Sidqi bin Ahmad al 

Burnoe, 1996).  

Imam Asy-Syatibi juga menambahkan bahwa adanya pengecualian dari 

suatu kaidah menghendaki masuknya masalah tersebut dalam kaidah fiqh 

yang lain. Sebab sering kalanya suatu masalah dimasukkan dalam penerapan 

satu kaidah fiqh, padahal pada dasarnya ia masuk dalam kaidah fiqh lainnya 

(Abi Ishaq al-Syatibi, 2004). Inilah yang sering diistilahkan dengan bab تنازع 
قاعدتين بين المسألة  (konflik satu masalah antar dua kaidah fiqh). 

Mustasnayat kaidah Al Hajah Tanzilu Manzilatat Dharurah sering 

ditemukan dalam bab ibadah mahdhah. Persoalannya seringkali muncul 

ketika seseorang tidak dapat membedakan antara standar dharurat dan al-

hajah (kebutuhan). Seorang yang meninggalkan waktu salat dan 

menjamaknya karena sedang mengalami kemacetan di jalan raya atau sedang 

menjadi pengantin dengan segala make-up dan riasannya, tidak dapat 

menerapkan kaidah fiqh ini. Karena masalah yang ia hadapi tidak dapat 

dikatagorikan sebagai hajah apalagi dharurah.  

Seorang yang butuh untuk makan karena lapar di siang hari 

Ramadhan juga tidak dapat beralasan untuk berbuka puasa dengan kaidah 

ini. Begitu pula seseorang yang beralasan sangat butuh kepada tidur lalu 

membolehkan tidak salat subuh pada waktunya. Menurut Wahbah al Zuhaily, 

suatu dharurat mempunyai kaidah umum atau strandar minimal yang 

membuat suatu kondisi akan disebut sebagai dharurat. Dengan demikian 

akan mempunyai pengaruh terhadap perubahan status hukum (Al-Zuhaily, 

1985). Diantara kaidah umum dharurat itu antara lain:  

1. Dharurat itu sudah merupakan peristiwa yang telah terjadi, bukan 

yang ditunggu atau diharapkan untuk terjadi. 

2. Dharurat itu secara positif (yaqiny) dapat dipastikan sebagai 

dharurat yang cukup mendesak. Seperti seseorang yang dalam 

kondisi sangat khawatir akan keselamatan jiwanya. 

3. Seseorang yang sedang dalam kondisi darurat tidak melanggar 

dasar-dasar pokok syariat Islam, seperti menjaga hak-hak asasi 

orang lain, memelihara keadilan, menjaga amanat dan menghindari 

hal-hal yang merugikan orang lain. Dari kerangka ini bisa dipahami 



Penerapan Kaidah Fiqh... 

 

 
 56 

 

bahwa zina, pembunuhan dan kekafiran adalah hal- hal yang tetap 

haram dan tidak dapat ditolerir dengan alasan dharurat apapun. 

4. Orang yang sedang dalam kondisi darurat tidak berlebihan di 

dalam mempergunakan keringanan yang ia dapatkan. Atau dengan 

kata lain, diperbolehkan menggunakan keringanan sebatas 

kebutuhan. 

5. Orang yang sedang dalam kondisi dharurat disyaratkan tidak 

mendapati barang yang mubah lainnya sebagai pengganti. 

 

Dalam mendefinisikan dharurat dan Hajah, sejumlah ulama, baik 

ulama terdahulu maupun kontemporer, banyak bersilang pendapat walaupun 

tidak terlalu berjauhan. Seluruh defenisi yang jumlahnya tidak sedikit itu 

memang saling berlainan dan mempunyai standar jami' dan mani' yang 

berbeda, namun mempunyai arah yang hampir bersamaan. 

Dahulu, defenisi dharuriyat, hajiat dan tahsiniat bisa dikatakan sudah 

jami' dan mani'. Bagi kondisi sekarang, definisi-definisi tersebut perlu diskusi 

ulang dan dikembangkan agar meliputi kebutuhan-kebutuhan dasar manusia 

di masa moderen. Definisi-definisi kala itu bila kita amati lebih jauh, hanya 

terbatas pada dharurat min al-juu’ atau situasi kedaruratan yang timbul 

akibat rasa lapar dan bertujuan mempertahankan jiwa dari sisi kepunahan. 

Dengan kata lain definisi dharurat cenderung dari sisi pangan saja, sementara 

sisi lainnya seperti bagaimana manusia dapat keluar dari masyaqqah yang 

terus menerus itu tidak disinggung sama sekali.  

Sebagai contoh dahulu dharuriyat sering dicontohkan dengan makan 

bangkai atu babi ketika tidak ada lagi pilihan makanan yang tersedia demi 

mempertahankan jiwa dari kematian. Di masa modern kebutuhan primer 

(dharuriyat) manusia tidak hanya sekedar dapat makan agar tidak mati, akan 

tetapi semestinya dharuriyat itu sudah mencakup kemampuannya untuk 

bertahan hidup dengan penghasilan minimal sebagaimana standar upah 

minimum dikota mana dia menetap. Sebab tanpa itu, maka semua hak 

dasarnya akan tidak tercukupi, seperti jaminan kesehatan, tempat tinggal 

sederhana yang layak,  pendidikan dasar yang memenuhi standar Pemerintah 

dan lainya. 

Dahulu adanya penerangan lampu di malam hari adalah contoh bagi 

al-Hajah karena hal itu tidak terkait dengan kepunahan manusia jika tidak 

terpenuhi. Namun hari ini energi listrik mestinya dapat dikatagorikan dalam 

perkara dharuriyat, mengingat banyaknya aktifitas manusia yang “mati” 

karena ketiadaanya.  

Demikian juga dengan uang sebagai alat tukar yang dulu hanya 

disifatkan sebagai al-hajah karena orang bisa hidup dengan sistem barter, 

namun sekarang keberadaan uang sudah menjadi kebutuhan dasar dalam 

bertransaksi. Tidak mustahil dalam beberapa dekade kedepan e-money akan 

mengganikan posisi uang kertas sebagai alat tukar, sehingga menjadi 

nasabah di salah satu bank -misalnya- pada saat itu akan menjadi katagori 



 

57 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

dharuriyat baru yang harus dipenuhi manusia untuk dapat berinteraksi 

dengan orang lain.  

Mendapatkan pendidikan dasar membaca dan menulis dahulu 

merupakan dharuriyat. Untuk kondisi sekarang itu tidak mencukupi, namun 

pendidikan yang menjadi kebutuhan hari ini adalah pendidikan yang dapat 

menjamin lulusannya mampu berssaing dalam memperoleh kehidupan yang 

layak, pendidikan yang memiliki metode dan kurukilum  yang jelas serta 

pengakuan (ijazah) dari pihak lain.      

Dengan kata lain, definisi dharuriyat harus dikembangkan menjadi 

semua kebutuhan dan persyaratan kehidupan manusia untuk dapat hidup, 

terlindungi secara minimal dan terpenuhi segala kebutuhan dasar serta hak 

asasinya sesuai standar zaman itu atau bahkan mampu bersaing dengan 

peradaban bangsa lainnya.         

Wahbah Al-Zuhaily menawarkan definisi baru terhadap dharurah yang 

sepertinya cukup menjelaskan arti dharurah secara komprehensif dan tidak 

cukup dengan melihat dharurah dari satu sisi dan melupakan sisi-sisi yang 

bisa jadi akan lebih penting. Dharurah dalam definisi Al-Zuhaily adalah 

"kondisi yang menimpa seseorang, di mana kondisi itu diduga akan 

mengakibatkan bahaya pada jiwa atau anggota badan atau kehormatan atau 

akal atau harta. Dengan kondisi itu seseorang diperbolehkan melakukan hal-

hal yang sebenarnya haram atau meninggalkan hal-hal yang sebenarnya 

wajib"(Al-Zuhaily, 1985).  

Upaya yang dilakukan Wahbah ini merupakan seutu terobosan dalam 

memaknai kaidah fiqh secara lebih luas agar sesuai dengan tuntutan zaman 

dan dengannya dapat mengubah banyak situsi hukum mengikuti standar 

zaman sekarang.  

Menurut Alyasa’ Abubakar, katagori dharuriyat dalam Maqasid 

syar’iyyah yang dulu bersifat pasif dan sering dikaitkan dengan kehancuran 

atau kepunahan jiwa manusia pada hari ini seharusnya dapat bergeser lebih 

luas, aktif tidak hanya bersifat perlindungan kebutuhan dasar tetapi 

meningkat dan berkembang menjadi pemenuhan, perlindungan dan 

pengembangan keperluan dasar sehingga mampu bertahan bahkan menjadi 

lebih unggul dari orang atau bangsa lain dalam persaingan kehidupan 

(Alyasa’ Abubakar, 2016).  

Senada dengan Alyasa’, Qaradhawi juga mencontohkan beberapa 

kebutuhan manusia sekarang yang mestinya juga masuk dalam katagori 

dharuriyat, seperti kemerdekaan, persamaan, persaudaraan, kesetiakawanan, 

dan hak asasi manusia (Yusuf al-Qardhawi, 2007). Sementara H.A. Djazuli 

menegaskan pentingnya kebutuhan memelihara umat (hifdh al ummah), 

karena maqasid syariyyah yang berkembang selama ini menurutnya hanya 

mementingkan sisi indivudualitas manusia saja tanpa memperhatikan 

manusia sebagai anggota dari komunitas/umat. Padahal banyak nash Al 

Quran dan Hadis Nabawi yang menjelaskan urgensi membangun umat, 

mengembangkan dan mempertahankannya(H. A. Djazuli, 2007).   



Penerapan Kaidah Fiqh... 

 

 
 58 

 

Mantan Mufti Mesir Ali Jum’ah juga menyatakan pentingnya kajian 

yang lebih dalam tentang kaidah fiqh dan mustasnayatnya dikaitkan dengan 

berbagai disiplin ilmu lain, baik yang klasik seperti ilmu bahasa Arab, logika, 

dan kajian ‘ilal dalam ushul fiqh maupun disiplin ilmu modern seperti 

semantik, analisys content, dan ilmu nash dan retorika bahasa. Semua ini 

dapat menjadi sarana bagi mujtahid dalam proses berijtihad, memahami 

qawaid fiqhiyah serta cara menerapkannya (Ali Jum’ah Muhammad, 2007).  

Penerapan kaidah Al Hajah tanzilu manzilat Dharurah tidak selamanya 

diterima. Sebagian ulama berpandangan bahwa Al hajah yang dimaksud 

dalam kaidah adalah yang bersifat khusus bagi individu tertentu 

sebagaimana yang ada dalil syara’nya seperti dalam dalam hadis-hadis diatas. 

Dengan kata lain kaidah ini hanya bersifat khusus, bagi orang khusus, dan 

pada waktu khusus. Sehingga kebolehannya melanggar hukum seumpama 

orang yang sedang mudharat. Sebagian lain mengaitkan penerapan kaidah Al 

Hajah dengan suatu kondisi tertentu yang sama di setiap waktu dan tempat 

sehingga dapat dikatagorikan sebagai kebutuhan umum bukan khusus, oleh 

karenanya dapat dihukum dengan hukum dharurah (Ya’qub Ba Husein, 

2011). Atau bahkan sebagian mengkhususkan hukumnya kepada kelompok 

profesi tertentu pada waktu dalil itu diucapkan rasul (Ali Jum’ah Muhammad, 

2007).   

Masih tersisa satu permasalahan lagi terkait penerapan kaidah al-hajah 

tanzilu manzilat dharurah, yaitu: apakah perubahan hukum yang terjadi 

akibat adanya al-hajah itu -seperti contoh dalam hadis-hadis terdahulu- 

dapat dianalogikan kepada Al Hajiat (kebutuhan-kebutuhan) lainya?  ataukah 

rukhsah yang diberikan hanya terbatas untuk al-hajah tertentu itu saja? 

Sehingga dengan demikian dapat disimpulkan bahwa perbedaan antara  

dharurah dan hajah terletak pada: apa yang ada dalilnya itu adalah Hajah, 

dan tidak dapat berlaku bagi kasus lain.  Sementara mudharat adalah segala 

kondisi genting yang membahayakan dan karenanya dapat mengubah status 

hukum meskipun tidak tidak ada nash ataupun dalil.  

Pertanyaan yang lebih ektrim lagi adalah, apakah kaidah al-hajah 

tanzilu manzilat dharurah masih dapat diperlukan untuk masa sekarang? 

Sebab kalau kita memandang bahwa semua kebutuhan manusia yang 

menimbulkan masyaqqah secara terus-menerus itu dapat disamakan 

hukumnya dengan dharurah dalam arti sama-sama dapat merubah status 

hukum, maka sebenarnnya dalam perkara ini kaidah fiqh yang paling cocok 

untuk diterapkan dan masih relevan adalah ad-dharurat tubih al mahdhūrat 

dan bukannya Al Hajah tanzilu manzilat dharurah.   

Penutup 

Penerapan kaidah al-hajah tanzilu manzilat dharurah memerlukan 

prasyarat utama berupa pengetahuan tentang katagorisasi dharuriyat dan 

hajiat serta berbagai definisi hukum terkait lainnya seperti al-manfaat, al-

zinah, al- fudhl dan Al Masyaqqah. Ketidak-jelasan definisi operasional dapat 



 

59 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

menyebabkan kekacauan penerapan kaidah fiqh dan berdampak pada 

kesalahan hukum. 

Kaidah al-hajah tanzilu manzilat dharurah bersifat sempit jika 

diterapkan dalam bab ibadah, namun bisa jadi luas jika diterapkan dalam 

bab muamalah terutama hukum ekonomi, keluarga dan politik. Contoh 

penerapan kaidah dalam bidang muamalah iqtishadiyah (hukum ekonomi) 

dimasa sekarang sering dijumpai pada akad jual beli online, seperti cash on 

delivery /COD yang menggunakan akad salam (pesanan), akad sewa-

menyewa, akad Mudharabah, Ju’alah (sayembara/bonus), dan Hiwalah.  

Beberapa contoh penerapan kaidah dalam bidang hukum keluarga era 

moderen adalah kebijakan pemerintah tentang aturan kewajiban pencatatan 

nikah dan isbat cerai di Mahkamah Syari’yyah. Begitu juga dengan kewajiban 

suntik imunisasi (TT) bagi calon pengantin sebagai upaya mencegah penyakit 

menular. Semua hasil kebijakan publik yang mengatur kebuthan-kebutuhan 

dasar umum masyarakat atau golongan tertentu pada dasarnya dapat 

dijadikan sebagai contoh terhadap penerapan kaidah Al Hajah tanzilu 

Manzilatat Dharurah dalam bidang politik. 

Kondisi darurat (dharurah) berefek pada perubahan suatu hukum. 

begitu juga dengan kondisi kebutuhan yang bersifat serba sangat sulit (hajah) 

yang mengambil posisi setingkat dengan dharuhah berefek pada perubahan 

suatu hukum. Sedangkan kesulitan atau keletihan yang biasa ditemukan 

manusia dalam perbuatannya (masyaqqah) tidak berdampak pada 

berubahnya hukum asal, melainkan hanya memberi keringanan hukum. 

Definisi al-hajah dan al-dharurah pada masa lalu sering dibatasi pada  

dharurat min al-juu’ atau situasi kedaruratan yang timbul akibat rasa lapar 

dan bertujuan mempertahankan jiwa dari sisi kepunahan. Perlu adanya 

redefinisi al-hajah dan al-dharurah dimasa moderen agar dapat meliputi 

kebutuhan-kebutuhan dasar manusia. Formulasi baru al-hajah dan al-

dharurah diharapkan dapat memberi solusi dari berbagai masyaqqah baru 

yang juga sangat menyangkut kelangsungan hidup umat manusia. Seperti 

ketersedian sarana dan prasarana oleh Pemerintah agar rakyat dapat hidup 

secara aman, sehat dan layak. Definisi al-hajah dan dharuriyat harus 

dikembangkan menjadi semua kebutuhan dan persyaratan kehidupan 

manusia untuk dapat hidup, terlindungi secara minimal dan terpenuhi segala 

kebutuhan dasar serta hak asasinya sesuai standar zaman itu atau bahkan 

mampu bersaing dengan peradaban bangsa lainnya. 

 

Daftar Pustaka 

Abdul Karim Zaidan. (1998). al-Madkhal Lidirasati al-Syari’ah al-Islamiyah. 

Muassasah al-Risalah. 

Abdul Rahman bin Shalih al-Abd al-Latif. (2003). al-Qawaid wa al-Dhawabit 

al-Fiqhiyah al-Mutadhamminatu li al-Taysir. Jami’ah al-Islamiah. 

Abi Ishaq al-Syatibi. (2004). al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah. Dar al-Kutub 

al-Ilmiah. 



Penerapan Kaidah Fiqh... 

 

 
 60 

 

Ahmad Muhammad al-Mashry. (1993). Al-Qawaaid al-Kulliyah li al-Fiqh al-

Islamy. Maktabah al-Kulliyah al-Azhariyah. 

Ali Jum’ah Muhammad. (2007). Al-Madkhal Ila Dirasah al-Mazahib al-

Fiqhiyyah. Darussalam. 

Alyasa’ Abubakar. (2016). Metode Istislahiah. Prenada Media Group. 

Al-Zuhaily, W. al-Z. (1985). Nazhariyyaat al Dharuurah al-Syar’iyyah 

Muqaranah ma’a al Qanun al Wadh’i. Muassasah  al-Risalah. 

An-Nadawi, A. A. A. N. (1994). al-Qawaid al-Fiqhiyah. Dar al-Qalam. 

Anwar, S. (n.d.). KAIDAH FIKIH al-Ha@ jah Qod Tanzilu Manzilah al-D{ aru@ 

rah dalam Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. 

www.nusaliterainspirasi.com 

Asia Hamzah, N., & Penulis, N. (2020). DARURAT MEMBOLEHKAN YANG 

DILARANG. Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 11(2). 

H. A. Djazuli. (2006). Kaidah-Kaidah Fikh. Prenadamedia Group. 

H. A. Djazuli. (2007). Fikih Siyasah: Implementasi Kemaslahatan Umat dalam 

Rambu-Rambu Syariah). Kencana. 

Hatoli, H. (2020). Relevansi Qawā’id Fiqhiyyah dalam Merespons Persoalan 

Baru Hukum Ekonomi di Indonesia Perspektif DSN-MUI. Jurnal 

Mahkamah : Kajian Ilmu Hukum Dan Hukum Islam, 5(1), 1–18. 

https://doi.org/10.25217/jm.v5i1.844 

Ibn Daqiq al-Id. (n.d.). Syarh al-Arbain Haditsan al-Nawawiyah. Maktabah al-

Faisaliyah. 

Izzat Abid al-Da’as. (1989). al-Qawaid al-Fiqhiyah ma’a al-Syarh al-Mujaz. Dar 

al-Tirmizi. 

Jabbar Sabil. (2022). Maqasid Syariah. Rajawali. 

Khalid bin Shaleh bin Abdurrahman Ad Duwaisy. (n.d.). At Tadhbiqat al 

Fiqhiyah Liqa’idah Al Hajah Tanzilu Manzilat Dharurah fi al Nikah wa al 

Thalaq. Universitas Ibnu Suud. 

Mahmud Hamid Usman. (2002). al-Qamus al-Mubin fi Istilahat al-Ushuliyyin. 

Dar al-Zahm. 

Muhammad Bakr Ismail. (1997). al-Qawaid al-Fiqhiyah Baina al-Ashalah wa 

al-Tawjih. Dar al-Mannan. 

Muhammad bin Hamood al-Waliy. (1987). al-Qawaid al-Fiqhiyah Tarikhuha 

wa Atharuha fi al-Fiqh. Mathabi’ al-Rihab. 

Muhammad Mustafa al-Zuhaily. (2006). al-Qawaid al-Fiqhiyah wa 

Tathbiqatuha fi al-Mazahib al-Arba’ah. Dar al-Fikr. 

Muhammad Rawas Qal’aji. (1996). Mukjam Lughatu al-Fuqaha. Dar al-Nafais. 

Muhammad Sidqi bin Ahmad al Burnoe. (1996). Al Wajiz fi Idhah Qawaid al 

Fiqh al Kulliyah. Muassasah al-Risalah. 

MUSTOFA, I. (2019). Analisis Penggunaan Kaidah Al-Hajah Qad Tunazzalu 

Manzilah al-Darurah Dalam Fatwa Dewan Syariah Majelis Ulama 

Indonesia. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 18(2), 1–26. 

https://doi.org/10.24042/ajsk.v18i2.3425 



 

61 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan 

 

Nainunis. (n.d.). Al-Madãris COVID-19 DALAM KAJIAN QAWAID FIQHIYAH. 

2(1), 2021. https://journal.staijamitar.ac.id/index.php/almadaris 

Nasr Farid Muhammad Washil. (1998). al-Madkhal al-Wasit Lidirasati al-

Syari’ah al-Islamiyah wa al-Fiqh wa al-Tasyri’. Maktabah al-Tawfiqiyah. 

Shalih bin Ghanim al-Sadlan. (1417). al-Qawaid al-Fiqhiyah al-Kubra wa ma 

Tafarra’a anha. Dar Blinsiyah li al-Nasyr wa al-Tauzi’. 

Umar Sulaiman al-Asyqar. (2003). Tarikh al-Fiqh al-Islamy. Dar al-Nafais. 

Ya’qub Ba Husein. (2011). Al-Mufashal Fi al-Qawaid al-Fiqhiyah. Dar ad 

Tadammuriyah. 

Yusuf al-Qardhawi. (1990). Madkhal lidirasat al-Syariah al-Islamiyah. 

Maktabah Wahbah. 

Yusuf al-Qardhawi. (2007). Dirasah fi Fiqh Maqashid Al Syari’ah: Baina al 

Maqashid al Kulliyah wa al Nushus al Juziyyah. Dal al-Syurq. 

Zumrotus Sa’adah, S., Kotabumi, S., & Utara, L. (2022). Implementasi Qa’idah 

Fiqhiyyah dalam Screening Saham Syariah pada Bursa Efek Syariah 

Indonesia. Tawazun: Journal of Sharia Economic Law, 5(1), 2022. 

https://doi.org/10.21043/tawazun.v4i1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.21043/tawazun.v4i1

