Vol. 6, No. 1, Juni 2024,(42-61) .
https://journal.iainlangsa.ac.id /index.php/lentera I E N I E R A
p-ISSN 2655-0873 | e-ISSN 2654-9220

Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Smdies

Penerapan Kaidah Fiqh Al-Hajatu Tanzilu Manzilata Al-
Dharurah dalam Kompleksitas Perubahan Kehidupan

Mutiara Fahmi*
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry, Indonesia
mutiara.fahmi@ar-raniry.ac.id

Muhammad Suhaili Sufyan
IAIN Langsa, Indonesia
suhaily@iainlangsa.ac.id

d-) https://doi.org/10.32505/lentera.v6i1.8751
Submitted: June 15, 2024 [ Accepted: June 27, 2024 | Published: July 23, 2024

Abstract

Al-hajatu tanzzilu manzilata al-dharurah (the need to occupy an emergency
position) is a figh rule that is often misunderstood in its use in an effort to
justify changes to a law. The reason for using this method is often based on an
urgent need that seems to be the same as or at least approaching an
emergency. On the basis of an emergency, a law or legal procedure can be
"violated" temporarily. This study will focus on the Al-hajatu tanzzilu
mangzilata al-dharurah figh rules in order to understand the difference
between the terms al-dharurah (emergency) and al-hajah (need), so that it can
be ascertained which legal acts can change due to necessity and which cannot
changed. After reviewing various ushul figh literature, it can be concluded that
this rule can be developed in its application to various emergencies in life both
in the fields of economics, energy, food, education, human rights, politics and
worship.

Kata Kunci: Figh Principles, al-hajah, al-dharurah

Abstrak

Al-hajatu tanzzilu manzilata al-dharurah (kebutuhan dapat menempati posisi
darurat) adalah sebuah kaidah figh yang sering disalah artikan
penggunaannya dalam upaya membenarkan perubahan suatu hukum. Alasan
penggunaan kaidah itu sering didasari atas adanya kebutuhan mendasak
yang seakan-akan sama atau setidaknya mendekati keadaan darurat. Atas
dasar kedaruratan maka hukum atau prosedur suatu hukum dapat di
“langgar” sementara waktu. Kajian ini akan difokuskan pada kaidah figh Al-
hajatu tanzzilu manzilata al-dharurah guna memahami perbedaan antara
istilah al-dharurah (darurat) dan al-hajah (kebutuhan), sehingga dapat
dipastikan hukum perbuatan mana yang dapat berubah karena kebutuhan
dan mana yang tidak dapat berubah. Setelah mengkaji berbagai literatur
ushul figh, dapat disimpulkan bahwa kaidah ini dapat dikembangkan
penerapannya pada berbagai kedaruratan dalam kehidupan baik dalam

42

@ @ @ Creative Commons Attribution-Noncommercial 4.0 International
EITE (CC BY-NC 4.0)



bidang ekonomi, energi, pangan, pendidikan, hak asasi manusia, politik
maupun ibadah.

Kata Kunci: Kaidah Figh; al-hajah; al-dharurah.

Pendahuluan

Diantara karakteristik hukum Islam adalah al- syumul (menyeluruh)
(Umar Sulaiman al-Asyqar, 2003). Dalam tataran penerapan kerap menemui
kondisi tidak normal seperti situasi kedaruratan yang mengakibatkan hukum
tidak dapat terlaksana secara maksimal atau bahkan harus ditinggalkan saat
darurat. Hukum Islam secara dinamis dapat berubah dalam menghadapi
perubahan keadaan sejalan dengan karakteristik hukum Islam lainnya yang
disebut dengan al-waqi’iyyah (realistis) (Abdul Karim Zaidan, 1998) (QS. Al-
Bagarah: 286, al-Thalaq: 7). Artinya Islam mengakui adanya sifat keluwesan
dalam praktek hukum mengikuti situasi dan kondisi yang mengiringinya. Hal
ini juga sejalan dengan prinsip al-Taisir (kemudahan) yang diperintahkan
Allah dan Rasul dalam pengamalan hukum Islam (Nasr Farid Muhammad
Washil, 1998) (QS, Al-A’raf: 157, Al-Baqgarah: 185).

Keberadaan hukum dalam Islam pada dasarnya sejalan dengan tujuan
pensyariatan (Maqasid Syariah) itu sendiri, yaitu menjaga agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta (Jabbar Sabil, 2022). Guna mewujudkan Maqasid
Syariah dengan penuh kemudahan, syariat Islam menetapkan beberapa
kaidah figh sebagai patokan umum para peneliti hukum Islam dan prinsip
dasar dalam Islam yang menggambarkan bahwa syari'at Islam adalah syari'at
yang mudah dan tidak memberatkan.(Asia Hamzah, 2020)

Dalam memahami mudarat (al-mudharat) dan kesukaran (al-
masyaqqah) sering terjadi kekacauan definisi antara sesuatu yang dianggap
mudarat (al-mudharat) dengan sesuatu yang dianggap kesukaran (al-
masyaqqah), atau bahkan sekedar suatu kebutuhan (al-hajah). Akibatnya
hukum asal dari sesuatu perbuatan yang semestinya tidak berubah menjadi
berubah dengan alasan adanya kesukaran atau kebutuhan.

Ada beberapa kaidah yang sering digunakan dalam kajian ushul figh
terkait kondisi kedaruratan. Pertama Al-dharuratu tubihu al-mahdhuraat
(dharurat itu memperbolehkan hal-hal yang terlarang). Kedua, Al-masyaqgatu
tajlibu al-taisir (kesukaran mendatangkan kemudahan). Ketiga, Al-hajatu
tanzzilu manzilata al-dharurah, (suatu hajat/kebutuhan dapat menempati
posisi darurat).

Diantara kegunaan kaidah figh adalah untuk mengetahui asas-asas
umum figh, dengan kaidah figh, seorang mujtahid akan menemukan benang
merah untuk merajut titik temu dari berbagai cabang masalah dalam figh
yang sangat banyak sekali. Namun penerapan kaedah kedaruratan
cenderung hanya terbatas pada persoalan yang telah dibahas dalam kitab
klasik terutama terkait dengan kemudaratan untuk mengkonsumsi sesuatu
yang diharamkan dalam keadaan darurat atau melaksanakan ibadah tertentu
dalam kondisi yang tidak normal. Meskipun demikian, telaah literatur terkini

43 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan



Penerapan Kaidah Figh...

menemukan bahwa kaedah Fighiyah selain diaplikasikan pada masalah
ibadah juga banyak digunakan untuk menyelesaikan persoalan baru dalam
kehidupan terutama dalam bidang ekonomi(Zumrotus Sa’adah et al., 2022).

Kaedah Fighiyah al-hajatu tanzilu manzilata al-dahrurah secara
spesifik kerap digunakan dalam menganalisa fatwa-fatwa MUI tentang
keuangan syariah. Setelah melakukan kajian terhadap Fatwa MUI dari tahun
2000 sampai 2012, Mustofa menyimpulkan bahwa kaedah ini cukup
diperhitungkan dan banyak digunakan dalam merespon persoalan
masyarakat terkait Lembaga Keuangan Syariah(MUSTOFA, 2019).

Pendapat berbeda diungkapkan oleh Hatoli, dimana menurutnya
pemahaman dan penggunaan kaedah Fighiyah masih sangat minim dalam
kajian-kajian termasuk fatwa, hal ini disimpulkan oleh Hatoli dalam
tulisannya ”“Relevansi Qawaid Fighiyah dalam merespon persoalan baru
Hukum Ekonomi di Indonesia Perspektif DSN MUI”. Hatoli menyimpulkan
bahwa fatwa DSN dari rentang waktu tahun 2008-2019 sangat sedikit yang
menggunakan kaedah Fighiyah yang mengakibatkan ketidak tuntasan kajian
dan fatwa.(Hatoli, 2020).

Kajian terkait aplikasi kaedah al-hajatu tanzilu manzilata al-darurah
secara spesifik dalam fatwa MUI juga dilakukan Anwar. Anwar menyimpulkan
bahawa Qaidah al-hajatu tanzilu manzilata al-darurah mempengaruhi
perubahan hukum atau fatwa. Lebih lanjut ia juga menyipulkan qaedah ini
dapat menghalalkan yang haram, menghilangkan yang makruh dan dapat
mewajibkan yang tidak wajib. (Anwar, n.d.)

Penerapan Kaedah Fighiyah dalam bidang kesehatan banyak dilakukan
dalam menyikapi persoalan Covid-19. Penyebaran virus Corona
mengakibatkan perlunya adaptasi terhadap kebiasaan baru bukan saja dalam
bidang kesehatan akan tetapi juga dalam pengambilan hukum untuk
menyikapi peristiwa baru. Kaedah Fighiyah memberikkan pedoman untuk
fatwa persoalan baru dalam rangka mecari solusi terhadap keadaan darurat
yang ditibulkan.(Nainunis, n.d.).

Berdasarkan kajian terdahulu yang terbatas, tulisan ini hanya fokus
pada kaidah Al-hajatu tanzzilu manzilata al-dharurah guna memahami
perbedaan antara istilah al-dharurah (darurat) dan al-hajah (kebutuhan),
sehingga dapat dipastikan hukum perbuatan mana yang dapat berubah
karena kebutuhan dan mana yang tidak dapat berubah. Lalu apakah kaidah
ini luas dapat diterapkan pada semua bidang figh atau terbatas pada bidang
tertentu. Untuk menemukan jawaban itu peneliti melakukannya dengan
melakukan kajian studi pustaka dari berbagai literatur ushul figh dan
menjabarkan kedalam kompleksitas perubahan kehidupan manusia saat ini.

Refleksi Kaidah Figh Dalam Ilmu Ushul Figh

Taftazani mendefinisikan Kaidah figh sebagai sebuah hukum yang
bersifat kully (menyeluruh dan general) yang mencakup seluruh bagian-
bagiannya untuk mengetahui hukum-hukum furu’ dari bagian tersebut(Ali
Jum’ah Muhammad, 2007). Sementara Tajuddin As Subki mendefinisikannya

44



dengan sesuatu yang bersifat general yang meliputi bagian yang banyak sekali
yang dapat dipahami hukum bagian tersebut dengan kaidah tadi. Abu Zuhrah
menyimpulkan, kaidah adalah kumpulan hukum-hukum yang serupa yang
kembali kepada satu model analogi yang mengumpulkannya (H. A. Djazuli,
2006).

Kaidah Figh adalah sesuatu yang berbeda dengan Kaidah Ushul. Ali
Ahmad al-Nadawi merinci perbedaan antara keduanya sebagai berikut (An-
Nadawi, 1994):

1. Kaidah-kaidah wushul adalah timbangan dan patokan untuk
melakukan istinbath al-ahkam secara benar. Dengan ushul figh
digali hukum-hukum dari dalil-dalilnya, seperti hukum asal dari
kata perintah (al-amr) adalah wajib, kata-kata larangan
menunjukkan haram.

2. Kaidah wushul figh meliputi semua bagian, sedang kaidah fikih
hanya bersifat aglabiyah (secara umum), sehingga banyak sekali
pengecualian (mustasnayat).

3. Kaidah ushul figh adalah cara untuk menggali hukum syara’ yang
praktis, sedangkan kaidah fikih adalah kumpulan hukum-hukum
yang serupa yang kembali kepada satu hukum yang sama.

4. Kaidah-kaidah ushul muncul sebelum furu. Sedangkan kaidah
fikih muncul setelah furu’.

5. Kaidah-kaidah wushul menjelaskan masalah- i masalah yang
terkandung di dalam berbagai macam dalil yang rinci yang
memungkinkan dikeluarkan hukum dari dalil-dalil tersebut.
Sedangkan kaidah fikih menjelaskan masalah fikih yang terhimpun
di dalam kaidah tadi (Muhammad Mustafa al-Zuhaily,
2006);(Muhammad bin Hamood al-Waliy, 1987).

Kaidah Figh juga berbeda dengan Dhabit Figh, karena Dhabit bersifat
lebih sempit dalam satu bab figih saja yang menaungi berbagai masa-il
fighiyah didalamnya. Berbeda dengan Kaidah figh yang lebih luas memayungi
banyak bab figh dengan berbagai masa-il fur’iyyah dibawahnya (Ali Jum’ah
Muhammad, 2007) (Muhammad Bakr Ismail, 1997).

Diantara kaidah terpenting yang ditetapkan para fuqaha adalah
kaidah dharuriyat (hak primer). Kaidah ini merupakan bagian terpenting dari
tiga katagori maqasid syariyyah yang dipopolerkan al-Syatibi selain Hajiah
(hak sekunder) dan Tahsiniyah (hak suplementer) (Abi Ishaq al-Syatibi,
2004).1

1 Dharuriyyat terdiri atas segala sesuatu yang mendasar dan esensial terjaganya
kepentingan dunia dan akhirat. Dharuriyyat adalah segala sesuatu yang bila tidak
tersedia akan menyebabkan rusaknya kehidupan. Hajiyyat berada sedikit di
bawah level dharuriyyat, yaitu segala sesuatu yang sangat penting bagi
perlindungan hak yang dimaksud, tapi tidak sedemikian darurat. Berbeda dengan
dharuriyyat, jika hajiyyat tidak terpenuhi, maka hak tersebut masih bisa
terlindungi, kendatipun sangat lemah.

45 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan



Penerapan Kaidah Figh...

Konsep Dharurah dipandang sebagai salah satu unsur fleksibelitas atau
elastisitas syariat Islam. Ada empat unsur yang dipandang sebagai unsur
elastisitas syari'at Islam, yaitu: (Yusuf al-Qardhawi, 1990):

Pertama, unsur Al-'afwu, yaitu beberapa wilayah yang kosong dari
ketetapan hukum dan tidak ada nash tentangnya, baik nash yang
menyatakan wajib dengan shighah amar, ataupun nash yang menyatakan
haram dengan shighah nahi. Rasulullah menjelaskan wilayah kosong atau al-
‘afwu ini dalam sabdanya, "Sesungguhnya Allah telah menentukan beberapa
batasan (hudud), maka janganlah kalian melanggar hudud itu, dan
mewajibkan beberapa hal maka janganlah kalian meninggalkannya, dan
mengharamkan beberapa hal maka janganlah kalian melakukannya, serta
"diam" dalam beberapa hal sebagai rahmat bagi kamu dan bukan karena
lalai/lupa, maka janganlah kalian membahasnya (mencari status
hukumnya)(Baihaqi)." Sedang isyarat Al-Qur'an tentang al-'afwu ini termaktub
dalam firman Allah pada Al-Quran surat Al-Mai'dah: 101.

Unsur kedua: adanya jenis ketentuan agama yang bersifat hukum
tetap, baku dan aksiomatik (tsabif) serta jenis ketentuan yang bersifat tidak
baku atau non aksiomatik (al-mutghayyir). Jenis pertama sering disebut
dengan al-ushul (prinsip), sementara jenis kedua disebut al-furu’ (cabang).
Adanya unsur nash yang seperti ini dapat melahirkan produk hukum yang
elastis. Harus dibedakan antara hukum nash yang tetap tidak dapat berubah
(tsabif) dan hukum nash yang dapat berubah (mutaghayyir) karena hasil dari
produk istindbath/ijtihad seorang mujtahid.

Unsur ketiga: ialah unsur nash yang memungkinkan untuk dipahami
secara plural atau dengan kata lain, unsur pluralitas pemahaman nash.
Artinya, satu nash tertentu bisa difahami oleh seorang mujtahid dengan
pemahaman yang berbeda-beda atas dasar metode yang berbeda yang akan
menghasilkan penerapan hukum yang berbeda pula.

Unsur keempat: ialah unsur "dharurat”. Pembahasan ini secara lebih
mendetail dikupas lewat delapan buah kaidah Figh yang semuanya berbicara
masalah darurat dengan segala variasinya yang ada.

Delapan kaidah dharurat itu adalah pengembangan dari satu buah
kaidah sentral dari dharurat, yaitu "Al-dhararu yuzaa-lu" (kemudaratan itu
wajib dihilangkan)(Ahmad Muhammad al-Mashry, 1993) (Al-Zuhaily, 1985).
Kaidah sentral itu ditetapkan atas dasar sabda Rasulullah yang berbunyi "Laa
Dharara wa la Dhirara,"(Ibn Daqiq al-Id, n.d.) tidak diperbolehkannya suatu
hal yang akan mengakibatkan bahaya kepada orang lain.

Kaidah dharurat yang terpusat pada kaidah "Al-dharuratu yuzaa-lu',
kedaruratan itu harus dihilangkan kemudian melahirkan delapan sub-kaidah

Tahsiniyyat adalah hal-hal yang tidak mendesak dan sangat tidak penting bagi
perlindungan hak. Namun jika terpenuhi, tahsiniyyat akan menyempurnakan
pelaksanaan hak-hak yang lain. Dengan istilah lain, tahsiniyat adalah keperluan
yang dibutuhkan manusia agar kehidupan mereka berada dalam kemudahan,
kenyamanan, kelapangan.

46



dharurat yang secara tematis membahas dharurat dengan berbagai
kondisinya. Delapan sub-kaidah dharurat itu ialah (Al-Zuhaily, 1985):

1. Al-masyaqqatu tajlibu al-taisir, kondisi rumit atau sulit
menghendaki kemudahan.

2. Idza dhaqa al-amru ittasa'a, segala sesuatu jika menyempit akan
menjadi lapang.

3. Al-dharuratu tubthu al-mahdhuraat, kondisi dharurat
memperbolehkan hal-hal yang terlarang.

4. Al-dharurat tugaddar bigadriha, kondisi dharurat yang ditolelir itu
sebatas kebutuhan.

5. Ma jaaza li 'udzrin yabtul bizawalihi, sesuatu yang diperbolehkan
karena halangan akan kembali kepada status semula dengan
hilangnya halangan itu.

6. Al-maysur laa yasquthu bi al ma'suur, kemudahan itu tidak bisa
dikalahkan oleh kesulitan.

7. Al-Idhthirar laa yusqithu haqqa al-ghair, dharurat itu tidak bisa
menghilangkan hak asasi orang lain.

8. Al-hgjatu tanzzilu manzilata al-dharurah, kebutuhan dapat
menempati posisi dharurat.

Kajian ini akan difokuskan pada kaidah kedelapan yang secara lengkap
berbunyi:

il gl oS ale 5yg 1)) Wi J55 i L

Artinya: al-hajah (kebutuhan) dapat menempati posisi dharurat, baik yang
bersifat umum maupun khusus

Menurut kaidah diatas, Al-Hajah yang berupa satu kondisi kebutuhan
manusia, baik yang bersifat umum maupun individual dapat menempati
posisi dharurah yang berpotensi dan menghendaki perubahan hukum dari
hukum asal.

Kata al-dharurat itu sendiri diambil dari kata bahasa Arab “al-
dharar” yang berarti bahaya. Mu’jam Lughatu al-Fugaha mendefinisikan
kata "al-dharurah” dengan kebutuhan yang sangat mendesak yang tidak
dapat dihindari. (Muhammad Rawas Qal’aji, 1996) (www.almaany.com).
Dharurat juga berarti masyaqqah atau kondisi sulit yang pasti akan terjadi
pada manusia (Mahmud Hamid Usman, 2002). Kaidah ini memberi arti bahwa
hajat atau kebutuhan mempunyai fungsi dan otoritas seperti yang dimiliki
oleh dharurat dalam proses pergeseran status hukum, dan bahwa keberadaan
hajat dianggap mewakili keberadaan dharurat.

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata darurat bermakna tiga hal
: 1.) keadaan sukar (sulit) yang tidak tersangka-sangka (seperti dalam bahaya,
kelaparan, dan sebagainya) yang memerlukan penanggulangan segera;
2.) keadaan terpaksa; dan 3.) keadaan sementara (kbbi.kemendikbud.go.id).
Dari arti kata secara bahasa dapat disimpulkan bahwa situasi darurat

2

47 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan



Penerapan Kaidah Figh...

bukanlah situasi normal yang diharapkan, membutuhkan solusi sesegera
mungkin yang bersifat sementara (temporer).

Definisi darurat diatas sangat beda dengan definisi kata kebutuhan
atau al-hajah yang dalam bahasa Arab bermakna sesuatu yang dibutuhkan
dan dicari oleh manusia. Sejalan dengan makna itu, KBBI mendefinisikan
kata “kebutuhan” dengan sesuatu yang dibutuhkan, yang diperlukan
(kbbi.kemendikbud.go.id).

Al-hgjah itu sendiri dibagi menjadi dua jenis, hajat umum dan hajat
khusus. Hajat yang bersifat umum adalah hajat yang sudah menjadi
kebutuhan seluruh manusia secara umum seperti pertanian, produksi,
perdagangan dan sistem politik yang adil. Sedang hajat yang bersifat khusus
ialah hajat yang dibutuhkan oleh sekelompok manusia secara khusus dan
terbatas, seperti dibolehkannya memakai sutera bagi seorang lelaki yang
mengidap penyakit kulit atau kebolehan mengganti wuduk dengan
tayammum bagi orang yang anggota wuduknya diperban. Jenis hajat ini
mempunyai otoritas dan fungsi merubah status hukum sebagaimana
dharurat (Abdul Rahman bin Shalih al-Abd al-Latif, 2003).

Ada beberapa terminologi yang perlu dipertegas berkaitan dengan
dharurat agar lebih memudahkan dalam memahami tema pembahasan ini; al-
dharurat, al-hajat, al-manfaat, al-zinah, al- fudhl dan Al Masyaqqah.

Al-dharurat menurut Wahbah Al-Zuhaily ialah satu kondisi yang
menimpa seseorang, di mana kondisi itu diperkirakan akan mengakibatkan
bahaya pada jiwa atau anggota badan atau kehormatan atau akal atau juga
harta. Sedangkan al-hgjat ialah satu kondisi di mana seseorang sedang
berada dalam keadaan serba sangat sulit, tetapi diduga tidak akan
menyebabkan bahaya terhadap jiwa dan raganya. Adapun al-manfaat ialah
kebutuhan primer. Dan al-zinah ialah kebutuhan sekunder. Sementara al-
fudhl ialah kondisi berlebihan atau kebutuhan tersier (Al-Zuhaily, 1985).

Dharurat mempunyai pengaruh dalam proses perubahan status hukum
seperti kebolehan makan bangkai yang hukum asalnya haram pada saat
kelaparan. Sedang al-hajat juga mempunyai pengaruh dalam proses
perubahan status hukum, hanya saja kadar pengaruhnya berada di bawah
dharurat karena ketiadaannya tidak mempengaruhi binasanya jiwa manusia.
Misal kebolehan jual beli ba’i salam atas dasar kebutuhan manusia dalam
memesan barang tertentu meskipun sebenarnya jual beli harus memiliki
syarat adanya barang atau kejelasan barang. Dalam kata lain, dharurat dan
hajat adalah dua hal yang sama-sama mempunyai pengaruh dalam
perubahan status hukum, namun secara formatif dharurah berada di atas
hajat dalam besar kecilnya dampak dari perubahan hukum itu. Sementara al-
manfa’ah, al-zinah dan al-fudhl dalam syari’at Islam dipandang sebagai
kebutuhan manusia sendiri. Dan itu tidak mempunyai pengaruh sama sekali
di dalam perubahan status hukum Islam.

Sementara Al Masyaqqgah adalah suatu kesulitan yang menghendaki
adanya kebutuhan (hajat) tentang sesuatu, bila tidak dipenuhi tidak akan
membahayakan eksistensi manusai. Sedangkan, Dharurat adalah kesulitan

48



yang sangat menentukan eksistensi manusia, karena jika ia tidak
diselesaikan maka akan mengancam agama, jiwa, keturunan, harta serta
kehormatan manusia.

Perbedaan yang mendasar antara masyagqah dengan dharurat adalah
masyaqqah akan mendatangkan kemudahan atau keringanan. Sedangkan
darurat akan melahirkan penghapusan hukum. Dengan adanya keringanan
akibat suatu masyaqqgah, dan penghapusan hukum akibat suatu mudhrarat,
keduanya akan mendatangkan kemaslahatan bagi kehidupan manusia.
Disinilah letak persamaan keduanya.

Abdurrahman al Abd al Latif membedakan antara al-Dharurat dengan
al-Hajat dari sisi lamanya hukum. Hukum Dharurat bersifat kondisional
sementara waktu, artinya selama ada kondisi darurat tersebut. Sementara
hukum Hajah dapat berlanjut selama ada kebutuhan terhadap hal itu(Abdul
Rahman bin Shalih al-Abd al-Latif, 2003).

Berdasarkan pendapat ini, sebagian ulama menyamakan antara al-
Hajah dengan al-Dharurat. Namun mereka mensyaratkan beberapa kriteria
sifat al-Hajah yang dapat merubah hukum sebagai berikut (Abdul Rahman
bin Shalih al-Abd al-Latif, 2003):

1. Alasan pelanggaran hukum dilakukan karena adanya kebutuhan
yang sangat mendesak dan tidak bersifat normal.

2. Standar al-Hajah yang bersifat umum/publik didasari standar yang
berlaku bagi kebanyakan manusia. Dan standar al-Hajah yang
bersifat khusus/personal didasari standar yang berlaku bagi
kebanyakan individu dalam kelompok tersebut.

3. Al-Hajah yang dimaksud bersifat sangat khusus dan tertentu, tidak
ada alternatif selainnya.

4. Al-Hajah itu diukur dengan tingkat kebutuhannya sebagaimana
pada dharurat.

5. Hukum yang didasari atas al-Hajah tidak boleh melanggar nash al
Quran, hadis, atau qgiyas yang lebih kuat dan tergolong dalam
maqashid syara’ dengan tidak mengabaikan maslahat yang lebih
besar

Kriteria nomor lima yang disampaikan Abdurrahman al Abd al Latif
diatas menarik untuk diberi catatan. Sebab kaidah ini justru lahir dari suatu
kebutuhan terhadap adanya perubahan hukum asal. Artinya pasti akan
terjadi ketidaksesuain terhadap nash al Quran, hadis, atau giyas yang lebih
kuat sebab kaidah ini berada pada kondisi eksepsional hukum. Kriteria
kelima diatas justru menjadikan kaidah al-Hajah tanzilu manzilat al-dharurah
menjadi mandul dan tidak dapat diterapkan sama sekali.

H. A. Djazuli membedakan al-hajah dengan al-dharurah dalam dua hal.
Pertama: dalam kondisi dharurah ada bahaya yang muncul, sementara dalam
kondisi hajah yang ada hanyalah kesulitan dan kesukaran namun tidak
sampai membinasakan. Kedua: Dalam kondisi dharurat yang dilanggar adalah
perbuatan haram lizatih sedangkan dalam kondisi al-Hajah yang dilanggar

49 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan



Penerapan Kaidah Figh...

adalah perbuatan haram lighairihi (H. A. Djazuli, 2006)((Izzat Abid al-Da’as,
1989). Hal ini sesuai dengan dhabit figh yang menyebutkan:

Maksud dari kaidah tersebut yaitu apa yang diharamkan karena
zatnya, dibolehkan karena dharurat, dan apa yang diharamkan karena yang
lainnya dibolehkan karena adanya Hajah.” Misalnya daging babi haram
karena zatnya, maka karena kondisi darurat kelaparan ditengah Ilaut
sesorang jadi boleh memakannya. Sementara apa yang diharamkan karena
perkara lain (haram lighairihi akan berubah menjadi boleh karena adanya al-
hajah. Contohnya kebolehan melihat wajah wanita yang ingin dinikahi,
diobati, ataupun dalam berbisnis melakukan transaksi jual-beli. Hal ini
dipahami dari hadis nabi kepada Mughirah bin Syu’bah yang telah meminang
seorang wanita

Dari Mughirah bin Syu’bah -radhiyallahu ‘anhu- bahwa dirinya telah
meminang seoang wanita, maka Nabi -shallallahu ‘alaihi wa sallam-
bersabda:“Lihatlah dia; karena akan lebih melanggengkan hubungan kasih
sayang anda berdua”. (HR. Tirmizi)

Penerapan kaidah Al-Hajah tanzilu Manzilatat Dharurah juga sangat
terkait dengan dhabit lain yang menyebutkan bahwa “Setiap rukhsah yang
dibolehkan karena dharurat atau karena Hajah tidak boleh dilaksanakan
sebelum terjadinya kondisi dharurat atau Hajah itu sendiri.” Misalnya
memakan makanan yang haram baru boleh dilakukan setelah datang kondisi
Dharurat atau Hajah, misalnya setelah tidak ada lagi makanan halal.

Ada dhabit lain yang menyebutkan: “Al Hajah jika bersifat umum maka
hukumnya seperti Dharurat.” Misalnya kebutuhan terhadap penukaran valas
yang menjadi kebutuhan setiap orang saat berpergian keluar negeri, bukan

jual beli valas yang mengandung unsur maisir demi mencari keuntungan (H.
A. Djazuli, 20006).

Dalil Kaidah Dan Contoh Penerapannya

Penerapan Kaidah Al Hajah tanzilu Manzilatat Dharurah didasari atas
beberapa dalil baik dari Alquran maupun hadis. Diantaranya sebagai berikut:
1. Al Quran. Diantaranya surat An Nisa 25

&}v{'ﬁ;ﬁ“s} ° V_{J’“’ Ww}ij\:f/oﬁcs\,c{i) \leﬁr—iﬁv‘ ’ a/?b/z
s ke Opaaly 2AsaT 2A AT O3 ¢ 5;&\3 V_QM(,_QU:L, ] iuv
e ezl Jo U Cae £ e ahay G D06 e TIG 0135 oo V§ il

@&;j}»w\jg}ﬁ : u\jrﬁ,ﬁwﬂ\w&ﬁ;ﬂgu\w

Artinya: Dan barangsiapa diantara kamu (orang merdeka) yang tidak cukup
perbelanjaannya untuk mengawini wanita merdeka lagi beriman, ia boleh
mengawini wanita yang beriman, dari budak-budak yang kamu miliki. Allah

50



mengetahui keimananmu; sebahagian kamu adalah dari sebahagian yang
lain,? karena itu kawinilah mereka dengan seizin tuan mereka, dan berilah
maskawin mereka menurut yang patut, sedang merekapun wanita-wanita yang
memelihara diri, bukan pezina dan bukan (pula) wanita yang mengambil laki-
laki lain sebagai piaraannya; dan apabila mereka telah menjaga diri dengan
kawin, kemudian mereka melakukan perbuatan yang keji (zina), Maka atas
mereka separo hukuman dari hukuman wanita-wanita merdeka yang
bersuami. (Kebolehan mengawini budak) itu, adalah bagi orang-orang yang
takut kepada kemasyakatan menjaga diri (dari perbuatan zina) di antara
kamu, dan kesabaran itu lebih baik bagimu. dan Allah Maha Pengampun lagi
Maha Penyayang.

Ayat ini menjelaskan hukum kebolehan laki-laki muslim mengawini
wanita amah (budak) muslimah jika tidak mampu menikahi wanita muslimah
yang hurrah (merdeka). Hukum asalnya adalah haram namun dibolehkan
karena adanya kebutuhan si laki-laki terhadap perkawinan dan ditakutkan
akan jatuh pada zina jika tidak segera menikah (Khalid bin Shaleh bin
Abdurrahman Ad Duwaisy, n.d.).

2. Hadis. Diantaranya :
Lty cestmr a1 Yy (3 Y 2 b S i A Oy sy alde A1 Lo ) G
Vsl = amd diam Ny o= b Lt poiy ¥ 6T - Wbl A2 Y L8 e asle
= VIV gy bzl JWB (O pak Y i) Lol Yy lades iy Yy o= alady
JUs $— ol ol e (3 6T — Ujady — LW sy 3 f —lablia) — a1 )l b Ol gag

ens ol oly) YNty e B o
Artinya: “Sesungguhnya Allah telah mengharamkan Mekkah, tidak halal bagi
seorang sebelumku dan tidak halal bagi seorang setelahku dan dihalalkan
bagiku sesaat pada siang hari. Tidak boleh dicabut rumputnya, tidak boleh
ditebang pohonnya, tidak boleh membuat lari binatang bururannya dan tidak
boleh diambil barang temuannya kecuali bagi orang yang akan
mengumumkannya.”’Lalu Abbas berkata: wahai rasulullah, apakah terkecuali
Izkhir (sebuah tanaman yang beraroma wangi) ? karena itu demi para paidai
besi (dalam membuat api) dan demi perkuburan kita (untuk menutup liang
lahat)? Nabi menjawab: terkecuali Izkhir. (HR. Bukhari dan Muslim). (Bukhari,
tt).

) Wajhu istidlal dari hadis diatas adalah bahwa memotong pohon dalam
kota Mekkah adalah perkara yang dilarang tidak boleh dilanggar kecuali
karena  dharuriyat. Sementara penggunaan pohon Izkhir untuk
menghidupkan api dan pemakaman bukan dalam katagori dharuriyat
melainkan Hajiah atau kebutuhan. Namun rasulullah membolehkannya
karena ada unsur kebutuhan.

Dalil hadis lain adalah keharaman meminum dalam bejana yang
terbuat dari emas dan perak, sebagaimana sabda rasul saw :

2 Maksudnya: orang merdeka dan budak yang dikawininya itu adalah sama-sama
keturunan Adam dan hawa dan sama-sama beriman.

51 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan



Penerapan Kaidah Figh...

olgy ) Ledles 3 16IST Yy caadlly Condl) A3T (2 10,05 Wy 1B Loy aide ) Lo ) s, O
(pry (5l

JU iz e Al oS OIG GG e oyl sl a8 oSO (g ade ) Lo o 5
olay) 1Sy 1S e STl lis (3 ooy asde B o Bl Jgony s a3 rellle
(Lafy gl

Artinya: Rasulullah saw bersabda; Janganlah kamu minum dari bejana emas
dan perak dan jangan makan dalam piringnya (HR. Bukhari dan Muslim)
Juga telah diriwayatkan bahwa gelas nabi pecah lalu diperbaiki dengan
ditempelkan perak dan nabi meminum air dari bejana itu berkali-kali (HR.
Bukhari dan Ahmad)

Dalil lainnya adalah dispensasi nabi kepada Zubeir bin Awam dan

Abdurrahman bin Auf untuk memakai pakaian sutra karena penyakit alergi
kulit yang dideritanya padahal pemakaian sutra bagi laki-laki haram
hukumnya sebagaimana disabdakan rasul dalam banyak hadis yang telah
diriwayatkan oleh ashab al sunan.

Penerapan Kaidah Pada Masa Sekarang

Penerapan kaidah “al-hajah (kebutuhan) dapat menempati posisi
dharurat, baik yang bersifat umum maupun khusus” banyak dijumpai dalam
bidang muamalah, baik muamalah igtishadiyah (hukum ekonomi), ahwal
syahsiah (hukum keluarga), maupun siyasiyah (hukum politik)(Shalih bin
Ghanim al-Sadlan, 1417). Hal ini dikarenakan kaidah Al Hajah tanzilu
manzulat dharurah pada dasarnya sangat sempit jika dikaitkan dengan
bidang ibadah. Sebagian besar fuqaha sepakat dengan kaidah “Asal perkara
ibadah adalah tahrim kecuali yang dibolehkan dengan dalil.” Sementara “Asal
dari perkara muamalat adalah boleh kecuali yang diharamkan.”

Meskipun demikian, bukan berarti kaidah Al Hajah tanzilu manzulat
dharurah tidak dapat diaplikasikan dalam bidang ibadah. Beberapa praktek
ibadah yang dilakukan oleh sekelompok orang atau individu berkebutuhan
khusus dapat dilakukan atas dasar kaidah ini. Contohnya adalah duduk
diatas kursi dalam salat, membaca teks Al-Quran dari video tron bagi imam
dalam salat, kursi roda atau bahkan escalator berjalan bagi orang
berkebutuhan khusus dalam ibadah thawaf dan sa’i, atau bahkan
menentukan hilal Ramadhan dengan salah satu dari dua metode hisab atau
rukyah demi kebutuhan memprioritaskan ukhwah Islamiyah. Hal lainnya
seperti aturan kewajiban paspor bagi calon Jamaah haji. Meski bukan masuk
sebagai syarat atau rukun haji tapi bisa diatur sebagai bagian dari syarat haji,
karena adanya kebutuhan umum di era moderen terhadap syarat-syarat
tersebut.

Sementara contoh penerapan kaidah dalam bidang muamalah
iqtishadiyah (hukum ekonomi) dimasa sekarang sering dijumpai pada akad
jual beli online, seperti cash on delivery /COD (bayar barang pesanan saat

52



tiba ditempat) yang menggunakan akad salam (pesanan), akad sewa-
menyewa, akad Mudharabah, Ju’alah (sayembara/bonus), dan Hiwalah.

Jual beli salam sebenarnya haram karena bertentangan dengan qiyas,
namun karena kebutuhan mendesak, sistem jual beli ini dibenarkan. Dalil
kebolehannya juga ditemukan dari sabda rasul saw:

J:—T A (jl;u Jj99 (’J‘LMJ'“{ LRI £ < il AP Z(ij ade B u)«& &) Jswry JU
eng (Gl oly) pskes

Artinya: “Siapapun yang memperjual-belikan sesuatu barang dengan skema
salaf/salam (pembayaran di muka lunas sedangkan serah terima barang
tertunda), maka hendaknya dengan takaran yang jelas, timbangan yang
Jjelas, dan tempo serah terima yang jelas” (HR. Bukhari dan Muslim).

Akad Mudharabah pada dasarnya mengandung unsur gharar karena

ketidakpastian dalam keuntungan dan kerugian yang mungkin saja diderita
oleh kedua pihak namun menjadi boleh atas dasar kebutuhan. Akad sewa
sebenarnya adalah jual beli ma’dum (tanpa objek) yang diharamkan, karena
yang dijual adalah manfaat dari sesuatu benda atau jasa. Ju’alah adalah
pemberian upah atau hadiah atas suatu jasa yang belum terwujud. Akad ini
mengandung unsur jahalah/ketidakpastian tentang hasil nya. Sementara
Hiwalah adalah pemindahan hutang dari satu pihak ke pihak lain sehingga
menyerupai jual beli hutang yang diharamkan. Namun kesemua contoh
diatas menjadi mubah hukumnya karena adanya kebutuhan manusia untuk
bertransaksi secara demikian. Kebutuhan-kebutuhan itu sangat dibutuhkan
sehingga dapat dikatagorikan sebagai situasi dharurat, oleh karena itu
hukumnya dibenarkan (Muhammad Sidqi bin Ahmad al Burnoe, 1996).

Kebolehan Ju’alah juga ditemukan dari dalil hadis taqriry/pengakuan
nabi kepada Sa’id al Khudri:

S psall deed w13y (3 () dmes 1Y ey ke ) Lo 131 o Al S AU
Lo om0l gond) ol By 1 U (i) o 8D blie F (danng ()1l ol

Penerapan kaidah dalam bidang muamalah siyasah adalah pengakuan
terhadap wali hakim yaitu pemimpin (waliyul amri) yang fasiq atau tidak
memenuhi persyaratan ‘adalah sebagai wali nikah bagi para wanita yang
tidak memiliki wali. Para fugaha mazhab Hanfiyah, Malikyah, Syafiiyah dan
Hanabilah sepakat tentang kebolehan itu atas dasar prinsip adanya
kebutuhan manusia dan menghilangkan kesempitan dari umat manusia
(Khalid bin Shaleh bin Abdurrahman Ad Duwaisy, n.d.).

Permasalahan ini sempat menjadi pembahasan hangat diawal
kemerdekaan Indonesia terkait keabsahan Presiden Soekarno sebagai waliyul
Amri. Wacana ini muncul dari kalangan ulama NU dan Perti dalam pertemuan
Ulama se Indonesia di Istana Cipanas tahun 1954. Pertemuan yang diinisiasi
oleh Presiden Soekarno ini dilatar belakangi adanya polemik dalam
maasyarakat muslim yang tidak dapat menerima wali hakim di Peradilan
Agama sebaga wali nikah yang sah, sebab mereka adalah perpanjangan
tangan dari Pemerintah RI yang menurut sebagian kalangan ulama ketika itu

53 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan



Penerapan Kaidah Figh...

tidak sah dianggap sebagai ulil amri. Kepurtusan ini kemudian diperkuat
dengan hasil Muktamar NU ke XX di Surabaya pada 8-13 September 1954.
Hasil Muktamar ini menegaskan Presiden dan alat-alat negara lainnya adalah
sah sebagai Waliyul Amri Dharury bis Syaukah.

Semua hasil kebijakan publik yang mengatur kebuthan-kebutuhan
dasar umum masyarakat atau golongan tertentu pada dasarnya dapat
dijadikan sebagai contoh terhadap penerapan kaidah Al Hajah tanzilu
Manzilatat Dharurah dengan syarat tidak menyentuh persoalan prinsipil
teologis atau yang dikenal dengan istilah Ma ‘ulima min al-din bi al-dharurah.

Jika ini dipahami dengan baik, maka kontroversi hukum terkait vaksin
terhadap bayi atau jamaah haji yang dianggap mengandung unsur haram -
misalnya-, sebenarnya bisa diselesaikan dengan kaidah ini. Begitu juga
dengan kewajiban suntik imunisasi (TT) bagi calon pengantin sebagai upaya
mencegah penyakit menular.

Kebijakan pemerintah tentang aturan kewajiban pencatatan nikah,
cerai dan ruju’ pada dasarnya juga merupakan kebutuhan (al-hajah) yang
sudah menempati posisi dharurat di era sekarang sebab sangat terkait dengan
hak dan kewajiban dari setiap individu terutama hak istri dan anak yang lahir
akibat perkawinan tersebut.

Penundaan pelaksanaan uqubat hudud dan gisas dalam aturan ganun
jinayat di Aceh bisa dijadikan sebagai contoh penerapan kaidah Al Hajah
tanzilu manzilat Dharurah. Hal ini dikarenakan adanya suatu kondisi yang
membutuhkan pentahapan dalam penerapan hukum syariat Islam di Aceh
saat ini dimana masyarakat tidak serta merta dapat memahami dan
menerima pemberlakuan hukum Islam setelah sekian puluh tahun hidup
dalam aturan hukum pidana peninggalan Belanda.

Pada masa rasul juga terjadi kasus dimana rasulullah saw menunda
niatnya setelah Fath Makkah tahun 8 H untuk mengubah bentuk fisik ka’bah
kembali ke bentuk asal seperti dibangun oleh nabi Ibrahim. As. Namun
niatnya urung dilaksanakan atas alasan kekuatiran beliau akan terjadi
kesalahan persepsi masyarakat Mekkah yang ketika itu baru saja masul Islam
dan meninggalkan budaya jahiliyah mereka, sebagaimana hal ini dijelaskan
nabi kepada istri beliau Aisyah radhiallahu ‘anha. Khalifah Ali bin Abi Thalib
ra. juga pernah menunda proses hukum qisas dalam perkara pembunuhan
Usman bin Affan mengingat situasi politik yang belum stabil.

Intinya, Semua aturan Pemetintah saat ini yang mengandung
kebutuhan dasar masyarakat secara umum atau kelompok dapat diatur
Pemerintah demi kemaslahatan berdasarkan kaidah Al Hajah tanzilu manzilat
Dharurah.

Pengecualian (mustasnayat) Kaidah

Sebagaimana dijelaskan diawal tentang definisi kaidah figh, para ulama
berselisih paham tentang apakah kaidah figh itu bersifat kaidah kulliyah
(global) atau aghlabiyah (mayoritas)? Fuqaha yang berpandangan bahwa ia
bersifat kulliyah mendefinisikannya sebagai Hukum yang bersifat kully

54



(menyeluruh dan general) yang mencakup seluruh bagian-bagiannya untuk
mengetahui hukum-hukum furu’ dari bagian tersebut. Sementara fuqaha
yang berpandangan bahwa kaidah fikih hanya bersifat aglabiyah
berpandangan bahwa kaidah itu hanya berlaku pada sebagian besar furu’
fighiyah bukan semuanya, sehingga banyak sekali pengecualian
(mustasnayat) (Muhammad Sidqi bin Ahmad al Burnoe, 1996). Namun
demikian -seperti kata Asy Syatibi- mustasnayat itu tidak menyebabkan
batalnya kaidah figh tersebut sebagai sebiuah kaidah kulliyah yang dapat
mengikat berbagai macam perkara juziyyat dibawahnya. Karenanya kaidah
yang bersifat aghlabiyah atau akstariyah itu dapat dipandang sebagai hukum
yang gath’i. atau dengan kata lain kaidah figh kulliyah hasil istigra-iyyah itu
benar meskipun ada beberapa pengecualian (Muhammad Sidqi bin Ahmad al
Burnoe, 1996).

Imam Asy-Syatibi juga menambahkan bahwa adanya pengecualian dari
suatu kaidah menghendaki masuknya masalah tersebut dalam kaidah figh
yang lain. Sebab sering kalanya suatu masalah dimasukkan dalam penerapan
satu kaidah figh, padahal pada dasarnya ia masuk dalam kaidah figh lainnya
(Abi Ishaq al-Syatibi, 2004). Inilah yang sering diistilahkan dengan bab

el o Bl (konflik satu masalah antar dua kaidah figh).

Mustasnayat kaidah Al Hajah Tanzilu Manzilatat Dharurah sering
ditemukan dalam bab ibadah mahdhah. Persoalannya seringkali muncul
ketika seseorang tidak dapat membedakan antara standar dharurat dan al-
hajah (kebutuhan). Seorang yang meninggalkan waktu salat dan
menjamaknya karena sedang mengalami kemacetan di jalan raya atau sedang
menjadi pengantin dengan segala make-up dan riasannya, tidak dapat
menerapkan kaidah figh ini. Karena masalah yang ia hadapi tidak dapat
dikatagorikan sebagai hajah apalagi dharurah.

Seorang yang butuh untuk makan karena lapar di siang hari
Ramadhan juga tidak dapat beralasan untuk berbuka puasa dengan kaidah
ini. Begitu pula seseorang yang beralasan sangat butuh kepada tidur lalu
membolehkan tidak salat subuh pada waktunya. Menurut Wahbah al Zuhaily,
suatu dharurat mempunyai kaidah umum atau strandar minimal yang
membuat suatu kondisi akan disebut sebagai dharurat. Dengan demikian
akan mempunyai pengaruh terhadap perubahan status hukum (Al-Zuhaily,
1985). Diantara kaidah umum dharurat itu antara lain:

1. Dharurat itu sudah merupakan peristiwa yang telah terjadi, bukan
yang ditunggu atau diharapkan untuk terjadi.

2. Dharurat itu secara positif (yaqiny) dapat dipastikan sebagai
dharurat yang cukup mendesak. Seperti seseorang yang dalam
kondisi sangat khawatir akan keselamatan jiwanya.

3. Seseorang yang sedang dalam kondisi darurat tidak melanggar
dasar-dasar pokok syariat Islam, seperti menjaga hak-hak asasi
orang lain, memelihara keadilan, menjaga amanat dan menghindari
hal-hal yang merugikan orang lain. Dari kerangka ini bisa dipahami

55 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan



Penerapan Kaidah Figh...

bahwa zina, pembunuhan dan kekafiran adalah hal- hal yang tetap
haram dan tidak dapat ditolerir dengan alasan dharurat apapun.

4. Orang yang sedang dalam kondisi darurat tidak berlebihan di
dalam mempergunakan keringanan yang ia dapatkan. Atau dengan
kata lain, diperbolehkan menggunakan keringanan sebatas
kebutuhan.

5. Orang yang sedang dalam kondisi dharurat disyaratkan tidak
mendapati barang yang mubah lainnya sebagai pengganti.

Dalam mendefinisikan dharurat dan Hajah, sejumlah ulama, baik
ulama terdahulu maupun kontemporer, banyak bersilang pendapat walaupun
tidak terlalu berjauhan. Seluruh defenisi yang jumlahnya tidak sedikit itu
memang saling berlainan dan mempunyai standar jami' dan mani' yang
berbeda, namun mempunyai arah yang hampir bersamaan.

Dahulu, defenisi dharuriyat, hajiat dan tahsiniat bisa dikatakan sudah
jami' dan mani'. Bagi kondisi sekarang, definisi-definisi tersebut perlu diskusi
ulang dan dikembangkan agar meliputi kebutuhan-kebutuhan dasar manusia
di masa moderen. Definisi-definisi kala itu bila kita amati lebih jauh, hanya
terbatas pada dharurat min al-juu’ atau situasi kedaruratan yang timbul
akibat rasa lapar dan bertujuan mempertahankan jiwa dari sisi kepunahan.
Dengan kata lain definisi dharurat cenderung dari sisi pangan saja, sementara
sisi lainnya seperti bagaimana manusia dapat keluar dari masyaqqah yang
terus menerus itu tidak disinggung sama sekali.

Sebagai contoh dahulu dharuriyat sering dicontohkan dengan makan
bangkai atu babi ketika tidak ada lagi pilihan makanan yang tersedia demi
mempertahankan jiwa dari kematian. Di masa modern kebutuhan primer
(dharuriyat) manusia tidak hanya sekedar dapat makan agar tidak mati, akan
tetapi semestinya dharuriyat itu sudah mencakup kemampuannya untuk
bertahan hidup dengan penghasilan minimal sebagaimana standar upah
minimum dikota mana dia menetap. Sebab tanpa itu, maka semua hak
dasarnya akan tidak tercukupi, seperti jaminan kesehatan, tempat tinggal
sederhana yang layak, pendidikan dasar yang memenuhi standar Pemerintah
dan lainya.

Dahulu adanya penerangan lampu di malam hari adalah contoh bagi
al-Hajah karena hal itu tidak terkait dengan kepunahan manusia jika tidak
terpenuhi. Namun hari ini energi listrik mestinya dapat dikatagorikan dalam
perkara dharuriyat, mengingat banyaknya aktifitas manusia yang “mati”
karena ketiadaanya.

Demikian juga dengan uang sebagai alat tukar yang dulu hanya
disifatkan sebagai al-hajah karena orang bisa hidup dengan sistem barter,
namun sekarang keberadaan uang sudah menjadi kebutuhan dasar dalam
bertransaksi. Tidak mustahil dalam beberapa dekade kedepan e-money akan
mengganikan posisi uang kertas sebagai alat tukar, sehingga menjadi
nasabah di salah satu bank -misalnya- pada saat itu akan menjadi katagori

56



dharuriyat baru yang harus dipenuhi manusia untuk dapat berinteraksi
dengan orang lain.

Mendapatkan pendidikan dasar membaca dan menulis dahulu
merupakan dharuriyat. Untuk kondisi sekarang itu tidak mencukupi, namun
pendidikan yang menjadi kebutuhan hari ini adalah pendidikan yang dapat
menjamin lulusannya mampu berssaing dalam memperoleh kehidupan yang
layak, pendidikan yang memiliki metode dan kurukilum yang jelas serta
pengakuan (ijjazah) dari pihak lain.

Dengan kata lain, definisi dharuriyat harus dikembangkan menjadi
semua kebutuhan dan persyaratan kehidupan manusia untuk dapat hidup,
terlindungi secara minimal dan terpenuhi segala kebutuhan dasar serta hak
asasinya sesuai standar zaman itu atau bahkan mampu bersaing dengan
peradaban bangsa lainnya.

Wahbah Al-Zuhaily menawarkan definisi baru terhadap dharurah yang
sepertinya cukup menjelaskan arti dharurah secara komprehensif dan tidak
cukup dengan melihat dharurah dari satu sisi dan melupakan sisi-sisi yang
bisa jadi akan lebih penting. Dharurah dalam definisi Al-Zuhaily adalah
"kondisi yang menimpa seseorang, di mana kondisi itu diduga akan
mengakibatkan bahaya pada jiwa atau anggota badan atau kehormatan atau
akal atau harta. Dengan kondisi itu seseorang diperbolehkan melakukan hal-
hal yang sebenarnya haram atau meninggalkan hal-hal yang sebenarnya
wajib"(Al-Zuhaily, 1985).

Upaya yang dilakukan Wahbah ini merupakan seutu terobosan dalam
memaknai kaidah figh secara lebih luas agar sesuai dengan tuntutan zaman
dan dengannya dapat mengubah banyak situsi hukum mengikuti standar
zaman sekarang.

Menurut Alyasa’ Abubakar, katagori dharuriyat dalam Maqgasid
syar’iyyah yang dulu bersifat pasif dan sering dikaitkan dengan kehancuran
atau kepunahan jiwa manusia pada hari ini seharusnya dapat bergeser lebih
luas, aktif tidak hanya bersifat perlindungan kebutuhan dasar tetapi
meningkat dan berkembang menjadi pemenuhan, perlindungan dan
pengembangan keperluan dasar sehingga mampu bertahan bahkan menjadi
lebih unggul dari orang atau bangsa lain dalam persaingan kehidupan
(Alyasa’ Abubakar, 2016).

Senada dengan Alyasa’, Qaradhawi juga mencontohkan beberapa
kebutuhan manusia sekarang yang mestinya juga masuk dalam katagori
dharuriyat, seperti kemerdekaan, persamaan, persaudaraan, kesetiakawanan,
dan hak asasi manusia (Yusuf al-Qardhawi, 2007). Sementara H.A. Djazuli
menegaskan pentingnya kebutuhan memelihara umat (hifdh al ummah),
karena maqasid syariyyah yang berkembang selama ini menurutnya hanya
mementingkan sisi indivudualitas manusia saja tanpa memperhatikan
manusia sebagai anggota dari komunitas/umat. Padahal banyak nash Al
Quran dan Hadis Nabawi yang menjelaskan urgensi membangun umat,
mengembangkan dan mempertahankannya(H. A. Djazuli, 2007).

57 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan



Penerapan Kaidah Figh...

Mantan Mufti Mesir Ali Jum’ah juga menyatakan pentingnya kajian
yang lebih dalam tentang kaidah figh dan mustasnayatnya dikaitkan dengan
berbagai disiplin ilmu lain, baik yang klasik seperti ilmu bahasa Arab, logika,
dan kajian qlal dalam ushul figh maupun disiplin ilmu modern seperti
semantik, analisys content, dan ilmu nash dan retorika bahasa. Semua ini
dapat menjadi sarana bagi mujtahid dalam proses berijtihad, memahami
qawaid fighiyah serta cara menerapkannya (Ali Jum’ah Muhammad, 2007).

Penerapan kaidah Al Hajah tanzilu manzilat Dharurah tidak selamanya
diterima. Sebagian ulama berpandangan bahwa Al hagjah yang dimaksud
dalam kaidah adalah yang bersifat khusus bagi individu tertentu
sebagaimana yang ada dalil syara’nya seperti dalam dalam hadis-hadis diatas.
Dengan kata lain kaidah ini hanya bersifat khusus, bagi orang khusus, dan
pada waktu khusus. Sehingga kebolehannya melanggar hukum seumpama
orang yang sedang mudharat. Sebagian lain mengaitkan penerapan kaidah Al
Hajah dengan suatu kondisi tertentu yang sama di setiap waktu dan tempat
sehingga dapat dikatagorikan sebagai kebutuhan umum bukan khusus, oleh
karenanya dapat dihukum dengan hukum dharurah (Ya’qub Ba Husein,
2011). Atau bahkan sebagian mengkhususkan hukumnya kepada kelompok
profesi tertentu pada waktu dalil itu diucapkan rasul (Ali Jum’ah Muhammad,
2007).

Masih tersisa satu permasalahan lagi terkait penerapan kaidah al-hajah
tanzilu manzilat dharurah, yaitu: apakah perubahan hukum yang terjadi
akibat adanya al-hajah itu -seperti contoh dalam hadis-hadis terdahulu-
dapat dianalogikan kepada Al Hajiat (kebutuhan-kebutuhan) lainya? ataukah
rukhsah yang diberikan hanya terbatas untuk al-hajah tertentu itu saja?
Sehingga dengan demikian dapat disimpulkan bahwa perbedaan antara
dharurah dan hajah terletak pada: apa yang ada dalilnya itu adalah Hajah,
dan tidak dapat berlaku bagi kasus lain. Sementara mudharat adalah segala
kondisi genting yang membahayakan dan karenanya dapat mengubah status
hukum meskipun tidak tidak ada nash ataupun dalil.

Pertanyaan yang lebih ektrim lagi adalah, apakah kaidah al-hajah
tanzilu manzilat dharurah masih dapat diperlukan untuk masa sekarang?
Sebab kalau kita memandang bahwa semua kebutuhan manusia yang
menimbulkan masyaqqah secara terus-menerus itu dapat disamakan
hukumnya dengan dharurah dalam arti sama-sama dapat merubah status
hukum, maka sebenarnnya dalam perkara ini kaidah figh yang paling cocok
untuk diterapkan dan masih relevan adalah ad-dharurat tubih al mahdhuarat
dan bukannya Al Hajah tanzilu manzilat dharurah.

Penutup

Penerapan kaidah al-hagjah tanzilu manzilat dharurah memerlukan
prasyarat utama berupa pengetahuan tentang katagorisasi dharuriyat dan
hajiat serta berbagai definisi hukum terkait lainnya seperti al-manfaat, al-
zinah, al- fudhl dan Al Masyaqqah. Ketidak-jelasan definisi operasional dapat

58



menyebabkan kekacauan penerapan kaidah figh dan berdampak pada
kesalahan hukum.

Kaidah al-hajah tanzilu manzilat dharurah bersifat sempit jika
diterapkan dalam bab ibadah, namun bisa jadi luas jika diterapkan dalam
bab muamalah terutama hukum ekonomi, keluarga dan politik. Contoh
penerapan kaidah dalam bidang muamalah igtishadiyah (hukum ekonomi)
dimasa sekarang sering dijumpai pada akad jual beli online, seperti cash on
delivery /COD yang menggunakan akad salam (pesanan), akad sewa-
menyewa, akad Mudharabah, Ju’alah (sayembara/bonus), dan Hiwalah.

Beberapa contoh penerapan kaidah dalam bidang hukum keluarga era
moderen adalah kebijakan pemerintah tentang aturan kewajiban pencatatan
nikah dan ishat cerai di Mahkamah Syari’yyah. Begitu juga dengan kewajiban
suntik imunisasi (TT) bagi calon pengantin sebagai upaya mencegah penyakit
menular. Semua hasil kebijakan publik yang mengatur kebuthan-kebutuhan
dasar umum masyarakat atau golongan tertentu pada dasarnya dapat
dijadikan sebagai contoh terhadap penerapan kaidah Al Hajah tanzilu
Manzilatat Dharurah dalam bidang politik.

Kondisi darurat (dharurah) berefek pada perubahan suatu hukum.
begitu juga dengan kondisi kebutuhan yang bersifat serba sangat sulit (hajah)
yang mengambil posisi setingkat dengan dharuhah berefek pada perubahan
suatu hukum. Sedangkan kesulitan atau keletihan yang biasa ditemukan
manusia dalam perbuatannya (masyaqqah) tidak berdampak pada
berubahnya hukum asal, melainkan hanya memberi keringanan hukum.

Definisi al-hajah dan al-dharurah pada masa lalu sering dibatasi pada
dharurat min al-juu’ atau situasi kedaruratan yang timbul akibat rasa lapar
dan bertujuan mempertahankan jiwa dari sisi kepunahan. Perlu adanya
redefinisi al-hajah dan al-dharurah dimasa moderen agar dapat meliputi
kebutuhan-kebutuhan dasar manusia. Formulasi baru al-hajah dan al-
dharurah diharapkan dapat memberi solusi dari berbagai masyaqgah baru
yang juga sangat menyangkut kelangsungan hidup umat manusia. Seperti
ketersedian sarana dan prasarana oleh Pemerintah agar rakyat dapat hidup
secara aman, sehat dan layak. Definisi al-hajah dan dharuriyat harus
dikembangkan menjadi semua kebutuhan dan persyaratan kehidupan
manusia untuk dapat hidup, terlindungi secara minimal dan terpenuhi segala
kebutuhan dasar serta hak asasinya sesuai standar zaman itu atau bahkan
mampu bersaing dengan peradaban bangsa lainnya.

Daftar Pustaka

Abdul Karim Zaidan. (1998). al-Madkhal Lidirasati al-Syari’ah al-Islamiyah.
Muassasah al-Risalah.

Abdul Rahman bin Shalih al-Abd al-Latif. (2003). al-Qawaid wa al-Dhawabit
al-Fighiyah al-Mutadhamminatu li al-Taysir. Jami’ah al-Islamiah.

Abi Ishaq al-Syatibi. (2004). al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah. Dar al-Kutub
al-Ilmiah.

59 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan



Penerapan Kaidah Figh...

Ahmad Muhammad al-Mashry. (1993). Al-Qawaaid al-Kulliyah li al-Figh al-
Islamy. Maktabah al-Kulliyah al-Azhariyah.

Ali Jum’ah Muhammad. (2007). Al-Madkhal Ila Dirasah al-Mazahib al-
Fighiyyah. Darussalam.

Alyasa’ Abubakar. (2016). Metode Istislahiah. Prenada Media Group.

Al-Zuhaily, W. al-Z. (1985). Nazhariyyaat al Dharuurah al-Syar’iyyah
Mugaranah ma’a al Qanun al Wadh’i. Muassasah al-Risalah.

An-Nadawi, A. A. A. N. (1994). al-Qawaid al-Fighiyah. Dar al-Qalam.

Anwar, S. (n.d.). KAIDAH FIKIH al-Ha@ jah Qod Tanzilu Manzilah al-D{ aru@
rah dalam Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia.
www.nusaliterainspirasi.com

Asia Hamzah, N., & Penulis, N. (2020). DARURAT MEMBOLEHKAN YANG
DILARANG. Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 11(2).

H. A. Djazuli. (2006). Kaidah-Kaidah Fikh. Prenadamedia Group.

H. A. Djazuli. (2007). Fikih Siyasah: Implementasi Kemaslahatan Umat dalam
Rambu-Rambu Syariah). Kencana.

Hatoli, H. (2020). Relevansi Qawa’id Fighiyyah dalam Merespons Persoalan
Baru Hukum Ekonomi di Indonesia Perspektif DSN-MUIL. Jurnal
Mahkamah: Kajian IImu Hukum Dan Hukum Islam, 5(1), 1-18.
https://doi.org/10.25217/jm.v5i1.844

Ibn Daqiq al-Id. (n.d.). Syarh al-Arbain Haditsan al-Nawawiyah. Maktabah al-
Faisaliyah.

Izzat Abid al-Da’as. (1989). al-Qawaid al-Fighiyah ma’a al-Syarh al-Mujaz. Dar
al-Tirmizi.

Jabbar Sabil. (2022). Maqasid Syariah. Rajawali.

Khalid bin Shaleh bin Abdurrahman Ad Duwaisy. (n.d.). At Tadhbigat al
Fighiyah Liga’idah Al Hajah Tanzilu Manzilat Dharurah fi al Nikah wa al
Thalaq. Universitas Ibnu Suud.

Mahmud Hamid Usman. (2002). al-Qamus al-Mubin fi Istilahat al-Ushuliyyin.
Dar al-Zahm.

Muhammad Bakr Ismail. (1997). al-Qawaid al-Fighiyah Baina al-Ashalah wa
al-Tawjih. Dar al-Mannan.

Muhammad bin Hamood al-Waliy. (1987). al-Qawaid al-Fighiyah Tarikhuha
wa Atharuha fi al-Figh. Mathabi’ al-Rihab.

Muhammad Mustafa al-Zuhaily. (2006). al-Qawaid al-Fighiyah wa
Tathbigatuha fi al-Mazahib al-Arba’ah. Dar al-Fikr.

Muhammad Rawas Qal’aji. (1996). Mukjam Lughatu al-Fugaha. Dar al-Nafais.

Muhammad Sidqi bin Ahmad al Burnoe. (1996). Al Wqjiz fi Idhah Qawaid al
Figh al Kulliyah. Muassasah al-Risalah.

MUSTOFA, 1. (2019). Analisis Penggunaan Kaidah Al-Hajah Qad Tunazzalu
Manzilah al-Darurah Dalam Fatwa Dewan Syariah Majelis Ulama
Indonesia.  Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 18(2), 1-26.
https://doi.org/10.24042 /ajsk.v18i2.3425

60



Nainunis. (n.d.). Al-Madaris COVID-19 DALAM KAJIAN QAWAID FIQHIYAH.
2(1), 2021. https:/ /journal.staijamitar.ac.id/index.php/almadaris

Nasr Farid Muhammad Washil. (1998). al-Madkhal al-Wasit Lidirasati al-
Syari’ah al-Islamiyah wa al-Figh wa al-Tasyri’. Maktabah al-Tawfigiyah.

Shalih bin Ghanim al-Sadlan. (1417). al-Qawaid al-Fighiyah al-Kubra wa ma
Tafarra’a anha. Dar Blinsiyah li al-Nasyr wa al-Tauzi’.

Umar Sulaiman al-Asyqar. (2003). Tarikh al-Figh al-Islamy. Dar al-Nafais.

Ya'qub Ba Husein. (2011). Al-Mufashal Fi al-Qawaid al-Fighiyah. Dar ad
Tadammuriyah.

Yusuf al-Qardhawi. (1990). Madkhal lidirasat al-Syariah al-Islamiyah.
Maktabah Wahbah.

Yusuf al-Qardhawi. (2007). Dirasah fi Figh Maqashid Al Syari’ah: Baina al
Magashid al Kulliyah wa al Nushus al Juziyyah. Dal al-Syurq.

Zumrotus Sa’adah, S., Kotabumi, S., & Utara, L. (2022). Implementasi Qa’idah
Fighiyyah dalam Screening Saham Syariah pada Bursa Efek Syariah
Indonesia. Tawazun: Journal of Sharia Economic Law, 5(1), 2022.
https://doi.org/10.21043 /tawazun.v4il

61 Mutiara Fahmi, Muhammad Suhaili Sufyan


https://doi.org/10.21043/tawazun.v4i1

