Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

Pola Ijtihad dalam Konstruksi Pembaharuan
Hukum Wakaf di Indonesia

Athoillah Islamy
athoillahislamy@yahoo.co.id
Institut Agama Islam Negeri
Alfiandri Setiawan
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
setiawanandi963@gmail.com
Nuryasni Yazid
Pemerintah Daerah Kabupaten Bengkalis
nuryasniyazid79@gmail.com

Abstract
This study aims to find the pattern of ijtihad in the renewal of wagf law in
Indonesia as stipulated in Law No. 41 of 2004. The focus of the object of this research is
Article 1 regarding the existence of waqf, Article 16 regarding wagf objects, and Article
40 concerning changes in the status of property. waqf. This research is a qualitative
research in the form of literature review. This type of Islamic legal research is included
in the category of philosophical normative legal research. The analytical theory used is
the contemporary typology of ijtihad proposed by Yusuf al-Qaradawi. This research
concludes that the construction of waqf legal reform in Article 1 regarding the existence
of wagf, Article 16 regarding the object of wagf, and Article 40 regarding changes in the
status of waqf assets tends to use the ijtihad intiga'i approach, which is to choose a legal
opinion of the classical figh school that is relevant to developmental conditions and needs
of modern society. However, in article 40, the author considers that there is a selection of
legal opinions from the jurisprudence schools that do not allow to sell or replace wagf
objects which will cause problems in their application. This is because the waqf object in
certain conditions can suffer damage and loss of benefit. Therefore, the legal
construction in article 40 can be corrected again.
Keywords: ljtihad, renewal, wagf, Indonesia

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menemukan pola ijtihad dalam pembaharuan hukum wakaf
di Indonesia yang termaktub dalam Undang-undang No.41 Tahun 2004. Fokus objek
penelitian ini pada Pasal 1 terkait eksistensi wakaf, Pasal 16 tentang benda wakaf, dan
Pasal 40 tentang perubahan status harta benda wakaf. Penelitian ini merupakan penelitian
kualitatif yang berupa kajian pustaka. Jenis penelitian hukum Islam ini masuk kategori
penelitian hukum normatif filosofis. Teori analisis yang digunakan, yakni tipologi ijtihad
kontemporer yang dicetuskan Yusuf al-Qaradawi. Penelitian ini menyimpulkan kontruksi
pembaharuan hukum wakaf dalam Pasal 1 terkait eksistensi wakaf, Pasal 16 terkait objek
wakaf, dan Pasal 40 terkait perubahan status harta benda wakaf cenderung menggunakan
pendekatan ijtihad intiga’i, yakni memilih pendapat hukum mazhab fikih Kklasik yang
relevan dengan kondisi perkembangan dan kebutuhan masyarakat modern. Namun dalam
pasal 40, penulis memandang terdapat pemilihan pendapat hukum dari mazhab fikih yang

Athoillah Islamy, dkk 43


mailto:athoillahislamy@yahoo.co.id
mailto:setiawanandi963@gmail.com
mailto:nuryasniyazid79@gmail.com

Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

tidak membolehkan untuk menjual atau mengganti benda wakaf akan dapat menimbulkan
problem dalam aplikasinya. Hal demikian disebabkan benda wakaf dalam kondisi tertentu
dapat mengalami kerusakan dan hilangnya kemanfaatan. Oleh sebab itu, konstruksi
hukum dalam pasal 40 dapat dikoreksi kembali.

Kata Kunci : Ijtihad, Pembaharuan, Wakaf, Indonesia

Pendahuluan

Fenomena kemiskinan maupun kesenjangan sosial ekonomi di negara
yang mayoritas penduduknya beragama Islam merupakan hal yang
memperihatinkan (Melis, 2019). Jika dicermati secara empiris, kondisi penduduk
di bawah garis kemiskinan tidak mesti disebabkan oleh problem kekayaan alam
yang tidak sebanding lurus dengan jumlah penduduk, melainkan juga dapat
karena rendahnya distribusi dan solidaritas sesama anggota masyarakat. Padahal
dalam ajaran Islam sendiri sejatinya terdapat pelbagai ajaran istitusional yang
diharapkan dapat menjembatani dalam mewujudkan kesejahteraan sosial. Salah
satunya, yakni institusi wakaf (Kemenag, 2013).

Sebagaiamana zakat (Islamy & Aninnas, 2020), institusi wakaf sejatinya
dapat menjadi alat pendongkrak ekonomi umat Islam ketika dikelola dengan tepat
(Kemenag, 2013). Menurut sistem ekonomi makro Islam, institusi wakaf memiliki
tiga unsur penting. Pertama. wakaf dapat mengurangi tingkat suku bunga (rate of
interest). Kedua, wakaf dapat menjadi salah satu mekanisme redistribusi
kekayaan. Ketiga, wakaf dapat menjadi mekanisme investasi (saving) (Ridwan,
2018). Oleh sebab itu, tidak berlebihan jika kehadiran wakaf dikatakan memiliki
peran strategis dalam memberikan solusi terhadap pelbagai masalah sosial dan
ekonomi kemasyarakatan.

Namun dalam ranah praksisnya, pengelolaan wakaf bukanlah hal mudah,
melainkan sering menemui hambatan dan tantangan bagi pihak atau lembaga
pengelola wakaf (nadzir) (Abdullah, 2006). Problem pengelolaan tersebut
disebabkan oleh berbagai hal, antara lain. Pertama, stagnasi pemahaman
masyarakat atas objek wakaf yang hanya terbatas dalam bentuk tanah, bangunan,
dan pepohonan. Kedua, pengelolaan wakaf oleh nadzir yang ada kebanyakan
masih konvensional tradisional. Belum mengarah pada konsep wakaf secara

produktif dalam pemberdayaan ekonomi dan sosial secara lebih luas. Ketiga,

Athoillah Islamy, dkk 44



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

masih rendahnya kepercayaan masyarakat terhadap akuntabilitas nadzir dalam
pengelolaan harta wakaf. Keempat: lamanya waktu pensertifikatan tanah wakaf
juga menjadi kendala tersendiri bagi nadzir (Muslich, 2016).

Pelbagai problem praksis di atas menuntut pentingnya pengelolaan harta
wakaf secara profesional dan dinamis mengikuti perkembangan kebutuhan hidup
umat yang ada. Dalam konteks inilah, upaya pembaharuan terhadap konstruksi
hukum wakaf klasik (tradisional) menjadi hal keniscayaan. Hal demikian tidak
lain dimaksudkan agar tujuan dari institusi wakaf dapat berjalan maksimal seiring
perkembangan zaman. Tujuan tersebutlah yang kemudian juga mendorong
pembaharuan hukum dan pengelolaan wakaf di pelbagai negara muslim modern
baik pada aspek regulasi, pelaksanaan maupun pengembangannya (Kongres &
Turki, 2016) tidak terkecuali dalam konteks pembaharuan hukum wakaf di
Indonesia, seperti halnya yang termaktub dalam UU. No.41 tahun 2004 tentang
wakaf (Huda, 2012).

Berpijak pada uraian latar belakang di atas, penelitian ini bermaksud untuk
melakukan studi analisis terhadap konstruksi metodologis yang digunakan dalam
pembaharuan hukum wakaf di Indonesia sebagaimana yang termaktub dalam
UU.No.41 tahun 2004 tentang wakaf. Hal demikian ini penting dilakukan untuk
memahami sejauh mana pola ijtihad pembaharuan hukum wakaf diaplikasikan
dalam rumusan produk regulasi hukum wakaf dalam UU tersebut. Dengan
harapan dapat menemukan pola ijtihad kontemporer yang digunakan di dalamnya.
Apakah di dalamnya benar-benar terjadi pembaharuan konstruksi hukum wakaf,
atau hanya sekedar mengadopsi pemikiran hukum Islam klasik, sehingga dalam
ranah impelementasi praksisnya pada konteks kehidupan modern memungkinkan

masih menyisakan problem.

Literature Review
Berdasarkan penelusuran penulis ditemukan berbagai penelitian terdahulu
yang relevan dengan objek inti pembahasan pada penelitian ini, antara lain

sebagai berikut.

Athoillah Islamy, dkk 45



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

Diawali oleh Miftahul Huda (2012) dalam penelitiannya berjudul “Arah
Pembaharuan Hukum Wakaf Indonesia.” Huda menyatakan bahwa arah
pembaruan hukum wakaf di Indonesia memiliki tujuan guna mewujudkan
pemahaman hukum wakaf yang komprehensif, pengembangan tatakelola wakaf
yang integratif, dan penguatan kapasitas kelembagaan wakaf. Untuk mencapai
tujuan tersebut, maka digunakanlah pelbagai metode dalam konstruksi
pembaharuan hukum wakaf yang ada, antara lain metode talfiq seperti takhsis al-
qadha, tahyir, talfiq, dan siyasah shar ‘iyyah (Kongres & Turki, 2016). Penelitian
Huda tersebut mencoba menggali aspek metode yang digunakan dalam
pembaharuan hukum wakaf pada UU No.41 tahun 2004. Hanya saja temuan
dalam penelitian tersbut mengacu pada metode pembahruan hukum perdata
(perkawinan) Islam modern secara umum. Berbeda dengan penelitian ini yang
akan menggunakan kerangka tipologi ijtihad hukum Islam kontemporer yang
dicetuskan Yususf al-Qaradawi.

Kemudian penelitian lbrahim Siregar (2012) dalam penelitian berjudul
“Pembaharuan Hukum Perakafan di Indonesia,” lbrahim menyatakan bahwa
dengan berkembangnya pemikiran hukum Islam (fikih) para ulama di Indonesia,
maka berdampak pada pembaharuan regulasi hukum wakaf beserta
pengelolaannya di Indonesia, yakni berubah menuju hukum wakaf progresif.
Menurut Ibrahim, perkembangan hukum wakaf tersebut dapat dilihat dalam
pelbagai ketentuan hukum wakaf yang termaktub dalam UU Wakaf No 41 tahun
2004 tentang Wakaf (Siregar, 2012)

Sebagaimana Ibrahim Siregar, Asni (2014) dalam penelitian yang berjudul
“Pengembangan Hukum Perwakafan di Indonesia ’menuturkan bahwa pelbagai
upaya pembaruan hukum wakaf di Indonesia meliputi pengaturan administratif,
seperti pencatatan dan sertifikasi tanah wakaf maupun pengembangan objek
wakaf. Asni menambahkan bahwa upaya pengembangan tersebut secara
metodologis dilandaskan pada asas kemanfaatan, dalam rangka merealisasikan
kemaslahatan yang menjadi tujuan pokok pensyariatan hukum Islam itu sendiri
(Ririn Arifah, 2014).

Athoillah Islamy, dkk 46



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

Baik penelitian lIbrahim maupun Asni di atas, keduanya mencoba
mendiskripsikan orientasi pembaharuan hukum wakaf di Indonesia sebagaimana
yang termaktub dalam UU No.41 tahun 2004 tentang wakaf.

Kemudian paralel dengan Ibrahim dan Asni, Moh Luthfi (2019) dalam
disertasinya yang berjudul “Pergeseran Paradigma Perwakafan Di Indonesia
(Studi Analisis Hukum Wakaf Sebelum Dan Sesudah Berlaku Undang-Undang
No. 41 Tahun 2004Tentang Wakaf) "menyatakan bahwa konstruksi hukum dalam
peraturan perundangan wakaf sebelum UU. No.41 tahun 2004 lebih mengacu
pada pendapat hukum dari beberapa madzhab. Hal ini berbeda setelah lahirnya
UU No. 41 yang lebih cenderung mengakomodir seluruh madzhab empat dengan
disesuaikan perkembangan perwakafan di Indonesia dan dunia Islam (Moh.Lutfi,
2019). Penelitian disertasi Moh Luthfi ini mencoba mengurai kecenderungan
pengaruh mazhab fikih (mazhab empat) dalam pembaharuan pelbagai ketentuan
hukum wakaf di Indonesia, baik pra maupun pasca diberlakukan UU. No.41 tahun
2004 tentang wakaf.

Senada dengan Moh. Luthfi, Fakhruddin (2019) dalam penelitiannya
yang berjudul “Pengaruh Mazhab dalam Regulasi Wakaf di Indonesia,”
mengatakan pemerintah Indonesia telah merumuskan berbagai regulasi untuk
mengatur dan mengelola institusi wakaf, baik berupa Undang-undang, Peraturan
Pemerintah, Kompilasi, Peraturan Menteri Agama, Peraturan Badan Wakaf
Indonesia, dan lain sebagainya. Fakhruddin menambahkan pelbagai ketentuan
hukum dalam pelbagai regulasi tersebut tidak terlepas dari pengaruh dominasi
Mazhab Syafi’i yang menjadi mazhab mayoritas masyarakat muslim Indonesia, di
samping juga pengaruh mazhab Hanafi, Maliki, dan Hanbali (Fakhruddin, 2020).
Dengan demikian dapat dikatakan bahwa penelitian Fakhruddin ini sebagai
penelitian lanjutan dari penelitian Moh Luthfi yang mengkaji pengaruh mazhab
fikih dalam pembaharuan hukum wakaf dalam UU.No.41 tahun 2004 tentang
wakaf.

Berbeda dengan pelbagai peneltian di atas, dalam penelitian ini akan
mengkaji aspek konstruksi metodologis yang digunakan pada pembaharuan

hukum wakaf dalam UU No.41 tahun 2004 tentang wakaf melalui perspektif

Athoillah Islamy, dkk 47



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

metode ijtihad kontemporer yang dicetuskan Yususf Qaradawi, yakni ijtihad
intiqga’i, ijtihad insha’i, dan integratif ijtihad intiqa’i-insha’i. Namun dalam
penelitian ini akan difokuskan pada pembaharuan eksistensi wakaf (pasal 1),
objek harta benda (pasal 16), dan status perubahan status harta benda wakaf (pasal
40).

Metode Penelitian

Penelitian ini bersifat kualitatif dalam bentuk studi pustaka (library
research) (Moleong, 2017). Sumber data utama yang digunakan adalah Undang-
undang No.41 tahun 2004 tentang wakaf, dan sumber data sekunder berupa
pelbagai hasil penelitian ilmiah yang menjelaskan tentang pembaharuan hukum
wakaf di Indonesia (li & Padjadjaran, 2018). Jenis penelitian ini masuk ke dalam
kategori penelitian hukum Islam normatif-filosofis (Muhammadiyah, 2016).
Pendekatan penelitian yang digunakan, yakni filsafat hukum Islam dengan
menggunakan teori analisis berupa tipologi ijtihad kontemporer yang dicetuskan

oleh Yusuf al-Qaradawi.

Hasil dan Pembahasan
Pola Ijtihad Hukum Islam Kontemporer Perspektif Yusuf al-Qaradawi
Sebelum memahmi lebih jauh bagaimana pola ijtihad kontemporer dalam
pandangan Yusuf al-Qaradawi, penting terlebih dahulu kita pahami apa yang
dimaksud dari term ijtihad itu sendiri. Menurut Abdul Wahab Khallaf, Ijtihad
merupakan bentuk pencurahan Kkapasitas intlektual mujathid (orang yang
berijtihad) dalam upaya penggalian hukum Islam dari pelbagai dalil yang
terperinci. Khallaf menambahkan bahwa terdapat dua objek ijtihad, yakni
persoalan yang tidak ada penjelasan hukumnya dalam nas (al-Qur’an-Hadis), dan
persoalan yang ada penjelasan nas hukumnya, namun dalilnya zanni
(interpretable). Berdasarkan penjelasan tersebut, tidaklah berlebihan jika peran
ijtihad dalam konteks merespon perkembangan problem hukum Islam

kontemporer senantiasa dibutuhkan (Islamy, 2021).

Athoillah Islamy, dkk 48



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

Dalam pandangan Yusuf al-Qaradawi setidaknya terdapat tiga pola ijtihad
hukum Islam yang banyak digunakan dalam menjawab pelbagai persoalan hukum
Islam kontemporer. Pertama, pola intiga’i. Pola ini digunakan untuk
mengkomparasikan pelbagai pendapat fikih klasik dari berbagai mazhab yang ada
dengan mengkaji kembali landasan epistemologisnya. Hal ini dilakukan untuk
diseleksi agar menenemukan pendapat hukum yang relevan dengan konteks kasus
modern yang ada. Dalam aplikasinya, pola ini memiliki pelbagai instrument
sebagai acuan dalam menyeleksi pelbagai pendapat fikih klasik, antara lain,
perubahan sosial dan politik serta perkembangan dunia global, pengetahuan ilmu-
ilmu modern serta perkembangan dan kebutuhan zaman. Kedua, pola Insha’i.
Pola ini berupa upaya untuk menemukan konklusi hukum terhadap suatu
persoalan hukum yang belum pernah diputuskan hukumnya oleh para ulama
klasik dengan pendekatan teori kontemporer. Ketiga, integrasi Intiga’i dan
Insha’i. Pola ini merupakan sintesa dari dua pola sebelumnya. Pada tataran
implementasinya, pola ini bermaksud untuk menyeleksi berbagai pendapat hukum
para ulama klasik untuk diambil yang relevan dengan konteks saat ini.
Selanjutnya ditambahkan pelbagai unsur ijtihad baru, sehingga dapat
menghasilkan pendapat hukum yang berbeda dari pelbagai pendapat hukum
sebelumnya (Al-Qaradawii, 1994).

Tiga pola ijtihad hukum Islam kontemporer di atas akan digunakan
sebagai teori analisis dalam penelitian ini guna menemukan konstruksi
metodologis yang digunakan dalam konstruksi pembaharuan hukum wakaf di

Indonesia.

Diskursus Ontologis Wakaf dan Aspek Hukumnya

Penting diketahui bahwa keberadaan wakaf dapat menjadi salah satu
sumber keuangan publik dalam Islam (Samud, 2009). Eksistensi wakaf dipandang
memiliki dua dimensi makna ajaran Islam sekaligus yaitu dimensi spiritual
sebagai bentuk tagarrub kepada Allah dan dimensi sosial sebagai bentuk

kontribusi terhadap peningkatan kemaslahatan kehidupan umat. Berdasarkan

Athoillah Islamy, dkk 49



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

orientasi mulia tersebutlah, wakaf tidak boleh dikelola melalui aktifitas atau usaha
yang bertentangan dengan syariat Islam sendiri (Moh.Lutfi, 2019).

Term wakaf tidak ditemukan dalam landasan teologis Islam, baik al-Quran
maupun Hadis. Namun makna dan kandungan wakaf termuat dalam dua sumber
utama hukum Islam tersebut. Dalam al-Quran sendiri misalnya, seringkali
dinyatakan konsep wakaf dengan ungkapan yang menyatakan tentang sikap
kedermawanan harta (infag) demi kepentingan umum. Sedangkan dalam hadits
sering ditemui ungkapan wakaf dengan ungkapan habs (tahan) (Kemenag, 2013).
Lantas bagaimana definsi wakaf menurut para ulama?

Sebelum memahami penjelasan dari para ulama, maka terlebih dahulu kita
pahami term wakaf, baik secara etimologis maupun terminologis. Secara bahasa
wakaf berasal dari bahasa Arab s, < <85 berarti berhenti, mencegah,
menahan (Ahmad Warson Munawwir, 1984). Sedangkan menurut istilah yang
dikemukakan Jurjani bahwa wakaf menurut syara’ adalah menahan zat suatu
benda dalam pemilikan si wakif (orang yang berwakaf) dan mempergunakan
manfaatnya (Ahmad Warson Munawwir, 1984). Sementara itu, Wahbah al-
Zuhaili merangkum pendapat dari para ulama mazhab terkait definisi wakaf,
sebagai berikut.

a. Imam Hanafi mendefenisikan wakaf dengan menahan suatu benda yang
menurut hukumnya tetap menjadi milik wakif dan mempergunakan
manfaatnya untuk kebaikan. Dalam konteks ini, wakaf tidaklah melepaskan
kepemilikan wakif terhadap harta yang diwakafkannya. Oleh sebab itu,
wakif berhak menarik kembali harta wakafnya dan juga diperbolehkan
untuk menjualnya.

b. Jumhur ulama (inilah yang menjadi dasar fatwa bagi sebagian golongan
Hanafiyah, Syafi’iyah dan Hanabilah). Menurut mereka mendefinisikan
wakaf sebagai bentuk menahan suatu benda yang dapat diambil
manfaatnya. Namun berimplikasi pada hak wakif terhadap benda wakaf
tersebut menjadi terputus. Hasil atau manfaat benda wakaf digunakan untuk

kebaikan dalam rangka untuk mendekatkan diri kepada Allah. Dengan

Athoillah Islamy, dkk 50



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

demikian kepemilikan benda wakaf beralih dari milik wakif menjadi milik

Allah.

c. Mazhab Maliki berpendapat bahwa wakaf merupakan perbuatan wakif
menjadikan manfaat hartanya untuk digunakan oleh penerima wakaf.
Dalam konteks ini benda wakaf dapat berupa upah, atau menjadikan
hasilnya untuk dapat digunakan, seperti mewakafkan uang. Namun dalam
mazhab Maliki ini, keberadaan akad wakaf dapat dilakukan dengan masa
tertentu sesuai dengan keinginan pemilik. Dengan kata lain harta wakaf
masih tetap dimiliki oleh wakif (Ridwan, 2018).

Berdasarkan uraian pendapat para ulama mazhab di atas dapat disimpulkan
bahwa kendatipun mereka mendefinisikan wakaf sebgai institusi akad sosial
(tabaaru’) dalam rangka memberikan nilai kemanfaatan suatu benda untuk
kemaslahatan publik. Namun terjadi distingsi pendapat ketentuan hukum di antara
mereka tentang hak kepemilikian benda yang diwakafkan dan durasi waktu atas
pemanfaaatan benda wakaf.

Sementara itu dalam konteks Indonesia, penjelasan atas definsisi wakaf
sebagaimana yang termaktub dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 215,
bahwa wakaf merupakan perbuatan hukum seseorang atau kelompok orang (badan
hukum) yang memisahkan sebagian benda miliknya dan melembagakannya
selama-lamanya untuk kepentingan ibadah atau kebutuhan umum lainnya sesuai
dengan ajaran Islam (KHI, Pasal 215).

Sedangkan terkait hukum wakaf,. Menurut Imam Malik, Imam Syafi’iy
dan Imam Ahmad, hukum wakaf, yakni sunnah (mandub). Sementara ulama
Hanafiyah menuturkan bahwa hukum wakaf adalah mubah (boleh). Hal ini
disebabkan wakaf non muslimpun hukumnya sah (Ridwan, 2018). Dari sini dapat
dikatakan bahwa di kalangan ulama Mazhab (Imam Abu Hanifah, Imam Malik,
Imam Syafi’i dan Imam Ahmad bin Hanbal) tidak terdapat perbedaan pendapat

hukum yang signifikan tentang hukum wakaf.

Athoillah Islamy, dkk 51



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

Dinamika Historis Pembaharuan Hukum Wakaf di Indonesia

Keberadaan wakaf di Indonesia dapat diasumsikan sudah ada jauh
sebelum kemerdekaan (Islamy, 2020). Hal ini ditandai dengan ditemukannya
praktek yang menyerupai wakaf seperti “Tanah Perdikan” di Mataram, “Tanah
Pareman” di Lombok, “Huma Serang” di Banten, “Tanah pusako” di Minang
Kabau dan “Tanah Weukeuh” (tanah pemberian sultan untuk kepentingan umum,
meunasah, dan masjid) di Aceh (Tuti A. Najib dan Ridwan al-Makassary, Wakaf,
2006). Pada konteks tradisi pemeliharaan meunasah di Aceh sejak dulu diurus
oleh Teuku Imum Meunasah (ulama kecil di kampung), yang mana upah Teuku
Imum dan biaya pemeliharaan meunasah diambil dari hasil perkebunan yang
diwakafkan (T. Abdullah, 1983).

Sementara itu, pada zaman Hindia Belanda, tanah wakaf mulai diatur
dengan Sirculair Van de Government Secretaris ada tanggal 31 Januari 1905 No.
435, surat edaran atau BS tanggal 4 Juni 1931 NO. 1961 dan No. 12573 tentang
perlunya wakif meminta izin secara resmi kepada Bupati, Kemudian dikuatkan
lagi dengan BS tanggal 24 Desember 1934 No. 13390. Namun demikian penting
disadari bahwa berbagai surat edaran tersebut berupa aturan administrasi wakaf
agar tidak bertentangan dengan kebijakan pemerintahan Hindia Belanda.

Kemudian pada masa kemerdekaan, barulah wakaf mendapat payung
hukum dari Undang-undang No. 5 Tahun 1960 Tentang Agraria Pasal 49 ayat (3)
yang berbunyi : perwakafan tanah milik dilindungi dan diatur menurut peraturan
pemerintah. Pasal ini ditegaskan lagi oleh PP No. 10 Tahun 1961 tentang
Pendaftaran Tanah. Tindak lanjut dari UU tersebut, lahirlahPP No. 28 Tahun 1977
Tentang perwakafan Tanah Milik yang bertujuan untuk menjadikan tanah wakaf
sebagai suatu lembaga keagamaan khususnya bagi umat Islam (Wajid, 2007).

Selain regulasi di atas, pada tanggal 10 Juni 1991 dikeluarkanlah juga
Instruksi Presiden Rl No. 1 Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum Islam (KHI),
sebagai pedoman bagi para hakim Peradilan Agama dan hukum perkawinan,
kewarisan serta perwakafan (KHI, 1991). Demikianlah awal perjalanan
pembaharuan hukum wakaf di Indonesia hingga sampai pada kelahiran Undang-
undang No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf.

Athoillah Islamy, dkk 52



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

Secara umum, pembaharuan hukum wakaf dalam UU No. 41 Tahun 2004
tersebut meliputi tiga aspek sebagai berikut :
a. Aspek legalitas (sertifikasi)
Dalam literatur fikih, wakaf dinyatakan sah dilakukan secara lisan atas dasar
kepercayaan. Wakaf dapat diserahkan pada salah satu tokoh agama yang
kemudian diangkat menjadi nazhir. Namun praktek wakaf demikian dalam
konteks kehidupan Indonesia modern yang serba administratif memicu
pelbagai permasalahan yang berujung sengketa. Oleh karena itu, UU No 41
tahun 2004 mengatur tentang upaya sertifikasi ternadap tanah wakaf yang
belum memiliki sertifikat. Dalam UU tersebut juga menetapkan aturan
bahwa wakaf sah bila dilakukan di hadapan Pembuat Akta Ikrar Wakaf
(PPAIW) dengan melampirkan bukti legalitas dari harta yang diwakafkan.
b. Aspek Pengelolaan, pengembangan dan pembinaan
UU No.41 tahun 2004 mengatur secara detail tentang manajemen dalam
pemberdayaan dan pengembangan asset wakaf. Aturan itu menyangkut
benda wakaf, nazhir, ikrar wakaf hingga dibentuknya Badan Wakaf
Indonesia (BWI) sebagai penyelenggara administrasi pengelolaan secara
nasional untuk membina para nazhir agar lebih professional.
c. Ketentuan pidana dan sanksi
Kepada pihak yang sengaja menyalahgunakan benda wakaf akan diancam
dengan pidana penjara 5 tahun atau denda paling banyak Rp. 500.000.000.
Sedangkan pihak yang sengaja merubah peruntukan benda wakaf akan
dipidana penjara paling lama 4 tahun dan/atau denda sebanyak
Rp.400.000.000. Sanksi administrasi ini dikenakan pada lembaga keuangan
syari’ah dan PPAIW yang melakukan pelanggaran terhadap pendaftaran
tanah wakaf. Hal ini dilakukan untuk menjaga benda wakaf dari
penyalahgunaan oleh pihak-pihak tertentu.
Penting diketahui bahwa beberapa poin pembaharuan di atas tidak lain,
dimaksudkan untuk memaksimalkan potensi wakaf sebagai salah satu asset
ekonomi umat. Selain dari tuntutan zaman yang mengharuskan adanya legalitas

kepemilikan tanah wakaf, munculnya regulasi tersebut juga dilatarbelakangi oleh

Athoillah Islamy, dkk 53



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

kebutuhan masyarakat akan aturan-aturan yang mampu meminimalisir konflik
wakaf yang muncul di masyarakat (Huda, 2012)" Dengan kata lain, pembaharuan
ketentuan hukum wakaf tersebut dilandaskan atas terwujudnya tujuan wakaf yang

sebenarnya bisa terealisasi dengan baik sesuai anjuran syari’at.

Memahami Pola Ijtihad terkait Eksistensi Wakaf dan Benda Wakaf dalam
Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf

Penting diketahui bahwa dalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004
tentang Wakaf terdiri dari 11 bab dengan jumlah 71 pasal. Namun dalam
penelitian ini tidak semua pasal manjdi objek penelitian. Hanya beberpa pasal
antara lain, pasal 1 tentang definisi wakaf, pasal 16 tentang harta benda wakaf,
dan pasal 40 tentang perubahan status benda wakaf. Adapun kerangka metodologi
ijtihad terkait berbagai pasal tersebut dapat dilhat dalam analisis sebagai berikut.

Pada pasal 1 UU No.41 tahun 2004 dinyatakan bahwa eksistensi wakaf
merupakan bentuk perbuatan hukum wakif (orang yang berwakaf) untuk
memisahkan atau menyerahkan sebagian harta benda wakaf miliknya agar dapat
dimanfaatkan selamanya atau dalam jangka waktu tertentu untuk keperluan ibadah
dan atau kesejahteraan umum yang tidak bertentangan dengan syariat Islam
(Undang-Undang, 2004). Dengan kata lain wakaf dengan jangka waktu tertentu
diperbolehkan. Ketentuan tersebut tidak paralel dengan pendapat mayoritas
mazhab Shafliyah, Hanabilah dan Hambaliyah yang mengharuskan pemberian
objek wakaf bersifat permanen tidak boleh temporal (dibatasi waktu tertentu).
Namun konstruksi hukum pada pasal 1 tersebut sejalan dengan mazhab Maliki
yang tidak mensyaratkan praktik wakaf bersifat permanen (selamanya), melainkan
dapat bersifat temporal (Ridwan, 2018).

Melihat ketentuan hukum dalam Pasal 1 di atas yang memperbolehkan
praktik wakaf berjangka waktu, maka dapat dikatakan bahwa pembaharuan
hukum wakaf tersebut melalui pola ijtihad intiga’i. Penting diketahui kembali
bahwa tujuan dari aplikasi pola ijtihad intigai, yakni memilih pendapat fikih klasik
yang relevan dengan konteks konteks dan kebutuhan masyarakat modern yang

ada. Pada konteks diperbolehkannya wakaf berjangka dalam ketentuan hukum

Athoillah Islamy, dkk 54



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

pasal 1 dapat dikatakan sebagai bentuk ijtihad pembaharuan hukum wakaf di
Indonesia agar dapat relevan dan mengakomodir adanya perkembangan objek
wakaf di zaman modern.

Pola ijtihad intiqa’i juga dapat dilihat pada konstruksi hukum pada pasal 15
terkait harat benda wakaf. Dalam pasal tersebut dijelaskan bahwa harta benda
wakaf terdiri dari dua jenis. Pertama, harta benda tidak bergerak meliputi: hak atas
tanah, hak atas bangunan atau bagian bangunan yang berdiri di atas suatu tanah
hak atas tanaman dan benda lainnya yang berkaitan dengan tanah, hak milik atas
rumah susun, dan hak milik atas benda tidak bergerak lainnya yang sesuai dengan
ketentuan syariah dan peraturan perundang-undangan yang berlaku. Kedua, harta
benda bergerak. Yang dimaksud dengan harta benda bergerak di sini meliputi:
uang, logam mulia, surat berharga, kendaraan, hak atas kekayaan intelektual, hak
sewa, dan benda bergerak lainnya sesuai dengan ketentuan syariah dan peraturan
perundang-undangan yang berlaku (Undang-Undang, 2004).

Jika dipahami secara mendalam bahwa konstruksi ketentuan hukum pada
Pasal 16 di atas dapat dikatakan paralel dengan pendapat hukum dari tiga mazhab,
yakni Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Di mana ketiga mazhab tersebut membolehkan
harta benda bergerak sebagai objek wakaf. Hal demikian bersebarangan dengan
mazhab Hanafi yang tidak membolehkan harta benda wakaf yang bergerak
dengan alasan syarat wakaf antara lain selamanya (za 'bid). Syarat tersebut tidak
ditemukan dalam harta benda bergerak (Fakhruddin, 2020). Dengan kata lain,
ketentuan hukum dalam pasal 16 menunjukan bahwa objek wakaf sudah tidak lagi
mesti berupa harta benda bergerak, seperti halnya berupa jasa atau profesi yang
diwakafkan dalam ketentuan waktu tertentu (Islamy, 2021). Ketentuan hukum
dalam pasal tersebut mencerminkan adanya konstruksi pola ijtihad intiqa’i yang
memasukan pertimbangan kontemporer dalam merespon perkembangan harta
benda sebagai objek zakat yang dinamis (Sofiandi, 2019).

Sebagaimana penting disadari dalam konteks kehidupan masayarakat
muslim modern, terjadi pengembangan objek wakaf yang signifikan seperti
halnya praktik wakaf tunai (uang) (Rusydiana et al., 2020). Fenomena wakaf uang

tersebut dalam perspektif ushul figh sendiri dapat dikaji melalui teori magashid

Athoillah Islamy, dkk 55



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

syari’ah (pelbagai tujuan dari pensyariatan hukum Islam). Di mana tujuan dari
semua philanthropi Islam, yakni untuk mewujudkan kesejahteraan bersama. Oleh
sebab itu, implikasi sosial dari wakaf uang dapat menjadi medium dalam realisasi
kesejahteraan sosial bagi masyarakat luas (Islamy & Aninnas, 2020)' Hal tersebut
juga menunjukan pentingnya menjadikan peran institusi wakaf tidak sebatas untuk
menyediakan sarana ibadah dan sosial, melainkan juga memiliki kekuatan
ekonomi untuk memajukan kesehjatraan umum (Ridwan, 2018).

Selain pasal 1 dan pasal 16, pola ijtihad intiga’i juga dapat kita lihat pada
konstruksi hukum dalam pasal 40 yang menjelaskan tentang perubahan status
harta benda wakaf. Pada pasal 40 tersebut dinyatakan bahwa harta benda wakaf
yang sudah diwakafkan tidak dibolehkan untuk dijadikan jaminan, disita,
dihibahkan, dijual, diwariskan, ditukar maupun dialihkan dalam bentuk
pengalihan hak lainnya. Konstruksi hukum pada pasal 40 tersebut paralel dengan
pendapat hukum mazhab Maliki dan Syafi’i yang tidak memperbolehkan untuk
menjual harta benda wakaf. Berbeda dengan pendapat hukum mazhab Hanafi dan
Hanbali yang tidak melarang mengatakan tindakan untuk menjual harta benda
wakaf (Fakhruddin, 2020). Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa konstruksi
hukum pada pasal 40 lebih memilih pendapat hukum dari mazhab Maliki dan
Syafi’i yang tidak membolehkan untuk menjual atau mengganti harta benda yang
sudah diwakafkan. Namun demikian, penulis kurang sependapat dengan
konstruksi hukum pasal 40 tersebut, mengingat dalam ranah praksisnya, bisa jadi
benda yang sudah diwakafkan mengalami kerusakan yang berdampak pada
berkurangnya bahkan hilangnya kemanfaatan dari benda wakaf tersebut (Waluya,
2018). Oleh sebab itu, larangan penggantian benda wakaf (istibdal wakaf)

sebagaiman yang termaktub dalam pasal 40 masih dapat dikoreksi kembali.

Kesimpulan

Berdasarkan uraian pembahasan penelitian ini dapat disimpulkan bahwa
kontruksi metodologis pembaharuan hukum wakaf yang termaktub dalam UU
No.41 tahun 2004 tentang wakaf dapat dikatakan cenderung menggunakan

pendektan ijtihad intiqa’i. Kesimpulan demikian dapat dilihat sebagaimana dalam

Athoillah Islamy, dkk 56



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

Pasal 1 terkait eksistensi wakaf, Pasal 16 terkait objek wakaf, dan Pasal 40 terkait
perubahan status harta benda wakaf. Konstruksi hukum dalam ketiga pasal
tersebut cenderung menggunakan pola memilih pendapat hukum mazhab fikih
klasik yang relevan dengan kondisi perkembangan dan kebutuhan masyarakat
modern dalam dunia perwakafan. Hanya saja dalam konteks konstruksi hukum
pasal 40 terkait perubahan status harta benda wakaf, penulis memandang adanya
kecenderungan pemilihan pendapat hukum dari mazhab fikih klasik yang tidak
membolehkan untuk menjual atau mengganti harta benda wakaf. Konstruksi
hukum yang demikian dalam ranah praksisnya dapat menimbulkan problem.
Mengingat bisa jadi benda yang sudah diwakafkan dalam kondisi tertentu
mengalami kerusakan yang berdampak pada berkurangnya bahkan hilangnya
kemanfaatan. Oleh karena itu, larangan penggantian benda wakaf (istibdal wakaf)
dalam pasal 40 dapat dikoreksi kembali ke arah konstruksi hukum yang lebih
baik.

Referensi

Abdullah, A. (n.d.). Nadzir dalam Perspektif Kelembagaan Wakaf di Indonesia.
Jurnal lImiah Ekonomi Islam, Vol.6, No.

Abdullah, T. (1983). Agama dan Perubahan Sosial. Rajawali dan Yayasan IImu-
ilmu Sosial.

Ahmad Warson Munawwir. (1984). Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia.
Pesantren Krapyak.

Al-Qaradawii, Y. (1994). al-ljtihad al-Mu asirah Baina al-Indibat wa al-Infirat.
Dar al-Tauzi’ wa al-Nashr al-1slamiyah.

Fakhruddin, F. (2020). PENGARUH MAZHAB DALAM REGULASI WAKAF
DIINDONESIA.JURISDICTIE,10,253.
https://doi.org/10.18860/j.v10i2.8225

Huda, M. (2012). Arah Pembaharuan Wakaf Indonesia. Ulumuna :Jurnal Studi
Keislaman,Vol.16No.
https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/asy/article/download/1787/686

li, P. B., & Padjadjaran, U. (2018). Panduan 2018. 0-13.
Islamy, A. (2020). Dinamika Historis Otoritas Hak Kepenghuluan Nikah di

Athoillah Islamy, dkk 57



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

Indonesia. Islamitsch Familierecht, Vol.1, No.

Islamy, A. (2021). Pemikiran Hukum Islam Nurcholish Madjid. (Disertasi
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang.

Islamy, A., & Aninnas, A. (2020). Zakat and Tax Relations in Muslim Southeast
Asian Countries (Comparative Study of Zakat and Tax Arrangements in
Indonesia, Malaysia and Brunei Darussalam). Li Falah: Jurnal Studi
EkonomiDanBisnislslam,5(2),102.
https://doi.org/10.31332/lifalah.v5i2.2296

Kemenag. (2013). Buku Pedoman Pengelolaan dan Perkembangan Wakaf
(Kementrian Agama Republik Indonesia Direktorat Jendral Bimbingan
Masyarakat Islam Direktorat Pemberdayaan Wakaf Tahun 2013),.

KHI. (1991). Kompilasi Hukum Islam (KHI) lahir berdasarkan Instruksi Presiden
RI Nomor 1 Tahun .

Kongres, P., & Turki, 1. (2016). ( rukyatul hilal ). Jika pada tanggal 29 itu ada
laporan penampakan menggelar even International Hijri Calendar Unity
Congress ( Kongres Indonesia . 2 Agenda kongres terfokus pada dua

pilihan sistem kalender Islam : (1 ) Kalender dua zona berbasis Ijtimak (
hisab murni ), dan. May, 131-248.

Melis, M. (2019). Relevansi Agama dan Kemiskinan; Upaya Memahami
Kemiskinan Secara Multidimensional dan Solusi yang Ditawarkan dalam
Ekonomi Islam. SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I, 6(2), 179-190.
https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11227

Moh.Lutfi. (2019). ( Studi Analisis Hukum Wakaf Sebelum Dan Sesudah Berlaku
Undang-Undang No . 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf ) Program
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung 1440 H /
2019 M. 41.

Moleong, L. (2010). Metodologi Penelitian Kualitatif,. Remaja Rosdakarya.

Muhammadiyah, E. N. (2016). & #8No Title No Title No Title. 6(2), 1-23.

Muslich, A. (2016). Peluang dan Tantangan dalam Pengelolaan Wakaf. Muaddib,
Vol.06 No.

Ridwan, M. (2018). Wakaf Dan Pembangunan Ekonomi. ZISWAF : Jurnal Zakat
Dan Wakaf, 4(1), 105. https://doi.org/10.21043/ziswaf.v4i1.3034

RirinArifah.(2014).NoTitle.7(2),634.
https://hsgm.saglik.gov.tr/depo/birimler/saglikli-beslenme-hareketli-hayat-
db/Yayinlar/kitaplar/diger-kitaplar/TBSA-Beslenme-Yayini.pdf

Rusydiana, A. S., Hidayat, Y., Widiastuti, T., & Rahayu, S. S. (2020). Cash Waqf
for Developing Islamic Economy: Case Study in Indonesia. Al-Uqud:

Athoillah Islamy, dkk 58



Al-Muamalat: Jurnal llImu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59
P-ISSN 2460-5115|E-1SSN 2656-288X
DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595

Journal of Islamic Economics, 5 (1), 43-59. 5(28), 43-59.
https://doi.org/10.26740/al-uqud.v5n1.p43-59

Samud. (2009). Pembaharuan Hukum Islam Dalam. I1(1), 95-106.

Siregar, 1. (2012). Pembaharuan Hukum Perwakafan di Indonesia,”. Jurnal
Tsagafah,Vol.8,No.
https://jurnal.Ilp2msasbabel.ac.id/index.php/asy/article/download/1787/686

Sofiandi. (2019). Towards Reformulation of Waqgf:An Indonesians Discourse.
, "Asia Pacific Journal On Religion and Society, Vol. 03 Is.

Tuti A. Najib dan Ridwan al-Makassary, Wakaf, T. dan A. (2006). Kemanusiaan :
Studi tentang Wakaf dalam Perspektif Keadilan Sosial di Indonesia.
Center for the Study of Religionand Culture.

Undang-Undang. (2004). Pasal 1, UU No.41 Tahun 2004 tentang Wakaf.

Wiajid, F. (2007). Wakaf dan Kesejahteraan Umat: Filantropi Islam yang Hampir
Terlupakan. Pustaka Belajar.

Waluya, A. H. (2018). Istibdal Wakaf Dalam Pandangan Fukaha Klasik dan
Kontenporer. Misykat Al-Anwar, 29(2), 49-66.

Athoillah Islamy, dkk 59



