
Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     43 
 

Pola Ijtihad dalam Konstruksi Pembaharuan 

 Hukum Wakaf di Indonesia  
 

Athoillah Islamy 

athoillahislamy@yahoo.co.id 

Institut Agama Islam Negeri  

Alfiandri Setiawan 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

setiawanandi963@gmail.com 

Nuryasni Yazid 

Pemerintah Daerah Kabupaten Bengkalis 
nuryasniyazid79@gmail.com 

 

Abstract 

This study aims to find the pattern of ijtihad in the renewal of waqf law in 

Indonesia as stipulated in Law No. 41 of  2004. The focus of the object of this research is 

Article 1 regarding the existence of waqf, Article 16 regarding waqf objects, and Article 

40 concerning changes in the status of property. waqf. This research is a qualitative 

research in the form of literature review. This type of Islamic legal research is included 

in the category of philosophical normative legal research. The analytical theory used is 

the contemporary typology of ijtihad proposed by Yusuf al-Qaradawi. This research 

concludes that the construction of waqf legal reform in Article 1 regarding the existence 

of waqf, Article 16 regarding the object of waqf, and Article 40 regarding changes in the 

status of waqf assets tends to use the ijtihad intiqa'i approach, which is to choose a legal 

opinion of the classical fiqh school that is relevant to developmental conditions and needs 

of modern society. However, in article 40, the author considers that there is a selection of 

legal opinions from the jurisprudence schools that do not allow to sell or replace waqf 

objects which will cause problems in their application. This is because the waqf object in 

certain conditions can suffer damage and loss of benefit. Therefore, the legal 

construction in article 40 can be corrected again. 

Keywords: Ijtihad, renewal, waqf, Indonesia 

  

 Abstrak  

Penelitian ini bertujuan untuk menemukan pola ijtihad dalam pembaharuan hukum wakaf 

di Indonesia yang termaktub dalam Undang-undang No.41 Tahun 2004. Fokus objek 

penelitian ini pada Pasal 1 terkait eksistensi wakaf, Pasal 16 tentang benda wakaf, dan 

Pasal 40 tentang perubahan status harta benda wakaf. Penelitian ini merupakan penelitian 

kualitatif yang berupa kajian pustaka. Jenis penelitian hukum Islam ini masuk kategori 

penelitian hukum normatif filosofis. Teori analisis yang digunakan, yakni tipologi ijtihad 

kontemporer yang dicetuskan Yusuf al-Qaradawi. Penelitian ini menyimpulkan  kontruksi 

pembaharuan hukum wakaf dalam Pasal 1 terkait eksistensi wakaf, Pasal 16 terkait objek 

wakaf, dan Pasal 40 terkait perubahan status harta benda wakaf cenderung menggunakan 

pendekatan ijtihad intiqa’i, yakni memilih pendapat hukum mazhab fikih klasik yang 

relevan dengan kondisi perkembangan dan kebutuhan masyarakat modern. Namun dalam 

pasal 40, penulis memandang terdapat pemilihan pendapat hukum dari mazhab fikih yang 

mailto:athoillahislamy@yahoo.co.id
mailto:setiawanandi963@gmail.com
mailto:nuryasniyazid79@gmail.com


Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     44 
 

tidak membolehkan untuk menjual atau mengganti benda wakaf akan dapat menimbulkan 

problem dalam aplikasinya. Hal demikian disebabkan benda wakaf dalam kondisi tertentu 

dapat mengalami kerusakan dan hilangnya kemanfaatan. Oleh sebab itu, konstruksi 

hukum dalam pasal 40 dapat dikoreksi kembali. 

Kata Kunci : Ijtihad, Pembaharuan, Wakaf, Indonesia  

 

Pendahuluan 

Fenomena kemiskinan maupun kesenjangan sosial ekonomi di negara 

yang mayoritas penduduknya beragama Islam merupakan hal yang 

memperihatinkan (Melis, 2019). Jika dicermati secara empiris, kondisi penduduk 

di bawah garis kemiskinan tidak mesti disebabkan oleh problem kekayaan alam 

yang tidak sebanding lurus dengan jumlah penduduk, melainkan juga dapat 

karena rendahnya distribusi dan solidaritas sesama anggota masyarakat. Padahal 

dalam ajaran Islam sendiri sejatinya terdapat pelbagai ajaran istitusional yang 

diharapkan dapat menjembatani dalam mewujudkan kesejahteraan sosial. Salah 

satunya, yakni institusi wakaf (Kemenag, 2013). 

Sebagaiamana zakat (Islamy & Aninnas, 2020), institusi wakaf sejatinya 

dapat menjadi alat pendongkrak ekonomi umat Islam ketika dikelola dengan tepat 

(Kemenag, 2013). Menurut sistem ekonomi makro Islam, institusi wakaf memiliki 

tiga unsur penting. Pertama. wakaf dapat mengurangi tingkat suku bunga (rate of 

interest). Kedua, wakaf dapat menjadi salah satu mekanisme redistribusi 

kekayaan. Ketiga, wakaf dapat menjadi mekanisme investasi (saving) (Ridwan, 

2018). Oleh sebab itu, tidak berlebihan jika kehadiran wakaf dikatakan memiliki 

peran strategis dalam memberikan solusi terhadap pelbagai masalah sosial dan 

ekonomi kemasyarakatan. 

Namun dalam ranah praksisnya, pengelolaan wakaf bukanlah hal mudah, 

melainkan sering menemui hambatan dan tantangan bagi pihak atau lembaga 

pengelola wakaf (nadzir) (Abdullah, 2006). Problem pengelolaan tersebut 

disebabkan oleh berbagai hal, antara lain. Pertama, stagnasi pemahaman 

masyarakat atas objek wakaf yang hanya terbatas dalam bentuk tanah, bangunan, 

dan pepohonan. Kedua, pengelolaan wakaf oleh nadzir yang ada kebanyakan 

masih konvensional tradisional. Belum mengarah pada konsep wakaf secara 

produktif dalam pemberdayaan ekonomi dan sosial secara lebih luas. Ketiga, 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     45 
 

masih rendahnya kepercayaan masyarakat terhadap akuntabilitas nadzir dalam 

pengelolaan harta wakaf. Keempat: lamanya waktu pensertifikatan tanah wakaf 

juga menjadi kendala tersendiri bagi nadzir (Muslich, 2016). 

Pelbagai problem praksis di atas menuntut pentingnya pengelolaan harta 

wakaf secara profesional dan dinamis mengikuti perkembangan kebutuhan hidup 

umat yang ada. Dalam konteks inilah, upaya pembaharuan terhadap konstruksi 

hukum wakaf klasik (tradisional) menjadi hal keniscayaan. Hal demikian tidak 

lain dimaksudkan agar tujuan dari institusi wakaf dapat berjalan maksimal seiring 

perkembangan zaman. Tujuan tersebutlah yang kemudian juga mendorong 

pembaharuan hukum dan pengelolaan wakaf di pelbagai negara muslim modern 

baik pada aspek regulasi, pelaksanaan maupun pengembangannya (Kongres & 

Turki, 2016) tidak terkecuali dalam konteks pembaharuan hukum wakaf di 

Indonesia, seperti halnya yang termaktub dalam UU. No.41 tahun 2004 tentang 

wakaf (Huda, 2012). 

Berpijak pada uraian latar belakang di atas, penelitian ini bermaksud untuk 

melakukan studi analisis terhadap konstruksi metodologis yang digunakan dalam 

pembaharuan hukum wakaf di Indonesia sebagaimana yang termaktub dalam 

UU.No.41 tahun 2004 tentang wakaf. Hal demikian ini penting dilakukan untuk 

memahami sejauh mana pola ijtihad pembaharuan hukum wakaf diaplikasikan 

dalam rumusan produk regulasi hukum wakaf dalam UU tersebut. Dengan 

harapan dapat menemukan pola ijtihad kontemporer yang digunakan di dalamnya. 

Apakah di dalamnya benar-benar terjadi pembaharuan konstruksi hukum wakaf, 

atau hanya sekedar mengadopsi pemikiran hukum Islam klasik, sehingga dalam 

ranah impelementasi praksisnya pada konteks kehidupan modern memungkinkan 

masih menyisakan problem.  

 

Literature Review 

Berdasarkan penelusuran penulis ditemukan berbagai penelitian terdahulu 

yang relevan dengan objek inti pembahasan pada penelitian ini, antara lain 

sebagai berikut. 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     46 
 

Diawali oleh Miftahul Huda (2012) dalam penelitiannya berjudul “Arah 

Pembaharuan Hukum Wakaf Indonesia.” Huda menyatakan bahwa arah 

pembaruan hukum wakaf di Indonesia memiliki tujuan guna mewujudkan 

pemahaman hukum wakaf yang komprehensif, pengembangan tatakelola wakaf 

yang integratif, dan penguatan kapasitas kelembagaan wakaf. Untuk mencapai 

tujuan tersebut, maka digunakanlah pelbagai metode dalam konstruksi 

pembaharuan hukum wakaf yang ada, antara lain metode talfiq seperti takhsis al-

qadhā, tahyīr, talfīq, dan siyāsah shar‘iyyah (Kongres & Turki, 2016). Penelitian 

Huda tersebut mencoba menggali aspek metode yang digunakan dalam 

pembaharuan hukum wakaf pada UU No.41 tahun 2004. Hanya saja temuan 

dalam penelitian tersbut mengacu pada metode pembahruan hukum perdata 

(perkawinan) Islam modern secara umum. Berbeda dengan penelitian ini yang 

akan menggunakan kerangka tipologi ijtihad hukum Islam kontemporer yang 

dicetuskan Yususf al-Qaradawi.    

Kemudian penelitian Ibrahim Siregar (2012) dalam penelitian berjudul 

“Pembaharuan Hukum Perakafan di Indonesia,” Ibrahim menyatakan bahwa 

dengan berkembangnya pemikiran hukum Islam (fikih) para ulama di Indonesia, 

maka berdampak pada pembaharuan regulasi hukum wakaf beserta 

pengelolaannya di Indonesia, yakni berubah menuju hukum wakaf progresif. 

Menurut Ibrahim, perkembangan hukum wakaf tersebut dapat dilihat dalam 

pelbagai ketentuan hukum wakaf yang termaktub dalam UU Wakaf No 41 tahun 

2004 tentang Wakaf (Siregar, 2012). 

Sebagaimana Ibrahim Siregar, Asni (2014) dalam penelitian yang berjudul 

“Pengembangan Hukum Perwakafan di Indonesia”menuturkan bahwa pelbagai 

upaya pembaruan hukum wakaf di Indonesia meliputi pengaturan administratif, 

seperti pencatatan dan sertifikasi tanah wakaf maupun pengembangan objek 

wakaf. Asni menambahkan bahwa upaya pengembangan tersebut secara 

metodologis dilandaskan pada asas kemanfaatan, dalam rangka merealisasikan 

kemaslahatan  yang menjadi tujuan pokok pensyariatan hukum Islam itu sendiri 

(Ririn Arifah, 2014). 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     47 
 

Baik penelitian Ibrahim maupun Asni di atas, keduanya mencoba 

mendiskripsikan orientasi pembaharuan hukum wakaf di Indonesia sebagaimana 

yang termaktub dalam UU No.41 tahun 2004 tentang wakaf. 

Kemudian paralel dengan Ibrahim dan Asni,  Moh Luthfi (2019) dalam 

disertasinya yang berjudul “Pergeseran Paradigma Perwakafan Di Indonesia 

(Studi Analisis Hukum Wakaf Sebelum Dan Sesudah Berlaku Undang-Undang 

No. 41 Tahun 2004Tentang Wakaf)”menyatakan bahwa konstruksi hukum dalam 

peraturan perundangan wakaf sebelum UU. No.41 tahun 2004 lebih mengacu 

pada pendapat hukum dari beberapa madzhab. Hal ini berbeda setelah lahirnya 

UU No. 41 yang lebih cenderung mengakomodir seluruh madzhab empat dengan 

disesuaikan perkembangan perwakafan di Indonesia dan dunia Islam (Moh.Lutfi, 

2019). Penelitian disertasi Moh Luthfi ini mencoba mengurai kecenderungan 

pengaruh mazhab fikih (mazhab empat) dalam pembaharuan pelbagai ketentuan 

hukum wakaf di Indonesia, baik pra maupun pasca diberlakukan UU. No.41 tahun 

2004 tentang wakaf. 

 Senada dengan Moh. Luthfi, Fakhruddin (2019) dalam penelitiannya 

yang berjudul “Pengaruh Mazhab dalam Regulasi Wakaf di Indonesia,” 

mengatakan pemerintah Indonesia telah merumuskan berbagai regulasi untuk 

mengatur dan mengelola institusi wakaf, baik berupa Undang-undang, Peraturan 

Pemerintah, Kompilasi, Peraturan Menteri Agama, Peraturan Badan Wakaf 

Indonesia, dan lain sebagainya. Fakhruddin menambahkan pelbagai ketentuan 

hukum dalam pelbagai regulasi tersebut tidak terlepas dari pengaruh dominasi 

Mazhab Syafi’i yang menjadi mazhab mayoritas masyarakat muslim Indonesia, di 

samping juga pengaruh mazhab Hanafi, Maliki, dan Hanbali (Fakhruddin, 2020). 

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa penelitian Fakhruddin ini sebagai 

penelitian lanjutan dari penelitian Moh Luthfi yang mengkaji pengaruh mazhab 

fikih dalam pembaharuan hukum wakaf dalam UU.No.41 tahun 2004 tentang 

wakaf. 

Berbeda dengan pelbagai peneltian di atas, dalam penelitian ini akan 

mengkaji aspek konstruksi metodologis yang digunakan pada pembaharuan 

hukum wakaf dalam UU No.41 tahun 2004 tentang wakaf melalui perspektif 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     48 
 

metode ijtihad kontemporer yang dicetuskan Yususf Qaradawi, yakni ijtihad 

intiqa’i, ijtihad insha’i, dan integratif ijtihad intiqa’i-insha’i. Namun dalam 

penelitian ini akan difokuskan pada pembaharuan eksistensi wakaf (pasal 1), 

objek harta benda (pasal 16), dan status perubahan status harta benda wakaf (pasal 

40). 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini bersifat kualitatif dalam bentuk studi pustaka (library 

research) (Moleong, 2017).  Sumber data utama yang digunakan adalah Undang-

undang  No.41 tahun 2004 tentang wakaf, dan sumber data sekunder berupa 

pelbagai hasil penelitian ilmiah yang menjelaskan tentang pembaharuan hukum 

wakaf di Indonesia (Ii & Padjadjaran, 2018). Jenis penelitian ini masuk ke dalam 

kategori penelitian hukum Islam normatif-filosofis (Muhammadiyah, 2016). 

Pendekatan penelitian yang digunakan, yakni filsafat hukum Islam dengan 

menggunakan teori analisis berupa tipologi ijtihad kontemporer yang dicetuskan 

oleh Yusuf al-Qaradawi.  

 

Hasil dan Pembahasan  

Pola Ijtihad Hukum Islam Kontemporer Perspektif Yusuf al-Qaradawi 

Sebelum memahmi lebih jauh bagaimana pola ijtihad kontemporer dalam 

pandangan Yusuf al-Qaradawi, penting terlebih dahulu kita pahami apa yang 

dimaksud dari term ijtihad itu sendiri. Menurut Abdul Wahab Khallaf, Ijtihad  

merupakan bentuk pencurahan kapasitas intlektual mujathid (orang yang 

berijtihad) dalam upaya penggalian hukum Islam dari pelbagai dalil yang 

terperinci. Khallaf menambahkan bahwa terdapat dua objek ijtihad, yakni 

persoalan yang tidak ada penjelasan hukumnya dalam nas (al-Qur’an-Hadis), dan 

persoalan yang ada penjelasan nas hukumnya, namun dalilnya zanni 

(interpretable). Berdasarkan penjelasan tersebut, tidaklah berlebihan jika peran 

ijtihad dalam konteks merespon perkembangan problem hukum Islam 

kontemporer senantiasa dibutuhkan (Islamy, 2021). 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     49 
 

Dalam pandangan Yusuf al-Qaradawi setidaknya terdapat tiga pola ijtihad 

hukum Islam yang banyak digunakan dalam menjawab pelbagai persoalan hukum 

Islam kontemporer. Pertama, pola intiqa’i. Pola ini digunakan untuk 

mengkomparasikan pelbagai pendapat fikih klasik dari berbagai mazhab yang ada 

dengan mengkaji kembali landasan epistemologisnya. Hal ini dilakukan untuk 

diseleksi agar menenemukan pendapat hukum yang relevan dengan konteks kasus 

modern yang ada. Dalam aplikasinya, pola ini memiliki pelbagai instrument 

sebagai acuan dalam menyeleksi pelbagai pendapat fikih klasik, antara lain, 

perubahan sosial dan politik serta perkembangan dunia global, pengetahuan ilmu-

ilmu modern serta perkembangan dan kebutuhan zaman. Kedua, pola Insha’i. 

Pola ini berupa upaya untuk menemukan konklusi hukum terhadap suatu 

persoalan hukum yang belum pernah diputuskan hukumnya oleh para ulama 

klasik dengan pendekatan teori kontemporer. Ketiga, integrasi Intiqa’i dan 

Insha’i. Pola ini merupakan sintesa dari dua pola sebelumnya. Pada tataran 

implementasinya, pola ini bermaksud untuk menyeleksi berbagai pendapat hukum 

para ulama klasik untuk diambil yang relevan dengan konteks saat ini. 

Selanjutnya ditambahkan pelbagai unsur ijtihad baru, sehingga dapat 

menghasilkan pendapat hukum yang berbeda dari pelbagai pendapat hukum 

sebelumnya (Al-Qaradawii, 1994). 

Tiga pola ijtihad hukum Islam kontemporer di atas akan digunakan 

sebagai teori analisis dalam penelitian ini guna menemukan konstruksi 

metodologis yang digunakan dalam konstruksi pembaharuan hukum wakaf di 

Indonesia. 

 

Diskursus Ontologis Wakaf dan Aspek Hukumnya  

Penting diketahui bahwa keberadaan wakaf dapat menjadi salah satu 

sumber keuangan publik dalam Islam (Samud, 2009). Eksistensi wakaf dipandang 

memiliki dua dimensi makna ajaran Islam sekaligus yaitu dimensi spiritual 

sebagai bentuk taqarrub kepada Allah dan dimensi sosial sebagai bentuk 

kontribusi terhadap peningkatan kemaslahatan kehidupan umat. Berdasarkan 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     50 
 

orientasi mulia tersebutlah, wakaf tidak boleh dikelola melalui aktifitas atau usaha 

yang bertentangan dengan syariat Islam sendiri (Moh.Lutfi, 2019).  

Term wakaf tidak ditemukan dalam landasan teologis Islam, baik al-Quran 

maupun Hadis. Namun makna dan kandungan wakaf termuat dalam dua sumber 

utama hukum Islam tersebut. Dalam al-Quran sendiri misalnya, seringkali 

dinyatakan konsep wakaf dengan ungkapan yang menyatakan tentang sikap 

kedermawanan harta (infaq) demi kepentingan umum. Sedangkan dalam hadits 

sering ditemui ungkapan wakaf dengan ungkapan habs (tahan) (Kemenag, 2013). 

Lantas bagaimana definsi wakaf menurut para ulama? 

Sebelum memahami penjelasan dari para ulama, maka terlebih dahulu kita 

pahami term wakaf, baik secara etimologis maupun terminologis. Secara bahasa 

wakaf berasal dari bahasa Arab   وقفا يقف    ,berarti berhenti, mencegah  وقف 

menahan (Ahmad Warson Munawwir, 1984). Sedangkan menurut istilah yang 

dikemukakan Jurjani bahwa wakaf menurut syara’ adalah menahan zat suatu 

benda dalam pemilikan si wakif (orang yang berwakaf) dan mempergunakan 

manfaatnya (Ahmad Warson Munawwir, 1984). Sementara itu, Wahbah al-

Zuhaili merangkum pendapat dari para ulama mazhab terkait definisi wakaf, 

sebagai berikut. 

a. Imam Hanafi mendefenisikan wakaf dengan menahan suatu benda yang 

menurut hukumnya tetap menjadi milik wakif dan mempergunakan 

manfaatnya untuk kebaikan. Dalam konteks ini, wakaf tidaklah melepaskan 

kepemilikan wakif terhadap harta yang diwakafkannya. Oleh sebab itu, 

wakif berhak menarik kembali harta wakafnya dan juga diperbolehkan 

untuk menjualnya. 

b. Jumhur ulama (inilah yang menjadi dasar fatwa bagi sebagian golongan 

Hanafiyah, Syafi’iyah dan Hanabilah). Menurut mereka mendefinisikan 

wakaf sebagai bentuk menahan suatu benda yang dapat diambil 

manfaatnya. Namun berimplikasi pada hak wakif terhadap benda wakaf 

tersebut menjadi terputus. Hasil atau manfaat benda wakaf digunakan untuk 

kebaikan dalam rangka untuk mendekatkan diri kepada Allah. Dengan 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     51 
 

demikian kepemilikan benda wakaf beralih dari milik wakif menjadi milik 

Allah.  

c. Mazhab Maliki berpendapat bahwa wakaf merupakan perbuatan wakif 

menjadikan manfaat hartanya untuk digunakan oleh penerima wakaf. 

Dalam konteks ini benda wakaf dapat berupa upah, atau menjadikan 

hasilnya untuk dapat digunakan, seperti mewakafkan uang. Namun dalam 

mazhab Maliki ini, keberadaan akad wakaf dapat dilakukan dengan masa 

tertentu sesuai dengan keinginan pemilik. Dengan kata lain harta wakaf 

masih tetap dimiliki oleh wakif (Ridwan, 2018). 

         Berdasarkan uraian pendapat para ulama mazhab di atas dapat disimpulkan 

bahwa kendatipun mereka mendefinisikan wakaf sebgai institusi akad sosial 

(tabaaru’) dalam rangka memberikan nilai kemanfaatan suatu benda untuk 

kemaslahatan publik. Namun terjadi distingsi pendapat ketentuan hukum di antara 

mereka tentang hak kepemilikian benda yang diwakafkan dan durasi waktu atas 

pemanfaaatan benda wakaf. 

Sementara itu dalam konteks Indonesia, penjelasan atas definsisi wakaf 

sebagaimana yang termaktub dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 215, 

bahwa wakaf merupakan perbuatan hukum seseorang atau kelompok orang (badan 

hukum) yang memisahkan sebagian benda miliknya dan melembagakannya 

selama-lamanya untuk kepentingan ibadah atau kebutuhan umum lainnya sesuai 

dengan ajaran Islam (KHI, Pasal 215). 

Sedangkan terkait hukum wakaf,. Menurut Imam Malik, Imam Syafi’iy 

dan Imam Ahmad, hukum wakaf, yakni sunnah (mandub). Sementara ulama 

Hanafiyah menuturkan bahwa hukum wakaf adalah mubah (boleh). Hal ini 

disebabkan wakaf non muslimpun hukumnya sah (Ridwan, 2018). Dari sini dapat 

dikatakan bahwa di kalangan ulama Mazhab (Imam Abu Hanifah, Imam Malik, 

Imam Syafi’i dan Imam Ahmad bin Hanbal) tidak terdapat perbedaan pendapat 

hukum yang signifikan tentang hukum wakaf. 

 

 

 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     52 
 

Dinamika Historis Pembaharuan Hukum Wakaf di Indonesia  

Keberadaan wakaf di Indonesia dapat diasumsikan sudah ada jauh 

sebelum kemerdekaan (Islamy, 2020). Hal ini ditandai dengan ditemukannya 

praktek yang menyerupai wakaf seperti “Tanah Perdikan” di Mataram, “Tanah 

Pareman” di Lombok, “Huma Serang” di Banten, “Tanah pusako” di Minang 

Kabau dan “Tanah Weukeuh” (tanah pemberian sultan untuk kepentingan umum, 

meunasah, dan masjid)  di Aceh (Tuti A. Najib dan Ridwan al-Makassary, Wakaf, 

2006). Pada konteks tradisi pemeliharaan meunasah di Aceh sejak dulu diurus 

oleh Teuku Imum Meunasah (ulama kecil di kampung), yang mana upah Teuku 

Imum dan biaya pemeliharaan meunasah diambil dari hasil perkebunan yang 

diwakafkan (T. Abdullah, 1983). 

Sementara itu, pada zaman Hindia Belanda, tanah wakaf mulai diatur 

dengan Sirculair Van de Government Secretaris ada tanggal 31 Januari 1905 No. 

435,  surat edaran atau BS tanggal 4 Juni 1931 N0. 1961 dan No. 12573 tentang 

perlunya wakif meminta izin secara resmi kepada Bupati, Kemudian dikuatkan 

lagi dengan BS tanggal 24 Desember 1934 No. 13390. Namun demikian penting 

disadari bahwa berbagai surat edaran tersebut berupa aturan administrasi wakaf 

agar tidak bertentangan dengan kebijakan pemerintahan Hindia Belanda.  

 Kemudian pada masa kemerdekaan, barulah wakaf mendapat payung 

hukum dari Undang-undang No. 5 Tahun 1960 Tentang Agraria Pasal 49 ayat (3) 

yang berbunyi : perwakafan tanah milik dilindungi dan diatur menurut peraturan 

pemerintah. Pasal ini ditegaskan lagi oleh PP No. 10 Tahun 1961 tentang 

Pendaftaran Tanah. Tindak lanjut dari UU tersebut, lahirlahPP No. 28 Tahun 1977 

Tentang perwakafan Tanah Milik yang bertujuan untuk menjadikan tanah wakaf 

sebagai suatu lembaga keagamaan khususnya bagi umat Islam (Wajid, 2007). 

 Selain regulasi di atas, pada tanggal 10 Juni 1991 dikeluarkanlah juga 

Instruksi Presiden RI No. 1 Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum Islam (KHI), 

sebagai pedoman bagi para hakim Peradilan Agama dan hukum perkawinan, 

kewarisan serta perwakafan (KHI, 1991). Demikianlah awal perjalanan 

pembaharuan hukum wakaf di Indonesia hingga sampai pada kelahiran Undang-

undang No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf.  



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     53 
 

Secara umum, pembaharuan hukum wakaf dalam UU No. 41 Tahun 2004 

tersebut meliputi tiga aspek sebagai berikut : 

a. Aspek legalitas (sertifikasi) 

Dalam literatur fikih, wakaf dinyatakan sah dilakukan secara lisan atas dasar 

kepercayaan. Wakaf dapat diserahkan pada salah satu tokoh agama yang 

kemudian diangkat menjadi nazhir. Namun praktek wakaf demikian dalam 

konteks kehidupan Indonesia modern yang serba administratif memicu 

pelbagai permasalahan yang berujung sengketa. Oleh karena itu, UU No 41 

tahun 2004 mengatur tentang upaya sertifikasi terhadap tanah wakaf yang 

belum memiliki sertifikat. Dalam UU tersebut juga menetapkan aturan 

bahwa wakaf sah bila dilakukan di hadapan Pembuat Akta Ikrar Wakaf 

(PPAIW) dengan melampirkan bukti legalitas dari harta yang diwakafkan.  

b. Aspek Pengelolaan, pengembangan dan pembinaan 

UU No.41 tahun 2004 mengatur secara detail tentang manajemen dalam 

pemberdayaan dan pengembangan asset wakaf. Aturan itu menyangkut 

benda wakaf, nazhir, ikrar wakaf hingga dibentuknya Badan Wakaf 

Indonesia (BWI) sebagai penyelenggara administrasi pengelolaan secara 

nasional untuk membina para nazhir agar lebih professional. 

c. Ketentuan pidana dan sanksi  

Kepada pihak yang sengaja menyalahgunakan benda wakaf akan diancam 

dengan pidana penjara 5 tahun atau denda paling banyak Rp. 500.000.000. 

Sedangkan pihak yang sengaja merubah peruntukan benda wakaf akan 

dipidana penjara paling lama 4 tahun dan/atau denda sebanyak 

Rp.400.000.000. Sanksi administrasi ini dikenakan pada lembaga keuangan 

syari’ah dan PPAIW yang melakukan pelanggaran terhadap pendaftaran 

tanah wakaf.  Hal ini dilakukan untuk menjaga benda wakaf dari 

penyalahgunaan oleh pihak-pihak tertentu.  

Penting diketahui bahwa beberapa poin pembaharuan di atas tidak lain, 

dimaksudkan untuk memaksimalkan potensi wakaf sebagai salah satu asset 

ekonomi umat. Selain dari tuntutan zaman yang mengharuskan adanya legalitas 

kepemilikan tanah wakaf, munculnya regulasi tersebut juga dilatarbelakangi oleh 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     54 
 

kebutuhan masyarakat akan aturan-aturan yang mampu meminimalisir konflik 

wakaf yang muncul di masyarakat (Huda, 2012). Dengan kata lain, pembaharuan 

ketentuan  hukum wakaf tersebut dilandaskan atas terwujudnya tujuan wakaf yang 

sebenarnya bisa terealisasi dengan baik sesuai anjuran syari’at.  

 

Memahami Pola Ijtihad terkait Eksistensi Wakaf dan Benda Wakaf dalam 

Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf  

Penting diketahui bahwa dalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 

tentang Wakaf terdiri dari 11 bab dengan jumlah 71 pasal. Namun dalam 

penelitian ini tidak semua pasal manjdi objek penelitian. Hanya beberpa pasal 

antara lain,  pasal 1 tentang definisi wakaf, pasal 16 tentang harta benda wakaf, 

dan pasal 40 tentang perubahan status benda wakaf. Adapun kerangka metodologi 

ijtihad terkait berbagai pasal tersebut dapat dilhat dalam analisis sebagai berikut. 

Pada pasal 1 UU No.41 tahun 2004 dinyatakan bahwa eksistensi wakaf 

merupakan bentuk perbuatan hukum wakif (orang yang berwakaf) untuk 

memisahkan atau menyerahkan sebagian harta benda wakaf miliknya agar dapat 

dimanfaatkan selamanya atau dalam jangka waktu tertentu untuk keperluan ibadah 

dan atau kesejahteraan umum yang tidak bertentangan dengan syariat Islam 

(Undang-Undang, 2004). Dengan kata lain wakaf dengan jangka waktu tertentu 

diperbolehkan. Ketentuan tersebut tidak paralel dengan pendapat mayoritas 

mazhab Shafīiyah, Hanabilah dan Hambaliyah yang mengharuskan pemberian 

objek wakaf bersifat permanen tidak boleh temporal (dibatasi waktu tertentu). 

Namun konstruksi hukum pada pasal 1 tersebut sejalan dengan mazhab Maliki 

yang tidak mensyaratkan praktik wakaf bersifat permanen (selamanya), melainkan 

dapat bersifat temporal (Ridwan, 2018). 

Melihat ketentuan hukum dalam Pasal 1 di atas yang memperbolehkan  

praktik wakaf berjangka waktu, maka dapat dikatakan bahwa pembaharuan 

hukum wakaf tersebut melalui pola ijtihad intiqa’i. Penting diketahui kembali 

bahwa tujuan dari aplikasi pola ijtihad intiqai, yakni memilih pendapat fikih klasik 

yang relevan dengan konteks konteks dan kebutuhan masyarakat modern yang 

ada. Pada konteks diperbolehkannya wakaf berjangka dalam ketentuan hukum 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     55 
 

pasal 1 dapat dikatakan sebagai bentuk ijtihad pembaharuan hukum wakaf di 

Indonesia agar dapat relevan dan mengakomodir adanya perkembangan objek 

wakaf di zaman modern.  

Pola ijtihad intiqa’i juga dapat dilihat pada konstruksi hukum pada pasal 15 

terkait harat benda wakaf. Dalam pasal tersebut dijelaskan bahwa harta benda 

wakaf terdiri dari dua jenis. Pertama, harta benda tidak bergerak meliputi: hak atas 

tanah, hak atas bangunan atau bagian bangunan yang berdiri di atas suatu tanah 

hak atas tanaman dan benda lainnya yang berkaitan dengan tanah, hak milik atas 

rumah susun, dan hak milik atas benda tidak bergerak lainnya yang sesuai dengan 

ketentuan syariah dan peraturan perundang-undangan yang berlaku. Kedua, harta 

benda bergerak. Yang dimaksud dengan harta benda bergerak di sini meliputi: 

uang, logam mulia, surat berharga, kendaraan, hak atas kekayaan intelektual, hak 

sewa, dan benda bergerak lainnya sesuai dengan ketentuan syariah dan peraturan 

perundang-undangan yang berlaku (Undang-Undang, 2004). 

Jika dipahami secara mendalam bahwa konstruksi ketentuan hukum pada 

Pasal 16 di atas dapat dikatakan paralel dengan pendapat hukum dari tiga mazhab, 

yakni Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Di mana ketiga mazhab tersebut membolehkan 

harta benda bergerak sebagai objek wakaf. Hal demikian bersebarangan dengan 

mazhab Hanafi yang tidak membolehkan harta benda wakaf yang bergerak 

dengan alasan syarat wakaf antara lain selamanya (ta’bid). Syarat tersebut tidak 

ditemukan dalam harta benda bergerak (Fakhruddin, 2020). Dengan kata lain, 

ketentuan hukum dalam pasal 16 menunjukan bahwa objek wakaf sudah tidak lagi 

mesti berupa harta benda bergerak, seperti halnya berupa jasa atau profesi yang 

diwakafkan dalam ketentuan waktu tertentu (Islamy, 2021). Ketentuan hukum 

dalam pasal tersebut mencerminkan adanya konstruksi pola ijtihad intiqa’i yang 

memasukan pertimbangan kontemporer dalam merespon perkembangan harta 

benda sebagai objek zakat yang dinamis (Sofiandi, 2019). 

Sebagaimana penting disadari dalam konteks kehidupan masayarakat 

muslim modern, terjadi  pengembangan objek wakaf yang signifikan seperti 

halnya praktik wakaf tunai (uang) (Rusydiana et al., 2020). Fenomena wakaf uang 

tersebut dalam perspektif ushul fiqh sendiri dapat dikaji melalui teori maqashid 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     56 
 

syari’ah (pelbagai tujuan dari pensyariatan hukum Islam). Di mana tujuan dari 

semua philanthropi Islam, yakni untuk mewujudkan kesejahteraan bersama. Oleh 

sebab itu, implikasi sosial dari wakaf uang dapat menjadi medium dalam realisasi 

kesejahteraan sosial bagi masyarakat luas (Islamy & Aninnas, 2020). Hal tersebut 

juga menunjukan pentingnya menjadikan peran institusi wakaf tidak sebatas untuk 

menyediakan sarana ibadah dan sosial, melainkan juga memiliki kekuatan 

ekonomi untuk memajukan kesehjatraan umum (Ridwan, 2018).  

Selain pasal 1 dan pasal 16, pola ijtihad intiqa’i juga dapat kita lihat pada 

konstruksi hukum dalam pasal 40 yang menjelaskan tentang perubahan status 

harta benda wakaf. Pada pasal 40 tersebut dinyatakan bahwa harta benda wakaf 

yang sudah diwakafkan tidak dibolehkan untuk dijadikan jaminan, disita, 

dihibahkan, dijual, diwariskan, ditukar maupun dialihkan dalam bentuk 

pengalihan hak lainnya. Konstruksi hukum pada pasal 40 tersebut paralel dengan 

pendapat hukum mazhab Maliki dan Syafi’i yang tidak memperbolehkan untuk 

menjual harta benda wakaf. Berbeda dengan pendapat hukum mazhab Hanafi dan 

Hanbali yang tidak melarang mengatakan tindakan untuk menjual harta benda 

wakaf (Fakhruddin, 2020). Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa konstruksi 

hukum pada pasal 40 lebih memilih pendapat hukum dari mazhab Maliki dan 

Syafi’i yang tidak membolehkan untuk menjual atau mengganti harta benda yang 

sudah diwakafkan. Namun demikian, penulis kurang sependapat dengan 

konstruksi hukum pasal 40 tersebut, mengingat dalam ranah praksisnya, bisa jadi 

benda yang sudah diwakafkan mengalami kerusakan yang berdampak pada 

berkurangnya bahkan hilangnya kemanfaatan dari benda wakaf tersebut (Waluya, 

2018). Oleh sebab itu, larangan penggantian benda wakaf (istibdal wakaf) 

sebagaiman yang termaktub dalam pasal 40 masih dapat dikoreksi kembali. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan uraian pembahasan penelitian ini dapat disimpulkan bahwa 

kontruksi metodologis pembaharuan hukum wakaf yang termaktub dalam UU 

No.41 tahun 2004 tentang wakaf dapat dikatakan cenderung menggunakan 

pendektan ijtihad intiqa’i. Kesimpulan demikian dapat dilihat sebagaimana dalam 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     57 
 

Pasal 1 terkait eksistensi wakaf, Pasal 16 terkait objek wakaf, dan Pasal 40 terkait 

perubahan status harta benda wakaf. Konstruksi hukum dalam ketiga pasal 

tersebut cenderung menggunakan pola memilih pendapat hukum mazhab fikih 

klasik yang relevan dengan kondisi perkembangan dan kebutuhan masyarakat 

modern dalam dunia perwakafan. Hanya saja dalam konteks konstruksi hukum 

pasal 40 terkait perubahan status harta benda wakaf, penulis memandang adanya 

kecenderungan pemilihan pendapat hukum dari mazhab fikih klasik yang tidak 

membolehkan untuk menjual atau mengganti harta benda wakaf. Konstruksi 

hukum yang demikian dalam ranah praksisnya dapat menimbulkan problem. 

Mengingat bisa jadi benda yang sudah diwakafkan dalam kondisi tertentu 

mengalami kerusakan yang berdampak pada berkurangnya bahkan hilangnya 

kemanfaatan. Oleh karena itu, larangan penggantian benda wakaf (istibdal wakaf) 

dalam pasal 40 dapat dikoreksi kembali ke arah konstruksi hukum yang lebih 

baik. 

 

Referensi 

 
Abdullah, A. (n.d.). Nadzir dalam Perspektif Kelembagaan Wakaf di Indonesia. 

Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, Vol.6, No. 
 

Abdullah, T. (1983). Agama dan Perubahan Sosial. Rajawali dan Yayasan Ilmu-

ilmu Sosial. 
 

Ahmad Warson Munawwir. (1984). Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia. 

Pesantren Krapyak. 
 

Al-Qaradawii, Y. (1994). al-Ijtihad al-Mu’asirah Baina al-Indibat wa al-Infirat. 

Dar al-Tauzi’ wa al-Nashr al-Islamiyah. 
 

Fakhruddin, F. (2020). PENGARUH MAZHAB DALAM REGULASI WAKAF 

DIINDONESIA.JURISDICTIE,10,253. 

https://doi.org/10.18860/j.v10i2.8225 
 

Huda, M. (2012). Arah Pembaharuan Wakaf Indonesia. Ulumuna :Jurnal Studi 

Keislaman,Vol.16No. 

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/asy/article/download/1787/686 

 

Ii, P. B., & Padjadjaran, U. (2018). Panduan 2018. 0–13. 
 

Islamy, A. (2020). Dinamika Historis Otoritas Hak Kepenghuluan Nikah di 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     58 
 

Indonesia. Islamitsch Familierecht, Vol.1, No. 
 

Islamy, A. (2021). Pemikiran Hukum Islam Nurcholish Madjid. (Disertasi 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang. 
 

Islamy, A., & Aninnas, A. (2020). Zakat and Tax Relations in Muslim Southeast 

Asian Countries (Comparative Study of Zakat and Tax Arrangements in 

Indonesia, Malaysia and Brunei Darussalam). Li Falah: Jurnal Studi 

EkonomiDanBisnisIslam,5(2),102. 

https://doi.org/10.31332/lifalah.v5i2.2296 
 

Kemenag. (2013). Buku Pedoman Pengelolaan dan Perkembangan Wakaf 

(Kementrian Agama Republik Indonesia Direktorat Jendral Bimbingan 

Masyarakat Islam Direktorat Pemberdayaan Wakaf Tahun 2013),. 
 

KHI. (1991). Kompilasi Hukum Islam (KHI) lahir berdasarkan Instruksi Presiden 

RI Nomor 1 Tahun . 
 

Kongres, P., & Turki, I. (2016). ( rukyatul hilal ). Jika pada tanggal 29 itu ada 

laporan penampakan menggelar even International Hijri Calendar Unity 

Congress ( Kongres Indonesia . 2 Agenda kongres terfokus pada dua 

pilihan sistem kalender Islam : ( 1 ) Kalender dua zona berbasis Ijtimak ( 

hisab murni ), dan. May, 131–248. 
 

Melis, M. (2019). Relevansi Agama dan Kemiskinan; Upaya Memahami 

Kemiskinan Secara Multidimensional dan Solusi yang Ditawarkan dalam 

Ekonomi Islam. SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I, 6(2), 179–190. 

https://doi.org/10.15408/sjsbs.v6i2.11227 
 

Moh.Lutfi. (2019). ( Studi Analisis Hukum Wakaf Sebelum Dan Sesudah Berlaku 

Undang-Undang No . 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf ) Program 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung 1440 H / 

2019 M. 41. 
 

Moleong, L. (2010). Metodologi Penelitian Kualitatif,. Remaja Rosdakarya. 
 

Muhammadiyah, E. N. (2016). 済無No Title No Title No Title. 6(2), 1–23. 
 

Muslich, A. (2016). Peluang dan Tantangan dalam Pengelolaan Wakaf. Muaddib, 

Vol.06 No. 
 

Ridwan, M. (2018). Wakaf Dan Pembangunan Ekonomi. ZISWAF : Jurnal Zakat 

Dan Wakaf, 4(1), 105. https://doi.org/10.21043/ziswaf.v4i1.3034 
 

RirinArifah.(2014).NoTitle.7(2),634. 

https://hsgm.saglik.gov.tr/depo/birimler/saglikli-beslenme-hareketli-hayat-

db/Yayinlar/kitaplar/diger-kitaplar/TBSA-Beslenme-Yayini.pdf 

 

Rusydiana, A. S., Hidayat, Y., Widiastuti, T., & Rahayu, S. S. (2020). Cash Waqf 

for Developing Islamic Economy: Case Study in Indonesia. Al-Uqud: 



Al-Muamalat: Jurnal Ilmu Hukum & Ekonomi Syariah.Vol. 6 No.2. Edisi:2 hal 43-59 

P-ISSN 2460-5115|E-ISSN 2656-288X 

DOI: 10.32505/muamalat.v6i2.2595 

  
 

Athoillah Islamy, dkk     59 
 

Journal of Islamic Economics, 5 (1), 43–59. 5(28), 43–59. 

https://doi.org/10.26740/al-uqud.v5n1.p43-59 
 

Samud. (2009). Pembaharuan Hukum Islam Dalam. I(1), 95–106. 
 

Siregar, I. (2012). Pembaharuan Hukum Perwakafan di Indonesia,”. Jurnal 

Tsaqafah,Vol.8,No. 

https://jurnal.lp2msasbabel.ac.id/index.php/asy/article/download/1787/686 
 

Sofiandi. (2019). Towards Reformulation of Waqf:An Indonesians Discourse. 

,”Asia Pacific Journal On Religion and Society, Vol. 03 Is. 
 

Tuti A. Najib dan Ridwan al-Makassary, Wakaf, T. dan A. (2006). Kemanusiaan : 

Studi tentang Wakaf dalam Perspektif Keadilan Sosial di Indonesia. 

Center for the Study of Religionand Culture. 
 

Undang-Undang. (2004). Pasal 1, UU No.41 Tahun 2004 tentang Wakaf. 
 

Wajid, F. (2007). Wakaf dan Kesejahteraan Umat: Filantropi Islam yang Hampir 

Terlupakan. Pustaka Belajar. 
 

Waluya, A. H. (2018). Istibdal Wakaf Dalam Pandangan Fukaha Klasik dan 

Kontenporer. Misykat Al-Anwar, 29(2), 49–66. 

 
 


