
Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir 

Volume 5 No. 1, Juni  2020 (h.74-89) 

P ISSN 2442-594X | E ISSN 2579-5708 

http://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan 

 

Hak  Cipta @ 2020. Dimiliki oleh Penulis, dipublikasikan oleh Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir. 
Artikel dengan akses terbuka. Lisensi: CC-BY    

 

 

 

 
 
 

ARAH BARU PENGEMBANGAN ULUMUL QUR’AN: TELAAH  
METODOLOGIS ILMU ASBABUN NUZUL  

 

The New Development Of Ulumul Qur’an (The Methodological Studies of Asbab Al-
Nuzul) 

 
 

 
 

 

Munawir 
Institut Agama Islam Negeri  Purwokerto 

munawir.0510@gmail.com 

 
 

 

Musta’in 
Institut Agama Islam Negeri  Purwokerto 

mustaindakwah@gmail.com 
 
 

 

DOI: 10.32505/tibyan. v5i1.1221 

Submitted: 04-11-2019 Revised: 18-06-2020 Accepted: 26-06-2020 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
Abstrsct 

In its corridor as a science, the science of asbabun nuzul is on a par with other 
scholars. Even though it was constructed by scholars, it did not necessarily 
make it immune to criticism and immune to development; there are always 
areas that are unthinkable and not even thought of. This is the focus of this 
article's discussion. Through qualitative-interpretative methods and 
philosophical approaches (philosophical approaches), critical approaches 
(critical approaches), and constructivist approaches, the results are obtained 
that the areas that have not been and are not even thought of at the same time 
as the development of contemporary asbabun nuzul science is the formulation 
of macro asbabun nuzul theory, and the formulation the rules of al-ibratu bil 
maqashidi. 
 

Keywords: Asbabun Nuzul, Construction, Deconstruction, Reconstruction 
 
 
 

 

Abstrak 
Dalam koridornya sebagai ilmu, ilmu asbabun nuzul adalah sejajar dengan 
keilmuan-keilmuan lainnya. Sekalipun ia dikonstruksi oleh para ulama, tidak 
lantas menjadikannya kebal kritik dan imun terhadap pengembangan; selalu ada 
wilayah yang belum dipikirkan dan bahkan tidak terpikirkan. Inilah yang 
menjadi focus pembahasan artikel ini. Melalui metode kualitatif–interpretative 
dan pendekatan filosofis (philosophical approach), pendekatan kritis (critical 
approach), dan pendekatan konstruktivis, diperoleh hasil bahwa wilayah yang 



                                                                 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 75 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020   

belum dan bahkan tidak terpikirkan sekaligus sebagai pengembangan ilmu 
asbabun nuzul kekinian adalah dirumuskannya teori asbabun nuzul makro, dan 
dirumuskannya kaidah al-ibratu bil maqashidi. 
 

Kata Kunci: Asbabun Nuzul, Konstruksi, Dekonstruksi, Rekonstruksi  
 
 

Pendahuluan 

Ilmu asbabun nuzul, sekalipun ia berhubungan dengan Kitab Suci dan karenanya 
memiliki kedudukan tinggi dalam ulumul Qur’an, namun dalam konteks sebagai 
bangunan ilmu, ia tetap dilekati hukum-hukum dan prosedur-prosedur sebagaimana 
ilmu-ilmu pada umumnya.  

Ilmu asbabun nuzul yang notabene-nya sebuah bangunan keilmuan hasil rumusan 
para ulama abad kedua Hijriyyah, dalam koridornya sebagai ilmu, tentu seiring dengan 
perjalanan sejarah kehidupan manusia dengan segala kompleksitas problematika yang 
ada di dalamnya menjadikan bangunan ilmu asbabun nuzul rumusan ulama abad kedua 
Hijriyah tersebut banyak mengalami anomali atau bahkan krisis sehingga 
meniscayakan adanya pengembangan keilmuan sesuai dengan tuntutan dan kebutuhan 
zaman. Point inilah yang menjadi titik kemenarikan penulis untuk mengkaji dan 
meneliti secara lebih lanjut, yaitu mengkaji dan meneliti tentang konstruksi, 
dekonstruksi, dan rekonstruksi ilmu asbabun nuzul. 

 

Prior Research Kajian Asbabun Nuzul 
Kajian asbabun nuzul, memang sudah banyak dikaji oleh para peneliti yang 

memiliki concern terhadap studi ilmu Al-Qur’an. Penulis menemukan ada beberapa 
artikel tentang asbabun nuzul yang sudah di-publish di jurnal-jurnal terakreditasi 
nasional. Namun, dari beberapa artikel yang penulis telaah tersebut, secara umum 
hanya berisi deskripsi normatif tentang ilmu asbabun uzul sebagaimana yang 
dirumuskan oleh para ulama terdahulu (baca: klasik). Di antara artikel-artikel tersebut 
adalah arikel berjudul Asbabun Nuzul sebagai Cabang Ulumul Qur’an tulisan Ridhaul 
Wahidi tahun 2016.1 Senada dengan ini adalah artikel berjudul Asbabun Nuzul 
Pengertian, Macam-macam, Redaksi, dan Urgensi karya Pan Suaedi tahun 2018.2 Dua 
artikel ini membahas secara normatif dan informatif mengenai hal ihwal seputar 
cakupan kajian asbabun nuzul. Dua artikel ini penting untuk mengantarkan pembaca 
pada gambaran umum ilmu asbabun nuzul. 

Berikutnya, artikel yang mengkaji asbabun nuzul lebih dalam lagi, yaitu artikel 
Asbabun Nuzul sebagai Langkah Awal Menafsirkan Al-Qur’an tulisan Wahyudin pada 

                                                      
1Ridhaul Wahidi, “Asbabun Nuzul sebagai Cabang Ulumul Qur’an”, dalam Jurnal Syahadah, 3, no. 

1 (2016): 53-66. 
2Pan Suaedi, “Asbabun Nuzul Pengertian, Macam-macam, Redaksi, dan Urgensi”, dalam Almufida 

1, no. 1 (2018): 110-122.   



76    Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020 

tahun 2010,3 dan artikel berjudul Asbabun Nuzul dan Urgensinya dalam Memahami 
Al-Qur’an karya Muhammad Alifudin tahun 2012.4 Kedua artikel ini satu langkah 
lebih maju dari dua artikel sebelumnya, karena di samping menyajikan teori juga 
aplikasinya dalam menafsiri Al-Qur’an. 

Terakhir artikel berjudul Asbabun Nuzul Perspektif Mikro dan Makro tulisan 
Nunung Sisfita tahun 2015.5 Sekalipun terbit labih lama, akan tetapi dari segi kajian, 
artikel ini lebih maju lagi dibanding artikel-artikel sebelumnya. Artikel ini menyajikan 
pembahasan asbabun nuzul kontemporer yang digagas oleh Fazlur Rahman, khususnya 
asbabun nuzul makro. 

Mengacu prior research terhadap kajian-kajian di atas, artikel yang penulis tulis 
ini, memiliki nilai beda. Nilai beda tersebut adalah pada aspek alur pikir kontinuitas 
kajian ilmu asbabun nuzul yang dipaparkan di dalamnya. Kontinuitas yang dimaksud 
adalah dialektika antara konstruksi ilmu asbabun nuzul, dekonstruksi ilmu asbabun 
nuzul, dan rekonstruksi ilmu asbabun nuzul. Dengan ini, artikel penulis ini bisa 
menjadi kajian komprehensif (menampung dan menyempurnakan) kajian-kajian 
sebelumnya. Di samping itu, dengan dialektika kritis, artikel ini juga menyajikan 
pembahasan sehingga arah baru pengembangan ilmu asbabun nuzul menjadi lebih 
kentara. 

 

Gambaran Umum Ilmu Asbabun Nuzul 
Pengertian Asbabun Nuzul 
Asbabun Nuzul, ditinjau dari aspek etimologi, merupakan satu istilah yang terdiri 

dari dua kata tetapi membentuk satu makna, istilah seperti ini dalam bahasa Arab 
disebut dengan tarkib idhafi. Dua kata tersebut adalah kata asbab dan kata al-nuzul. 
Kata asbab adalah bentuk plural (jama’) dari kata tunggal (mufrad) sabab yang artinya 
‘sebab’ atau ‘latar belakang’, sedang kata al-nuzul adalah bentuk masdar dari kata 
nazala yang artinya ‘turun’.6 Dengan ini, asbabun nuzul diartikan dengan sebab-sebab 
(latar belakang) turunnya Al-Qur’an. Digunakannya kata ‘nuzul’ (yang artinya turun) 
untuk konteks Al-Qur’an, hal ini karena didasarkan pada fenomena Al-Qur’an yang 
keberadaannya bersumber dari Tuhan Yang Maha Tinggi yang diturunkan kepada 
Nabi-Nya (yang hakikatnya adalah makhluk), sehingga pewahyuan Al-Qur’an 
dibahasakan dengan diturunkan dari pihak atas ke pihak bawah. Berbeda untuk konteks 

                                                      
3Wahyudin, “Asbabun Nuzul sebagai Langkah Awal Menafsirkan Al-Qur’an”, dalam JSH Jurnal 

Sosial Humaniora 3, no. 1 (2010): 192-203. 
4Muhammad Alifudin, “Asbabun Nuzul dan Urgensinya dalam Memahami Al-Qur’an”, dalam 

Shautut Tarbiyah, Ed. 26,Th. XVIII, Mei 2012.  
5Nunung Sisfita, “Asbabun Nuzul Perspektif Mikro dan Makro’, dalam Tasamuh 13, no. 1 (2015): 

69-80.  
6 Sebagai catatan, kata turun di atas maksudnya adalah turunnya Al-Qur’an, sebab ilmu asbabun 

nuzul adalah cabang ilmu dari ulumul Qur’an, sehingga sebagian ulama tidak menyebutkan Al-Qur’an di 
belakang kata nuzul karena sudah maklum adanya. Muhammad Amin Suma, Ulumul Qur‟an, Cet. I 
(Jakarta: PT Raja Grafindo, 2013), 205.  



                                                                 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 77 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020   

hadis yang menggunakan istilah al-wurud (yang artinya kedatangan), karena 
keberadaan hadis bersumber dari Nabi sendiri.  
Selanjutnya, asbabun nuzul ditinjau dari aspek epistimologinya para ulama memiliki 
keragaman pendapat, di antaranya: 

M. Hasbi Ash Shiddieqy, ia mendefinisikan asbabun nuzul dengan satu 
pengertian: 

Kejadian yang karenanya diturunkan Al-Qur’an untuk menerangkan hukumnya 
di hari timbul kejadian-kejadian itu dan suasana yang di dalamnya Al-Qur’an 
diturunkan serta mebicarakan sebab yang tersebut itu, baik diturunkan langsung 
sesudah terjadi sebab itu ataupun kemudian lantaran suatu hikmah.7 
 

Nurcholis Madjid (seorang cendikiawan muslim Indonesia), ia mengartikan 
asbabun nuzul dengan sebuah definisi: 

Konsep, teori, atau berita tentang adanya sebab-sebab turunnya wahyu tertentu 
dari Al-Qur’an kepada Nabi SAW, baik berupa satu ayat, satu rangkaian ayat 
maupun satu surat.8 

Selanjutnya Subhi Shalih, ia menyatakan bahwa asbabun nuzul itu sangat 
berkenaan dengan: 

Sesuatu yang menjadi sebab turunnya sebuah ayat atau beberapa ayat, atau 
suatu pertanyaan yang menjadi sebab turunnya ayat sebagai jawaban, atau 
sebagai penjelasan yang diturunkan pada waktu terjadinya suatu peristiwa.9 

Al-Zarqani, dalam kitab Manahilul Irfan fi Ulumil Qur’an ia berpendapat bahwa 
asbabun nuzul adalah: 

Keterangan mengenai suatu ayat atau rangkaian ayat yang berisi tentang sebab-
sebab turunnya atau menjelaskan hukum suatu kasus pada waktu kejadiannya.10  

Dari beberapa pengertian sebagaimana yang dikemukakan oleh para pakar di 
atas, maka diambil simpulan bahwa asbabun nuzul sangat berkaitan dengan dua hal; 
pertama, berkaitan dengan adanya sebuah peristiwa yang melatari diturunkannya al-
Qur’an,11 dan kedua, berkaitan dengan adanya sebuah pertanyaan yang diajukan kepada 
Rasulullah kemudian al-Qur’an turun sebagai jawaban dari pertanyaan tersebut.12 

                                                      
7 M. Hasbi Ash Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Al-Qur’an/Tafsir (Jakarta: Bulan Bintang, 

1990), 69. Dikutip dari Muhammad Chirzin, Al-Qur’an dan Ulumul Qur’an (Yogyakarta: Dana Bhakti 
Prima Yasa, 1998), 30.  

8 Nurcholis Madjid, “Konsep Asbabun Nuzul: Relevansinya Bagi Pandangan Historis Segi-segi 
Tertentu Pandangan Keagamaan”, dalam Budhy Munawar Rahman (ed.), Kontekstualisasi Doktrin Islam 
dalam Sejarah (Jakarta: yayasan Paramadina, 1994),  24. Dikutip dari Muhammad Chirzin, Al-Qur’an, 
30. 

9Shubhi Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-Qur’an, Terjemah Nur Rakhim dkk (Jakarta: Pustaka 
Firdaus, 1993), 160. Dikutip dari Muhammad Chirzin, Al-Qur’an, 30. 

10Al-Zarqani, Manahil ‘Irfan Fi Ulum al-Qur’an, Jilid I (Beirut: Dar al-Fikr, 1988), 106. Dikutip 
dari Muhammad Chirzin, Al-Qur’an, 30. 

11Contoh riwayat dari Ibnu Abbas tentang perintah Allah kepada Rasulullah untuk memberi 
peringatan kepada kerabatnya. Dalam rangka itu, Rasulullah naik ke bukit Shafa lalu menyampaikan 
peringatan kepada kaum kerabatnya perihal adanya siksa yang pedih. Mendengar peringatan Rasulullah 
tersebut, Abu Lahab mencaci Rasulullah seraya mengatakan: ‘Celakalah Engkau wahai Muhammad! 



78    Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020 

Selanjutnya, terlepas dari definisi di atas, sebenarnya ada satu problem teologis 
yang harus dijelaskan kaitannya dengan penggunaan istilah asbab al-nuzul.  
Sebagaimana paparan di atas, kata asbab adalah bentuk jamak dari kata sabab yang 
dalam bahasa Indonesia diterjemahkan dengan sebab-sebab, sehingga di sinilah 
problem teologis itu muncul. Oleh karena asbab al-nuzul adalah sebab-sebab turunnya 
Al-Qur’an, maka ini menimbulkan pemahaman bahwa peristiwa atau pertanyaan yang 
terjadi pada masa Nabi itu lah yang menyebabkan diturunkannya Al-Qur’an, sehingga 
seandainya peristiwa atau pertanyaan itu tidak ada maka Al-Qur’an tidak jadi turun.13 
Problem teologis lainnya adalah jika secara teologis Al-Qur’an dipahami sudah ada 
sejak zaman azali, dan dalam logika pengertian asbab al-nuzul di atas Al-Qur’an adalah 
sesuatu yang disebabkan (baca: akibat dari sebab), maka bagaimana bisa terjadi Al-
Qur’an sebagai sesuatu yang disebabkan keberadaannya mendahului 
peristiwa/pertanyaan sebagai sesuatu yang menyebabkan turunnya Al-Qur’an.14 

Menanggapi problem teologis di atas, sebagaimana dikutip dari Mu’amar Zayn 
Qadafy, Ibrahim al-Na’mah berpendapat bahwa penggunaan istilah asbabun nuzul 
adalah sekedar ‘agar enak disebut saja’ (min bab al-tasamuh wa al-tajawuz). Adapun 
istilah yang tepat adalah munasabat al-nuzul (relevansi peristiwa diturunkannya Al-
Qur’an).15 Namun demikian, istilah asbabun nuzul lebih popular daripada munasabat 
al-nuzul, sehingga dengan ini dapat direkomendasikan bahwa penggunaan istilah tetap 
asbab al-nuzul tetapi dengan maksud (makna) munasabat al-nuzul.   
 
 

                                                                                                                                                            

Apakah Engkau mengumpulkan kami hanya untuk (mendengarkan) peringatan ini?’ Kemudian peristiwa 
ini direspon oleh Allah dengan turun QS. Al-Lahab.  

12Contoh pengaduan seorang perempuan bernama Khaulah binti Sa’labah kepada Rasulullah 
mengenai zihar yang dijatuhkan suaminya (Aus bin Samit) kepeda dirinya. Pengaduan ini ia lakukan 
karena merasa perlakuan suaminya cenderung tidak adil kepada dirinya. Ia telah menghabiskan masa 
mudanya bersama suaminya dan juga telah melahirkan banyak anak darinya, akan tetapi ketika sudah 
tua, ia di zihar oleh suaminya (zihar dalam tradisi Jahiliyah sama dengan thalaq). Aduan Khaulah binti 
Sa’labah ini kemudian direspon oleh Al-Qur’an dengan turunnya QS. Al-Mujadilah: 1-4.  

13Dalam hal ini, Nashruddin Baidan juga menyatakan bahwa term ‘sebab’ di sana tidak sama 
dengan “sebab” sebagaimana yang dipahami dalam hukum kausalitas. Term ‘sebab’ dalam hukum 
kausalitas adalah kewajiban adanya untuk lahirnya suatu akibat, sehingga sebuah akibat tidak mungkin 
terjadi tanpa adanya sebab tertentu yang mendahuluinya. Akan tetapi yang dimaksud dengan ‘sebab’ 
dalam konteks ini, adalah sebab yang secara teoritis tidak mutlak adanya untuk turunnya sebuah ayat, 
walaupun secara empiris sebab (peristiwa) tersebut sudah terjadi. Keberadaan peristiwa/pertanyaan yang 
dinyatakan sebagai sebab-sebab turunya al-Qur’an, adalah salah satu manifestasi dari kebijaksanaan 
Allah dalam membimbing hamba-Nya. Dengan adanya asbabun nuzul, menjadi lebih tampak keabsahan 
Al-Qur’an sebagai petunjuk yang sesuai dengan kebutuhuan dan kesanggupan manusia. Nashruddin 
Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), 132. 

14Belum lagi jika dihadapkan pada kasus surat al-Lahab. Keberadaan Al-Qur’an yang diyakini 
sudah ada di Lauh Mahfuz yang hal itu berarti keberadaan surat al-lahab juga sudah ada semenjak di 
Lauh Mahfuz, maka ‘seakan-akan’ Allah harus membuat di muka bumi seorang yang bernama Abu 
Lahab demi menjadi sebab diturunkannya surat al-Lahab. Kalau demikian halnya, maka dapat 
menimbulkan pemahaman bahwa Abu Lahab bukanlah sosok manusia kafir yang menentang dan 
memusuhi Nabi, tetapi ia adalah ‘tumbal’ yang berjasa menjadi penyebab diturunkannya surat al-Lahab.  

15 Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul Sebuah Kajian Epistemologis (Yogyakarta: IN AzNa 
Books, 2015), 17. 



                                                                 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 79 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020   

Sejarah Perkembangan Asbabun Nuzul 
Asbab al-nuzul menjadi sebuah ilmu ditandai dengan adanya para ulama yang 

secara spesifik menyusun karya-karya tentang asbab al-nuzul. Di antara para ulama 
tersebut adalah al-Wahhidi (w. 468 H) dengan karyanya yang berjudul Asbabun Nuzul 
al-Qur’an.16 Al-Wahhidi dalam karyanya ini, belum mendefinisikan asbab al-nuzul 
secara kongkrit. Ia menyebutkannya dengan menggunakan istilah qissatu al-ayat wa 
bayanu nuzuliha (cerita ayat dan penjelasan mengenai turunnya).  Dengan ini, 
sekalipun al-Wahhidi belum sampai pada teoritisasi ilmu asbabun nuzul secara jelas, 
akan tetapi jelas bahwa ia sudah memiliki kesadaran tentang pentingnya penjelasan-
penjelasan mengenai turunnya ayat-ayat Al-Qur’an. 

Tokoh asbabun nuzul berikutnya adalah al-Ja’bari (w. 732 H) dengan karyanya 
yang merupakan ringkasan dari karya al-Wahhidi. Perkembangan teoritisasi asbabun 
nuzul yang dilakukan oleh al-Ja’bari dalam hal ini adalah pembagian turunnya Al-
Qur’an ke dalam dua cara; pertama, ayat-ayat yang turun dengan sendirinya 
(ibtida’an), dan kedua, ayat-ayat yang turun setelah terjadinya suatu peristiwa ataupun 
adanya pertanyaan (‘uqba hadisatin/su’alin).17  

Selanjutnya, teoritisasi asbabun nuzul dikembangkan lagi oleh al-Zarkasyi 
dengan karyanya yang berjudul Al-Burhan Fi Ulum Al-Qur’an.18 Teori yang 
disumbangkan oleh al-Zarkasyi kaitannya dengan pengembangan ilmu asbabun nuzul 
adalah pengulangan turunnya ayat (tikrar al-nuzul). Teori ini muncul dilatarbelakangi 
oleh adanya problematika terkait satu ayat yang memiliki dua riwayat sabab al-nuzul. 
Melalui teori ini, maka disimpulkan bahwa jika satu ayat memiliki dua sabab al-nuzul 
yang berbeda namun sama-sama valid, ataupun memiliki satu riwayat akan tetapi 
isinya bertentangan dengan pemahaman umum mengenai ayat tersebut, maka ayat 
tersebut mengalami pengulangan turunnya.19  

Dalam waktu hampir bersamaan dengan al-Zarkasyi, tokoh asbab al-nuzul 
berikutnya adalah Ibnu Hajar al-Asqalani (w. 852 H) dengan karyanya yang berjudul 
al-‘Ujab fi Bayan al-Asbab.20 Sumbangan keilmuan asbab al-nuzul dari Ibnu Hajar al-
Asqalani adalah menambahkan penjelasan-penjelasan yang belum (tidak) ada di 
kitabnya al-Wahhidi. Semangatnya adalah memilah dan memilih riwayat-riwayat yang 
bukan sebagai asbab al-nuzul dan riwayat-riwayat yang sebagai asbab al-nuzul.21 

                                                      
16Jika merujuk pada al-Zarkasyi, memang dikatakan bahwa tokoh pertama ilmu asbabun nuzul 

adalah Ali al-Madini (w. 234 H.) dengan karyanya Kitab al-Tanzil, namun demikian kitab tersebut tidak 
pernah ditemukan atau dijadikan rujukan oleh para ulama ilmu-ilmu Al-Qur’an. Dengan ini, al-Wahhidi 
tetap dianggap sebagai tokoh pertama ilmu asbabun nuzul. Qadafy, Sababun Nuzul Sebuah Kajian 
Epistemologis,3.   

17Qadafy, Sababun Nuzul Sebuah Kajian Epistemologis, 23. 
18Al-Zarkasyi, Al-Burhan fi Ulumil Qur’an (Kairo: Dar al-Hadis, 2006). 
19Dikutip dari Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 25. 
20 Ibnu Hajar al-Asqalani, al-‘Ujab fi Bayan al-Asbab (Beirut: Dar Ibni Hazm, t.th.). 
21 Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 28. 



80    Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020 

Perkembangan ilmu asbab al-nuzul berikutnya dipelopori oleh al-Suyuti (w. 911 
H) dengan karyanya yang berjudul Lubab al-Nuqul Fi Asbab al-Nuzul.22 Dalam hal ini, 
ada beberapa sumbangan keilmuan yang sangat signifikan dari al-Suyuti. Pertama, al-
Suyuti berhasil mendefinisikan asbab al-nuzul dengan lebih jelas dan kongkrit. Asbab 
al-nuzul ia definisikan dengan ‘Ma nuzilat al-ayat ayyama wuqu’ihi” (sesuatu yang 
terjadi pada hari-hari diturunkannya ayat Al-Qur’an). Dalam definisi tersebut, al-
Suyuti menggunakan istilah ‘ayyama’ (hari-hari) maksudnya adalah peristiwa yang 
melatarbelakangi diturunkannya Al-Qur’an tersebut terjadi secara langsung ataupun 
peristiwa yang melatarbelakangi tersebut berjeda beberapa hari sebelum diturunkannya 
Al-Qur’an.   

Kedua, al-Suyuti berhasil meyakinkan diterimanya riwayat asbab al-nuzul 
sebagai riwayat yang berstatus marfu’ sekalipun ia hanya berhenti pada tabaqat 
sahabat (mauquf). Bahkan ia juga merekomendasikan diterimanya riwayat asbab al-
nuzul yang berstatus maqtu’ (diriwayatkan oleh tabi’in) asalkan riwayat tersebut 
dikuatkan oleh riwayat lain dari para ulama tafsir yang diyakini mereka 
mendapatkannya dari para sahabat. 

Ketiga, al-Suyuti juga berhasil merumuskan kategorisasi riwayat asbab al-nuzul 
ke dalam dua kategori, yaitu sarihah dan ghairu sarihah. Dikatakan sarihah jika riwayat 
asbab al-nuzul tersebut dinyatakan dengan: ‘sababu nuzuli hadzihil ayat kadza…’ atau 
riwayat tersebut diawali dengan huruf fa’, seperti pernyataan ‘hadasa kadza aw suila 
Rasulullah ‘an kadza fa nazalat al-ayat…’ dan dikatakan gairu sarihah jika riwayat 
asbab al-nuzul tersebut diawali dengan kata semisal “nazala kadza fi…” atau 
pernyataan ‘ahsibu hadzihil ayat nazalat fi kadza…’ Dengan adanya kategorisasi ini, 
al-Suyuti berhasil menyelesaikan problem yang selama ini dihadapi oleh ulama 
pendahulunya terkait dengan ketidakpastian apakah sebuah riwayat tersebut sebagai 
asbab al-nuzul ataukah sebagai tafsir dari ayat yang dimaksud.23 

Khazanah ilmu asbab al-nuzul pada fase berikutnya dikembangkan oleh tokoh 
yang bernama al-Zarqani (1367 H) dengan karyanya yang berjudul Manahil al-‘Irfan Fi 
Ulumil Qur’an.24 Dalam karyanya ini, al-Zarqani mendefinisikan asbab al-nuzul secara 
lebih terperinci lagi. Menurutnya, asbab al-nuzul adalah “Suatu (peristiwa) yang terjadi 
yang kemudian karenanya suatu ayat (beberapa ayat) diturunkan untuk merespon 
peristiwa tersebut ataupun untuk menjelaskan hukumnya”. Secara umum, definisi al-
Zarqani ini memang tidak jauh berbeda dengan definisi tokoh sebelumnya (baca: al-
Suyuti), namun demikian dengan definisi al-Zarqani ini definisi asbab al-nuzul yang 
dikemukakan oleh al-Suyuti seakan menjadi semakin terpahami, karena adanya 
penjelasan yang lebih terperinci, yaitu suatu peristiwa yang dimaksud sebagai asbab al-
nuzul bukanlah sembarang peristiwa yang terjadi sesaat sebelum suatu ayat 
diturunkan, akan tetapi peristiwa yang terjadi dan memiliki keterkaitan langsung 
                                                      

22Al-Suyuti, Lubab al-Nuqul Fi Asbab al-Nuzul (Beirut: Mu’assasah al-Kutub al-Saqafiyyah, 
2002). 

23Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 32. 
24Al-Zarqani, Manahil ‘Irfan Fi Ulum al-Qur’an, Jilid I (Beirut: Dar al-Fikr, 1988). 



                                                                 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 81 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020   

dengan isi dari ayat yang diturunkan, dengan dua indikasai, yaitu peristiwa tersebut 
direspon oleh ayat atau peristiwa tersebut dijelaskan hukumnya oleh ayat yang turun.25 

Definisi asbab al-nuzul al-Zarqani yang komprehensif di atas dianggap sudah 
final dan mapan karena dalam perkembangan berikutnya para pakar sama 
mencukupkan diri untuk merujuk pada definisi tersebut atau sebagian dari mereka ada 
yang sekedar membahasakan ulang, seperti Manna’ Khalil al-Qattan dalam karyanya 
yang berjudul Mabahis fi Ulumil Qur’an.26 Dalam karya tersebut ia mendefinisikan 
asbab al-nuzul dengan “suatu peristiwa atau pertanyaan yang karenanya Al-Qur’an 
diturunkan”.27 
 
Signifikansi Asbabun Nuzul      

Berdasarkan paparan di atas mengenai perkembangan ilmu asbab al-nuzul, jelas 
bahwa ilmu ini memiliki urgensi yang sangat tinggi dalam kajian tafsir al-Qur’an. Al-
Qur’an yang notabene-nya adalah kalam Ilahi yang mewujud dalam bentuk teks 
diyakini penurunannya sangat berhubungan dengan dinamika sejarah dan setting social 
masyarakat Arab pada saat itu, bahkan pada kasus tertentu suatu ayat diturunkan 
sebagai respon langsung terhadap peristiwa-peristiwa khusus ataupun sebagai jawaban 
dari pertanyaan-pertanyaan khusus. Dengan ini, memahami Al-Qur’an tanpa 
melibatkan disiplin ilmu asbab al-nuzul bisa menyebabkan kesalahan pemahaman yang 
bersifat fatal.28 

Pentingnya kajian asbab al-nuzul dalam studi tafsir Al-Qur’an, para pakar dan 
pemerhati studi Qur’an merumuskannya ke dalam beberapa point berikut ini:29 
a. Mengetahui hikmah disyari’atkannya sebuah hukum (Hikmatu Tasyri’ al-Hukm) 
b. Memastikan makna Al-Qur’an dan menghilangkan kerancuan (al-Wuquf ‘ala al-

ma’na wa izalat al-syakk) 
c. Menghilangkan kerancuan dari pembatasan hukum (daf’u tawahhum al-hasr) 

 
Kaidah-kaidah Asbabun Nuzul 
Dalam pergulatan menentukan makna Al-Qur’an melalui kajian asbabun nuzul, dalam 
praktiknya paling tidak ada dua kaidah yang berkembang. Kedua kaidah tersebut 
adalah Al-ibratu Bi ‘umumil lafaz la bikhushush al-sabab dan Al-Ibratu bikhushush al-
sabab la bi ‘umumil lafaz. 
 

Kaidah Al-ibratu Bi ‘Umumil Lafaz La Bikhushush al-Sabab 
Kaidah ini dapat diartikan dengan sebuah ketetapan hukum (‘ibrah) itu 

didasarkan pada keumuman lafaz bukan pada kekhususan sebab. Dengan kaidah ini, 

                                                      
25 Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 34-35. 
26 Manna’ Khalil al-Qattan, Mabahis Fi Ulumil Qur’an (Beirut: Maktabah al-Ma’arif, 2000). 
27 Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 36. 
28 Sebagaimana pernyataan al-Wahhidi: ‘ La yumkinu ma’rifah tafsir al-ayat duna al-wuquf ‘ala 

qishatiha wa bayan nuzuliha” (tidak mungkin mengetahui tafsir sebuah ayat tanpa memperhatikan cerita 
dan keterangan mengenai turunnya ayat tersebut. Dikutip Qadafy, Sababun Nuzul, 5. 

29Qadafy, Sababun Nuzul,7-30. 



82    Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020 

sebuah ayat dipahami berdasar redaksinya yang umum sekalipun dilatarbelakangi oleh 
sebab yang khusus, makna dari ayat tersebut tetap berlaku untuk semuanya. Contohnya 
QS. Al-Nur: 6: 

 

اتٍ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أزَْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لهَُمْ شُهَداَءُ إلاَِّ أنَْفسُُهُمْ فَشَهَادةَُ أحََدِهِمْ أرَْبَعُ شَهَادَ 
ادِقيِنَ  ِ ۙ إنَِّهُ لمَِنَ الصَّ َّDبِا 

Artinya: “Dan orang-orang yang menuduh isterinya (berzina), padahal mereka tidak 
ada mempunyai saksi-saksi selain diri mereka sendiri, maka persaksian orang 
itu ialah empat kali bersumpah dengan nama Allah, sesungguhnya dia adalah 
termasuk orang-orang yang benar”. (QS. Al-Nur [24]: 6).30 

 

Ayat di atas turun berkaitan dengan kasus Hilal bin Umayah yang menuduh 
istrinya berzina dengan ibn Syuarik bin Samha’. Kemudian Nabi bersabda: ‘Harus ada 
bukti, kalau tidak, maka punggungmu akan aku dera! Hilal berkata: ‘Wahai Rasulullah, 
apabila salah seorang di antara kami melihat seorang laki-laki mendatangi istrinya, 
maka apakah dia harus mendatangkan bukti? Rasulullah menjawab; ‘Harus ada bukti, 
jika tidak maka punggungmu akan aku dera! Hilal kemudian bersumpah: ‘Demi Dzat 
yang mengutusmu dengan kebenaran, sesungguhnya aku adalah orang yang jujur dan 
Allah sungguh akan menyelamatkanku dari dera! Maka turunlah ayat di atas.31 

Dengan kaidah al-ibratu Bi ‘umumil lafaz la bikhushush as-sabab, maka ayat di 
atas sekalipun sebagai respon terhadap peristiwa khusus yaitu tuduhan zina yang 
dilontarkan Hilal bin Umayah kepada istrinya, akan tetapi keberlakuannya bersifat 
umum, yaitu berlaku untuk semua suami yang menuduh istrinya berzina supaya 
mendatangkan saksi atau kalau tidak ia harus bersumpah empat kali atas nama Allah. 
 

Kaidah Al-Ibratu Bikhushush al-Sabab La Bi ‘Umumil Lafaz 
Kaidah ini adalah kebalikan dari kaidah di atas. Jika kaidah di atas mendasarkan 

hukum pada keumuman lafaznya, maka kaidah menyatakan bahwa suatu ketetapan 
hukum itu didasarkan pada sebabnya yang khusus bukan pada lafaznya yang umum, 
sehingga keberlakuan ayat tersebut tidak diperuntukkan untuk semuanya.32 Contohnya 
QS. Al-Baqarah: 115: 

َ وَاسِ  َّF َّإِن ۚ ِ َّF ُالْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ۚ فَأيَْنمََا توَُلُّوا فثَمََّ وَجْه ِ َّDِعٌ عَلِيمٌ و  
 

Artinya: “Dan kepunyaan Allah-lah timur dan barat, maka kemanapun kamu 
menghadap di situlah wajah Allah”. (QS. Al-Baqarah [2]: 115).33 

                                                      
30 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Semarang: CV ALWAAH, 1993), 544. 
31 Manna’ Khalil al-Qattan, Mabahis, 84. 
32Oleh sebagian ulama, kaidah ini dijadikan sebagai counter terhadap kaidah sebelumnya. Mereka 

berargumen; 1) tujuan utama dari satu ayat yang turun dengan redaksinya yang umum adalah untuk 
menjelaskan satu hukum yang sebabnya khusus; 2) jika tetap yang dipegang adalah keumuman lafal, 
maka menjadi sia-sia kajian tentang riwayat asbabun nuzul, karena riwayat tersebut berdasar pada sebab 
yang khusus; 3) satu ayat yang beredaksi umum, terkadang adalah jawaban dari pertanyaan khusus, 
sedangkan jawaban dan pertanyaan akan memiliki kesesuaian dengan yang lainnya, jika adanya 
kesamaan kasus, situasi, dan kondisi. Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 41-43. 

33 Departemen Agama RI, Al-Qur’an, 31. 



                                                                 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 83 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020   

 
Ayat di atas turun berkaitan dengan keadaan Nabi yang melaksanakan shalat di 

atas unta tunggangannya ketika dalam perjalanan dari Mekkah menuju Madinah. 
Sedangkan maklum adanya bahwa posisi Madinah adalah membelakangi Makkah. 
Berdasarkan kaidah Al-Ibratu bikhushush as-sabab la bi ‘umumil lafaz maka ayat di 
atas dipahami bahwa kebolehan shalat menghadap arah mana saja adalah hanya berlaku 
untuk keadaan khusus, yaitu shalat di atas kendaraan atau keadaan lain yang bisa 
dikiaskan dengan keadaan khusus tersebut.   

 

Konstruksi Ilmu Asbabun Nuzul 
Dari gambaran umum tentang asbabun nuzul di atas, maka secara singkat konsep 

asbabun nuzul dapat dikonstruksikan sebagai berikut: 
Asbabun nuzul adalah salah satu cabang Ulumul Qur’an yang mengkaji tentang 

sebab-sebab yang melatarbelakangi diturunkannya Al-Qur’an. Sebab-sebab tersebut 
adakalanya berupa peristiwa dan adakalanya berupa pertanyaan, kemudian Al-Qur’an 
turun merespon peristiwa tersebut ataupun menjawab pertanyaan tersebut. Dengan 
kajian asbabun nuzul ini, dapat dipahami bahwa Al-Qur’an tidak turun di ruang dan 
waktu yang hampa sejarah, melainkan ia berdialektika dengan realitas dan atau 
masyarakat yang diajaknya bicara. Al-Qur’an turun berinteraksi langsung dengan 
masyarakat Arab, baik dalam rangka memberi penjelasan ataupun memberi solusi atas 
problem yang dihadapi masyarakat Arab saat itu. Dengan dialektika dan interaksi 
seperti ini, keberadaan Al-Qur’an benar-benar membumi dan menyejarah di tengah-
tengah kehidupan manusia (baca: masyarakat Arab saat itu). 

Oleh karena asbabun nuzul itu berupa peristiwa atau pertanyaan, maka satu-
satunya data (informasi) yang valid tentang hal itu adalah melalui tuturan 
(periwayatan) para sahabat yang terlibat atau menyaksikan turunnya Al-Qur’an. Dalam 
tuturannya ini, sahabat biasanya menggunakan ungkapan: “Sebab turunnya ayat ini 
adalah…” atau uangkapan: “Rasulullah ditanya, kemudian turunlah ayat...” Informasi 
ini sekalipun dari sahabat (mauquf),34 akan tetapi ia dihukumi sama seperti (seakan) 
dari Nabi (marfu’).35 Hal ini karena Nabi Muhammad sebagai actor utama (figur 
sentral yang Al-Qur’an diturunkan kepadanya) tentu tidak mungkin menceritakan 
sendiri kepada dirinya mengenai sejarah turunnya Al-Qur’an. 

Asbabun nuzul sebagai sebab-sebab turunnya Al-Qur’an, tentu kajian 
terhadapnya sangat penting, khususnya sebagai pisau analisis untuk memahami makna 
dan atau menentukan hukum yang dimaksudkan oleh Al-Qur’an. Kajian terhadap 
asbabun nuzul mengantarkan pada pengetahuan apakah makna sebuah ayat itu berlaku 
khusus (lokal/temporal) ataukah umum (universal). Tanpa pengetahuan ini, seseorang 
                                                      

34Hadis mauquf adalah perkataan atau perbuatan yang disandarkan pada sahabat Nabi, baik 
sanadnya bersambung atau terputus. Misalnya, Ibnu Umar berkata: , Ibnu Mas’ud berkata: … 
Muhammad Alwi al-Maliki al-Hasani, Al-Minhal al-Lathif Fi Ushul Al-Hadis Al-Syarif (Surabaya: 
Hai’ah Ash-Shafwah Al-Malikiyah, t.th.), 75.  

35 Hadis Marfu’ adalah segala perkataan, perbuatan, dan ketetapan yang disandarkan kepada NAbi 
SAW. Misalnya, Rasulullah bersabda Al-Hasani, Al-Minhal al-Lathif,  69. 



84    Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020 

bisa saja salah memahami sebuah ayat Al-Qur’an; mestinya ayat tersebut berlaku 
khusus tapi dipahami berlaku umum atau sebaliknya. Dengan kata lain, dengan 
mengkaji asbabun nuzul, seseorang dalam memahami sebuah ayat Al-Qur’an bisa 
menentukan penggunaan kaidah al-‘ibratu bi ‘umum al-lafadz la bi khushush al-sabab’ 
ataukah penggunaan kaidah al-‘ibratu bi khushush al-sabab la bi ‘umum al-lafadz. 
Contoh QS. Al-Baqarah: 115 yang terjemahnya: “Dan kepunyaan Allah-lah timur dan 
barat, maka kemana pun kamu menghadap di situlah wajah Allah”. Ayat ini berkaitan 
dengan pelaksanaan ibadah shalat. Jika tidak dikaji asbabun nuzulnya, maka bisa saja 
seseorang memahaminya sesuai dengan keumuman lafadznya, yaitu shalat boleh 
menghadap ke mana saja karena ke mana pun menghadap di sana ada Allah. Akan 
tetapi setelah dikaji asbabun nuzulnya, ayat ini berkaitan dengan shalat dalam 
perjalanan atau shalat dalam keadaan buta arah kiblat, sehingga dalam kondisi khusus 
seperti ini shalat boleh dilakukan menghadap ke mana saja. Dengan ini, kaidah yang 
tepat untuk digunakan memahami QS. Al-Baqarah: 115 di atas adalah kaidah al-‘ibratu 
bi khushush al-sabab la bi ‘umum al-lafadz.   
 

Dekonstruksi Ilmu Asbabun Nuzul 
Paparan asbabun nuzul sebagaimana konstruksi di atas jika ditinjau dari 

pergeseran paradigma Thomas Kuhn dapat dikatakan sebagai normal sains (normal 
science).36 Dikatakan normal sains karena konsep asbabun nuzul tersebut dianggap 
sudah mapan dan final. Namun demikian, jika ditelisik lebih jauh dan dihadapkan pada 
isu-isu kekinian, maka tampak bahwa konstruksi ilmu asbabun nuzul sebagaimana 
yang dikonsepsikan ulama di atas mengalami ‘ketidakcukupan’ (untuk enggan 
mengatakan: ketidakmampuan) dalam menghadapi kondisi dan realitas kekinian yang 
semakin kompleks. 

Memang, konsepsi asbabun nuzul di atas sudah cukup menyelesaikan problem 
pemahaman ayat yang memiliki sabab-sebab turunnya. Akan tetapi permasalahannya 
adalah, tidak semua ayat Al-Qur’an memiliki asbabun nuzul.37 Bahkan ayat-ayat yang 
tidak memiliki asbabun nuzul jumlahnya lebih banyak daripada ayat-ayat yang 
memiliki asbabun nuzul. Lalu, bagaimanakah menyelesaikan problem pemahaman pada 
ayat-ayat yang tidak ber-asbabun nuzul tersebut?  

Kebutuhan kekinian, problem pemahaman ayat tidak hanya sekedar menentukan 
sebab khusus ataukah lafadznya yang umum, akan tetapi problem yang ada adalah 
menentukan maqashid dari sebuah ayat, atau bahkan maqashid dari Al-Qur’an itu 
sendiri. Sehingga dengan ini, bisa jadi sebuah ayat, sekalipun dari segi penunjukkannya 
jelas (dalalah sharihah), akan tetapi sekiranya ayat tersebut dipraktekkan sesuai dengan 
penunjukkannya malah bertentangan dengan maqashid Al-Qur’an, maka ayat tersebut 
dianggap sebagai furu’ Al-Qur’an (cabang) yang penerapannya harus diacukan kepada 
ushul (maqashid) Al-Qur’an.  Dengan ini, (mengacu pada paradigma Thomas Kuhn) 
                                                      

36Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, Jilid 2 No. 2 (London: The University of 
Chicago Press, 1962), 10. 

37Al-Suyuti, Al-Itqan Fi Ulum al-Qur’an, Jilid I, 29. Al-Zarqani, Manahil…, Jilid I, 106. 



                                                                 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 85 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020   

berarti asbabun nuzul sebagai normal sains telah mengalami anomaly atau bahkan 
krisis. Misalnya dalam memahami QS. Al-Maidah: 38: 

 

ُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ  َّFَو ِ َّF َوَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعوُا أيَْدِيَهُمَا جَزَاءً بمَِا كَسَبَا نكََالاً مِن 
 

Artinya: “Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan 
keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai 
siksaan dari Allah. Dan Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.” (QS. Al-
Maidah [5]: 38).38 

 

Ayat di atas, jika dikaji asbabun nuzulnya adalah berkenaan dengan Thu’mah bin 
Ubairiq yang mencuri baju perang kepunyaan Qatadah bin Al-Nu’man (yang tidak lain 
adalah tetangga Thu’mah sendiri). Baju perang tersebut kemudian disembunyikan di 
rumah seorang Yahudi yang bernama Zaid bin Al-Samin. Akan tetapi, tanpa disadari 
kantong yang berisi tepung yang dibawa Thu’mah sewaktu mencuri ternyata bocor 
sehingga tercecerlah tepung tersebut mulai dari rumah Qatadah bin al-Nu’man sampai 
rumah Zaid bin al-Samid. Dari sinilah kemudian menjadi ketahuan (ketangkap) siapa 
pencurinya, karena Qatadah kemudian menyusuri ceceran tepung tersebut hingga ia 
sampai ke rumah Zaid bin al-Samid dan mendapati baju perangnya ada di rumah 
tersebut. Lalu Qatadah mengambil baju perangnya dan Zaid berkata: “Saya diberi baju 
perang ini oleh Thu’mah bin Ubairiq”. Kemudian orang-orang pada bersaksi 
membenarkan perkataan Zaid hingga turunlah ayat di atas. 

Dari kajian terhadap asbabun nuzulnya di atas, maka QS. Al-Baqarah: 115 ini 
memiliki sebab khusus menyangkut turunnya, yaitu pencurian yang dilakukan oleh 
Thu’mah bin Ubairiq. Namun demikian, berdasar petunjuknya, QS. Al-Baqarah: 115 
ini menuntut untuk dipahami berdasar redaksinya yang umum. Dengan demikian 
berlaku kaidah al-‘ibrah bi ‘umum al-lafadz la bikhusus al-sabab, sehingga ayat di atas 
dpahami sekalipun hukuman potong tangan tersebut dikenakan kepada Thu’mah bin 
Ubairiq, bukan berarti bahwa pencuri-pencuri lain tidak dikenakan hukum potong 
tangan. Thu’mah bin Ubairiq di ayat itu hanyalah perantara (sampel) untuk 
diterapkannya hukum potong tangan bagi pencuri, sehingga keberlakuan hukum 
potong tangan tersebut bersifat umum (berlaku bagi siapa saja yang melakukan 
kejahatan pencurian sebagaimana pencurian yang dilakukan oleh Thu’mah bin 
Ubairiq).  

Pemahaman seperti ini, pada awalnya memang dianggap sudah tuntas dan tidak 
menyisakan masalah (normal sains), akan tetapi seiring dengan berkembangnya zaman; 
umat Islam tidak semuanya hidup dalam negara yang menerapkan hukum Islam; model 
dan bentuk pencurian juga tidak semuanya menggunakan tangan tapi bisa dengan 
jabatan dan kekuasaan; system penegakkan hukum yang ada tekadang juga tidak seadil 
dulu, maka penerapan ayat di atas secara apa adanya tanpa mempertimbangkan 

                                                      
38Departemen Agama RI, Al-Qur’an, 165. 



86    Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020 

kompleksitas kondisi dan realitas kekinian, bisa jadi hal tersebut malah menimbulkan 
Al-Qur’an kontraproduktif dengan maqashid-nya (anomali dan krisis).  

 

Rekonstruksi Ilmu Asbabun Nuzul 
Dari paparan di atas, tampak bahwa ilmu asbabun nuzul telah mengalami 

pergeseran paradigma (shifting paradigm); dari semula menjadi normal sains seiring 
dengan kompleksitas kondisi dan realitas yang ada berubah menjadi anomali dan krisis. 
Pada fase ini, dapat dikatakan telah terjadi kesenjangan (gab) antara teori yang ada 
dengan permasalahan yang dihadapi. Untuk itu diperlukan sebuah paradigma baru (new 
paradigm) agar masalah baru yang dihadapi senantiasa dapat diselesaikan dengan teori 
baru yang lebih memadai. Di sinilah rekonstruksi ilmu asbabun nuzul itu perlu 
dilakukan dan mendapatkan momentum signifikansinya. 

Dalam uraian mengenai dekonstruksi ilmu asbabun nuzul di atas, paling tidak ada 
dua kesenjangan yang dialami oleh ilmu asbabun nuzul lama (klasik); aspek kajian dan 
aspek temuan. Aspek kajian; ilmu asbabun nuzul lama (klasik) kajiannya hanya pada 
ayat-ayat yang ber-asbabun nuzul, sementara tidak semua ayat Al-Qur’an memiliki 
asbabun nuzul. Aspek temuan; ilmu asbabun nuzul lama (klasik) temuannya hanya 
makna (local-temporal) khusus atau makna umum (universal), belum sampai pada 
temuan makna maqashid.  

Jika permasalahan mengenai dua gap di atas dikaji secara mendalam lagi, maka 
dapat ditemukan bahwa pangkal permasalahannya adalah terletak pada keterbatasan 
cakupan ilmu asbabun nuzul klasik terhadap data-data mengenai sejarah dan peristiwa 
yang melatarbelakangi turunnya Al-Qur’an. Data yang bisa disajikan oleh ilmu 
asbabun nuzul klasik (berupa riwayat-riwayat) bersifat khusus dan terbatas, sehingga 
tidak cukup mampu untuk menggambarkan konteks sejarah yang lebih luas 
diturunkannya Al-Qur’an.   

Di sinilah, dalam upaya rekonstruksi ilmu asbabun nuzul maka sangat perlu 
adanya kajian tentang konteks sejarah yang lebih luas. Konteks sejarah yang lebih luas 
ini, bisa disebut dengan istilah asbabun nuzul makro.39 Secara sederhana, asbabun 
nuzul makro dapat didefinisikan dengan situasi dan kondisi secara umum dalam 
konteks apa dan kapan serta di mana Al-Qur’an diturunkan,40 atau dengan kata lain 
mengkaji asbabun nuzul makro berarti mengkaji situasi dan kondisi sosio-historis 
jazirah Arab dalam kisaran waktu abad 6 M, sebagai tempat dan waktu diturunkannya 
Al-Qur’an.  
                                                      

39Embrio asbabun nuzul makro ini bisa dirujuk pada al-Syatibi (W. 1388), ia menyatakan bahwa 
maksud mengetahui asbabun nuzul adalah mengetahui situasi dan kondisi orang-orang yang mengajak 
bicara, orang-orang yang diajak bicara, dan pembicaranya sendiri. Dikutip dari Syarafuddin H.Z., “Ilmu 
Asbabun Nuzul dalam Studi Ilmu Al-Qur’an”, dalam Jurnal Shuhuf 28, no.1 (2016): 84-94. Pendapat al-
Syatibi ini kemudian dalam konteks kekinian dipopulerkan oleh Fazlur Rahman, ia menyatakan asbabun 
nuzul meliputi situasi dan kondisi historis yang riil terjadi (social, budaya, politik, ekonomi, teknologi, 
psikologi Nabi, dan lain-lain). Fazlur Rahman, Islam, Terjemah Ahsin Mohammad (Bandung: Pustaka, 
1984), 386.   

40Said Agil Husin al-Munawwar dan Abdul Mustaqim, Asbabul Wurud Studi Krisis Hadis Nabi 
Pendekatan Sosio- Historis-Kontekstual (Yogyakarta: Pustaka pelajar, 2001), 21. 



                                                                 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 87 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020   

Selanjutnya, oleh karena asbabun nuzul makro berupa situasi dan kondisi sosio-
historis jazirah Arab yang melingkupi turunnya Al-Qur’an, maka satu-satunya cara 
untuk mengetahui asbabun nuzul makro tersebut adalah dengan rekonstruksi sejarah. 
Rekonstruksi sejarah ini perlu, lebih-lebih dalam rangka mengembalikan unsur waktu 
(moment) yang hilang akibat kodifikasi Al-Qur’an ke dalam mushaf (korpus tertutup).  
Selain hal di atas, dikembangkannya paradigma baru mengenai asbabun nuzul makro 
dalam studi tafsir Al-Qur’an adalah adanya asumsi dasar bahwa pada saat Al-Qur’an 
turun pasti tidak lepas dari situasi dan kondisi yang melingkupi audiens-nya pada 
waktu itu, atau dengan kata lain Al-Qur’an turun pastilah mempunyai korelasi dan 
relevansi dengan umatnya.41 Dengan ini, maka penafsiran Al-Qur’an secara lebih 
akomodatif dan apresiatif terhadap perkembangan zaman dengan tidak mengabaikan 
unsur ratio legis-nya42 adalah sebuah keniscayaan yang tidak bisa ditawar lagi.43 Lebih 
jauh, pengetahuan tentang asbabun nuzul makro ini secara otomatis juga mengantarkan 
ke arah pengetahuan tentang maqashid Al-Qur’an.44  
Konsekuensi dari pengetahuan tentang maqashid Al-Qur’an di atas adalah 
dirumuskannya kaidah baru yang berbunyi: Al-‘ibratu bi al-maqashid, yaitu suatu 
keketapan (hukum) dari sebuah ayat itu didasarkan pada maqashid-nya. Misalnya 
dalam memahami QS. Al-Maidah: 38: 
 

ُ عَزِيزٌ  َّFَو ِ َّF َحَكِيمٌ  وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعوُا أيَْدِيَهُمَا جَزَاءً بمَِا كَسَبَا نكََالاً مِن 
 

Artinya: “Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan 
keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai 
siksaan dari Allah. Dan Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.” (QS. Al-
Maidah [5]: 38).45 

 

Ayat di atas, jika dipahami dengan menggunakan kaidah Al-‘ibratu bi al-
maqashid, kurang lebih secara sederhana dapat dikiaskan dengan penjelasan berikut ini. 
Misalnya, seorang Bapak memerintah anaknya, dengan berkata: Nak, nanti akan ada 
tamu ke rumah, tolong belikan jajanan pisang goreng di warung! Kemudian si anak 
segera bergegas ke warung, dan ternyata pisang goreng di warung tersebut sudah habis. 

                                                      
41Asghar ali Engineer, The Qur’an, Women and Modern Society (New Delhi: Sterling Pub., 1999), 

12. 
42Fazlur Rahman, Tema Pokok al-Qur’an, terj. Anas Mahyudin (Jakarta: Pustaka Pelajar, 1980), 70. 
43 Inilah yang dalam bahasa Hodson diistilahkan dengan pemahaman ber-“kesadaran historis”, yang 

dengannya Islam akan mampu lebih baik dalam menjawab tantangan zaman di masa depan. Marshal 
G.S. Hodson, The Venture of Islam, Jilid 3 (Chicago: The University of Chicago Press, 1974), 437. 

44 Satu hal yang harus disadari, kaitannya dengan penafsiran Al-Qur’an dengan pengetahuan 
tentang latar belakang sosio-historis munculnya sebuah ayat (asbabun nuzul makro) ini adalah adanya 
kendala besar untuk memperoleh data historis (rekonstruksi sejarah) tersebut secara objektif, apalagi 
dari suatu discourse yang sudah terlembagakan dalam bentuk teks,  sehingga harus diakui bahwa dalam 
suatu interpretasi seperti ini tidak bisa terhindar dari adanya unsur tebakan (spekulasi), apropriasi, dan 
rekonstruksi imajinatif mengenai gagasan yang hendak dipahami dan diungkapkan sebuah teks.  
Sekalipun demikian, sebagai sebuah ijtihad tentunya sah-sah saja, karena kalau benar, kebenarannya pun 
bersifat nisbi (relatif), dan kalau salah, tetap mendapatkan pahala. 

45Departemen Agama RI, Al-Qur’an, 165. 



88    Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020 

Dalam kondisi seperti ini, si anak kemudian bingung, saya sebaiknya beli jajanan 
lainnya atau tidak jadi beli? Sampai akhirnya si anak memutuskan untuk membeli 
jajanan lain sebagai ganti pisang goreng. Si anak beralasan, bukan kah di rumah ada 
tamu, maka sepertinya maksud Bapak yang penting bukan lah harus pisang goreng, 
tetapi yang penting adalah harus ada jajanan yang disuguhkan. Dari sini, si anak 
melihat bahewa sekalipun secara redaksional kata pisang goreng sudah jelas disebut, 
tetapi maksud (maqashid) dari perkataan Bapaknya bukan lah di ‘pisang goreng’, 
tetapi maqashid-nya adalah harus adanya jajanan, disebutkannya pisang goreng 
hanyalah sebagai sampel, sehingga ia bisa diganti dengan jajanan lainnya, karena yang 
penting (maqashid-nya) adalah adanya jajanan suguhan untuk tamu. Dengan demikian, 
memaksakan diri untuk tetap membeli psang padahal pisang gorengnya sudah habis 
adalah keputusan yang dianggap kontraproduktif dengan maqashid dari pernyataan si 
Bapak. 

Demikian pula kira-kira pemahaman ayat di atas, disebutkannya hukuman 
potong tangan secara jelas, bisa jadi bukan itu maqashid dari ayat tersebut.  Maqshid 
dari ayat tersebut bisa jadi adalah yang penting adanya hukuman yang menjerakan bagi 
si pencuri. Hukuman potong tangan hanyalah sampel (pilihan) saat itu, oleh karenanya 
ia bisa diganti dengan hukuman lainnya, asal yang penting sama-sama memiliki efek 
jera. Memaksakan diri untuk tetap memilih hukuman potong tangan, sementara situasi, 
kondisi, dan praktek pencurian sudah berubah, bisa jadi malah kontraproduktif dengan 
maqashid ayat di atas.  
   
Penutup 

Berdasarkan paparan di atas, dapat diambil simpulan bahwa ilmu asbabun nuzul 
adalah ilmu yang senantiasa mengalami pengkayaan dan pengembangan. Pemgkayaan 
dan pengembangan ilmu ini, paling tidak bisa dilihat pada dua hal: 

Pertama, ilmu asbabun nuzul, semula hanya sebatas ilmu yang mengkaji konteks 
sejarah khusus (mikro) turunnya sebuah ayat berbasis tuturan para sahabat, kemudian -
karena adanya anomaly dan krisis terkait dengan problematika memahami Al-Qur’an- 
ia berkembang menjadi sebuah ilmu yang mengkaji tentang konteks sejarah luas 
(makro) yang melingkupi turunnya Al-Qur’an berbasis rekonstruksi situasi dan kondisi 
sosio-historis jazirah Arab dalam kisaran waktu abad 6 M; 

Kedua, ilmu asbabun nuzul, semula hanya focus pada problematika apakah 
sebuah ketetapan satu ayat itu berdasar redaksinya yang umum (al-‘ibratu bi umum al-
lafdzi) atau kah sebabnya yang khusus (al-ibratu bi khushush al-sabab), kemudian 
berkembang menjadi pergulatan mencari dan menemukan maqashid Al-Qur’an (al-
ibratu bi al-maqashidi). 
 
 
 
 
 



                                                                 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an –Munawir dan Mustain 89 

Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5  No. 1, Juni  2020   

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alifudin, Muhammad, “Asbabun Nuzul dan Urgensinya dalam Memahami Al-Qur’an”, 
dalam Shautut Tarbiyah, Ed. 26,Th. XVIII, Mei 2012.  

Asqalani, Ibnu Hajar al-, al-‘Ujab fi Bayan al-Asbab, Beirut: Dar Ibni Hazm, t.th.. 
Baidan, Nashruddin, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005. 
Chirzin, Muhammad, Al-Qur’an dan Ulumul Qur’an, Yogyakarta: Dana Bhakti Prima 

Yasa, 1998.  
Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Semarang: CV ALWAAH, 1993. 
Engineer, Asghar Ali, The Qur’an, Women and Modern Society, New Delhi: Sterling 

Pub., 1999. 
Hasani, Muhammad Alwi al-Maliki al-, Al-Minhal al-Lathif Fi Ushul Al-Hadis Al-

Syarif, Surabaya: Hai’ah Ash-Shafwah Al-Malikiyah, t.th.  
Hodson, Marshal G.S., The Venture of Islam, Jilid 3, Chicago: The University of 

Chicago Press, 1974. 
Madjid, Nurcholis, “Konsep Asbabun Nuzul: Relevansinya Bagi Pandangan Historis 

Segi-segi Tertentu Pandangan Keagamaan”, dalam Budhy Munawar 
Rahman (ed.), Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, Jakarta: 
yayasan Paramadina, 1994. 

Munawwar, Said Agil Husin al- dan Abdul Mustaqim, Asbabul Wurud Studi Krisis 
Hadis Nabi Pendekatan Sosio- Historis-Kontekstual, Yogyakarta: Pustaka 
pelajar, 2001. 

Qadafy, Mu’amar Zayn, Sababun Nuzul Sebuah Kajian Epistemologis, Yogyakarta: IN 
AzNa Books, 2015. 

Qattan, Manna’ Khalil al-, Mabahis Fi Ulumil Qur’an, Beirut: Maktabah al-Ma’arif, 
2000. 

Rahman, Fazlur, Islam, Terj. Ahsin Mohammad, Bandung: Pustaka, 1984.   
Rahman, Fazlur, Tema Pokok al-Qur’an, terj. Anas Mahyudin, Jakarta: Pustaka Pelajar, 

1980. 
Shalih, Shubhi, Membahas Ilmu-ilmu Al-Qur’an, Terj. Nur Rakhim dkk., Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 1993. 
Shiddieqy, M. Hasbi Ash, Sejarah dan Pengantar Ilmu Al-Qur’an/Tafsir, Jakarta: Bulan 

Bintang, 1990.  
Sisfita, Nunung, “Asbabun Nuzul Perspektif Mikro dan Makro’, dalam Tasamuh 13, 

no. 1 (2015). 
Suaedi, Pan, “Asbabun Nuzul Pengertian, Macam-macam, Redaksi, dan Urgensi”, 

dalam Almufida 1, no. 1 (2018).  
Suma, Muhammad Amin, Ulumul Qur’an, Cet. I, Jakarta: PT Raja Grafindo, 2013.  
Suyuti, Al-, Lubab al-Nuqul Fi Asbab al-Nuzul, Beirut: Mu’assasah al-Kutub al-

Saqafiyyah, 2002. 
Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, Jilid 2 No. 2, London: The 

University of Chicago Press, 1962. 
Wahidi, Ridhaul, “Asbabun Nuzul sebagai Cabang Ulumul Qur’an”, dalam Jurnal 

Syahadah 3, no. 1 (2016). 
Wahyudin, “Asbabun Nuzul sebagai Langkah Awal Menafsirkan Al-Qur’an”, dalam 

JSH Jurnal Sosial Humaniora 3, no. 1 (2010).  
Zarkasyi, Al-, Al-Burhan fi Ulumil Qur’an, Kairo: Dar al-Hadis, 2006. 
Zarqani, Al-, Manahil ‘Irfan Fi Ulum al-Qur’an, Jilid I, Beirut: Dar al-Fikr, 1988. 

 


