Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an dan Tafsir
Volume 5 No. 1, Juni 2020 (h.74-89)

P ISSN 2442-594X | E ISSN 2579-5708

http:/ /journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan

ARAH BARU PENGEMBANGAN ULUMUL QUR’AN: TELAAH
METODOLOGIS ILMU ASBABUN NUZUL

The New Development Of Ulumul Qur’an (The Methodological Studies of Asbab Al-
Nuzul)

Munawir
Institut Agama Islam Negeri Purwokerto
munawir.0510@gmail.com

Musta’in
Institut Agama Islam Negeri Purwokerto
mustaindakwah@gmail.com

DOI: 10.32505/tibyan. v5i1.1221
Submitted: 04-11-2019 | Revised: 18-06-2020 | Accepted: 26-06-2020

Abstrsct

In its corridor as a science, the science of asbabun nuzul is on a par with other
scholars. Even though it was constructed by scholars, it did not necessarily
make it immune to criticism and immune to development; there are always
areas that are unthinkable and not even thought of. This is the focus of this
article's  discussion. Through qualitative-interpretative methods and
philosophical approaches (philosophical approaches), critical approaches
(critical approaches), and constructivist approaches, the results are obtained
that the areas that have not been and are not even thought of at the same time
as the development of contemporary asbabun nuzul science is the formulation
of macro asbabun nuzul theory, and the formulation the rules of al-ibratu bil
magqashidi.

Keywords: Asbabun Nuzul, Construction, Deconstruction, Reconstruction

Abstrak

Dalam koridornya sebagai ilmu, ilmu asbabun nuzul adalah sejajar dengan
keilmuan-keilmuan lainnya. Sekalipun ia dikonstruksi oleh para ulama, tidak
lantas menjadikannya kebal kritik dan imun terhadap pengembangan; selalu ada
wilayah yang belum dipikirkan dan bahkan tidak terpikirkan. Inilah yang
menjadi focus pembahasan artikel ini. Melalui metode kualitatif-interpretative
dan pendekatan filosofis (philosophical approach), pendekatan kritis (critical
approach), dan pendekatan konstruktivis, diperoleh hasil bahwa wilayah yang

Hak Cipta @ 2020. Dimiliki oleh Penulis, dipublikasikan oleh Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur'an dan Tafsir.

Artikel dengan akses terbuka. Lisensi: CC-BY
BY



Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain 75

belum dan bahkan tidak terpikirkan sekaligus sebagai pengembangan ilmu
asbabun nuzul kekinian adalah dirumuskannya teori asbabun nuzul makro, dan
dirumuskannya kaidah a/-ibratu bil magashidi.

Kata Kunci: Asbabun Nuzul, Konstruksi, Dekonstruksi, Rekonstruksi

Pendahuluan

[Imu asbabun nuzul, sekalipun ia berhubungan dengan Kitab Suci dan karenanya
memiliki kedudukan tinggi dalam ulumul Qur’an, namun dalam konteks sebagai
bangunan ilmu, ia tetap dilekati hukum-hukum dan prosedur-prosedur sebagaimana
ilmu-ilmu pada umumnya.

[lmu asbabun nuzul yang notabene-nya sebuah bangunan keilmuan hasil rumusan
para ulama abad kedua Hijriyyah, dalam koridornya sebagai ilmu, tentu seiring dengan
perjalanan sejarah kehidupan manusia dengan segala kompleksitas problematika yang
ada di dalamnya menjadikan bangunan ilmu asbabun nuzul rumusan ulama abad kedua
Hijriyah tersebut banyak mengalami anomali atau bahkan krisis sehingga
meniscayakan adanya pengembangan keilmuan sesuai dengan tuntutan dan kebutuhan
zaman. Point inilah yang menjadi titik kemenarikan penulis untuk mengkaji dan
meneliti secara lebih lanjut, yaitu mengkaji dan meneliti tentang konstruksi,
dekonstruksi, dan rekonstruksi ilmu asbabun nuzul.

Prior Research Kajian Asbabun Nuzul

Kajian asbabun nuzul, memang sudah banyak dikaji oleh para peneliti yang
memiliki concern terhadap studi ilmu Al-Qur’an. Penulis menemukan ada beberapa
artikel tentang asbabun nuzul yang sudah di-publish di jurnal-jurnal terakreditasi
nasional. Namun, dari beberapa artikel yang penulis telaah tersebut, secara umum
hanya berisi deskripsi normatif tentang ilmu asbabun uzul sebagaimana yang
dirumuskan oleh para ulama terdahulu (baca: klasik). Di antara artikel-artikel tersebut
adalah arikel berjudul Asbabun Nuzul sebagai Cabang Ulumul Qur’an tulisan Ridhaul
Wahidi tahun 2016.1 Senada dengan ini adalah artikel berjudul Asbabun Nuzul
Pengertian, Macam-macam, Redaksi, dan Urgensi karya Pan Suaedi tahun 2018.2 Dua
artikel ini membahas secara normatif dan informatif mengenai hal ihwal seputar
cakupan kajian asbabun nuzul. Dua artikel ini penting untuk mengantarkan pembaca
pada gambaran umum ilmu asbabun nuzul.

Berikutnya, artikel yang mengkaji asbabun nuzul lebih dalam lagi, yaitu artikel
Asbabun Nuzul sebagai Langkah Awal Menafsirkan Al-Qur’an tulisan Wahyudin pada

'Ridhaul Wahidi, “Asbabun Nuzul sebagai Cabang Ulumul Qur’an”, dalam Jurnal Syahadah, 3, no.
1 (2016): 53-66.

’Pan Suaedi, “Asbabun Nuzul Pengertian, Macam-macam, Redaksi, dan Urgensi”, dalam Almufida
1, no. 1 (2018): 110-122.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



76  Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —~Munawir dan Mustain

tahun 2010,3 dan artikel berjudul Asbabun Nuzul dan Urgensinya dalam Memahami
Al-Qur’an karya Muhammad Alifudin tahun 2012.4 Kedua artikel ini satu langkah
lebih maju dari dua artikel sebelumnya, karena di samping menyajikan teori juga
aplikasinya dalam menafsiri Al-Qur’an.

Terakhir artikel berjudul Asbabun Nuzul Perspektif Mikro dan Makro tulisan
Nunung Sisfita tahun 2015.5 Sekalipun terbit labih lama, akan tetapi dari segi kajian,
artikel ini lebih maju lagi dibanding artikel-artikel sebelumnya. Artikel ini menyajikan
pembahasan asbabun nuzul kontemporer yang digagas oleh Fazlur Rahman, khususnya
asbabun nuzul makro.

Mengacu prior research terhadap kajian-kajian di atas, artikel yang penulis tulis
ini, memiliki nilai beda. Nilai beda tersebut adalah pada aspek alur pikir kontinuitas
kajian ilmu asbabun nuzul yang dipaparkan di dalamnya. Kontinuitas yang dimaksud
adalah dialektika antara konstruksi ilmu asbabun nuzul, dekonstruksi ilmu asbabun
nuzul, dan rekonstruksi ilmu asbabun nuzul. Dengan ini, artikel penulis ini bisa
menjadi kajian komprehensif (menampung dan menyempurnakan) kajian-kajian
sebelumnya. Di samping itu, dengan dialektika kritis, artikel ini juga menyajikan
pembahasan sehingga arah baru pengembangan ilmu asbabun nuzul menjadi lebih
kentara.

Gambaran Umum Ilmu Asbabun Nuzul

Pengertian Asbabun Nuzul

Asbabun Nuzul, ditinjau dari aspek etimologi, merupakan satu istilah yang terdiri
dari dua kata tetapi membentuk satu makna, istilah seperti ini dalam bahasa Arab
disebut dengan tarkib idhafi. Dua kata tersebut adalah kata asbab dan kata al-nuzul.
Kata asbab adalah bentuk plural (jama’) dari kata tunggal (mufrad) sabab yang artinya
‘sebab’ atau ‘latar belakang’, sedang kata al-nuzul adalah bentuk masdar dari kata
nazala yang artinya ‘turun’.6 Dengan ini, asbabun nuzul diartikan dengan sebab-sebab
(latar belakang) turunnya Al-Qur’an. Digunakannya kata ‘nuzul’ (yang artinya turun)
untuk konteks Al-Qur’an, hal ini karena didasarkan pada fenomena Al-Qur’an yang
keberadaannya bersumber dari Tuhan Yang Maha Tinggi yang diturunkan kepada
Nabi-Nya (yang hakikatnya adalah makhluk), sehingga pewahyuan Al-Qur’an
dibahasakan dengan diturunkan dari pihak atas ke pihak bawah. Berbeda untuk konteks

*Wahyudin, “Asbabun Nuzul sebagai Langkah Awal Menafsirkan Al-Qur’an”, dalam JSH Jurnal
Sosial Humaniora 3, no. 1 (2010): 192-203.

*Muhammad Alifudin, “Asbabun Nuzul dan Urgensinya dalam Memahami Al-Qur’an”, dalam
Shautut Tarbiyah, Ed. 26,Th. XVIII, Mei 2012.

5Nunung Sisfita, “Asbabun Nuzul Perspektif Mikro dan Makro’, dalam 7asamuh 13, no. 1 (2015):
69-80.

% Sebagai catatan, kata turun di atas maksudnya adalah turunnya Al-Qur’an, sebab ilmu asbabun
nuzul adalah cabang ilmu dari ulumul Qur’an, sechingga sebagian ulama tidak menyebutkan Al-Qur’an di
belakang kata nuzul karena sudah maklum adanya. Muhammad Amin Suma, Ulumul Qur'an, Cet. 1
(Jakarta: PT Raja Grafindo, 2013), 205.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain 77

hadis yang menggunakan istilah al-wurud (yang artinya kedatangan), karena
keberadaan hadis bersumber dari Nabi sendiri.
Selanjutnya, asbabun nuzul ditinjau dari aspek epistimologinya para ulama memiliki
keragaman pendapat, di antaranya:
M. Hasbi Ash Shiddieqy, ia mendefinisikan asbabun nuzul dengan satu
pengertian:
Kejadian yang karenanya diturunkan Al-Qur’an untuk menerangkan hukumnya
di hari timbul kejadian-kejadian itu dan suasana yang di dalamnya Al-Qur’an
diturunkan serta mebicarakan sebab yang tersebut itu, baik diturunkan langsung
sesudah terjadi sebab itu ataupun kemudian lantaran suatu hikmah.”

Nurcholis Madjid (seorang cendikiawan muslim Indonesia), ia mengartikan
asbabun nuzul dengan sebuah definisi:
Konsep, teori, atau berita tentang adanya sebab-sebab turunnya wahyu tertentu
dari Al-Qur’an kepada Nabi SAW, baik berupa satu ayat, satu rangkaian ayat
maupun satu surat.®
Selanjutnya Subhi Shalih, ia menyatakan bahwa asbabun nuzul itu sangat
berkenaan dengan:
Sesuatu yang menjadi sebab turunnya sebuah ayat atau beberapa ayat, atau
suatu pertanyaan yang menjadi sebab turunnya ayat sebagai jawaban, atau
sebagai penjelasan yang diturunkan pada waktu terjadinya suatu peristiwa.’
Al-Zarqani, dalam kitab Manahilul Irfan fi Ulumil Qur’an ia berpendapat bahwa
asbabun nuzul adalah:
Keterangan mengenai suatu ayat atau rangkaian ayat yang berisi tentang sebab-
sebab turunnya atau menjelaskan hukum suatu kasus pada waktu kejadiannya."
Dari beberapa pengertian sebagaimana yang dikemukakan oleh para pakar di
atas, maka diambil simpulan bahwa asbabun nuzul sangat berkaitan dengan dua hal;
pertama, berkaitan dengan adanya sebuah peristiwa yang melatari diturunkannya al-
Qur’an,'' dan kedua, berkaitan dengan adanya sebuah pertanyaan yang diajukan kepada
Rasulullah kemudian al-Qur’an turun sebagai jawaban dari pertanyaan tersebut.'

’ M. Hasbi Ash Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Al-Qur’an/Tafsir (Jakarta: Bulan Bintang,
1990), 69. Dikutip dari Muhammad Chirzin, A/-Qur’an dan Ulumul Qur’an (Yogyakarta: Dana Bhakti
Prima Yasa, 1998), 30.

¥ Nurcholis Madjid, “Konsep Asbabun Nuzul: Relevansinya Bagi Pandangan Historis Segi-segi
Tertentu Pandangan Keagamaan”, dalam Budhy Munawar Rahman (ed.), Kontekstualisasi Doktrin Islam
dalam Sejarah (Jakarta: yayasan Paramadina, 1994), 24. Dikutip dari Muhammad Chirzin, A/-Qur’an,
30.

’Shubhi Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Al-Qur’an, Terjemah Nur Rakhim dkk (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 1993), 160. Dikutip dari Muhammad Chirzin, A/-Qur’an, 30.

1OAI-Zarqani, Manahil ‘Irfan Fi Ulum al-Qur’an, Jilid 1 (Beirut: Dar al-Fikr, 1988), 106. Dikutip
dari Muhammad Chirzin, A/-Qur’an, 30.

""Contoh riwayat dari Ibnu Abbas tentang perintah Allah kepada Rasulullah untuk memberi
peringatan kepada kerabatnya. Dalam rangka itu, Rasulullah naik ke bukit Shafa lalu menyampaikan
peringatan kepada kaum kerabatnya perihal adanya siksa yang pedih. Mendengar peringatan Rasulullah
tersebut, Abu Lahab mencaci Rasulullah seraya mengatakan: ‘Celakalah Engkau wahai Muhammad!

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



78  Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —~Munawir dan Mustain

Selanjutnya, terlepas dari definisi di atas, sebenarnya ada satu problem teologis
yang harus dijelaskan kaitannya dengan penggunaan istilah asbab al-nuzul.
Sebagaimana paparan di atas, kata asbab adalah bentuk jamak dari kata sabab yang
dalam bahasa Indonesia diterjemahkan dengan sebab-sebab, sehingga di sinilah
problem teologis itu muncul. Oleh karena asbab al-nuzul adalah sebab-sebab turunnya
Al-Qur’an, maka ini menimbulkan pemahaman bahwa peristiwa atau pertanyaan yang
terjadi pada masa Nabi itu lah yang menyebabkan diturunkannya Al-Qur’an, sehingga
seandainya peristiwa atau pertanyaan itu tidak ada maka Al-Qur’an tidak jadi turun."
Problem teologis lainnya adalah jika secara teologis Al-Qur’an dipahami sudah ada
sejak zaman azali, dan dalam logika pengertian asbab al-nuzul di atas Al-Qur’an adalah
sesuatu yang disebabkan (baca: akibat dari sebab), maka bagaimana bisa terjadi Al-
Qur’an  sebagai  sesuatu yang  disebabkan  keberadaannya  mendahului
peristiwa/pertanyaan sebagai sesuatu yang menyebabkan turunnya Al-Qur’an.'*

Menanggapi problem teologis di atas, sebagaimana dikutip dari Mu’amar Zayn
Qadafy, Ibrahim al-Na’mah berpendapat bahwa penggunaan istilah asbabun nuzul
adalah sekedar ‘agar enak disebut saja’ (min bab al-tasamuh wa al-tajawuz). Adapun
istilah yang tepat adalah munasabat al-nuzul (relevansi peristiwa diturunkannya Al-
Qur’an).”” Namun demikian, istilah asbabun nuzul lebih popular daripada munasabat
al-nuzul, sehingga dengan ini dapat direkomendasikan bahwa penggunaan istilah tetap
asbab al-nuzul tetapi dengan maksud (makna) munasabat al-nuzul.

Apakah Engkau mengumpulkan kami hanya untuk (mendengarkan) peringatan ini?” Kemudian peristiwa
ini direspon oleh Allah dengan turun QS. Al-Lahab.

2Contoh pengaduan seorang perempuan bernama Khaulah binti Sa’labah kepada Rasulullah
mengenai zihar yang dijatuhkan suaminya (Aus bin Samit) kepeda dirinya. Pengaduan ini ia lakukan
karena merasa perlakuan suaminya cenderung tidak adil kepada dirinya. Ia telah menghabiskan masa
mudanya bersama suaminya dan juga telah melahirkan banyak anak darinya, akan tetapi ketika sudah
tua, ia di zihar oleh suaminya (zihar dalam tradisi Jahiliyah sama dengan thalaq). Aduan Khaulah binti
Sa’labah ini kemudian direspon oleh Al-Qur’an dengan turunnya QS. Al-Mujadilah: 1-4.

BDalam hal ini, Nashruddin Baidan juga menyatakan bahwa term ‘sebab’ di sana tidak sama
dengan “sebab” sebagaimana yang dipahami dalam hukum kausalitas. Term ‘sebab’ dalam hukum
kausalitas adalah kewajiban adanya untuk lahirnya suatu akibat, sehingga sebuah akibat tidak mungkin
terjadi tanpa adanya sebab tertentu yang mendahuluinya. Akan tetapi yang dimaksud dengan ‘sebab’
dalam konteks ini, adalah sebab yang secara teoritis tidak mutlak adanya untuk turunnya sebuah ayat,
walaupun secara empiris sebab (peristiwa) tersebut sudah terjadi. Keberadaan peristiwa/pertanyaan yang
dinyatakan sebagai sebab-sebab turunya al-Qur’an, adalah salah satu manifestasi dari kebijaksanaan
Allah dalam membimbing hamba-Nya. Dengan adanya asbabun nuzul, menjadi lebih tampak keabsahan
Al-Qur’an sebagai petunjuk yang sesuai dengan kebutuhuan dan kesanggupan manusia. Nashruddin
Baidan, Wawasan Baru llmu Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), 132.

"“Belum lagi jika dihadapkan pada kasus surat al-Lahab. Keberadaan Al-Qur’an yang diyakini
sudah ada di Lauh Mahfuz yang hal itu berarti keberadaan surat al-lahab juga sudah ada semenjak di
Lauh Mahfuz, maka ‘seakan-akan’ Allah harus membuat di muka bumi seorang yang bernama Abu
Lahab demi menjadi sebab diturunkannya surat al-Lahab. Kalau demikian halnya, maka dapat
menimbulkan pemahaman bahwa Abu Lahab bukanlah sosok manusia kafir yang menentang dan
memusuhi Nabi, tetapi ia adalah ‘tumbal’ yang berjasa menjadi penyebab diturunkannya surat al-Lahab.

'S Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul Sebuah Kajian Epistemologis (Yogyakarta: IN AzNa
Books, 2015), 17.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain 79

Sejarah Perkembangan Asbabun Nuzul

Asbab al-nuzul menjadi sebuah ilmu ditandai dengan adanya para ulama yang
secara spesifik menyusun karya-karya tentang asbab al-nuzul. Di antara para ulama
tersebut adalah al-Wahhidi (w. 468 H) dengan karyanya yang berjudul Asbabun Nuzul
al-Qur’an.'® Al-Wahhidi dalam karyanya ini, belum mendefinisikan asbab al-nuzul
secara kongkrit. Ia menyebutkannya dengan menggunakan istilah gissatu al-ayat wa
bayanu nuzuliha (cerita ayat dan penjelasan mengenai turunnya). Dengan ini,
sekalipun al-Wahhidi belum sampai pada teoritisasi ilmu asbabun nuzul secara jelas,
akan tetapi jelas bahwa ia sudah memiliki kesadaran tentang pentingnya penjelasan-
penjelasan mengenai turunnya ayat-ayat Al-Qur’an.

Tokoh asbabun nuzul berikutnya adalah al-Ja’bari (w. 732 H) dengan karyanya
yang merupakan ringkasan dari karya al-Wahhidi. Perkembangan teoritisasi asbabun
nuzul yang dilakukan oleh al-Ja’bari dalam hal ini adalah pembagian turunnya Al-
Qur’an ke dalam dua cara; pertama, ayat-ayat yang turun dengan sendirinya
(ibtida’an), dan kedua, ayat-ayat yang turun setelah terjadinya suatu peristiwa ataupun
adanya pertanyaan (“ugba hadisatin/su’alin)."’

Selanjutnya, teoritisasi asbabun nuzul dikembangkan lagi oleh al-Zarkasyi

dengan karyanya yang berjudul A/-Burhan Fi Ulum Al-Qur’an.®

Teori yang
disumbangkan oleh al-Zarkasyi kaitannya dengan pengembangan ilmu asbabun nuzul
adalah pengulangan turunnya ayat (#ikrar al-nuzul). Teori ini muncul dilatarbelakangi
oleh adanya problematika terkait satu ayat yang memiliki dua riwayat sabab al-nuzul.
Melalui teori ini, maka disimpulkan bahwa jika satu ayat memiliki dua sabab al-nuzul
yang berbeda namun sama-sama valid, ataupun memiliki satu riwayat akan tetapi
isinya bertentangan dengan pemahaman umum mengenai ayat tersebut, maka ayat
tersebut mengalami pengulangan turunnya.'’

Dalam waktu hampir bersamaan dengan al-Zarkasyi, tokoh asbab al-nuzul
berikutnya adalah Ibnu Hajar al-Asqalani (w. 852 H) dengan karyanya yang berjudul
al-“Ujab fi Bayan al-Asbab.*® Sumbangan keilmuan asbab al-nuzul dari Ibnu Hajar al-
Asqalani adalah menambahkan penjelasan-penjelasan yang belum (tidak) ada di
kitabnya al-Wahhidi. Semangatnya adalah memilah dan memilih riwayat-riwayat yang

bukan sebagai asbab al-nuzul dan riwayat-riwayat yang sebagai asbab al-nuzul*'

"Jika merujuk pada al-Zarkasyi, memang dikatakan bahwa tokoh pertama ilmu asbabun nuzul
adalah Ali al-Madini (w. 234 H.) dengan karyanya Kitab al-Tanzil, namun demikian kitab tersebut tidak
pernah ditemukan atau dijadikan rujukan oleh para ulama ilmu-ilmu Al-Qur’an. Dengan ini, al-Wahhidi
tetap dianggap sebagai tokoh pertama ilmu asbabun nuzul. Qadafy, Sababun Nuzul Sebuah Kajian
Epistemologis,3.

"Qadafy, Sababun Nuzul Sebuah Kajian Epistemologis, 23.

8 Al-Zarkasyi, Al-Burhan £i Ulumil Qur’an (Kairo: Dar al-Hadis, 2006).

PDikutip dari Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 25.

% Ibnu Hajar al-Asqalani, a/- ‘Ujab fi Bayan al-Asbab (Beirut: Dar Ibni Hazm, t.th.).

2! Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 28.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



80 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain

Perkembangan ilmu asbab al-nuzul berikutnya dipelopori oleh al-Suyuti (w. 911
H) dengan karyanya yang berjudul Lubab al-Nuqul Fi Asbab al-Nuzul** Dalam hal ini,
ada beberapa sumbangan keilmuan yang sangat signifikan dari al-Suyuti. Pertama, al-
Suyuti berhasil mendefinisikan asbab al-nuzul dengan lebih jelas dan kongkrit. Asbab
al-nuzul ia definisikan dengan ‘Ma nuzilat al-ayat ayyama wuqu’ihi” (sesuatu yang
terjadi pada hari-hari diturunkannya ayat Al-Qur’an). Dalam definisi tersebut, al-
Suyuti menggunakan istilah ‘ayyama’ (hari-hari) maksudnya adalah peristiwa yang
melatarbelakangi diturunkannya Al-Qur’an tersebut terjadi secara langsung ataupun
peristiwa yang melatarbelakangi tersebut berjeda beberapa hari sebelum diturunkannya
Al-Qur’an.

Kedua, al-Suyuti berhasil meyakinkan diterimanya riwayat asbab al-nuzul
sebagai riwayat yang berstatus marfu’ sekalipun ia hanya berhenti pada tabaqat
sahabat (mauquf). Bahkan ia juga merekomendasikan diterimanya riwayat asbab al-
nuzul yang berstatus maqtu’ (diriwayatkan oleh tabi’in) asalkan riwayat tersebut
dikuatkan oleh riwayat lain dari para ulama tafsir yang diyakini mereka
mendapatkannya dari para sahabat.

Ketiga, al-Suyuti juga berhasil merumuskan kategorisasi riwayat asbab al-nuzul
ke dalam dua kategori, yaitu sarihah dan ghairu sarihah. Dikatakan sarihah jika riwayat
asbab al-nuzul tersebut dinyatakan dengan: ‘sababu nuzuli hadzihil ayat kadza...’ atau
riwayat tersebut diawali dengan huruf 72’ seperti pernyataan ‘hadasa kadza aw suila
Rasulullah ‘an kadza fa nazalat al-ayat...” dan dikatakan gairu sarihah jika riwayat
asbab al-nuzul tersebut diawali dengan kata semisal “nazala kadza fi...” atau
pernyataan ‘ahsibu hadzihil ayat nazalat fi kadza...” Dengan adanya kategorisasi ini,
al-Suyuti berhasil menyelesaikan problem yang selama ini dihadapi oleh ulama
pendahulunya terkait dengan ketidakpastian apakah sebuah riwayat tersebut sebagai
asbab al-nuzul ataukah sebagai tafsir dari ayat yang dimaksud.”

Khazanah ilmu asbab al-nuzul pada fase berikutnya dikembangkan oleh tokoh
yang bernama al-Zarqani (1367 H) dengan karyanya yang berjudul Manahil al- ‘Irfan Fi
Ulumil Qur’an** Dalam karyanya ini, al-Zarqani mendefinisikan asbab al-nuzul secara
lebih terperinci lagi. Menurutnya, asbab al-nuzul adalah “Suatu (peristiwa) yang terjadi
yang kemudian karenanya suatu ayat (beberapa ayat) diturunkan untuk merespon
peristiwa tersebut ataupun untuk menjelaskan hukumnya”. Secara umum, definisi al-
Zarqani ini memang tidak jauh berbeda dengan definisi tokoh sebelumnya (baca: al-
Suyuti), namun demikian dengan definisi al-Zarqani ini definisi asbab al-nuzul yang
dikemukakan oleh al-Suyuti seakan menjadi semakin terpahami, karena adanya
penjelasan yang lebih terperinci, yaitu suatu peristiwa yang dimaksud sebagai asbab al-
nuzul bukanlah sembarang peristiwa yang terjadi sesaat sebelum suatu ayat
diturunkan, akan tetapi peristiwa yang terjadi dan memiliki keterkaitan langsung

2Al-Suyuti, Lubab al-Nuqul Fi Asbab al-Nuzul (Beirut: Mu’assasah al-Kutub al-Saqafiyyah,
2002).

Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 32.

*Al-Zarqani, Manahil “Irfan Fi Ulum al-Qur’an, Jilid I (Beirut: Dar al-Fikr, 1988).

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain 81

dengan isi dari ayat yang diturunkan, dengan dua indikasai, yaitu peristiwa tersebut
direspon oleh ayat atau peristiwa tersebut dijelaskan hukumnya oleh ayat yang turun.*

Definisi asbab al-nuzul al-Zarqani yang komprehensif di atas dianggap sudah
final dan mapan karena dalam perkembangan berikutnya para pakar sama
mencukupkan diri untuk merujuk pada definisi tersebut atau sebagian dari mereka ada
yang sekedar membahasakan ulang, seperti Manna’ Khalil al-Qattan dalam karyanya
yang berjudul Mabahis fi Ulumil Qur’an*® Dalam karya tersebut ia mendefinisikan
asbab al-nuzul dengan “suatu peristiwa atau pertanyaan yang karenanya Al-Qur’an

. 2
diturunkan”?’

Signifikansi Asbabun Nuzul

Berdasarkan paparan di atas mengenai perkembangan ilmu asbab al-nuzul, jelas
bahwa ilmu ini memiliki urgensi yang sangat tinggi dalam kajian tafsir al-Qur’an. Al-
Qur’an yang notabene-nya adalah kalam Ilahi yang mewujud dalam bentuk teks
diyakini penurunannya sangat berhubungan dengan dinamika sejarah dan setting social
masyarakat Arab pada saat itu, bahkan pada kasus tertentu suatu ayat diturunkan
sebagai respon langsung terhadap peristiwa-peristiwa khusus ataupun sebagai jawaban
dari pertanyaan-pertanyaan khusus. Dengan ini, memahami Al-Qur’an tanpa
melibatkan disiplin ilmu asbab al-nuzul bisa menyebabkan kesalahan pemahaman yang
bersifat fatal.”®

Pentingnya kajian asbab al-nuzul dalam studi tafsir Al-Qur’an, para pakar dan
pemerhati studi Qur’an merumuskannya ke dalam beberapa point berikut ini:*’
a. Mengetahui hikmah disyari’atkannya sebuah hukum (Hikmatu Tasyri’ al-Hukm)
b. Memastikan makna Al-Qur’an dan menghilangkan kerancuan (al-Wuqut ‘ala al-

ma’na wa izalat al-syakk)

c. Menghilangkan kerancuan dari pembatasan hukum (daf’u tawahhum al-hasr)

Kaidah-kaidah Asbabun Nuzul

Dalam pergulatan menentukan makna Al-Qur’an melalui kajian asbabun nuzul, dalam
praktiknya paling tidak ada dua kaidah yang berkembang. Kedua kaidah tersebut
adalah A/-ibratu Bi ‘umumil lafaz la bikhushush al-sabab dan Al-Ibratu bikhushush al-
sabab la bi ‘umumil lafaz.

Kaidah A/-ibratu Bi ‘Umumil Lafaz La Bikhushush al-Sabab
Kaidah ini dapat diartikan dengan sebuah ketetapan hukum (“7brah) itu
didasarkan pada keumuman lafaz bukan pada kekhususan sebab. Dengan kaidah ini,

> Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 34-35.

*® Manna’ Khalil al-Qattan, Mabahis Fi Ulumil Qur’an (Beirut: Maktabah al-Ma’arif, 2000).

" Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 36.

8 Sebagaimana pernyataan al-Wahhidi: ‘ La yumkinu ma’rifah tafsir al-ayat duna al-wuquf ‘ala
qishatiha wa bayan nuzuliha” (tidak mungkin mengetahui tafsir sebuah ayat tanpa memperhatikan cerita
dan keterangan mengenai turunnya ayat tersebut. Dikutip Qadafy, Sababun Nuzul, 5.

»Qadafy, Sababun Nuzul,71-30.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



82  Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain

sebuah ayat dipahami berdasar redaksinya yang umum sekalipun dilatarbelakangi oleh
sebab yang khusus, makna dari ayat tersebut tetap berlaku untuk semuanya. Contohnya
QS. Al-Nur: 6:

s gl 2aonl $algitd LT V) aingls 3 (45 a5 2l 3l (s Gl
Gdaliall Gl 17 A

Artinya: “Dan orang-orang yang menuduh isterinya (berzina), padahal mereka tidak
ada mempunyai saksi-saksi selain diri mereka sendiri, maka persaksian orang
itu ialah empat kali bersumpah dengan nama Allah, sesungguhnya dia adalah
termasuk orang-orang yang benar”. (QS. Al-Nur [24]: 6).*°

Ayat di atas turun berkaitan dengan kasus Hilal bin Umayah yang menuduh
istrinya berzina dengan ibn Syuarik bin Samha’. Kemudian Nabi bersabda: ‘Harus ada
bukti, kalau tidak, maka punggungmu akan aku dera! Hilal berkata: ‘Wahai Rasulullah,
apabila salah seorang di antara kami melihat seorang laki-laki mendatangi istrinya,
maka apakah dia harus mendatangkan bukti? Rasulullah menjawab; ‘Harus ada bukti,
jika tidak maka punggungmu akan aku dera! Hilal kemudian bersumpah: ‘Demi Dzat
yang mengutusmu dengan kebenaran, sesungguhnya aku adalah orang yang jujur dan
Allah sungguh akan menyelamatkanku dari dera! Maka turunlah ayat di atas.®'

Dengan kaidah al-ibratu Bi ‘umumil lataz la bikhushush as-sabab, maka ayat di
atas sekalipun sebagai respon terhadap peristiwa khusus yaitu tuduhan zina yang
dilontarkan Hilal bin Umayah kepada istrinya, akan tetapi keberlakuannya bersifat
umum, yaitu berlaku untuk semua suami yang menuduh istrinya berzina supaya
mendatangkan saksi atau kalau tidak ia harus bersumpah empat kali atas nama Allah.

Kaidah A/-Ibratu Bikhushush al-Sabab La Bi ‘Umumil Lafaz

Kaidah ini adalah kebalikan dari kaidah di atas. Jika kaidah di atas mendasarkan
hukum pada keumuman lafaznya, maka kaidah menyatakan bahwa suatu ketetapan
hukum itu didasarkan pada sebabnya yang khusus bukan pada lafaznya yang umum,

sehingga keberlakuan ayat tersebut tidak diperuntukkan untuk semuanya.’* Contohnya
QS. Al-Baqarah: 115:

Se a5 A 4T Ay &8 5 et iy a4y

Artinya: “Dan kepunyaan Allah-lah timur dan barat, maka kemanapun kamu
menghadap di situlah wajah Allah”. (QS. Al-Bagarah [2]: 115).”

3 Departemen Agama RI, A/-Qur’an dan Terjemahnya(Semarang: CV ALWAAH, 1993), 544.

3! Manna’ Khalil al-Qattan, Mabahis, 84.

*0Oleh sebagian ulama, kaidah ini dijadikan sebagai counter terhadap kaidah sebelumnya. Mereka
berargumen; 1) tujuan utama dari satu ayat yang turun dengan redaksinya yang umum adalah untuk
menjelaskan satu hukum yang sebabnya khusus; 2) jika tetap yang dipegang adalah keumuman lafal,
maka menjadi sia-sia kajian tentang riwayat asbabun nuzul, karena riwayat tersebut berdasar pada sebab
yang khusus; 3) satu ayat yang beredaksi umum, terkadang adalah jawaban dari pertanyaan khusus,
sedangkan jawaban dan pertanyaan akan memiliki kesesuaian dengan yang lainnya, jika adanya
kesamaan kasus, situasi, dan kondisi. Mu’amar Zayn Qadafy, Sababun Nuzul, 41-43.

33 Departemen Agama RI, A/-Qur’an, 31.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain 83

Ayat di atas turun berkaitan dengan keadaan Nabi yang melaksanakan shalat di
atas unta tunggangannya ketika dalam perjalanan dari Mekkah menuju Madinah.
Sedangkan maklum adanya bahwa posisi Madinah adalah membelakangi Makkah.
Berdasarkan kaidah A/-lbratu bikhushush as-sabab la bi ‘umumil lafaz maka ayat di
atas dipahami bahwa kebolehan shalat menghadap arah mana saja adalah hanya berlaku
untuk keadaan khusus, yaitu shalat di atas kendaraan atau keadaan lain yang bisa
dikiaskan dengan keadaan khusus tersebut.

Konstruksi Ilmu Asbabun Nuzul

Dari gambaran umum tentang asbabun nuzul di atas, maka secara singkat konsep
asbabun nuzul dapat dikonstruksikan sebagai berikut:

Asbabun nuzul adalah salah satu cabang Ulumul Qur’an yang mengkaji tentang
sebab-sebab yang melatarbelakangi diturunkannya Al-Qur’an. Sebab-sebab tersebut
adakalanya berupa peristiwa dan adakalanya berupa pertanyaan, kemudian Al-Qur’an
turun merespon peristiwa tersebut ataupun menjawab pertanyaan tersebut. Dengan
kajian asbabun nuzul ini, dapat dipahami bahwa Al-Qur’an tidak turun di ruang dan
waktu yang hampa sejarah, melainkan ia berdialektika dengan realitas dan atau
masyarakat yang diajaknya bicara. Al-Qur’an turun berinteraksi langsung dengan
masyarakat Arab, baik dalam rangka memberi penjelasan ataupun memberi solusi atas
problem yang dihadapi masyarakat Arab saat itu. Dengan dialektika dan interaksi
seperti ini, keberadaan Al-Qur’an benar-benar membumi dan menyejarah di tengah-
tengah kehidupan manusia (baca: masyarakat Arab saat itu).

Oleh karena asbabun nuzul itu berupa peristiwa atau pertanyaan, maka satu-
satunya data (informasi) yang valid tentang hal itu adalah melalui tuturan
(periwayatan) para sahabat yang terlibat atau menyaksikan turunnya Al-Qur’an. Dalam
tuturannya ini, sahabat biasanya menggunakan ungkapan: “Sebab turunnya ayat ini
adalah...” atau uangkapan: ‘“Rasulullah ditanya, kemudian turunlah ayat...” Informasi
ini sekalipun dari sahabat (mauquf)** akan tetapi ia dihukumi sama seperti (seakan)
dari Nabi (marfu’)”® Hal ini karena Nabi Muhammad sebagai actor utama (figur
sentral yang Al-Qur’an diturunkan kepadanya) tentu tidak mungkin menceritakan
sendiri kepada dirinya mengenai sejarah turunnya Al-Qur’an.

Asbabun nuzul sebagai sebab-sebab turunnya Al-Qur’an, tentu kajian
terhadapnya sangat penting, khususnya sebagai pisau analisis untuk memahami makna
dan atau menentukan hukum yang dimaksudkan oleh Al-Qur’an. Kajian terhadap
asbabun nuzul mengantarkan pada pengetahuan apakah makna sebuah ayat itu berlaku
khusus (lokal/temporal) ataukah umum (universal). Tanpa pengetahuan ini, seseorang

**Hadis mauquf adalah perkataan atau perbuatan yang disandarkan pada sahabat Nabi, baik
sanadnya bersambung atau terputus. Misalnya, Ibnu Umar berkata: , Ibnu Mas’ud berkata: ...
Muhammad Alwi al-Maliki al-Hasani, A/-Minhal al-Lathif Fi Ushul Al-Hadis Al-Syarif (Surabaya:
Hai’ah Ash-Shafwah Al-Malikiyah, t.th.), 75.

3 Hadis Marfu’ adalah segala perkataan, perbuatan, dan ketetapan yang disandarkan kepada NAbi
SAW. Misalnya, Rasulullah bersabda Al-Hasani, A/-Minhal al-Lathif, 69.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



84  Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain

bisa saja salah memahami sebuah ayat Al-Qur’an; mestinya ayat tersebut berlaku
khusus tapi dipahami berlaku umum atau sebaliknya. Dengan kata lain, dengan
mengkaji asbabun nuzul, seseorang dalam memahami sebuah ayat Al-Qur’an bisa
menentukan penggunaan kaidah al- 7bratu bi ‘umum al-lafadz la bi khushush al-sabab’
ataukah penggunaan kaidah al-‘ibratu bi khushush al-sabab la bi ‘umum al-lafadz.
Contoh QS. Al-Baqarah: 115 yang terjemahnya: “Dan kepunyaan Allah-lah timur dan
barat, maka kemana pun kamu menghadap di situlah wajah Allah’. Ayat ini berkaitan
dengan pelaksanaan ibadah shalat. Jika tidak dikaji asbabun nuzulnya, maka bisa saja
seseorang memahaminya sesuai dengan keumuman lafadznya, yaitu shalat boleh
menghadap ke mana saja karena ke mana pun menghadap di sana ada Allah. Akan
tetapi setelah dikaji asbabun nuzulnya, ayat ini berkaitan dengan shalat dalam
perjalanan atau shalat dalam keadaan buta arah kiblat, sehingga dalam kondisi khusus
seperti ini shalat boleh dilakukan menghadap ke mana saja. Dengan ini, kaidah yang
tepat untuk digunakan memahami QS. Al-Baqarah: 115 di atas adalah kaidah a/-7bratu
bi khushush al-sabab la bi ‘umum al-lafadz.

Dekonstruksi Ilmu Asbabun Nuzul

Paparan asbabun nuzul sebagaimana konstruksi di atas jika ditinjau dari
pergeseran paradigma Thomas Kuhn dapat dikatakan sebagai normal sains (normal
science).®® Dikatakan normal sains karena konsep asbabun nuzul tersebut dianggap
sudah mapan dan final. Namun demikian, jika ditelisik lebih jauh dan dihadapkan pada
isu-isu kekinian, maka tampak bahwa konstruksi ilmu asbabun nuzul sebagaimana
yang dikonsepsikan ulama di atas mengalami ‘ketidakcukupan’ (untuk enggan
mengatakan: ketidakmampuan) dalam menghadapi kondisi dan realitas kekinian yang
semakin kompleks.

Memang, konsepsi asbabun nuzul di atas sudah cukup menyelesaikan problem
pemahaman ayat yang memiliki sabab-sebab turunnya. Akan tetapi permasalahannya
adalah, tidak semua ayat Al-Qur’an memiliki asbabun nuzul’’ Bahkan ayat-ayat yang
tidak memiliki asbabun nuzul jumlahnya lebih banyak daripada ayat-ayat yang
memiliki asbabun nuzul. Lalu, bagaimanakah menyelesaikan problem pemahaman pada
ayat-ayat yang tidak ber-asbabun nuzul tersebut?

Kebutuhan kekinian, problem pemahaman ayat tidak hanya sekedar menentukan
sebab khusus ataukah lafadznya yang umum, akan tetapi problem yang ada adalah
menentukan maqashid dari sebuah ayat, atau bahkan maqgashid dari Al-Qur’an itu
sendiri. Sehingga dengan ini, bisa jadi sebuah ayat, sekalipun dari segi penunjukkannya
jelas (dalalah sharihah), akan tetapi sekiranya ayat tersebut dipraktekkan sesuai dengan
penunjukkannya malah bertentangan dengan maqashid Al-Qur’an, maka ayat tersebut
dianggap sebagai firu’ Al-Qur’an (cabang) yang penerapannya harus diacukan kepada
ushul (maqgashid) Al-Qur’an. Dengan ini, (mengacu pada paradigma Thomas Kuhn)

**Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, Jilid 2 No. 2 (London: The University of
Chicago Press, 1962), 10.
37Al-Suyuti, Al-Itgan Fi Ulum al-Qur’an, Jilid 1, 29. Al-Zarqani, Manahil.. ., Jilid 1, 106.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain 85

berarti asbabun nuzul sebagai normal sains telah mengalami anomaly atau bahkan
krisis. Misalnya dalam memahami QS. Al-Maidah: 38:

L83 e A5 N e YK LGS Ly 2134 Laaal 1 sdadla 8 5015 (5,5

Artinya: “Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan
keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai
siksaan dari Allah. Dan Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.” (QS. Al-
Maidah [5]: 38).*®

Ayat di atas, jika dikaji asbabun nuzulnya adalah berkenaan dengan Thu’mah bin
Ubairiq yang mencuri baju perang kepunyaan Qatadah bin Al-Nu’man (yang tidak lain
adalah tetangga Thu’mah sendiri). Baju perang tersebut kemudian disembunyikan di
rumah seorang Yahudi yang bernama Zaid bin Al-Samin. Akan tetapi, tanpa disadari
kantong yang berisi tepung yang dibawa Thu’mah sewaktu mencuri ternyata bocor
sehingga tercecerlah tepung tersebut mulai dari rumah Qatadah bin al-Nu’man sampai
rumah Zaid bin al-Samid. Dari sinilah kemudian menjadi ketahuan (ketangkap) siapa
pencurinya, karena Qatadah kemudian menyusuri ceceran tepung tersebut hingga ia
sampai ke rumah Zaid bin al-Samid dan mendapati baju perangnya ada di rumah
tersebut. Lalu Qatadah mengambil baju perangnya dan Zaid berkata: “Saya diberi baju
perang ini oleh Thu’mah bin Ubairig”. Kemudian orang-orang pada bersaksi
membenarkan perkataan Zaid hingga turunlah ayat di atas.

Dari kajian terhadap asbabun nuzulnya di atas, maka QS. Al-Baqarah: 115 ini
memiliki sebab khusus menyangkut turunnya, yaitu pencurian yang dilakukan oleh
Thu’mah bin Ubairiq. Namun demikian, berdasar petunjuknya, QS. Al-Baqarah: 115
ini menuntut untuk dipahami berdasar redaksinya yang umum. Dengan demikian
berlaku kaidah al-‘ibrah bi ‘umum al-latadz la bikhusus al-sabab, sehingga ayat di atas
dpahami sekalipun hukuman potong tangan tersebut dikenakan kepada Thu’mah bin
Ubairiq, bukan berarti bahwa pencuri-pencuri lain tidak dikenakan hukum potong
tangan. Thu’mah bin Ubairiq di ayat itu hanyalah perantara (sampel) untuk
diterapkannya hukum potong tangan bagi pencuri, sehingga keberlakuan hukum
potong tangan tersebut bersifat umum (berlaku bagi siapa saja yang melakukan
kejahatan pencurian sebagaimana pencurian yang dilakukan oleh Thu’mah bin
Ubairiq).

Pemahaman seperti ini, pada awalnya memang dianggap sudah tuntas dan tidak
menyisakan masalah (normal sains), akan tetapi seiring dengan berkembangnya zaman;
umat Islam tidak semuanya hidup dalam negara yang menerapkan hukum Islam; model
dan bentuk pencurian juga tidak semuanya menggunakan tangan tapi bisa dengan
jabatan dan kekuasaan; system penegakkan hukum yang ada tekadang juga tidak seadil
dulu, maka penerapan ayat di atas secara apa adanya tanpa mempertimbangkan

*Departemen Agama RI, A/-Qur’an, 165.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



86 Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain

kompleksitas kondisi dan realitas kekinian, bisa jadi hal tersebut malah menimbulkan
Al-Qur’an kontraproduktif dengan maqgashid-nya (anomali dan krisis).

Rekonstruksi [lmu Asbabun Nuzul

Dari paparan di atas, tampak bahwa ilmu asbabun nuzul telah mengalami
pergeseran paradigma (shifting paradigm); dari semula menjadi normal sains seiring
dengan kompleksitas kondisi dan realitas yang ada berubah menjadi anomali dan krisis.
Pada fase ini, dapat dikatakan telah terjadi kesenjangan (gab) antara teori yang ada
dengan permasalahan yang dihadapi. Untuk itu diperlukan sebuah paradigma baru (new
paradigm) agar masalah baru yang dihadapi senantiasa dapat diselesaikan dengan teori
baru yang lebih memadai. Di sinilah rekonstruksi ilmu asbabun nuzul itu perlu
dilakukan dan mendapatkan momentum signifikansinya.

Dalam uraian mengenai dekonstruksi ilmu asbabun nuzul di atas, paling tidak ada
dua kesenjangan yang dialami oleh ilmu asbabun nuzul lama (klasik); aspek kajian dan
aspek temuan. Aspek kajian; ilmu asbabun nuzul lama (klasik) kajiannya hanya pada
ayat-ayat yang ber-asbabun nuzul, sementara tidak semua ayat Al-Qur’an memiliki
asbabun nuzul. Aspek temuan; ilmu asbabun nuzul lama (klasik) temuannya hanya
makna (local-temporal) khusus atau makna umum (universal), belum sampai pada
temuan makna magqashid.

Jika permasalahan mengenai dua gap di atas dikaji secara mendalam lagi, maka
dapat ditemukan bahwa pangkal permasalahannya adalah terletak pada keterbatasan
cakupan ilmu asbabun nuzul klasik terhadap data-data mengenai sejarah dan peristiwa
yang melatarbelakangi turunnya Al-Qur’an. Data yang bisa disajikan oleh ilmu
asbabun nuzul klasik (berupa riwayat-riwayat) bersifat khusus dan terbatas, sehingga
tidak cukup mampu untuk menggambarkan konteks sejarah yang lebih luas
diturunkannya Al-Qur’an.

Di sinilah, dalam upaya rekonstruksi ilmu asbabun nuzul maka sangat perlu
adanya kajian tentang konteks sejarah yang lebih luas. Konteks sejarah yang lebih luas
ini, bisa disebut dengan istilah asbabun nuzul makro.” Secara sederhana, asbabun
nuzul makro dapat didefinisikan dengan situasi dan kondisi secara umum dalam
konteks apa dan kapan serta di mana Al-Qur’an diturunkan,” atau dengan kata lain
mengkaji asbabun nuzul makro berarti mengkaji situasi dan kondisi sosio-historis
jazirah Arab dalam kisaran waktu abad 6 M, sebagai tempat dan waktu diturunkannya
Al-Qur’an.

*Embrio asbabun nuzul makro ini bisa dirujuk pada al-Syatibi (W. 1388), ia menyatakan bahwa
maksud mengetahui asbabun nuzul adalah mengetahui situasi dan kondisi orang-orang yang mengajak
bicara, orang-orang yang diajak bicara, dan pembicaranya sendiri. Dikutip dari Syarafuddin H.Z., “Ilmu
Asbabun Nuzul dalam Studi Ilmu Al-Qur’an”, dalam Jurnal Shuhuf28, no.1 (2016): 84-94. Pendapat al-
Syatibi ini kemudian dalam konteks kekinian dipopulerkan oleh Fazlur Rahman, ia menyatakan asbabun
nuzul meliputi situasi dan kondisi historis yang riil terjadi (social, budaya, politik, ekonomi, teknologi,
psikologi Nabi, dan lain-lain). Fazlur Rahman, /s/am, Terjemah Ahsin Mohammad (Bandung: Pustaka,
1984), 386.

“Said Agil Husin al-Munawwar dan Abdul Mustaqim, Asbabul Wurud Studi Krisis Hadis Nabi
Pendekatan Sosio- Historis-Kontekstual (Yogyakarta: Pustaka pelajar, 2001), 21.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain 87

Selanjutnya, oleh karena asbabun nuzul makro berupa situasi dan kondisi sosio-

historis jazirah Arab yang melingkupi turunnya Al-Qur’an, maka satu-satunya cara
untuk mengetahui asbabun nuzul makro tersebut adalah dengan rekonstruksi sejarah.
Rekonstruksi sejarah ini perlu, lebih-lebih dalam rangka mengembalikan unsur waktu
(moment) yang hilang akibat kodifikasi Al-Qur’an ke dalam mushaf (korpus tertutup).
Selain hal di atas, dikembangkannya paradigma baru mengenai asbabun nuzul makro
dalam studi tafsir Al-Qur’an adalah adanya asumsi dasar bahwa pada saat Al-Qur’an
turun pasti tidak lepas dari situasi dan kondisi yang melingkupi audiens-nya pada
waktu itu, atau dengan kata lain Al-Qur’an turun pastilah mempunyai korelasi dan
relevansi dengan umatnya.* Dengan ini, maka penafsiran Al-Qur’an secara lebih
akomodatif dan apresiatif terhadap perkembangan zaman dengan tidak mengabaikan
unsur ratio legis-nya* adalah sebuah keniscayaan yang tidak bisa ditawar lagi.* Lebih
jauh, pengetahuan tentang asbabun nuzul makro ini secara otomatis juga mengantarkan
ke arah pengetahuan tentang magashid Al-Qur’an.”’
Konsekuensi dari pengetahuan tentang magashid Al-Qur’an di atas adalah
dirumuskannya kaidah baru yang berbunyi: A/-‘%bratu bi al-maqashid, yaitu suatu
keketapan (hukum) dari sebuah ayat itu didasarkan pada magashid-nya. Misalnya
dalam memahami QS. Al-Maidah: 38:

LS8 B D05 A0 G YUK GE Ly 5154 Lagaail | sadadla 8 50015 (5 L2l 5

Artinya: “Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan
keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai
siksaan dari Allah. Dan Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.” (QS. Al-
Maidah [5]: 38)."

Ayat di atas, jika dipahami dengan menggunakan kaidah A/-‘bratu bi al-
magqashid, kurang lebih secara sederhana dapat dikiaskan dengan penjelasan berikut ini.
Misalnya, seorang Bapak memerintah anaknya, dengan berkata: Nak, nanti akan ada
tamu ke rumah, tolong belikan jajanan pisang goreng di warung! Kemudian si anak
segera bergegas ke warung, dan ternyata pisang goreng di warung tersebut sudah habis.

* Asghar ali Engineer, The Qur’an, Women and Modern Society (New Delhi: Sterling Pub., 1999),
12.

“Fazlur Rahman, 7ema Pokok al-Qur’an, terj. Anas Mahyudin (Jakarta: Pustaka Pelajar, 1980), 70.

* Inilah yang dalam bahasa Hodson diistilahkan dengan pemahaman ber-“kesadaran historis”, yang
dengannya Islam akan mampu lebih baik dalam menjawab tantangan zaman di masa depan. Marshal
G.S. Hodson, 7The Venture of Islam, Jilid 3 (Chicago: The University of Chicago Press, 1974), 437.

* Satu hal yang harus disadari, kaitannya dengan penafsiran Al-Qur’an dengan pengetahuan
tentang latar belakang sosio-historis munculnya sebuah ayat (asbabun nuzul makro) ini adalah adanya
kendala besar untuk memperoleh data historis (rekonstruksi sejarah) tersebut secara objektif, apalagi
dari suatu discourse yang sudah terlembagakan dalam bentuk teks, sehingga harus diakui bahwa dalam
suatu interpretasi seperti ini tidak bisa terhindar dari adanya unsur tebakan (spekulasi), apropriasi, dan
rekonstruksi imajinatif mengenai gagasan yang hendak dipahami dan diungkapkan sebuah teks.
Sekalipun demikian, sebagai sebuah ijtihad tentunya sah-sah saja, karena kalau benar, kebenarannya pun
bersifat nisbi (relatif), dan kalau salah, tetap mendapatkan pahala.

Departemen Agama RI, A/-Qur’an, 165.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



88  Arah Baru Pengembangan Ulumul Qur’an —Munawir dan Mustain

Dalam kondisi seperti ini, si anak kemudian bingung, saya sebaiknya beli jajanan
lainnya atau tidak jadi beli? Sampai akhirnya si anak memutuskan untuk membeli
jajanan lain sebagai ganti pisang goreng. Si anak beralasan, bukan kah di rumah ada
tamu, maka sepertinya maksud Bapak yang penting bukan lah harus pisang goreng,
tetapi yang penting adalah harus ada jajanan yang disuguhkan. Dari sini, si anak
melihat bahewa sekalipun secara redaksional kata pisang goreng sudah jelas disebut,
tetapi maksud (magashid) dari perkataan Bapaknya bukan lah di ‘pisang goreng’,
tetapi maqashid-nya adalah harus adanya jajanan, disebutkannya pisang goreng
hanyalah sebagai sampel, sehingga ia bisa diganti dengan jajanan lainnya, karena yang
penting (maqashid-nya) adalah adanya jajanan suguhan untuk tamu. Dengan demikian,
memaksakan diri untuk tetap membeli psang padahal pisang gorengnya sudah habis
adalah keputusan yang dianggap kontraproduktif dengan magashid dari pernyataan si
Bapak.

Demikian pula kira-kira pemahaman ayat di atas, disebutkannya hukuman
potong tangan secara jelas, bisa jadi bukan itu magashid dari ayat tersebut. Magshid
dari ayat tersebut bisa jadi adalah yang penting adanya hukuman yang menjerakan bagi
si pencuri. Hukuman potong tangan hanyalah sampel (pilihan) saat itu, oleh karenanya
ia bisa diganti dengan hukuman lainnya, asal yang penting sama-sama memiliki efek
jera. Memaksakan diri untuk tetap memilih hukuman potong tangan, sementara situasi,
kondisi, dan praktek pencurian sudah berubah, bisa jadi malah kontraproduktif dengan
maqashid ayat di atas.

Penutup

Berdasarkan paparan di atas, dapat diambil simpulan bahwa ilmu asbabun nuzul
adalah ilmu yang senantiasa mengalami pengkayaan dan pengembangan. Pemgkayaan
dan pengembangan ilmu ini, paling tidak bisa dilihat pada dua hal:

Pertama, ilmu asbabun nuzul, semula hanya sebatas ilmu yang mengkaji konteks
sejarah khusus (mikro) turunnya sebuah ayat berbasis tuturan para sahabat, kemudian -
karena adanya anomaly dan krisis terkait dengan problematika memahami Al-Qur’an-
ia berkembang menjadi sebuah ilmu yang mengkaji tentang konteks sejarah luas
(makro) yang melingkupi turunnya Al-Qur’an berbasis rekonstruksi situasi dan kondisi
sosio-historis jazirah Arab dalam kisaran waktu abad 6 M;

Kedua, ilmu asbabun nuzul, semula hanya focus pada problematika apakah
sebuah ketetapan satu ayat itu berdasar redaksinya yang umum (a/- 7bratu bi umum al-
latdzi) atau kah sebabnya yang khusus (al-ibratu bi khushush al-sabab), kemudian
berkembang menjadi pergulatan mencari dan menemukan magashid Al-Qur’an (al-
ibratu bi al-magashidi).

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



DAFTAR PUSTAKA

Alifudin, Muhammad, “Asbabun Nuzul dan Urgensinya dalam Memahami Al-Qur’an”,
dalam Shautut Tarbiyah, Ed. 26,Th. XVIII, Mei 2012.

Asqalani, Ibnu Hajar al-, a/-‘Ujab fi Bayan al-Asbab, Beirut: Dar Ibni Hazm, t.th..

Baidan, Nashruddin, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005.

Chirzin, Muhammad, A/-Qur’an dan Ulumul Qur’an, Yogyakarta: Dana Bhakti Prima
Yasa, 1998.

Departemen Agama RI, A/-Qur’an dan Terjemahnya, Semarang: CV ALWAAH, 1993.

Engineer, Asghar Ali, The Qur’an, Women and Modern Society, New Delhi: Sterling
Pub., 1999.

Hasani, Muhammad Alwi al-Maliki al-, A/-Minhal al-Lathif Fi Ushul Al-Hadis Al-
Syarif, Surabaya: Hai’ah Ash-Shafwah Al-Malikiyah, t.th.

Hodson, Marshal G.S., The Venture of Islam, Jilid 3, Chicago: The University of
Chicago Press, 1974.

Madjid, Nurcholis, “Konsep Asbabun Nuzul: Relevansinya Bagi Pandangan Historis
Segi-segi Tertentu Pandangan Keagamaan”, dalam Budhy Munawar
Rahman (ed.), Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, Jakarta:
yayasan Paramadina, 1994.

Munawwar, Said Agil Husin al- dan Abdul Mustaqim, Asbabul Wurud Studi Krisis
Hadis Nabi Pendekatan Sosio- Historis-Kontekstual, Yogyakarta: Pustaka
pelajar, 2001.

Qadafy, Mu’amar Zayn, Sababun Nuzul Sebuah Kajian Epistemologis, Yogyakarta: IN
AzNa Books, 2015.

Qattan, Manna’ Khalil al-, Mabahis Fi Ulumil Qur’an, Beirut: Maktabah al-Ma’arif,
2000.

Rahman, Fazlur, /s/lam, Terj. Ahsin Mohammad, Bandung: Pustaka, 1984.

Rahman, Fazlur, 7ema Pokok al-Qur’an, terj. Anas Mahyudin, Jakarta: Pustaka Pelajar,
1980.

Shalih, Shubhi, Membahas Ilimu-ilmu Al-Qur’an, Terj. Nur Rakhim dkk., Jakarta:
Pustaka Firdaus, 1993.

Shiddieqy, M. Hasbi Ash, Sejarah dan Pengantar Ilmu Al-Qur’an/Tafsir, Jakarta: Bulan
Bintang, 1990.

Sisfita, Nunung, “Asbabun Nuzul Perspektif Mikro dan Makro’, dalam 7asamuh 13,
no. 1 (2015).

Suaedi, Pan, “Asbabun Nuzul Pengertian, Macam-macam, Redaksi, dan Urgensi’,
dalam A/mufidal, no. 1 (2018).

Suma, Muhammad Amin, Ulumul Qur’an, Cet. I, Jakarta: PT Raja Grafindo, 2013.

Suyuti, Al-, Lubab al-Nuqul Fi Asbab al-Nuzul, Beirut: Mu’assasah al-Kutub al-
Saqafiyyah, 2002.

Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, Jilid 2 No. 2, London: The
University of Chicago Press, 1962.

Wahidi, Ridhaul, “Asbabun Nuzul sebagai Cabang Ulumul Qur’an”, dalam Jurnal
Syahadah 3, no. 1 (2016).

Wahyudin, “Asbabun Nuzul sebagai Langkah Awal Menafsirkan Al-Qur’an”, dalam
JSH Jurnal Sosial Humaniora 3, no. 1 (2010).

Zarkasyi, Al-, Al-Burhan fi Ulumil Qur’an, Kairo: Dar al-Hadis, 2006.

Zarqani, Al-, Manahil ‘Irfan Fi Ulum al-Qur’an, Jilid 1, Beirut: Dar al-Fikr, 1988.

Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur’an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1, Juni 2020



