
Volume 3 No. 1, Juni 2018
P ISSN 2442-594X | E ISSN 2579-5708

http://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan
DOI: 10.32505/tibyan.v3i1.483

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No. 1, Juni 2018

SUBJEKTIVITAS DALAM PENAFSIRAN ALQURAN:
FENOMENA TAFSIR BERCORAK SEKTARIAN

Subjectivity in The Qur’anic’s interpreting: The Sectarian Characterized
Interpretation Phenomenons

Mawardi
Institut Agama Islam Negeri Langsa

mawardi.msi@gmail.com

Abstract
Tafseer was issued from the desire of mufaseer in revealing the content of
Qur'an which aims to answer various problems of life. In this effort, some
commentators forced the Qur'an to legitimize opinions and groups. In order for
its purpose to be achieved, the mufaseer interpretate (ta’wil) the verses in order
to fit the groups and schools followed.

Keywords: Subjectivity, Tafseer, Sectarian.

Abstrak
Tafsir Lahir dari keinginan mufasir untuk mengungkapkan kandungan Alquran
untuk menjawab persoalan realitas di mana tafsir di hasilkan. Dalam upaya ini,
sebagian mufasir memaksa Al-Qur'an untuk melegitimasi pendapat dan
kelompoknya. Agar tujuannya tercapai, mufasir mena'wilkan ayat-ayat agar
sesuai dengan kelompok dan mazhab yang diikutinya.

Kata Kunci: Subjektivitas, Tafsir, Sektarian.

Pendahuluan

Kajian terhadap Alquran dapat dilakukan dengan melihat berbagai objeknya,

mulai dari aspek sejarah kodifikasinya, qira>’ah-nya, sebab-sebab turunnya sampai pada

perkembangan penafsirannya. Sedangkan kajian dari aspek penafsirannya justru

mengalami perkembangan yang cukup signifikan, sejak diturunkannya Alquran

hinggga sekarang. Munculnya berbagai kitab tafsir yang sarat dengan berbagai ragam

metode maupun pendekatan, merupakan bukti kongkret bahwa upaya untuk

menafsirkan Alquran memang tidak pernah berhenti. Hal ini merupakan keniscayaan

sejarah, karena umat Islam pada umumnya ingin selalu menjadikan Alquran sebagai



126 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018

mitra dialog dalam menjalankan kehidupan dan mengembangkan peradaban. Proses

dialektika antara teks yang terbatas dan konteks yang tak terbatas itulah sebenarnya

yang menjadi pemicu dan pemacu bagi perkembangan tafsir.

Tatkala berbicara mengenai perkembangan tafsir, itu artinya juga sedang

membicarakan sejarah tafsir dalam berbagai periode dengan paradigma-paradigma

pada masanya yang melahirkan berbagai teori penafsiran. Penerapan teori-teori

penafsiran telah banyak melahirkan karya-karya tafsir dalam berbagai periode.

Kedinamikaan tafsir dan keunikannya menggambarkan keinginan mufasir untuk

menjawab problematika yang melingkupi situasi dan kondisi di mana tafsir itu

dihasilkan. Ini merupakan suatu keniscayaan sejarah dalam pendialogkan realitas

dengan teks. Persoalannya, jika upaya dialektika tetap mengutamakan horizon teks

(Alquran), maka mufasir dianggap benar, namun jika pendialogan mengesamping

horizon Alquran, maka dianggap pemaksaan keinginan dalam memahami Alquran.

Berangkat dari sinilah, penulis tertarik untuk menggambarkan upaya mufasir dalam

mengungkapkan makna Alquran yang terlebih dahulu dipengaruhi mazhab dan

keilmuan tertentu.

Epistemologi Tafsir Sektarian

Berbicara persoalan tafsir sektarian, berarti menelaah pengaruh kesubjektifan

mufasir dalam memahami dan menafsirkan sesuatu. Sebelum memahami dan

menafsirkan suatu teks, seorang mufasir sudah dipengaruhi oleh latarbelakang

keilmuan dan ideologi tertentu. Kemudian kondisi tersebut terbawa dalam upayanya

memahami teks. Kondisi inilah kemudian lebih dikenal dengan istilah sektarian dalam

memahami dan menelaah sesuatu.

Istilah sektarianisme sendiri tidaklah baru dalam proses memahami teks,

penggunaannnya sudah sangat banyak, terutama dalam ilmu-ilmu sosial dan

keterpengaruhannya terhadap suatu kondisi. Dalam Kamus bahasa Indonesia

"sektarian" atau "partisan" diartikan dengan pengikut suatu partai.1 Dalam dunia

sosial, sektarian dikenal dengan istilah ideologi. Kata ideologi sendiri banyak

pengertiannya, tergantung pada penggunaan tujuannya. Namun dalam pengertian yang

paling umum dan lunak, ideologi adalah pikiran yang terorganisir, yakni nilai,

orientasi, dan kecenderungan yang saling melengkapi sehingga membentuk perspektif-

perspektif ide yang diungkap melalui komunikasi. Karl Marx (1818-1883) dan Fredrich

Engels (1820-1895) melihat ideologi sebagai fabrikasi atau pemalsuan yang digunakan

oleh sekelompok orang untuk membenarkan diri mereka sendiri. Karenanya, konsep

ideologi tersebut jelas sangat subjektif dan keberadaannya hanya untuk melegitimasi

kelas penguasa di tengah keberadaan masyarakat. Masih menurut Marx dan Engels,

ideologi atau gagasan politik dominan di setiap masyarakat akan selalu mencerminkan

1Tim Prima Pena, Kamus Ilmiah Populer,(Jakarta: Gramedia, tt), h.361)



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 127

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018

kepentingan dari kelas berkuasa.2Dalam konteks penafsiran Al-quran, istilah

“sektarian” itu bisa terlihat dari ungkapanIgnaz Goldziher dalam kajiannya

tentangmazhab-mazhab tafsir.3Ignaz Goldziher mengartikan istilah sektarian sebagai

upaya umat Islam mencari legitimasi Alquran terhadap keyakinan dan kelompok yang

dianutnya.

Istilah sektarian yang dimunculkan oleh Ignaz ini kemudian diikuti oleh

intelektual-intelektual muslim. Dalam mengistilahkan tafsir sektarian para intelektual

muslim berbeda, tetapi tetap masih dalam pemahaman yang sama. Hasan Hanafi

menyebut istilah tersebut dengan tafsir dogmatis. Corak tafsir ini muncul sebagai

bagian dari gerakan-gerakan politik dan bercirikan dogmatis.4 Nasr Hamid mengistilah

tafsir sektarian dengan tafsir talwi>n, yaitu memberi warna pada teks sesuai dengan

pemahaman awal.5Ada berbagai sudut pandang para intelektual dalam mengistilah

tafsir sektarian, namun semua mengacu pada sistem penafsiran yang berupaya untuk

mencari legalitas mazhab dan ideologi yang mendahului penafsir.

Dari uraian di atas, dapat dipahami bahwa tafsir sektarian memberikan dua

pengertian yang saling bertolak belakang. Secara positif dipersepsikan sebagai

gambaran dunia (world view) yang menyatakan kelompok-kelompok sosial tertentu

untuk membela dan memajukan kepentingan-kepentingan mereka. Sedangkan secara

negatif dipersepsikan sebagai kesadaran palsu, yaitu suatu kebutuhan untuk melakukan

penipuan dengan cara memutarbalikkan pemahaman terhadap Alquran yang

ditafsirkan.

Jika ditelaah secara epitimologi, kehadiran tafsir yang bercorak sektarian

merupakan dampak dari upaya mufasir mengajak Alquran sebagai teks suci untuk

berdialektika dengan konteks budaya yang berkembang pada saat itu.Oleh karena

perkembangan budaya tidak pernah terbatas yang harus dijawab dengan teks yang

terbatas, maka kehadiran tafsir dengan berbagai corak kesektarian akan terus

bermunculan untuk menjawab ketidakpuasan mufasir terhadap tafsir-tafsir sebelumnya

dengan mengikutsertakan budaya dan latarbelakangnya. Memang tidak selamanya

tafsir yang bercorak sektarian dianggap negatif, karena budaya yang melingkupi

mufasir tidak harus “memaksa” teks-teks Alquran sesuai dengan keinginannya. Maka

tidak heran jika tafsir Alquran menjadi jangkar bagi teolog sektarian dan skolastik

untuk menguatkan berbaai doktrin mereka.6

2BagusTakwin, Akar-akarIdeologi, PengantarKajianKonsepIdeologi Dari Plato Hingga Bourdieu,
(Yogyakarta: Jalasutra, 2003), h. 17

3Ignaz Goldziher, MazhabTafsir; dariKlasikhingga Modern, Terj. M. AlaikaSalamullah, dkk.,
(Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006), h. 4

4Hasan Hanafi, MetodeTafsirdanKemaslahatanUmat, (Yogyakarta: Nawesea, 2007), h. 37
5Nashr Hamid Abu Zayd, KritikWacana Agama, Terj. KhoironNadhiyyin, (Yogyakarta: LKiS, 2003),

h. 120-121
6Lihat Budi Juliandi dan Saifuddun Herlambang, “Menggugat Tafsir Tekstual”, Jurnal At-Tibyan,

Vol. I Nomor 1 (Juni 2016), h.
49http://http://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan/article/view/32diakses tanggal 17 Juni 2018



128 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018

Berkaitan dengan hal tersebut, Na>s{r H{ami>d Abu> Zayd menawarkan agar

pembedaan dalam menafsir teks antara makna (dala>lah) dengan signifikansi (maghza>)

harus menjadi tuntutan utama agar batas-batas antara masalalu dan masa kini tidak

mencair di satu sisi, dan agar metodologi tafsir tidaktunduk pada ideologi pengkaji

secara serampangan dan vulgar. Di sisi lain, apabila interaksi dan interpretasi

dilakukan secara serampangan dan vulgar, dalam kerangka ideologis, maka akan

mengabaikan gerak teks dalam konteks historisnya di satu sisi, dan akan menolak

fakta-fakta dan data-data yang menjadi media bagi terungkapnya makna teks, di sisi

lain. Sikap ceroboh dalam berinteraksi dengan teks dan dalam menginterpretasikannya

biasa terjadi dalam kondisi ketika pengkaji tidak menyadari, atau mengabaikan

ideologinya.. Hal inilah yang menyebabkan ideologi itu menjalankan perannya secara

tersembunyi tanpa pengawasan, tanpa aturan atau kendali. Dalam kondisi seperti ini

akan sangat mudah terjadi loncatan dari tafsir ke talwi>n (ideologisasi), dan batas-batas

antara makna dan signifikansi menjadi mencair.7

Selain itu, Nasruddin Baidan juga menawarkan beberapa kepribadian yang harus

ada pada mufasir. Adapun kepribadian tersebut meliputi ikhlas, netral, dan sadar8.

Ikhlas merupakan membebaskan diri dari intervensi pihak-pihak lain selain Allah.

Seorang mukhlis dalam menafsirkan Alquran tidak berharap apapun dari penafsirannya

kecuali ridha Allah. Jika tidak, maka tafsir yang dihasilkan tidak lebih dari melegalkan

dan menuruti kelompok yang diikutinya. Sedangkan netral adalah tidak boleh memihak

kepada pendapat siapapun kecuali Alquran. Dalam proses penafsiran mufasir harus

melepaskan diri sebebas-bebasnya dari berbagai keterikatan yang akan mencapai

petunjuk yang diberikan Allah dalam ayat yang ditafsirkan. Sebagaimana ditegaskan

oleh Abu> 'Ala> al-Mawdu>di>, persyaratan netral merupakan kriteria utama yang harus

dimiliki oleh mufasir.9 Dalam pengertian yang lain, netral meninggalkan horizon

mufasirdengan lebih mementingkan horizon teks Alquran. Dengan demikian, Alquran

tidak dipaksakan untuk menuruti pemahaman yang melingkupi dunia mufasir,

melainkan membiarkan Alquran berbicara dengan sendirinya. Adapun sadar merupakan

kesadaran mufasirakan keautentikan Alquran sebagai firman Allah. Dengan demikian,

tanggungjawab sebagai mufasiruntuk tidak memutarbalikkan pemahaman ayat

semakin besar. Sebab merubah pemahaman Alquran berarti merubah firman Allah,

merubah firman Allah sama dengan mendustakan Allah.

Ketiga hal tersebut harus dimiliki oleh seorang mufasir agar tidak terjadi

penyimpangan-penyimpangan dalam menafsirkan Alquran sehingga seseorang yang

ingin menafsirkan Alquran dapat mengetahui sepenuhnya dampak negatif yang terjadi

sebagai konsekuensi logis dari tidak dimilikinya keperibadian yang baik sebagai

seorang interpreter kitab suci.

7Nashr Hamid Abu Zayd, KritikWacana Agama, Terj. KhoironNadhiyyin, (Yogyakarta: LKiS, 2003),
h. 120-121

8NashruddinBaidan, WawasanBaruIlmuTafsir, (Yogyakarta: PustakaPelajar, 2005), h. 355.
9Abu Al-'Ala al-Mawdudi, Mabadi' Asasiyyat li Fah Alquran, terj. Khalil Ahmad al-Hamidi, cet. Ke-

2, (Jakarta: Al-Majlis al-'Ala al-Indunisi li al-Da'wat al-Islamiyyat, 1999), h. 14, 48



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 129

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018

Sejarah Muncul Tafsir Sektarian

Secara umum, perkembangan tafsir sektarian dalam paradigma penafsiran Al-

quran tidak terlepas dari kemunculan mazhab dalam Islam. itu bermula ketika terjadi

pergolakan antara Ali dan Muawiyah yang berakhir dengan perang siffi>ndan mencapai

puncaknya pada masa afirmatif.10

Perkembangan tafsir pada era afirmasi berbasis pada nalar ideologis.11Ini terjadi

pada abad pertengahan. Tafsir pada periode ini muncul dalam situasi ketegangan antar

disiplin ilmu sebagai konsekuensi dari zaman keemasan ilmu pengetahuan di dunia

Islam. Bahkan dalam kondisi ketegangan antar kelompok dalam masing-masing

disiplin ilmu pengetahuan Islam. Dengan kata lain, tafsir pada periode ini

dilatarbelakangi oleh "kepentingan" mufassirnya yang notabene pendukung atau

peminat disiplin ilmu atau pola berpikir tertentu dalam masing-masing disiplin ilmu.12

Konsekuensinya, produk tafsir yang dihasilkan periode ini memiliki karakter

khusus sebagai akibat dari paradigma sektarian yang membelenggu mufasirnya. Hal ini

sangat mungkin terjadi, lantaran mufassirnya yang tampil pada periode ini sebelum

memulai menafsirkan Alquran terlebih dahulu menjatuhkan pilihan menekuni disiplin

ilmu-ilmu tertentu atau menjatuhkan pilihan untuk mendukung mazhab-mazhab

tertentu. Seperti al-Fara>' adalah ahli disiplin ilmu bahasa dan guru beberapa pangeran

Abbasiyah pendukung Mu'tazilah. Ibn Jarir al-Tabari disamping sebagai tokoh

sejarawan muslim, secara teologis, dia posisinya mirip al-Asy'ari yang cenderung

mengambil jalan tengah antara ahli hadis dan rasionalis Mu'tazilah. Az-Zamakhsyari>

adalah ahli bahasa dan sastra yang terlahir di daerah basis Mu'tazilah sehingga ikatan

emosionalnya dengan Mu'tazilah tidak dapat disangkal.13 Masih dalam wilayah tafsir

bernuansa teologis tetapi dari aliran lain tampil Fakhruddi>n ar-Ra>zi>, seorang

mutakallimin Asy'ariah yang ahli juga dalam bidang filsafat. Dari kelompok ini juga

tampil al-Baid{awi> yang berusaha merespon capaian az-Zamakhsyari dari ar-Razi.

Adapun dari pendukung fiqih beserta madzhab-madzhabnya, muncul al-Kiya>' al-

H{arasi> dari madzhab Sya>fi'i>, al-Qurt}ubi> dan Ibnu‘Arabi propagandis teori wahdatul

wujud dalam tasawuf. Di kalangan filosof juga tampil ahli-ahli filsafat Islam yang

berkepentingan untuk menjustifikasi gagasan filsafatnya dengan menafsirkan ayat-ayat

Alquran tertentu. Tokoh tasawuf praktis diwakili oleh al-A<Lu>si> pendukung tarikat

Naqsyabandiah. Dari kalangan Syi'ah tampil Mulla> Muh{sin al-Rasyi, Abu>‘Ali at}-

T{abarsi, juga al-Syaukani> yang mewakili teologi Syi'ah Zaidiyah. Dari para ahli kisah

10 Abdul Mustaqimmembagisejarahperkembangantafsirdalamtigabentuk, yaitu: formatif, afirmatif,
danreformatif. periode formatif merupakan periode pertama perkembangan tafsir, yaitu masa Nabi,
sahabat dan tabi'in. Periode Afirmatif, perkembangan tafsir pada era afirmasi berbasis pada nalar
ideologisdan ini terjadi pada abad pertengahan. Periode reformasi, periode ini berangkat dari paradigma
yang terdapat pada periode afirmasi, yaitu kegelisahan para modernis mengenai tafsir-tafsir yang
berkembang pada masa pertengahan.Lihat, Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir dari Periode Klasik
hingga Kotemporer, (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2005), h. 32

11Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir dari Periode Klasik hingga Kotemporer,h.59
12Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir dari Periode, h.75
13Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir dari Periode, h.76



130 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018

atau ahli atsar ada Ibnu> Katsi>r, al-Tsa'labi>. Demikian dengan ahli sastra ada Abu>

Hayya>n, Jala>luddi>n al-Mah{alli>, al-Naisaibu>ri>, al-Qad{i ‘Abdul Jabba>r dan masih banyak

lagi mufasir yang memiliki disiplin ilmu tertentu.

Kecenderungan mazhab dalam menafsirkan Alquran lahir pada periode afirmasi

atau disebut dengan periode pertengahan karena pada periode ini sudah banyak

berkembangnya mazhab-mazhab. Adapun latarbelakang munculnya madha>hib al-tafsi>r,

sesungguhnya merupakan sebuah keniscayaan sejarah, sebab setiap generasi ingin

selalu “mengkonsumsi” dan menjadikan Alquran sebagai pedoman hidup, bahkan

dijadikan sebagai legitimasi bagi tindakan dan perilakunya. Ignaz Goldziher

menyatakan bahwa setiap aliran pemikiran yang muncul dalam sejarah umat Islam

selalu cenderung untuk mencari legitimasi dan justifikasi dari kitab sucinya

(Alquran).14Dengan begitu, pemikiran tersebut akan mendapat posisi yang kuat di hati

para pengikutnya dalam sistem keberagamaan mereka.

Untuk lebih jelas tentang sebab-sebab muncul mazhab-mazhab tafsir, maka di

sini penulis memaparkan beberapa faktor yang mendukung kemunculannya. Faktor-

faktor tersebut secara umum dapat dikategorikan dalam dua bagian, yaitu faktor

internal dan faktor eksternal.15 Factor intern adalah sebab yang ditimbulkan dari

Alquran sendiri, yaitu; Pertama, kondisi objektif teks Alquran yang memungkinkan

untuk dibaca secara beragam. Kedua, kata-kata dalam Alquran yang memungkinkan

untuk ditafsir secara beragam, seperti kata "dharaba"16. Ketiga, adanya ambiguitas

makna dalam Alquran, dengan adanya hal-hal yang musytarak (bermakna ganda),

seperti kata-kata al-Quru>' (dapat diartikan dengan suci dapat pula diartikan haid).

Demikian pula kata-kata yang dapat diartikan hakiki dan majazi, seperti kata-kata

"lamasa" dalam ayat 17"لمس�تم النس�اء" dapat berarti menyentuh dan dapat pula berarti

jimak. Sedangkan faktor eksternal merupakan sebab yang datang dari luar Alquran,

seperti kondisi subjektif mufasir sendiri yang didukung oleh sosio kultural, politik, dan

lain-lain.

Jadi, walaupun Alquran sendiri memberikan peluang untuk ditafsir bermacam-

macam, bukan berarti Alquran harus mengikuti keinginan kelompok tertentu atau

untuk membenarkannya sehingga Alquran hanya dapat dikonsumsi oleh suatu

kelompok dan tidak untuk kelompok yang lain. Dengan kata lain, Alquran yang

diyakini sebagai "Rahmatan lil 'alamin" berubah fungsi menjadi ideologi kelompok

tertentu. Fenomena inilah yang terjadi di abad afirmasi(pertengahan), kemunculan

mazhab dan firqah-firqah dalam beragama menjadi lahan empuk untuk menjadikan

Alquran sebagai legalitas. Menurut Hamim Ilyas dalam kata pengantar buku "Studi

Tafsir" menyatakan: masa afirmasi merupakan masa perkembangannya teori yang

14Ignaz Goldziher, Mazhab-mazhab Tafsir, terj. M. Alaika Salamullah, dkk, (Yogyakarta:Elsaq,
2006), h.3.

15Ignaz Goldziher, Mazhab-mazhab Tafsir, h.12.
16Q. S. An-Nisa': 34
17Q. S. al-Maidah: 6.



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 131

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018

dibangun di atas paradigma legitimasi Alquran.18Oleh karena itu,bermunculnya tafsir

bercorak partisan19.

Jika dikaitkan perkembangan tafsir era afirmasi dengan legitimasi mazhab, maka

dapat dipastikan tafsir bercorak partisan muncul dikalangan para fanatisme.

Sedemikian tingginya fanatisme salah satu golongan terhadap mazhabnya, hingga

lahirlah kecenderungan taqlid yang menghapuskan toleransi, dan cara berpikir kritis

generasi tertentu. Ironisnya, mereka tidak segan-segannya merubah teks wahyu yang

rahmatan lil alamin untuk kepentingan kelompok atau politik mereka.

Meskipun Alquran ditafsirkan kelompok sektarianisme tanpa mengindahkan

horizon teks, namun mereka mempunyai suatu metode memahami Alquran agar sesuai

dengan pemahaman dan keinginannya. Metode yang mereka gunakan adalah takwil.

Pengunaan takwilsebagai metode dilatarbelangi oleh suatu asumsi "apabila ada ayat

yang tidak sesuai dengan keinginan mereka, maka ayat itu ditakwilkan". Sebagaimana

yang dikatakan oleh al-Karkhi (seorang yang sangat fanatik terhadap mazhabnya);

كل أیة أو حدیث یخالف ما علیھ أصحابنا فھو مؤول أو منسوخ

Artinya: "Tiap-tiap ayat atau hadits yang bertentangan dengan pendapat pendukung-

pendukung mazhab kami, maka ayat atau hadits itu harus ditakwilkan atau

dinyatakan mansukh"

Dari penyataan al-Kharki tersebut dapat difahami bahwa takwil merupakan

senjata ampuh yang mereka gunakan untuk menafsirkan Alquran semaunya atau

bagaimana kehendak dari mazhabnya. Meskipun begitu, seorang mufasirdapat

membebaskan diri agar tidak terjebak dalam penggunaan takwil versi sektarianisme.

Contoh Takwil yang digunakan

Sebagaimana telah disebutkan di atas bahwa metode yang sangat mendukung

tercipta tafsir partisan adalah takwil. Takwilpada dasarnya bukanlah metode yang

harus dihindari dan ditakutkan. Penggunaan takwildalam memahami ayat terkadang

sangat diperlukan. Sebab ada ayat yang tidak terjawab hanya menggunakan tafsir.

Apalagi ayat-ayat Alquran sendiri terdiri dari muh{kama>t dan mutasya>biha>t. Khusus

ayat-ayat mutasya>biha>t yang menjelaskan penyerupaan Tuhan dengan makhluk itu

sangat perlu digunakan metodetakwil, sehingga bentuk tasybi>h dapat di tahzih.

Misalnya, "yadulla>h fauqa aidi>him", kata "yadun" secara literal diartikan "tangan". Jika

kata "yadun" tetap diartikan "tangan", maka pemahaman yang akan muncul adalah

Allah mempunyai tangan sebagaimana tangan manusia dan itu merupakan bentuk pen-

18Muhammad Yusuf,ddk., StudiKitabTafsir (MenyuarakanTeks yang bisu), (Yogyakarta: Teras,
2004), h. ix

19Partisan secara etimologi; pengikut suatu partai. (Lihat: Tim Prima Pena, Kamus Ilmiah
Populer,(Jakarta: Gramedia, tt), hal.361). Sedangkan arti Partisan dalam tafsir ialah cara menafsirkan
Alquran untuk kepentingan kelompok.(Lihat: Muhammad Yusuf, dkk, Studi Kitab Tafsir,…, h. x)



132 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018

tasybi>h-an Allah dengan manusia. Untuk dapat merubah tasybi>h menjadi tanzih, maka

kata "yadun" dalam ayat ini ditakwilkan menjadi "kekuasaan".

Persoalannya, bagaimana corak ta'wil yang boleh dan tidaknya digunakan dalam

memahami ayat Alquran sehingga tidak terjebak dalam bentuk sektarian. Menjawab

persoalan ini, ulama tafsir mensyaratkan pentakwilan ayat Alquran harus didukung

oleh ayat-ayat yang lain.20 Di samping itu, syarat lain dalam mengaplikasikan takwil,

mufasirharus memahami dengan benar ketentuan-ketentuan ulum Alquran, seperti

memahami na>sikh wa al-mansu>kh, asba>b al-nuzu>l, dan ketentuan-ketentuan lain yang

merupakan bagian dari proses penerimaan Alquran. Jika seorang mufasir tidak

mengindahkan persyaratan tersebut, maka tafsir yang dihasilkan bercorak partisan.

Sebagaiman telah dijelaskan sebelumnya, tafsir partisan dilatarbekalangi oleh

upaya mufasirmembenarkan mazhab atau gagasannya. Dengan demikian, dapat

disimpulkan bahwa tafsir bercorak partisan muncul dikalangan para pengikut mazhab-

mazhab yang fanatik, baik mazhab kalam, mazhab fiqh, maupun para sufi. Untuk lebih

jelasnya tentang cara mereka menafsirkan Alquransehingga timbulnya tafsir partisan

dapat dilihat dari beberapa mazhab berikut ini:

Pertama, mazhab kalam. Mazhab ini merupakan kelompok yang lahir dari

perdebatan-perdebatan dalam membahas tentang ketuhanan. Kemunculan mazhab ini

dipicu oleh persoalan politik yang menyangkut pembunuhan Utsma>n bin ‘Affa>n yang

berbuntut pada penolakan Mu’a>wiyah atas kekhalifahan ‘Ali> bin Abi> T{a>lib.

Ketegangan antara ‘Ali> dan Mu’a>wiyah mengkristal menjadi perang siffin.21 Pasca

pergolakan inilah kemudian muncul firqah-firqah dikalangan umat Islam. dampak yang

timbu dari akibat ketegangan ini adalah truth claim (klaim-klaim kebenaran) ditiap-

tiap firqah. Agar kebenaran mereka diterima dan mendapat pendukung yang banyak,

salah satu upaya yang mesti dilakukan adalah dengan mendapatkan legitimasi dari

Alquran maupun Hadis.

Inilah yang dilakukan oleh simpatisan atau pengikut mutakallimu>n tertentu yang

cenderung menafsirkan ayat-ayat Alquran untuk membenarkan mazhab yang dianutnya.

Hal itu dapat dilihat dari cara mereka menafsirkan ayat-ayat yang menerangkan tentang

kalam. Seperti dalam tafsir al-Kasysya>f karangan al-Zamakhsyari> yang didominasi oleh

pendapat Mu'tazilah menafsirkan QS. al-An’am ayat 103:

                

Artinya: “Dia tidak dapat dicapai oleh penglihatan mata, sedang Dia dapat melihat
segala yang kelihatan; dan Dialah yang Maha Halus lagi Maha mengetahui”.
(Q.S. Al-An’am [6] : 103)

Menurut al-Zamakhsyari>, ayat ini sebagai penjelasan bahwa Tuhan tidak dapat

dilihat dengan mata kepala sampai kapanpun. Lafad nafi (la>) yang terdapat pada ayat

20NashruddinBaidan, WawasanBaruIlmuTafsir, h. 71
21Abdul Razak&Rosihan Anwar, IlmuKalam, (Bandung: PustakaPelajar, 2006), h. 27-28



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 133

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018

tersebut berlaku umum, tidak terkait waktu dan tempat tertentu, baik di dunia maupun

di akhirat. Seperti dalam QS. Al-Qiyamah: 22-23

        

Artinya:“Wajah-wajah (orang-orang mukmin) pada hari itu berseri-seri. 23. Kepada
Tuhannyalah mereka melihat”. (QS. Al-Qiyamah [75] : 22-23).

Zamakhsyari> berpendapat bahwa karena Tuhan bersifat immateri, maka tidak

dapat dilihat dengan mata kepala. Kata nad{irah diartikan oleh Zamakhsyari> dengan al-

tawaqqu wa al-raja>’ (penantian dan pengharapan). Allah adalah esa, dan tidak ada

sesuatu apapun yang menyerupainya. Dia bukan jisim (materi), tidak bertubuh, tidak

berbentuk, tidak berdaging, tidak berdarah, tidak adanya warna, rasa, panas, dingin,

basah, dan lain-lain yang merupakan sifat makhluk. Semua pendapat al-Zamakhsyari>

tersebut sesuai dengan pendapat Muktazilah, karena Muktazilah menolak paham

beautific vision pada sifat Tuhan, menurut Muktazilah Tuhan bersifat immateri,

sedangkan mata manusia adalah bersifat materi. Yang imateri hanya bisa dilihat oleh

yang imateri.22 Untuk menjustifikasikan pendapat kelompoknya, al-Zamakhsyari> tidak

segan-segannya mengkafirkan kelompok lain.

Berbeda dengan tafsir al-Zamakhsyari>, dalam tafsir Jala>lain dijelaskan

bahwa:"para hari kiamat Allah dapat dilihat", sebagai yang tersebut di bawah ini:

.ھَا نَاظِرَةٌ } أي یرون الله سبحانھ وتعالى في الآخرة{ إلى رَبِّ 

Pendapat yang ada dalam tafsir Jala>lain itu juga didominasi terhadap mazhab
yang dianutnya, yaitu mazhab Asy-'Ariyah, karena menurutnya Tuhan tidak dapat
dilihat didunia, tapi bisa dilihat di akhirat.23

Tafsir al-Mafa>tih{ karangan al-Ra>zi> juga bisa ditemukan kecendrungan al-Razi>
sendiri dengan Asy-'Ariyah, sehingga ketika dia mengembangkan diskusi tentang
kepemimpinan umat Islam pasca Nabi atau imam Abu Bakar,24 Justru dalam
penafsirannya atas ayat ketujuh dari surat al-Fatihah.

Al-Ra>zi> menafsirkan ayat tersebut dengan mengaitkan ayat lain, yakni dalam QS.
an-Nisa' ayat 69,

               

           

Artinya: “Dan barangsiapa yang mentaati Allah dan Rasul(Nya), mereka itu akan
bersama-sama dengan orang-orang yang dianugerahi nikmat oleh Allah,
yaitu: Nabi-nabi, para shiddiiqiin, orang-orang yang mati syahid, dan orang-

22Abi al-Qasim Jabir Allah Mahmud Ibn Umar al-Zamakhsyari al-Khaurazi, Tafsir al-Kasyaf an
Haqaiq al-Tanzil wa Uyun al-Aqwil fi Wujuh al-Ta’wil, (Beirut: Dar Al-Maarif, 2009), h. 1162

23Jalaluddin Al-MahallidanJalaluddin As-Suyuti, TafsirJalalain, (Semarang: Toha Putra, t.th), h. 129
24Muhammad al-Razi Fakhruddin, Tafsir al-Fakhri ai-Razi, Juz 1, (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), h. 223



134 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018

orang saleh. dan mereka Itulah teman yang sebaik-baiknya”. (QS. an-Nisa'
[4] :69).

Dia menyatakannya sebagai berikut; "tidak diragukan lagi bahwa pemuka al-

Shiddiqin adalah Abu Bakar. Oleh sebab itu, ayat ini mengandung pengertian bahwa

Allah telah memerintahkan kita agar mencari hidayah yang sama dengan yang

diperoleh Abu Bakar dan para shiddiqun yang lain. Kalau Abu Bakar itu orang zalim

niscaya tidak dibenarkan untuk menjadi panutan. Oleh sebab itu, tidak dapat disangkal

bahwa ayat ini menunjukkan imamah Abu Bakar". Betapapun al-Ra>zi> memasang ayat

69 untuk menjelaskan surat al-Fatihah ayat 7, namun sebenarnya hal itu hanya sebagai

justifikasi saja, sebab terlalu jauh korelasi antara ayat 7 dalam surat al-Fatihah dengan

ayat 69 dalam surat an-Nisa'. Terlebih jika ditarik-tarik pada persoalan politik yaitu

ima>ma>h Abu Bakar.

Begitu juga halnya dengan kelompok syiah, mereka menafsirkan ayat Alquran

didominasi untuk kepentingan mazhabnya, yaitu tentang imamah‘Ali> bin Abi> T{a>lib

dan keluarganya. Sebagaimana Abu> Ja'far menafsirkan QS Ibrahim ayat 24-26,

                 

              

               

 

Artinya: “Tidakkah kamu perhatikan bagaimana Allah Telah membuat perumpamaan
kalimat yang baik seperti pohon yang baik, akarnya teguh dan cabangnya
(menjulang) ke langit. Pohon itu memberikan buahnya pada setiap musim
dengan seizin Tuhannya. Allah membuat perumpamaan-perumpamaan itu
untuk manusia supaya mereka selalu ingat. Dan perumpamaan kalimat yang
buruk seperti pohon yang buruk, yang Telah dicabut dengan akar-akarnya
dari permukaan bumi; tidak dapat tetap (tegak) sedikitpun”. (Q.S. Ibrahim
[14] : 24-26)

Dalam menafsirkan ayat ini, Abu> Ja'far berkata:"pohon itu adalah Rasulullah,

nasabnya (keturunannya) ditetapkan dikeluarga Bani Hasyim, cabang pohon itu adalah Ali

bin Abi Thalib, dahan pohon itu adalah Fatimah, buah pohon itu adalah keturunan Ali dan

Fatimah, dan para pengikut Syiah. Sedangkan makna dari "pohon yang buruk, yang Telah

dicabut dengan akar-akarnya dari permukaan bumi; tidak dapat tetap (tegak) sedikitpun"

adalah mereka orang kafir yang amalnya tidak bisa naik kelangit dan Bani Umayyah yang

tidak pernah mengingat Allah dalam sebuah majelis, dan tidak pula di dalam mesjid. Tidak

ada amal perbuatan mereka yang bisa naik kelangit kecuali hanya amal sedikit orang



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 135

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018

mereka.25 Begitu juga halnya dengan Kaum Rafidhah dalam menafsirkan تب ید أبى لھب

dengan Abu Bakar dan Umar, karena menurut mereka kedua khalifah tersebut sudah

merebut kekhalifahan dari tangan Ali bin Abi Thalib.26 Selain menakwilkan ayat Alquran

sesuai dengan maksud mazhab mereka, lebih ironis lagi mereka merubah kalimat yang ada

dalam ayat tersebut. Seperti menggantikan kalimat "illa", dengan "wala" dalam QS al-

Baqarah ayat 150,

                     

         

            

Artinya:“dimana saja kamu (sekalian) berada, Maka palingkanlah wajahmu ke arahnya,
agar tidak ada hujjah bagi manusia atas kamu, kecuali orang-orang yang
zalim diantara mereka”. (Q.S. Al-Baqarah [2] :150).

Mereka mengartikan ayat tersebut dengan: "Dan bukanlah orang-orang yang

zalim diantara mereka".

Serta QS al-Nisa' ayat 92:

                     

                

                 

                   

   

Artinya: “Dan tidak layak bagi seorang mu’min membunuh seorang mu’min [yang
lain], kecuali karena tersalah [tidak sengaja], dan barangsiapa membunuh
seorang mu’min karena tersalah [hendaklah] ia memerdekakan seorang
hamba sahaya yang beriman serta membayar diat yang diserahkan kepada
keluarganya [si terbunuh itu], kecuali jika mereka [keluarga terbunuh]
bersedekah. Jika ia [si terbunuh] dari kaum yang memusuhimu, padahal ia
mu’min, maka [hendaklah si pembunuh] memerdekakan hamba-sahaya yang
mu’min. Dan jika ia [si terbunuh] dari kaum [kafir] yang ada perjanjian
[damai] antara mereka dengan kamu, maka [hendaklah si pembunuh]
membayar diat yang diserahkan kepada keluarganya [si terbunuh] serta

25Ignaz Goldziher, Mazhab-mazhab,…,h. 366
26NashruddinBaidan, WawasanBaruIlmu,…h. 68.



136 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018

memerdekakan hamba sahaya yang mu’min. Barangsiapa yang tidak
memperolehnya, maka hendaklah ia [si pembunuh] berpuasa dua bulan
berturut-turut sebagai cara taubat kepada Allah. Dan adalah Allah Maha
Mengetahui lagi Maha Bijaksana”. (Q.S. Al-Nisa' [4] : 92).

Mereka mengartikan dengan: " Dan tidak layak bagi seorang mukmin membunuh

seorang mukmin (yang lain), dan bukanlah masalah.27

Selain itu, corak partisan juga dapat dilihat dalam penafsiran kelompok syiah

ghulat. Misalnya dalam memahami QS. Al-Baqarah ayat 19,

                

       

Artinya:"atau seperti (orang-orang yang ditimpa) hujan lebat dari langit disertai gelap
gulita, guruh dan kilat; mereka menyumbat telinganya dengan anak jarinya,
karena (mendengar suara) petir,sebab takut akan mati. dan Allah meliputi
orang-orang yang kafir. (Q.S. Al-Baqarah [2] : 19).

Abdullah ibn Saba'28 menafsirkan kata "رعد" dengan (صوت على)" suara Ali" dan
kata "برق" ditafsirkan dengan (سوط)" cambuk". Jika (kelompok Abdullah bin Saba')
mendengar petir, mereka akan mengatakan 29."علیك السلام یا أمیر المؤمین" Cara Abdullah
menakwilkan ayat di atas dilatarbelakangi oleh dokrin mazhab mereka, yaitu: bada',
raj'ah, tasbih, dan ghayba. Dalam menafsirkan ayat di atas, Abdullah bin Saba'
menerapkan konsep tasybih. Ali ditasybihkan dengan Tuhan, segala yang terjadi
dialam merupakan kehendak Tuhan. Oleh karena Ali diserupakan dengan Tuhan maka
peristiwa alam adalah kehendak Ali dan itu merupakan gambaran keberadaannya Ali.30

Kedua, Mazhab Fiqh; Al-Jash-Shash yang ahli fikih dalam mazhab Hanafi
mengembangkan diskusi fiqh mengenai perbedaan pendapat sekitar "harta temuan"
dalam menafsirkan QS. Yusuf ayat 26,

                  

       

Artinya:"Yusuf berkata: "Dia menggodaku untuk menundukkan diriku (kepadanya)",
dan seorang saksi dari keluarga wanita itu memberikan kesaksiannya: "Jika
baju gamisnya koyak di muka, Maka wanita itu benar dan Yusuf termasuk
orang-orang yang dusta”.(Q.S. Yusuf [12] : 26)

27Ignaz Goldziher, Mazhab-mazhab,…,hal. 193
28Abdullah bin Saba' adalahpendiriSyiahGhulat (ekstrim), dikatakanekstemkarena Abdullah bin Saba'

seringmengemukakanpendapat yang dianggapekstrem, bahkanuntukkalangansyiah. Misal,
merekapernahmengatakan Ali sebagaiTuhan, Ali sepantasnyamenjadiNabi. HarusNasution, Teologi
Islam, (Jakarta: UI Press, 1986), h. 76

29Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafsirwa al-Mufassirun, jilid 2, (Kairo: MaktabahWahbah, t.th.),
h. 11

30Abdul Razak&Rosihan Anwar, IlmuKalam, …,h. 107



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 137

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018

Diskusi yang dikembangkan misalnya, bagaimana hukumnya jika seseorang yang

mengaku kehilangan barang, dan dia mampu menjelaskan tanda-tandanya. Bagaimana

pula, jika yang hilang (al-laqith) itu adalah orang, lalu terjadi perselisihan antara dua

orang yang merasa kehilangan, sementara orang yang satu dapat menjelaskan ciri-ciri

tubuh anak yang hilang, dan yang lain tidak. Mana yang dimenangkan dalam kasus ini?

Padahal ayat yang muncul sebagai kisah pribadi Nabi Yusuf yang sedang terlibat kasus

dengan seorang wanita. Artinya tidak ada sangkut pautnya dengan masalah fiqh

tentang harta temuan.

Berdasarkan contoh-contoh di atas, dapat disimpulkan bahwa dalam menafsirkan

Alquran,mufasir sudah dipengaruhi oleh mazhab sehingga takwil yang mereka lakukan

bukan berdasarkan makna asli dari salah satu ayat, tetapi lebih mengutamakan

pandapat yang ada dalam mazhabnya. Ini berarti, ayat Alquran dibawa untuk

membenarkan mazhab yang dianutnya. Jika didapatkan ayat yang tidak membenarkan

mazhabnya, maka ayat tersebut ditakwilkan, walaupun dengan makna yang tidak

sesuai dan terkesan memaksa.

Kesimpulan

Berdasarkan uraian di atas, maka dapat disimpulkan bahwa, tafsir partisan lahir

dikarena kecendrungan para mufassir untuk mencari legitimasi mazhabnya atau mereka

menafsirkan Alquran untuk membenarkan mazhabnya sehingga jika didapatkan ayat

yang tidak sesuai dengan mazhabnya maka ayat tersebut ditakwil sesuai dengan

mazhabnya. Akibat dari penafsiran bercorak ini menjadikan Alquran bukan lagi

"rahmatan lil 'a>lami>n" tetapi tidak lebih dari sebuah ideologi yang menguntungkan satu

mazhab dan merugikan mazhab yang lain sehingga lahirlah tafsir-tafsir yang tidak

sesuai dengan pesan Alquran itu sendiri.



Jurnal At-Tibyan Volume 3 No. 1, Juni 2018

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir dari Periode Klasik hingga Kotemporer,
Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2005

Abdul Razak & Rosihan Anwar, Ilmu Kalam, Bandung: Pustaka Pelajar, 2006
Abu Al-'Ala al-Mawdudi, Mabadi' Asasiyyat li Fah Alquran, terj. Khalil Ahmad al-

Hamidi, cet. Ke-2, Jakarta: Al-Majlis al-'Ala al-Indunisi li al-Da'wat al-
Islamiyyat, 1999

Al-Mahalli, Jalaluddin dan Jalaluddin As-Suyuti, Tafsir Jalalain, Semarang: Toha
Putra, t.th

Bagus Takwin, Akar-akar Ideologi, Pengantar Kajian Konsep Ideologi Dari Plato
Hingga Bourdieu, Yogyakarta: Jalasutra, 2003

Harus Nasution, Teologi Islam, Jakarta: UI Press, 1986
Hasan Hanafi, Metode Tafsir dan Kemaslahatan Umat, Yogyakarta: Nawesea, 2007
Ignaz Goldziher, Mazhab Tafsir; dari Klasik hingga Modern, Terj. M. Alaika

Salamullah, dkk., Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006
Ignaz Goldziher, Mazhab-mazhab Tafsir, terj. M. Alaika Salamullah, dkk,

Yogyakarta:Elsaq, 2006
Juliandi, Budi dan Herlambang, Saifuddun, “Menggugat Tafsir Tekstual”, Jurnal At-

Tibyan, Vol. I Nomor 1 (Juni 2016)
Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, jilid 2, Kairo: Maktabah

Wahbah, t.th
Muhammad Yusuf,ddk., Studi Kitab Tafsir (Menyuarakan Teks yang bisu),

Yogyakarta: Teras, 2004
Nashr Hamid Abu Zayd, Kritik Wacana Agama, Terj. Khoiron Nadhiyyin, Yogyakarta:

LKiS, 2003
Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005
Tim Prima Pena, Kamus Ilmiah Populer, Jakarta: Gramedia, tt


