Volume 3 No. 1, Juni 2018

P ISSN 2442-594X | E ISSN 2579-5708

http:/ /journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan
DOI: 10.32505/ tibyan.v3i1.483

SUBJEKTIVITAS DALAM PENAFSIRAN ALQURAN:
FENOMENA TAFSIR BERCORAK SEKTARIAN

Subjectivity in The Qur’anic’s interpreting: The Sectarian Characterized
Interpretation Phenomenons

Mawardi
Institut Agama Islam Negeri Langsa
mawar di.msi @gmail.com

Abstract
Tafseer was issued from the desire of mufaseer in revealing the content of
Qur'an which aims to answer various problems of life. In this effort, some
commentators forced the Qur'an to legitimize opinions and groups. In order for
its purpose to be achieved, the mufaseer interpretate (ta’wil) the verses in order
to fit the groups and schools followed.

Keywords: Subjectivity, Tafseer, Sectarian.

Abstrak
Tafsir Lahir dari keinginan mufasir untuk mengungkapkan kandungan Alquran
untuk menjawab persoalan realitas di mana tafsir di hasilkan. Dalam upaya ini,
sebagian mufasir memaksa Al-Qur'an untuk melegitimasi pendapat dan
kelompoknya. Agar tujuannya tercapai, mufasir mena'wilkan ayat-ayat agar
sesuai dengan kelompok dan mazhab yang diikutinya.

Kata Kunci: Subjektivitas, Taftsir, Sektarian.

Pendahuluan

Kajian terhadap Alquran dapat dilakukan dengan melihat berbagai objeknya,
mulai dari aspek sejarah kodifikasinya, gira’ah-nya, sebab-sebab turunnya sampai pada
perkembangan penafsirannya. Sedangkan kajian dari aspek penafsirannya justru
mengalami perkembangan yang cukup signifikan, sejak diturunkannya Alquran
hinggga sekarang. Munculnya berbagai kitab tafsir yang sarat dengan berbagai ragam
metode maupun pendekatan, merupakan bukti kongkret bahwa upaya untuk
menafsirkan Alquran memang tidak pernah berhenti. Hal ini merupakan keniscayaan
sejarah, karena umat Islam pada umumnya ingin selalu menjadikan Alquran sebagai

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No. 1, Juni 2018



126 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

mitra dialog dalam menjalankan kehidupan dan mengembangkan peradaban. Proses
dialektika antara teks yang terbatas dan konteks yang tak terbatas itulah sebenarnya
yang menjadi pemicu dan pemacu bagi perkembangan tafsir.

Tatkala berbicara mengenai perkembangan tafsir, itu artinya juga sedang
membicarakan sejarah tafsir dalam berbagai periode dengan paradigma-paradigma
pada masanya yang melahirkan berbagai teori penafsiran. Penerapan teori-teori
penafsiran telah banyak melahirkan karya-karya tafsir dalam berbagai periode.
Kedinamikaan tafsir dan keunikannya menggambarkan keinginan mufasir untuk
menjawab problematika yang melingkupi situasi dan kondisi di mana tafsir itu
dihasilkan. Ini merupakan suatu keniscayaan sejarah dalam pendialogkan realitas
dengan teks. Persoalannya, jika upaya dialektika tetap mengutamakan horizon teks
(Alquran), maka mufasir dianggap benar, namun jika pendialogan mengesamping
horizon Alquran, maka dianggap pemaksaan keinginan dalam memahami Alquran.
Berangkat dari sinilah, penulis tertarik untuk menggambarkan upaya mufasir dalam
mengungkapkan makna Alquran yang terlebih dahulu dipengaruhi mazhab dan
keilmuan tertentu.

Epistemologi Tafsir Sektarian

Berbicara persoalan tafsir sektarian, berarti menelaah pengaruh kesubjektifan
mufasir dalam memahami dan menafsirkan sesuatu. Sebelum memahami dan
menafsirkan suatu teks, seorang mufasir sudah dipengaruhi oleh latarbelakang
keilmuan dan ideologi tertentu. Kemudian kondisi tersebut terbawa dalam upayanya
memahami teks. Kondisi inilah kemudian lebih dikenal dengan istilah sektarian dalam
memahami dan menelaah sesuatu.

Istilah sektarianisme sendiri tidaklah baru dalam proses memahami teks,
penggunaannnya sudah sangat banyak, terutama dalam ilmu-ilmu sosial dan
keterpengaruhannya terhadap suatu kondisi. Dalam Kamus bahasa Indonesia
"sektarian" atau "partisan" diartikan dengan pengikut suatu partai.! Dalam dunia
sosial, sektarian dikenal dengan istilah ideologi. Kata ideologi sendiri banyak
pengertiannya, tergantung pada penggunaan tujuannya. Namun dalam pengertian yang
paling umum dan lunak, ideologi adalah pikiran yang terorganisir, yakni nilai,
orientasi, dan kecenderungan yang saling melengkapi sehingga membentuk perspektif-
perspektif ide yang diungkap melalui komunikasi. Karl Marx (1818-1883) dan Fredrich
Engels (1820-1895) melihat ideologi sebagai fabrikasi atau pemalsuan yang digunakan
oleh sekelompok orang untuk membenarkan diri mereka sendiri. Karenanya, konsep
ideologi tersebut jelas sangat subjektif dan keberadaannya hanya untuk melegitimasi
kelas penguasa di tengah keberadaan masyarakat. Masih menurut Marx dan Engels,
ideologi atau gagasan politik dominan di setiap masyarakat akan selalu mencerminkan

'Tim Prima Pena, Kamus Ilmiah Populer,(Jakarta: Gramedia, tt), h.361)

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 127

kepentingan dari kelas berkuasa.’Dalam konteks penafsiran Al-quran, istilah
“sektarian” itu bisa terlihat dari ungkapanlgnaz Goldziher dalam kajiannya
tentangmazhab-mazhab tafsir.’Ignaz Goldziher mengartikan istilah sektarian sebagai
upaya umat Islam mencari legitimasi Alquran terhadap keyakinan dan kelompok yang
dianutnya.

Istilah sektarian yang dimunculkan oleh Ignaz ini kemudian diikuti oleh
intelektual-intelektual muslim. Dalam mengistilahkan tafsir sektarian para intelektual
muslim berbeda, tetapi tetap masih dalam pemahaman yang sama. Hasan Hanafi
menyebut istilah tersebut dengan tafsir dogmatis. Corak tafsir ini muncul sebagai
bagian dari gerakan-gerakan politik dan bercirikan dogmatis.* Nasr Hamid mengistilah
tafsir sektarian dengan tafsir talwin, yaitu memberi warna pada teks sesuai dengan
pemahaman awal.’Ada berbagai sudut pandang para intelektual dalam mengistilah
tafsir sektarian, namun semua mengacu pada sistem penafsiran yang berupaya untuk
mencari legalitas mazhab dan ideologi yang mendahului penafsir.

Dari uraian di atas, dapat dipahami bahwa tafsir sektarian memberikan dua
pengertian yang saling bertolak belakang. Secara positif dipersepsikan sebagai
gambaran dunia (world view) yang menyatakan kelompok-kelompok sosial tertentu
untuk membela dan memajukan kepentingan-kepentingan mereka. Sedangkan secara
negatif dipersepsikan sebagai kesadaran palsu, yaitu suatu kebutuhan untuk melakukan
penipuan dengan cara memutarbalikkan pemahaman terhadap Alquran yang
ditafsirkan.

Jika ditelaah secara epitimologi, kehadiran tafsir yang bercorak sektarian
merupakan dampak dari upaya mufasir mengajak Alquran sebagai teks suci untuk
berdialektika dengan konteks budaya yang berkembang pada saat itu.Oleh karena
perkembangan budaya tidak pernah terbatas yang harus dijawab dengan teks yang
terbatas, maka kehadiran tafsir dengan berbagai corak kesektarian akan terus
bermunculan untuk menjawab ketidakpuasan mufasir terhadap tafsir-tafsir sebelumnya
dengan mengikutsertakan budaya dan latarbelakangnya. Memang tidak selamanya
tafsir yang bercorak sektarian dianggap negatif, karena budaya yang melingkupi
mufasir tidak harus “memaksa” teks-teks Alquran sesuai dengan keinginannya. Maka
tidak heran jika tafsir Alquran menjadi jangkar bagi teolog sektarian dan skolastik
untuk menguatkan berbaai doktrin mereka.®

’BagusTakwin, Akar-akarldeologi, PengantarKajianKonsepldeologi Dari Plato Hingga Bourdieu,
(Yogyakarta: Jalasutra, 2003), h. 17

3Ignaz Goldziher, MazhabTafsir; dariKlasikhingga Modern, Terj. M. AlaikaSalamullah, dkk.,
(Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006), h. 4

“Hasan Hanafi, MetodeTafsirdanK emaslahatanUmat, (Y ogyakarta: Nawesea, 2007), h. 37

SNashr Hamid Abu Zayd, KritikWacana Agama, Terj. KhoironNadhiyyin, (Yogyakarta: LKiS, 2003),
h. 120-121

SLihat Budi Juliandi dan Saifuddun Herlambang, “Menggugat Tafsir Tekstual”, Jurnal At-Tibyan,
Vol. I Nomor 1 (Juni 2016), h.
49http://http://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan/article/view/32diakses tanggal 17 Juni 2018

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018



128 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

Berkaitan dengan hal tersebut, Nasr Hamid Abu Zayd menawarkan agar
pembedaan dalam menafsir teks antara makna (dalalah) dengan signifikansi (maghza)
harus menjadi tuntutan utama agar batas-batas antara masalalu dan masa kini tidak
mencair di satu sisi, dan agar metodologi tafsir tidaktunduk pada ideologi pengkaji
secara serampangan dan vulgar. Di sisi lain, apabila interaksi dan interpretasi
dilakukan secara serampangan dan vulgar, dalam kerangka ideologis, maka akan
mengabaikan gerak teks dalam konteks historisnya di satu sisi, dan akan menolak
fakta-fakta dan data-data yang menjadi media bagi terungkapnya makna teks, di sisi
lain. Sikap ceroboh dalam berinteraksi dengan teks dan dalam menginterpretasikannya
biasa terjadi dalam kondisi ketika pengkaji tidak menyadari, atau mengabaikan
ideologinya.. Hal inilah yang menyebabkan ideologi itu menjalankan perannya secara
tersembunyi tanpa pengawasan, tanpa aturan atau kendali. Dalam kondisi seperti ini
akan sangat mudah terjadi loncatan dari tafsir ke talwin (ideologisasi), dan batas-batas
antara makna dan signifikansi menjadi mencair.’

Selain itu, Nasruddin Baidan juga menawarkan beberapa kepribadian yang harus
ada pada mufasir. Adapun kepribadian tersebut meliputi ikhlas, netral, dan sadar®.
Ikhlas merupakan membebaskan diri dari intervensi pihak-pihak lain selain Allah.
Seorang mukhlis dalam menafsirkan Alquran tidak berharap apapun dari penafsirannya
kecuali ridha Allah. Jika tidak, maka tafsir yang dihasilkan tidak lebih dari melegalkan
dan menuruti kelompok yang diikutinya. Sedangkan netral adalah tidak boleh memihak
kepada pendapat siapapun kecuali Alquran. Dalam proses penafsiran mufasir harus
melepaskan diri sebebas-bebasnya dari berbagai keterikatan yang akan mencapai
petunjuk yang diberikan Allah dalam ayat yang ditafsirkan. Sebagaimana ditegaskan
oleh Abu 'Ala al-Mawdudi, persyaratan netral merupakan kriteria utama yang harus
dimiliki oleh mufasir.’ Dalam pengertian yang lain, netral meninggalkan horizon
mufasirdengan lebih mementingkan horizon teks Alquran. Dengan demikian, Alquran
tidak dipaksakan untuk menuruti pemahaman yang melingkupi dunia mufasir,
melainkan membiarkan Alquran berbicara dengan sendirinya. Adapun sadar merupakan
kesadaran mufasirakan keautentikan Alquran sebagai firman Allah. Dengan demikian,
tanggungjawab sebagai mufasiruntuk tidak memutarbalikkan pemahaman ayat
semakin besar. Sebab merubah pemahaman Alquran berarti merubah firman Allah,
merubah firman Allah sama dengan mendustakan Allah.

Ketiga hal tersebut harus dimiliki oleh seorang mufasir agar tidak terjadi
penyimpangan-penyimpangan dalam menafsirkan Alquran sehingga seseorang yang
ingin menafsirkan Alquran dapat mengetahui sepenuhnya dampak negatif yang terjadi
sebagai konsekuensi logis dari tidak dimilikinya keperibadian yang baik sebagai
seorang interpreter kitab suci.

"Nashr Hamid Abu Zayd, KritikWacana Agama, Terj. KhoironNadhiyyin, (Yogyakarta: LKiS, 2003),
h. 120-121

8NashruddinBaidan, WawasanBarullmuTafsir, (Yogyakarta: PustakaPelajar, 2005), h. 355.

9Abu Al-'Ala al-Mawdudi, Mabadi' Asasiyyat li Fah Alquran, terj. Khalil Ahmad al-Hamidi, cet. Ke-
2, (Jakarta: Al-Majlis al-'Ala al-Indunisi li al-Da'wat al-Islamiyyat, 1999), h. 14, 48

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 129

Sejarah Muncul Tafsir Sektarian

Secara umum, perkembangan tafsir sektarian dalam paradigma penafsiran Al-
quran tidak terlepas dari kemunculan mazhab dalam Islam. itu bermula ketika terjadi
pergolakan antara Ali dan Muawiyah yang berakhir dengan perang siffindan mencapai
puncaknya pada masa afirmatif.'”

Perkembangan tafsir pada era afirmasi berbasis pada nalar ideologis.!'Ini terjadi
pada abad pertengahan. Tafsir pada periode ini muncul dalam situasi ketegangan antar
disiplin ilmu sebagai konsekuensi dari zaman keemasan ilmu pengetahuan di dunia
Islam. Bahkan dalam kondisi ketegangan antar kelompok dalam masing-masing
disiplin ilmu pengetahuan Islam. Dengan kata lain, tafsir pada periode ini
dilatarbelakangi oleh "kepentingan" mufassirnya yang notabene pendukung atau
peminat disiplin ilmu atau pola berpikir tertentu dalam masing-masing disiplin ilmu.!?

Konsekuensinya, produk tafsir yang dihasilkan periode ini memiliki karakter
khusus sebagai akibat dari paradigma sektarian yang membelenggu mufasirnya. Hal ini
sangat mungkin terjadi, lantaran mufassirnya yang tampil pada periode ini sebelum
memulai menafsirkan Alquran terlebih dahulu menjatuhkan pilihan menekuni disiplin
ilmu-ilmu tertentu atau menjatuhkan pilihan untuk mendukung mazhab-mazhab
tertentu. Seperti al-Fara' adalah ahli disiplin ilmu bahasa dan guru beberapa pangeran
Abbasiyah pendukung Mu'tazilah. Ibn Jarir al-Tabari disamping sebagai tokoh
sejarawan muslim, secara teologis, dia posisinya mirip al-Asy'ari yang cenderung
mengambil jalan tengah antara ahli hadis dan rasionalis Mu'tazilah. Az-Zamakhsyari
adalah ahli bahasa dan sastra yang terlahir di daerah basis Mu'tazilah sehingga ikatan
emosionalnya dengan Mu'tazilah tidak dapat disangkal.!> Masih dalam wilayah tafsir
bernuansa teologis tetapi dari aliran lain tampil Fakhruddin ar-Razi, seorang
mutakallimin Asy'ariah yang ahli juga dalam bidang filsafat. Dari kelompok ini juga
tampil al-Baidawi yang berusaha merespon capaian az-Zamakhsyari dari ar-Razi.

Adapun dari pendukung figih beserta madzhab-madzhabnya, muncul al-Kiya' al-
Harasi dari madzhab Syafifi, al-Qurtubi dan Ibnu‘Arabi propagandis teori wahdatul
wujud dalam tasawuf. Di kalangan filosof juga tampil ahli-ahli filsafat Islam yang
berkepentingan untuk menjustifikasi gagasan filsafatnya dengan menafsirkan ayat-ayat
Alquran tertentu. Tokoh tasawuf praktis diwakili oleh al-ALusi pendukung tarikat
Nagsyabandiah. Dari kalangan Syi'ah tampil Mulla Muhsin al-Rasyi, Abu‘Ali at-
Tabarsi, juga al-Syaukani yang mewakili teologi Syi'ah Zaidiyah. Dari para ahli kisah

10 Abdul Mustagimmembagisejarahperkembangantafsirdalamtigabentuk, yaitu: formatif, afirmatif,
danreformatif. periode formatif merupakan periode pertama perkembangan tafsir, yaitu masa Nabi,
sahabat dan tabi'in. Periode Afirmatif, perkembangan tafsir pada era afirmasi berbasis pada nalar
ideologisdan ini terjadi pada abad pertengahan. Periode reformasi, periode ini berangkat dari paradigma
yang terdapat pada periode afirmasi, yaitu kegelisahan para modernis mengenai tafsir-tafsir yang
berkembang pada masa pertengahan.Lihat, Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir dari Periode Klasik
hingga Kotemporer, (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2005), h. 32

""Abdul Mustaqim, Aliran-aliran TafSir dari Periode Klasik hingga Kotemporer,h.59

2Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir dari Periode, h.75

13Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir dari Periode, h.76

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018



130 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

atau ahli atsar ada Ibnu Katsir, al-Tsa'labi. Demikian dengan ahli sastra ada Abu
Hayyan, Jalaluddin al-Mahalli, al-Naisaiburi, al-Qadi ‘Abdul Jabbar dan masih banyak
lagi mufasir yang memiliki disiplin ilmu tertentu.

Kecenderungan mazhab dalam menafsirkan Alquran lahir pada periode afirmasi
atau disebut dengan periode pertengahan karena pada periode ini sudah banyak
berkembangnya mazhab-mazhab. Adapun latarbelakang munculnya madhahib al-tafsir,
sesungguhnya merupakan sebuah keniscayaan sejarah, sebab setiap generasi ingin
selalu “mengkonsumsi” dan menjadikan Alquran sebagai pedoman hidup, bahkan
dijadikan sebagai legitimasi bagi tindakan dan perilakunya. Ignaz Goldziher
menyatakan bahwa setiap aliran pemikiran yang muncul dalam sejarah umat Islam
selalu cenderung wuntuk mencari legitimasi dan justifikasi dari kitab sucinya
(Alquran).'*Dengan begitu, pemikiran tersebut akan mendapat posisi yang kuat di hati
para pengikutnya dalam sistem keberagamaan mereka.

Untuk lebih jelas tentang sebab-sebab muncul mazhab-mazhab tafsir, maka di
sini penulis memaparkan beberapa faktor yang mendukung kemunculannya. Faktor-
faktor tersebut secara umum dapat dikategorikan dalam dua bagian, yaitu faktor
internal dan faktor eksternal.!’> Factor intern adalah sebab yang ditimbulkan dari
Alquran sendiri, yaitu; Pertama, kondisi objektif teks Alquran yang memungkinkan
untuk dibaca secara beragam. Kedua, kata-kata dalam Alquran yang memungkinkan
untuk ditafsir secara beragam, seperti kata "dharaba™®. Ketiga, adanya ambiguitas
makna dalam Alquran, dengan adanya hal-hal yang musytarak (bermakna ganda),
seperti kata-kata al-Quru' (dapat diartikan dengan suci dapat pula diartikan haid).
Demikian pula kata-kata yang dapat diartikan hakiki dan majazi, seperti kata-kata
"Jamasa" dalam ayat "eludll 2iwal"17 dapat berarti menyentuh dan dapat pula berarti
jimak. Sedangkan faktor eksternal merupakan sebab yang datang dari luar Alquran,
seperti kondisi subjektif mufasir sendiri yang didukung oleh sosio kultural, politik, dan
lain-lain.

Jadi, walaupun Alquran sendiri memberikan peluang untuk ditafsir bermacam-
macam, bukan berarti Alquran harus mengikuti keinginan kelompok tertentu atau
untuk membenarkannya sehingga Alquran hanya dapat dikonsumsi oleh suatu
kelompok dan tidak untuk kelompok yang lain. Dengan kata lain, Alquran yang
diyakini sebagai "Rahmatan lil 'alamin" berubah fungsi menjadi ideologi kelompok
tertentu. Fenomena inilah yang terjadi di abad afirmasi(pertengahan), kemunculan
mazhab dan firgah-firgah dalam beragama menjadi lahan empuk untuk menjadikan
Alquran sebagai legalitas. Menurut Hamim Ilyas dalam kata pengantar buku "Studi
Tafsir'" menyatakan: masa afirmasi merupakan masa perkembangannya teori yang

YIgnaz Goldziher, Mazhab-mazhab Tafsir, terj. M. Alaika Salamullah, dkk, (Yogyakarta:Elsaq,
2006), h.3.

SIgnaz Goldziher, Mazhab-mazhab Tafsir, h.12.

16Q). S. An-Nisa": 34

17Q). S. al-Maidah: 6.

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 131

dibangun di atas paradigma legitimasi Alquran.'®Oleh karena itu,bermunculnya tafsir
bercorak partisan!®.

Jika dikaitkan perkembangan tafsir era afirmasi dengan legitimasi mazhab, maka
dapat dipastikan tafsir bercorak partisan muncul dikalangan para fanatisme.
Sedemikian tingginya fanatisme salah satu golongan terhadap mazhabnya, hingga
lahirlah kecenderungan taqlid yang menghapuskan toleransi, dan cara berpikir kritis
generasi tertentu. Ironisnya, mereka tidak segan-segannya merubah teks wahyu yang
rahmatan lil alamin untuk kepentingan kelompok atau politik mereka.

Meskipun Alquran ditafsirkan kelompok sektarianisme tanpa mengindahkan
horizon teks, namun mereka mempunyai suatu metode memahami Alquran agar sesuai
dengan pemahaman dan keinginannya. Metode yang mereka gunakan adalah takwil.
Pengunaan takwilsebagai metode dilatarbelangi oleh suatu asumsi "apabila ada ayat
yang tidak sesuai dengan keinginan mereka, maka ayat itu ditakwilkan". Sebagaimana
yang dikatakan oleh al-Karkhi (seorang yang sangat fanatik terhadap mazhabnya);

Emia sl e sed Lilaal adde Lo Callay Cuaa S 400 S

Artinya: "Tiap-tiap ayat atau hadits yang bertentangan dengan pendapat pendukung-
pendukung mazhab kami, maka ayat atau hadits itu harus ditakwilkan atau
dinyatakan mansukh"

Dari penyataan al-Kharki tersebut dapat difahami bahwa takwil merupakan
senjata ampuh yang mereka gunakan untuk menafsirkan Alquran semaunya atau
bagaimana kehendak dari mazhabnya. Meskipun begitu, seorang mufasirdapat
membebaskan diri agar tidak terjebak dalam penggunaan takwil versi sektarianisme.

Contoh Takwil yang digunakan

Sebagaimana telah disebutkan di atas bahwa metode yang sangat mendukung
tercipta tafsir partisan adalah takwil. Takwilpada dasarnya bukanlah metode yang
harus dihindari dan ditakutkan. Penggunaan takwildalam memahami ayat terkadang
sangat diperlukan. Sebab ada ayat yang tidak terjawab hanya menggunakan tafsir.
Apalagi ayat-ayat Alquran sendiri terdiri dari muhkamat dan mutasyabihat. Khusus
ayat-ayat mutasyabihat yang menjelaskan penyerupaan Tuhan dengan makhluk itu
sangat perlu digunakan metodetakwil, sehingga bentuk tasybih dapat di tahzih.
Misalnya, "yadullah fauqa aidihim", kata "yadun" secara literal diartikan "tangan". Jika
kata "yadun" tetap diartikan "tangan", maka pemahaman yang akan muncul adalah
Allah mempunyai tangan sebagaimana tangan manusia dan itu merupakan bentuk pen-

Muhammad Yusuf,ddk., StudiKitabTafsir (MenyuarakanTeks yang bisu), (Yogyakarta: Teras,
2004), h. ix

YPartisan secara etimologi; pengikut suatu partai. (Lihat: Tim Prima Pena, Kamus Ilmiah
Populer,(Jakarta: Gramedia, tt), hal.361). Sedangkan arti Partisan dalam tafsir ialah cara menafsirkan
Alquran untuk kepentingan kelompok.(Lihat: Muhammad Yusuf, dkk, Studi Kitab Tafsir,..., h. x)

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018



132  Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

tasybih-an Allah dengan manusia. Untuk dapat merubah tasybih menjadi tanzih, maka
kata "yadun" dalam ayat ini ditakwilkan menjadi "kekuasaan".

Persoalannya, bagaimana corak ta'wil yang boleh dan tidaknya digunakan dalam
memahami ayat Alquran sehingga tidak terjebak dalam bentuk sektarian. Menjawab
persoalan ini, ulama tafsir mensyaratkan pentakwilan ayat Alquran harus didukung
oleh ayat-ayat yang lain.?’ Di samping itu, syarat lain dalam mengaplikasikan takwil,
mufasitharus memahami dengan benar ketentuan-ketentuan ulum Alquran, seperti
memahami nasikh wa al-mansukh, asbab al-nuzul, dan ketentuan-ketentuan lain yang
merupakan bagian dari proses penerimaan Alquran. Jika seorang mufasir tidak
mengindahkan persyaratan tersebut, maka tafsir yang dihasilkan bercorak partisan.

Sebagaiman telah dijelaskan sebelumnya, tafsir partisan dilatarbekalangi oleh
upaya mufasirmembenarkan mazhab atau gagasannya. Dengan demikian, dapat
disimpulkan bahwa tafsir bercorak partisan muncul dikalangan para pengikut mazhab-
mazhab yang fanatik, baik mazhab kalam, mazhab figh, maupun para sufi. Untuk lebih
jelasnya tentang cara mereka menafsirkan Alquransehingga timbulnya tafsir partisan
dapat dilihat dari beberapa mazhab berikut ini:

Pertama, mazhab kalam. Mazhab ini merupakan kelompok yang lahir dari
perdebatan-perdebatan dalam membahas tentang ketuhanan. Kemunculan mazhab ini
dipicu oleh persoalan politik yang menyangkut pembunuhan Utsman bin ‘Affan yang
berbuntut pada penolakan Mu’awiyah atas kekhalifahan ‘Ali bin Abi Talib.
Ketegangan antara ‘Ali dan Mu’awiyah mengkristal menjadi perang siffin.?! Pasca
pergolakan inilah kemudian muncul firqah-firqah dikalangan umat Islam. dampak yang
timbu dari akibat ketegangan ini adalah truth claim (klaim-klaim kebenaran) ditiap-
tiap firgah. Agar kebenaran mereka diterima dan mendapat pendukung yang banyak,
salah satu upaya yang mesti dilakukan adalah dengan mendapatkan legitimasi dari
Alquran maupun Hadis.

Inilah yang dilakukan oleh simpatisan atau pengikut mutakallimun tertentu yang
cenderung menafsirkan ayat-ayat Alquran untuk membenarkan mazhab yang dianutnya.
Hal itu dapat dilihat dari cara mereka menafsirkan ayat-ayat yang menerangkan tentang
kalam. Seperti dalam tafsir al-Kasysyaf karangan al-Zamakhsyari yang didominasi oleh
pendapat Mu'tazilah menafsirkan QS. al-An’am ayat 103:

P

s 7o Co 8 Foe S o4 3 4 Ereg s 22
(Dt Cadelll 5a5 1aiNI 3,0y 55 paiNlass )5 Y

Artinya: “Dia tidak dapat dicapai oleh penglihatan mata, sedang Dia dapat melihat
segala yang kelihatan; dan Dialah yang Maha Halus lagi Maha mengetahui”,

(Q.S. Al-An’am [6] : 103)
Menurut al-Zamakhsyari, ayat ini sebagai penjelasan bahwa Tuhan tidak dapat
dilihat dengan mata kepala sampai kapanpun. Lafad nafi (/a) yang terdapat pada ayat

20NashruddinBaidan, WawasanBarullmuTafsir, h. 71
21 Abdul Razak&Rosihan Anwar, IImuKalam, (Bandung: PustakaPelajar, 2006), h. 27-28

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 133

tersebut berlaku umum, tidak terkait waktu dan tempat tertentu, baik di dunia maupun
di akhirat. Seperti dalam QS. Al-Qiyamah: 22-23

P

’g;lbt;tk. :_l‘ ®¢J\ab ..\..4).: 09>9

Artinya: “Wajah-wajah (orang-orang mukmin) pada hari itu berseri-seri. 23. Kepada
Tuhannyalah mereka melihat”. (QS. Al-Qiyamah [75] : 22-23).

Zamakhsyari berpendapat bahwa karena Tuhan bersifat immateri, maka tidak
dapat dilihat dengan mata kepala. Kata nadirah diartikan oleh Zamakhsyari dengan al-
tawaqqu wa al-raja’ (penantian dan pengharapan). Allah adalah esa, dan tidak ada
sesuatu apapun yang menyerupainya. Dia bukan jisim (materi), tidak bertubuh, tidak
berbentuk, tidak berdaging, tidak berdarah, tidak adanya warna, rasa, panas, dingin,
basah, dan lain-lain yang merupakan sifat makhluk. Semua pendapat al-Zamakhsyari
tersebut sesuai dengan pendapat Muktazilah, karena Muktazilah menolak paham
beautitfic vision pada sifat Tuhan, menurut Muktazilah Tuhan bersifat immateri,
sedangkan mata manusia adalah bersifat materi. Yang imateri hanya bisa dilihat oleh
yang imateri.?? Untuk menjustifikasikan pendapat kelompoknya, al-Zamakhsyari tidak
segan-segannya mengkafirkan kelompok lain.

Berbeda dengan tafsir al-Zamakhsyari, dalam tafsir Jalalain dijelaskan
bahwa:"para hari kiamat Allah dapat dilihat", sebagai yang tersebut di bawah ini:

AT 8 My s 0050 ol { 35BE 5 Y )

Pendapat yang ada dalam tafsir Jalalain itu juga didominasi terhadap mazhab
yang dianutnya, yaitu mazhab Asy-'Ariyah, karena menurutnya Tuhan tidak dapat
dilihat didunia, tapi bisa dilihat di akhirat.??

Tafsir al-Mafatih karangan al-Razi juga bisa ditemukan kecendrungan al-Razi
sendiri dengan Asy-'Ariyah, sehingga ketika dia mengembangkan diskusi tentang
kepemimpinan umat Islam pasca Nabi atau imam Abu Bakar,?* Justru dalam
penafsirannya atas ayat ketujuh dari surat al-Fatihah.

Al-Razi menafsirkan ayat tersebut dengan mengaitkan ayat lain, yakni dalam QS.
an-Nisa' ayat 69,

-~ - }d.a

i
"‘v“/u“"/"‘ e
L
,,:"-f’-] u—:/"'Ju'fm'er‘w

b

2

@L@éﬁ’\:ﬂﬁ‘&) cn%%m-’bs‘%ﬁb

Artinya: “Dan barangsiapa yang mentaati Allah dan Rasul(Nya), mereka itu akan
bersama-sama dengan orang-orang yang dianugerahi nikmat oleh Allah,
yaitu: Nabi-nabi, para shiddiiqiin, orang-orang yang mati syahid, dan orang-

22Abi al-Qasim Jabir Allah Mahmud Ibn Umar al-Zamakhsyari al-Khaurazi, Tafsir al-Kasyaf an
Hagqaiq al-Tanzil wa Uyun al-Aqwil fi Wujuh al-Ta’wil, (Beirut: Dar Al-Maarif, 2009), h. 1162

2Jalaluddin Al-MahallidanJalaluddin As-Suyuti, TafsirJalalain, (Semarang: Toha Putra, t.th), h. 129

2*Muhammad al-Razi Fakhruddin, Tafsir al-Fakhri ai-Razi, Juz 1, (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), h. 223

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018



134  Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

orang saleh. dan mereka Itulah teman yang sebaik-baiknya”. (QS. an-Nisa'
[4] :69).

Dia menyatakannya sebagai berikut; "tidak diragukan lagi bahwa pemuka al-
Shiddigin adalah Abu Bakar. Oleh sebab itu, ayat ini mengandung pengertian bahwa
Allah telah memerintahkan kita agar mencari hidayah yang sama dengan yang
diperoleh Abu Bakar dan para shiddiqun yang lain. Kalau Abu Bakar itu orang zalim
niscaya tidak dibenarkan untuk menjadi panutan. Oleh sebab itu, tidak dapat disangkal
bahwa ayat ini menunjukkan imamah Abu Bakar'. Betapapun al-Razi memasang ayat
69 untuk menjelaskan surat al-Fatihah ayat 7, namun sebenarnya hal itu hanya sebagai
justifikasi saja, sebab terlalu jauh korelasi antara ayat 7 dalam surat al-Fatihah dengan
ayat 69 dalam surat an-Nisa'. Terlebih jika ditarik-tarik pada persoalan politik yaitu
imamah Abu Bakar.

Begitu juga halnya dengan kelompok syiah, mereka menafsirkan ayat Alquran
didominasi untuk kepentingan mazhabnya, yaitu tentang imamah‘Ali bin Abi Talib
dan keluarganya. Sebagaimana Abu Ja'far menafsirkan QS Ibrahim ayat 24-26,

N\

-~ -

I z 4 4 z
T gy L AL I R i Lo E it L LT el LT

3

o4

@ _- & _ . rPE e gz - _ £ " K4 z 2 - & 2 =
) AU QBT oy g5 03k oo O Wl GE @

> g8 = <4 7

P £ > < - .. . = < - P e 2 1 T

‘ ILA . 9Y‘ wo e . . b lw:. $ 3 :’5“:' O - 5 ]:. - Fa=s. /. -
() -) L?‘}'B‘J/ . ) zJ - Z z .9 QJ-L?J \—J)) -
~

@A

Artinya: “Tidakkah kamu perhatikan bagaimana Allah Telah membuat perumpamaan
kalimat yang baik seperti pohon yang baik, akarnya teguh dan cabangnya
(menjulang) ke langit. Pohon itu memberikan buahnya pada setiap musim

dengan seizin Tuhannya. Allah membuat perumpamaan-perumpamaan itu

untuk manusia supaya mereka selalu ingat. Dan perumpamaan kalimat yang

buruk seperti pohon yang buruk, yang Telah dicabut dengan akar-akarnya

dari permukaan bumi; tidak dapat tetap (tegak) sedikitpun”. (Q.S. Ibrahim
[14] : 24-26)

Dalam menafsirkan ayat ini, Abu Ja'far berkata:"pohon itu adalah Rasulullah,
nasabnya (keturunannya) ditetapkan dikeluarga Bani Hasyim, cabang pohon itu adalah Ali
bin Abi Thalib, dahan pohon itu adalah Fatimah, buah pohon itu adalah keturunan Ali dan
Fatimah, dan para pengikut Syiah. Sedangkan makna dari "pohon yang buruk, yang Telah
dicabut dengan akar-akarnya dari permukaan bumi; tidak dapat tetap (tegak) sedikitpun"
adalah mereka orang kafir yang amalnya tidak bisa naik kelangit dan Bani Umayyah yang
tidak pernah mengingat Allah dalam sebuah majelis, dan tidak pula di dalam mesjid. Tidak
ada amal perbuatan mereka yang bisa naik kelangit kecuali hanya amal sedikit orang

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 135

mereka.2® Begitu juga halnya dengan Kaum Rafidhah dalam menafsirkan <! o &
dengan Abu Bakar dan Umar, karena menurut mereka kedua khalifah tersebut sudah
merebut kekhalifahan dari tangan Ali bin Abi Thalib.2® Selain menakwilkan ayat Alquran
sesuai dengan maksud mazhab mereka, lebih ironis lagi mereka merubah kalimat yang ada
dalam ayat tersebut. Seperti menggantikan kalimat "illa", dengan "wala" dalam QS al-
Baqarah ayat 150,

‘)J)Bﬁjbwj )‘jz_“ M\Jja.wdp) J)Bg;;;;-wu./aj
e ale T ) s 20 ) 05 S SRk it
md)"*r’rﬂ’%ﬂwﬁ}bdw‘ﬁr‘f&

Artinya: “dimana saja kamu (sekalian) berada, Maka palingkanlah wajahmu ke arahnya,
agar tidak ada hujjah bagi manusia atas kamu, kecuali orang-orang yang
zalim diantara mereka’. (Q.S. Al-Baqarah [2] :150).

o —

Mereka mengartikan ayat tersebut dengan: "Dan bukanlah orang-orang yang
zalim diantara mereka".
Serta QS al-Nisa' ayat 92:

L S A < 7% .5 3 S
Baga 4:8) o e Lelad LB JB o5 %Y‘Uyg}«%u‘wﬂi)gw
- 8 /,‘ }ww}/ £ G ’zT/ 2/4/5%@//
&?ﬁ)pﬁ)&fﬁwggub ‘)M«a—’ ol N Zalal 7 ALY
N TR e e Sooe A an E" -8 . -7
[ Aol 203 3o gy o5 238 (p JOLS O B 355 n 5
s Ao

— //Ldﬁ“ :/ : - ::} - £
)}fb\wwywwdjp(wburjuﬁ M}Aw)j}}LM\

Artinya: “Dan tidak layak bagi seorang mu’min membunuh seorang mu’min [yang
lain], kecuali karena tersalah [tidak sengaja], dan barangsiapa membunuh
seorang mu’min karena tersalah [hendaklah] ia memerdekakan seorang
hamba sahaya yang beriman serta membayar diat yang diserahkan kepada
keluarganya [si terbunuh itu], kecuali jika mereka [keluarga terbunuh]
bersedekah. Jika ia [si terbunuh] dari kaum yang memusuhimu, padahal ia
mu’min, maka [hendaklah si pembunuh] memerdekakan hamba-sahaya yang
mu’min. Dan jika ia [si terbunuh] dari kaum [kafir] yang ada perjanjian
[damai] antara mereka dengan kamu, maka [hendaklah si pembunuh]
membayar diat yang diserahkan kepada keluarganya [si terbunuh] serta

2lgnaz Goldziher, Mazhab-mazhab,... h. 366
26NashruddinBaidan, WawasanBarullmu,...h. 68.

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018



136 Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi

memerdekakan hamba sahaya yang mu’min. Barangsiapa yang tidak
memperolehnya, maka hendaklah ia [si pembunuh] berpuasa dua bulan
berturut-turut sebagai cara taubat kepada Allah. Dan adalah Allah Maha
Mengetahui lagi Maha Bijaksana”. (Q.S. Al-Nisa' [4] : 92).

Mereka mengartikan dengan: " Dan tidak layak bagi seorang mukmin membunuh
seorang mukmin (yang lain), dan bukanlah masalah.”’

Selain itu, corak partisan juga dapat dilihat dalam penafsiran kelompok syiah
ghulat. Misalnya dalam memahami QS. Al-Baqarah ayat 19,

© - 2 g 2 o g 8 - 88 A8 ~ ~© w _ 2 £
v 7 P ANE a2 Tal -1 N e L 1 . « - w
G55l o o35 G ol 05t 8 Ao hy el a8 L fn naST
- oo 8 2

5 oS3 Tt By 25150

Artinya: "atau seperti (orang-orang yang ditimpa) hujan lebat dari langit disertai gelap
gulita, guruh dan kilat; mereka menyumbat telinganya dengan anak jarinya,
karena (mendengar suara) petir,sebab takut akan mati. dan Allah meliputi
orang-orang yang kafir. (Q.S. Al-Baqarah [2] : 19).

Abdullah ibn Saba'?® menafsirkan kata "»=" dengan "(le <) suara Ali" dan
kata "3_»" ditafsirkan dengan "(:s~) cambuk". Jika (kelompok Abdullah bin Saba')
mendengar petir, mereka akan mengatakan "3l sal b 23l @lle” 29 Cara Abdullah
menakwilkan ayat di atas dilatarbelakangi oleh dokrin mazhab mereka, yaitu: bada’,
raj'ah, tasbih, dan ghayba. Dalam menafsirkan ayat di atas, Abdullah bin Saba'
menerapkan konsep tasybih. Ali ditasybihkan dengan Tuhan, segala yang terjadi
dialam merupakan kehendak Tuhan. Oleh karena Ali diserupakan dengan Tuhan maka
peristiwa alam adalah kehendak Ali dan itu merupakan gambaran keberadaannya Ali.>°

Kedua, Mazhab Figh; Al-Jash-Shash yang ahli fikih dalam mazhab Hanafi
mengembangkan diskusi figh mengenai perbedaan pendapat sekitar "harta temuan"
dalam menafsirkan QS. Yusuf ayat 26,

I R A L A B T T A A SO RPN
J e Boaansd THE O Ldal o dals agiy ol o (£5395 G JU

- PP T

Artinya: "Yusuf berkata: "Dia menggodaku untuk menundukkan diriku (kepadanya)",
dan seorang saksi dari keluarga wanita itu memberikan kesaksiannya: "Jika
baju gamisnya koyak di muka, Maka wanita itu benar dan Yusuf termasuk
orang-orang yang dusta’ .(Q.S. Yusuf [12] : 26)

?"Ignaz Goldziher, Mazhab-mazhab,... hal. 193

28 Abdullah bin Saba' adalahpendiriSyiahGhulat (ekstrim), dikatakanekstemkarena Abdullah bin Saba'
seringmengemukakanpendapat yang dianggapekstrem,  bahkanuntukkalangansyiah. Misal,
merekapernahmengatakan Ali sebagaiTuhan, Ali sepantasnyamenjadiNabi. HarusNasution, Teologi
Islam, (Jakarta: Ul Press, 1986), h. 76

Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafsirwa al-Mufassirun, jilid 2, (Kairo: MaktabahWahbah, t.th.),
h. 11

30 Abdul Razak&Rosihan Anwar, IImuKalam, ...,h. 107

Jurnal At-Tibyan Volume 3 Nomor 1, Juni 2018



Subyektivitas Dalam PenafsiranAlquran.....- Mawardi 137

Diskusi yang dikembangkan misalnya, bagaimana hukumnya jika seseorang yang
mengaku kehilangan barang, dan dia mampu menjelaskan tanda-tandanya. Bagaimana
pula, jika yang hilang (al-laqith) itu adalah orang, lalu terjadi perselisihan antara dua
orang yang merasa kehilangan, sementara orang yang satu dapat menjelaskan ciri-ciri
tubuh anak yang hilang, dan yang lain tidak. Mana yang dimenangkan dalam kasus ini?
Padahal ayat yang muncul sebagai kisah pribadi Nabi Yusuf yang sedang terlibat kasus
dengan seorang wanita. Artinya tidak ada sangkut pautnya dengan masalah figh
tentang harta temuan.

Berdasarkan contoh-contoh di atas, dapat disimpulkan bahwa dalam menafsirkan
Alquran,mufasir sudah dipengaruhi oleh mazhab sehingga takwil yang mereka lakukan
bukan berdasarkan makna asli dari salah satu ayat, tetapi lebih mengutamakan
pandapat yang ada dalam mazhabnya. Ini berarti, ayat Alquran dibawa untuk
membenarkan mazhab yang dianutnya. Jika didapatkan ayat yang tidak membenarkan
mazhabnya, maka ayat tersebut ditakwilkan, walaupun dengan makna yang tidak
sesuai dan terkesan memaksa.

Kesimpulan

Berdasarkan uraian di atas, maka dapat disimpulkan bahwa, tafsir partisan lahir
dikarena kecendrungan para mufassir untuk mencari legitimasi mazhabnya atau mereka
menafsirkan Alquran untuk membenarkan mazhabnya sehingga jika didapatkan ayat
yang tidak sesuai dengan mazhabnya maka ayat tersebut ditakwil sesuai dengan
mazhabnya. Akibat dari penafsiran bercorak ini menjadikan Alquran bukan lagi
"rahmatan lil 'alamin" tetapi tidak lebih dari sebuah ideologi yang menguntungkan satu
mazhab dan merugikan mazhab yang lain sehingga lahirlah tafsir-tafsir yang tidak
sesuai dengan pesan Alquran itu sendiri.

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No.1, Juni 2018



DAFTAR PUSTAKA

Abdul Mustaqim, Aliran-aliran Tafsir dari Periode Klasik hingga Kotemporer,
Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2005

Abdul Razak & Rosihan Anwar, IImu Kalam, Bandung: Pustaka Pelajar, 2006

Abu Al-'Ala al-Mawdudi, Mabadi' Asasiyyat li Fah Alquran, terj. Khalil Ahmad al-
Hamidi, cet. Ke-2, Jakarta: Al-Majlis al-'Ala al-Indunisi li al-Da'wat al-
Islamiyyat, 1999

Al-Mabhalli, Jalaluddin dan Jalaluddin As-Suyuti, Tafsir Jalalain, Semarang: Toha
Putra, t.th

Bagus Takwin, Akar-akar Ideologi, Pengantar Kajian Konsep Ideologi Dari Plato
Hingga Bourdieu, Yogyakarta: Jalasutra, 2003

Harus Nasution, Teologi Islam, Jakarta: UI Press, 1986

Hasan Hanafi, Metode Tafsir dan Kemaslahatan Umat, Y ogyakarta: Nawesea, 2007

Ignaz Goldziher, Mazhab Tafsir; dari Klasik hingga Modern, Terj. M. Alaika
Salamullah, dkk., Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006

Ignaz Goldziher, Mazhab-mazhab Tafsir, terj. M. Alaika Salamullah, dkk,
Yogyakarta:Elsaq, 2006

Juliandi, Budi dan Herlambang, Saifuddun, “Menggugat Tafsir Tekstual”, Jurnal At-
Tibyan, Vol. I Nomor 1 (Juni 2016)

Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mutassirun, jilid 2, Kairo: Maktabah
Wahbabh, t.th

Muhammad Yusuf,ddk., Studi Kitab Tafsir (Menyuarakan Teks yang bisu),
Yogyakarta: Teras, 2004

Nashr Hamid Abu Zayd, Kritik Wacana Agama, Terj. Khoiron Nadhiyyin, Yogyakarta:
LKiS, 2003

Nashruddin Baidan, Wawasan Baru IImu Tafsir, Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005

Tim Prima Pena, Kamus IImiah Populer, Jakarta: Gramedia, tt

Jurnal At-Tibyan Volume 3 No. 1, Juni 2018



