
Volume 4 No. 1, Juni 2019

P ISSN 2442-594X | E ISSN 2579-5708

http://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan

DOI: 10.32505/tibyan.v4i1.847

Jurnal At-Tibyan Volome 4 No. 1, Juni 2019

MAKNA MAHAR DALAM ALQURAN
(Kajian Historis-Antropologis)

The Meaning Of Expenses In The Qur’an (Historical-Anthropological’s Studies)

Mochammad Tholib Khoiril Waro

Mahasiswa Program Pasca Sarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

16tholib@gmial.com

Abstract
This study discusses the meaning of dowry contextually by using a historical-
anthropological approach, assuming the dowry verse does not descend in
empty space, but descends in the midst of the seventh-century ignorance Arab
society which already has deep-rooted traditions. Anthropologically, the
meaning of the dowry tradition is inseparable from the dynamics of culture that
existed at that time. The scope of this study includes four things, first, the
tradition of mahr in the ignorance period, second, the dialectic of God's
revelation with the dowry tradition and the third review of Tasyakkul-Tasykil
Nasr Hamid Abu Zayd's theory and the fourth, anthropological studies of
religion as culture with Geertz's theory model of reality and model for reality.
In this study, there is a dialectic between the revelation of God and the tradition
of dowry in the ignorant Arab community who consider dowry as a medium of
exchange for women to be married. Alquran is present, by adopting the
tradition of dowry that has been running but constructs the meaning and
practice of dowry based on the world view Alquran. Alquran means dowry as a
mandatory gift for proof of love and sincerity (saduqat) which is given
voluntarily (nihlah) with the intention of worshiping Allah.

Keywords: Mahar, Historical-Anthropological, Dialectic revelation of God, World
view Alquran

Abstrak

Penelitian ini membahas makna mahar secara kontekstual dengan
menggunakan pendekatan historis-antropologis, dengan asumsi ayat mahar
tidak turun diruang kosong, melainkan turun ditengah-tengah masyarakat arab
jahiliyah abad ke-VII yang sudah memiliki tradisi mengakar.Secara
antropologis, pemaknaan terhadap tradisi mahar tidak terlepas dari dinamika



62 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

kebudayaan yang ada pada saat itu. Ruang lingkup kajian penelitian ini
mencakup empat hal, yaitu pertama, tradisi mahar pada masa jahiliyah, kedua,
dialektika wahyu Tuhan dengan tradisi mahar dan ketigatelaah teori
Tasyakkul-Tasyki>l Nasr Hamid Abu Zayd dan keempat telaah antropologis
agama sebagai budaya dengan teori model of reality dan model for reality
milik Geertz. Dalam penelitian ini menunjukkan adanya dialektika antara
wahyu Tuhan dengan tradisi mahar pada masyarakat arab jahiliyah yang
menganggap mahar sebagai bentuk alat tukar atas perempuan yang akan
dinikahi. Alquran hadir, dengan mengadopsi tradisi mahar yang sudah berjalan
namun mengkonstruksi makna dan praktek mahar berdasarkan world view
Alquran. Alquran memaknai mahar sebagai pemberian wajib atas bukti cinta
dan kesungguhan (s}aduqa>t) yang diberikan secara sukarela (nih}lah) dengan
niat beribadah kepada Allah.

Kata Kunci: Mahar, Historis-Antropologis, Dialektika wahyu Tuhan, World view
Alquran

Pendahuluan

Pada abad modern saat ini Islam telah menjadi kajian yang menarik minat banyak

kalangan baik di Barat maupun Timur yang kemudian melahirkan Studi Islam (Islamic

Studies). Islam tidak lagi hanya dipahami dalam pengertian normatif dan doktriner

tetapi telah berkembangn menjadi fenomena yang kompleks, baik dari sistem budaya,

peradaban, komunitas politik, dan ekonomi. Mengkaji dan mendekati Islam, tidak lagi

mungkin hanya dari satu aspek, karenanya dibutuhkan metode dan pendekatan

interdisipliner dari ilmu-ilmu sosial lainnya. Islamic studies sebagaimana tersebut

diatas dikaji dengan menggunakan interdisipliner ilmu-ilmu sosial dan humanities,

yang menghasilkan berbagai macam fokus keahlian dalam pengkajian Studi Islam.

Namun, dalam beberapa literatur terutama fikih klasik masih banyak ditemui

kajian-kajian bercorak normatif, dan parsial. Misal kajian terhadap makna mahar yang

masih berputar pada pengertian lama. Imam Syafi’i mengatakan bahwa mahar adalah

sesuatu yang wajib diberikan oleh seseorang lelaki kepada perempuan untuk dapat

menguasai seluruh anggota badannya.1 Sedangkan ulama Maliki mendefinisikan mahar

sebagai ma> yaj’alu li al-zaujati fi naz}i>ri al-istimta>’i fiha yang berati mahar adalah

sesuatu yang dijadikan (dibayarkan) kepada istri sebagi imbalan atas jasa pelayanan

seksualitasnya.2

Berdasarkan pemaparan makna mahar di atas, secara singkat dapat dilihat mahar

sering diartikan secara normatif sehingga membuat pemaknaan mahar menjadi lebih

sempit dan uncontextual. Hal-hal tersebut membuat penulis tertarik untuk mengkaji

1Slamet Abidin, Fiqih Munakahat 1, (Bandung: CV Pustaka Setia,1999), 106.
2Darmawan,Eksistensi Mahar & Walimah, (t.t: Srikandi, 2007), 5.



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W. 63

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

pemaknaan mahar secara historis-antropologis3 mengingat ayat-ayat tentang mahar

tidak turun pada satu ruang kosong, melainkan turun ditengah-tengah bangsa arab yang

sudah memiliki berbagai macam sistem kebudayaan yang mengakar. Penelitian ini

dilakukan guna menjelaskan makna mahar dengan menggunakan pendekatan historis-

antropologis. Adapun teori yang dipakai adalah teori Tasyakkul dan Tasyki>l dari Nasr

Hamid Abu Zayd dan teori antropologi agama yang menyebutkan agama sebagai

budaya (model of reality dan model for reality) dari Geertz.

Arab Pra-Islam (Ja>hiliyah)

Istilah Jahiliyyah, yang biasanya diartikan sebagai masa kebodohan atau

kehidupan barbar, sebenarnya berarti bahwa ketika itu orang-orang arab tidak memiliki

otoritas hukum, nabi dan kitab suci. Pengertian ini dipilih karena mengingat

masyarakat Arab Selatan yang berkebudayaan dan mampu baca tulis dengan baik

disebut sebagai masyarakat bodoh dan barbar.4

Bangsa Arab termasuk dalam ras Semit. Bahasa dan bangsa Semit adalah istilah

yang diberikan para sejarawan terhadap bangsa-bangsa yang berbahasa Arab, Ibrani,

Ethiopia, Phoenisia, Assyiria, dan Aramea. Bangsa Arab merupakan bangsa yang

paling mampu memelihara karakteristik ras Semit. Bahasa Arab pun merupakan bahasa

rumpun Semit yang paling terpelihara. Suku-suku di jazirah Arabia, berdasarkan

tempat ditinggalnya dikelompokkan menjadi dua, yaitu Arab Selatan dan Arab Utara.

Dua kelompok ini memiliki karakter yang berbeda. Orang-orang Arab Selatan

kebanyakan termasuk masyarakat perkotaan yang tinggal di Yaman, Hadramaut, dan

di sepanjang pesisirnya. Dalam bidang peradaban, mereka lebih unggul daripada orang

Arab Utara.

Dari sisi Genealogis, orang Arab Selatan termasuk keluarga Bangsa Arab asli

(‘Aribah) yang berasal dari keturunan Qahthan. Termasuk dalam golongan ini adalah

orang-orang Madinah yang mendukung Nabi. Mereka adalah ketururnan dari suku-suku

di Yaman. Orang Ghassan di Suriah Timur dan orang Lakhmi di Hiraq (Iraq) adalah

orang Arab selatan yang berdomisili di Utara. kebalikan dari Arab Selatan, orang Arab

Utara merupakan masyarakat nomad yang tinggal di rumah-rumah bulu di Hijaz dan

Nejed. Mereka menggunakan bahasa Arab yang paling unggul. Pradaban mereka tidak

pernah muncul hingga datangnya Islam. Orang-orang Arab Utara merupakan keturunan

Adnan dan telah mengalami naturalisasi di tanah Arab. Mereka bikan bagsa Arab asli,

tetapi bangsa Arab yang telah terarabkan (must’aribah). Suku Quraisy termasuk

kedalam kelompok ini.5

3Pendekatan antropologis dalam memahami agama dapat diartikan sebagai salah satu upaya
memahami agama dengan cara melihat wujud praktek keagamaan yang tumbuh dan berkembang dalam
masyarakat. Melalui pendekatan ini agama nampak akrab dan dekat dengan masalah-masalah yang
dihadapi manusia dan berupaya menjelaskan dan memberikan jawabannya. Dengan kata lain bahwa
caracara yang digunakan dalam disiplin ilmu antropologi dalam melihat suatu masalah digunakan pula
untuk memahami agama.

4Philip K Hitti, History Of The Arabs, Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2008, hlm. 108
5 Philip K Hitti, History Of The Arabs, Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2008, hlm. 37-40



64 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

Secara umum, penduduk Arab terbagi menjadi dua kelompok, yaitu ‘Arab atau

penduduk kota dan A’rab atau penduduk desa. Penduduk ‘Arab bertempat tinggal di

kota yang merupakan pusat peradaban. Mereka memiliki rumah yang berbentuk

permanen. Sebutan mereka adalah Ahl al-Madar atau penduduk kota. Mereka hidup

dengan berdagang sehingga lebih maju kehidupannya. Akan tetapi, semangat

individualism mereka sangat kuat daripada komunalisme. Hal ini disebabkan

perdagangan telah menimbulkan transformasi pemikiran dikalangan mereka.

Kelompok A’rab hidup dalam tenda-tenda dan disebut dengan Ahl al-Wabar

(penduduk desa) atau dikenal dengan suku Badui. Setiap tenda mewakili sebuah

keluarga, yang merupakan satu rumah tangga yang terdiri dari ayah, anak laki-lakinya,

dan keluarga mereka yang merupakan keturunan langsung.6 Wilayah yang ditempati

tenda-tenda berbentuk hayy. Semua anggota hayy membentuk sebuah klan (qawm),

dimana hak dan tanggung jawab klan bersifat kolektif berdasarkan solidaritas

kelompok atau ashabiyah.7 Sejumlah klan yang sedarah kemudian bersama-sama

membentuk suku (qabilah).8

As}abiyyah memiliki peran penting dalam perjalanan dakwah Nabi, danAs}abiyyah

yang dimaksud disini adalah individu-individu dalam unit-unit sosial yang menjadi

bagian dari struktur sosial masarakat Arab Pra dan era kenabian Muhammad.

Masyarakat Arab terdiri dari kabilah-kabilah, suku-suku, lapisan sosial, kelompok-

kelompok dan keluarga, mereka bekerja sama dan saling menolong untuk meraih

kemaslahatan bersama. Diantara as}abiyyah yang melekat pada sosial kemasyarakatan

Arab pra kenabian Muhammad, adalah pertamaas}abiyyah yang didasarkan pada

hubungan kekerabatan dan keluarga. Kedua, as}abiyyah yang didasarkan pada kabilah.

Ketiga, as}abiyyah yang didasarkan pada persekutuan antar kabilah atau as}abiyyah

partai (faksi). Keempat, as}abiyyah yang didasarkan pada perwalian atau kesetiaan.

Kelima, as}abiyyah yang didasarkan pada perlindungan. Keenam, as}abiyyah yang

didasarkan pada partai (taqlid).9

Masyarakat Badui tinggal di padang pasir yang hidup tanpa air dan tumbuh-

tumbuhan. Mereka tidak suka bertani, tetapi lebih suka berperang dan membunuh.

Sumber perekonomian mereka adalah pedang dan panah. Masyarakat ini mewakili

bentuk adaptasi kehidupan manusia terhadap kondisi lingkungannya. Pekerjaan utama

6 Levy, Susunan Masyarakat Islam, hlm. 1
7Ira M Lapidus, Sejarah SosilUmat Islam, trj. Gufron A Mas’adi..., hlm.19 Ashabiyah adalah

solidaritas sosial yang dibentuk oleh ikatan satu keturunan. Dalam masyarakat Badui, ashabiyah
(fanatisme kesukuan) memiliki peran yang sangat fital. Semangat ashabiyah akan menjadikan mereka
sebagai kelompok yang kuat dan disegani, karena akan menimbulkan rasa saling membantu, gotong-
royong, dan memperbesar rasa takut dalam diri musuh. Inilah makna penting dari ungkapan Nabi,
“pelajarilah silsilah keluargamu untuk mengetahui siapa saudaramu sedarah yang dekat,”yang berarti
bahwa persaudaraan akan berfungsi apabila pertalian darah itu membawa kerjasama yang sebenarnya
dan bantu membantu dalam bahaya. Lihat dalam Ibnu Khaldun, Muqadimah Ibnu Khaldun, terj.
Ahmadie Thaha, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2006, hlm. 151-152.

8 Philip K Hitti, History Of The Arabs..., hlm. 32.
9Aksin Wijaya, Sejarah Kenabian, Dalam Perspektif Tafsir Nuzuli Muhammad Izzat Darwazah,

(Bandung: Mizan, 2016), hlm. 175-186.



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W. 65

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

adalah peggembala ternak (pastoral).10 Mereka adalah kelompok suku nomad11 yang

berkelana dari satu wilayah ke wilayah lain. Tujuannya adalah mencari daerah-daerah

yang berumput dan memiliki sumber air untuk kehidupan mereka dan ternaknya.

Meskipun nomad, mereka memiliki tatanan nilai, kebiasaan, dan adat istiadat sendiri.

Identitas mereka dapat dilihat dari cara berpakaian. Mereka biasanya memakai pakaian

bawah yang panjang (tasub) dan ikat pinggang. Pakaian atasnya longgar (aba) dan

menggunakan penutup kepala berupa syal (kufiyya) yang diikat dengan tali (‘iqad).

Salah satu pola paling khas dari organisasi sosial suku badui adalah solidaritas

yang berbasis pada hubungan darah dan ikatan simbolik (dasar-dasar kesetaraan,

otonomi dan pengakuan pada reputasi). Organisasi tersabur terkait erat dengan

kerasnya kehidupan gurun yang menuntuk adanya militanasi dan adanya konstansi

dalam mencari rumput dan air.12

Organisasi kesukuan dibangun berdasarkan Sistem demokrasi. Stuktur kekuasaan

tertinggi dipegang oleh kepala suku yang disebut dengan syaikh. Kepala suku dipilih

berdasarkan keturunan atau sifat kebangsawanannya. Kadang juga karena kekayaan,

kebijaksanaan, atau pengalamannya.13 Tugas kepala suku adalah menyelesaikan

masalah-masalah internal sesuai tradisi kelompok. Namun, dia tidak berhak mengatur,

memerinah, atau menjatuhkan hukuman.14 Dalam masalah hukum, militer, dan

kepentingan bersama, seorang syaikh tidak memiliki otoritas yang absolut. Dia harus

berkonsultasi dengan dewan suku yang terdiri atas kepala keluarga.

Dalam tatanan hukum sosial Arab dikenal yang namanya solidaritas artifisial

atau biasa disebut half atau tahalluf. Solidaritas ini berbentuk perserikatan antar suku

yang berada dalam satu wilayah tertentu. Mereka bersekutu dan mengikatkan diri

dengan sumpah atau perjanjian suci. Alasan terbentuknya itu adalah untuk menghadapi

adanya persaingan dan pertentangan antar suku di Arab.15 Kabilah suku-suku Quraisy

pernah melakukan perjanjian half dengan kabilah-kabilah lain. Mereka berkumpul

dirumah Abdullah Ibn Jud’an Ibn ‘Amr Ibn Ka’b Ibn Sa’d Ibn Taimi Ibn Murrah Ibn

Ka’b Ibn Luay. Suku-suku yang menggabungkan diri dalam perjanjian ini adalah: Bani

hasyim, Bani Muthallib, Asab Ibn Abdul ‘Uzza, Zahrah Ibn Kilab, dan Taim Ibn

Murrah. Perjanjian ini dikenal dengan Half al-Fudhu.16Disebut fud}ul karena orang-

10Halim Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan Negara, (Bandung: Nusa Media, 2012),
hlm. 67

11 Suku badui yang paling nomad adalah mereka yang bermata pencaharian sebagai penggembala
unta dan hidup jauh dipelosok gurun, tipe suku badui lain adalah mereka yang suka menggembala ternak
dan domba, namun tipe ini tidak sering berpindah dan hidup tidak terlalu dipelosok. Lihat dalam Halim
Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan Negara, (Bandung: Nusa Media, 2012), hlm. 67

12Halim Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan Negara, (Bandung: Nusa Media, 2012),
hlm. 67-68

13 Asghar Ali Engineer, Asal Usul Perkembangan Islam, hlm. 23
14 Ira M. Lapidus, Sejarah Sosial Ummat Islam, Bagian Kesatu dan Kedua, trj. Gufron A. Mas’adi

(Jakarta: Rajawali Press, 1999), hlm. 19
15 Djaka Soetapa, Ummah: Komunitas Religius, Sosial dan Politis dalam Alquran, (Yogyakarta:

Duta Wacana University Press, 1991), hlm. 66.
16 Ibnu Hisyam, Si>rah Nabawiyyah, Juz I (Kairo: Da>r al-Fikr, t.th), hlm. 148



66 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

orang yang ada didalamnya adalah orang-orang yang bijak dan ahli di bidangnya. Kalau

ada masalah diantara masyarakat, masalah tersebut diserahkan kepada ahlinya. Para

ahli bermusyawarah lalu memutuskan suatu perkara. Sumpah setia half al-fud}ul

mengandung sisi positif karena ia digunakan untuk menyelesaikan konflik di antara

kabilah, atau membela kelompok yang terdzalimi, sehingga Hassan Hanafi

menyebutnya sebagai model Islam sebelum kehadiran agama Islam.17

Struktur kekerabatan masyarakat Arab adalah patriarchal.18 Sistem patrialkal ini

lebih dominan berlaku di Makkah. Garis laki-laki, dalam Sistem ini, menjadi penentu

nasab seseorang. Otoritas tertinggi berada dibawah laki-laki yang tertua atau kepala

keluarga. Pernikahan bersifat virilocal, tetapi juga berlaku uxorilocal. Pada masa

menjelang kelahiran Islam, Sistem ini menggantikan Sistem matrialkal.

Kedudukan seorang perempuan tidak selalu sama dalam sebuah suku. Ada suku

yang menempatkan perempuan dalam posisi inferior, tetapi ada juga yang

menempatkan perempuan sejajar dengan laki-laki. Perempuan suku badui menikmati

kebebasan yang lebih luas dari pada perempuan di perkotaan.19 Meskipun terjadi

praktik poligami, mereka bebas memilih calon suami dan bebas pula menceraikannya.20

Di satu sisi, perempuan dianggap bukan keluarga penuh, karena kondisi biologis

mereka tidak sesuai dengan karakter suku yang gemar berperang. Tetapi, terdapat pula

kebebasan perempuan dalam perdagangan, pernikahan, maupun dalam hal lain. Sistem

poliandri menunjukkan kebebasan wanita dalam memilih suami. Hal ini menunjukkan

adanya pengaruh yang besar dari kaum perempuan terhadap laki-laki.

Di Makkah, yang merupakan kota perdagangan, tidak terdapat stuktur

pemerintahan yang mengendalikan masyarakat. Otoritas masyarakat dipegang oleh

dewan klan (mala), semacam dewan klan atau senat yang anggotanya terdiri dari

wakil-wakil suku. Lembaga ini lebih menyerupai lembaga musyawarah dan tidak

memiliki hak eksklusif (kemerdekaan bertindak). Otoritasnya hanya seputar masalah

moralitas tanpa disertai kewenangan bertindak. Disamping itu, terdapat institusi lokal

yang memiliki fungsi tertentu.21

17 Hassan Hanafi, ‘Ulu>m al-Sirah: Min al-Rasu>l ila al-Risa>lah, (Kairo: Madbuli, 2013), hlm. 171-
172.

18 Dalam sebuah keluarga arab tradisional sosok sang ayah memegang otoritas dan tanggung jawab
penuh. Sementara sang istri bergabung dengan kelompok kerabat suaminya (pola kekerabatan patrilokal)
sedangkan anak-anak memakai nama ayah sebagai nama keluarga (keturunan patrilineal. Ayah
mengiginkan keputusan dan kehormatan atas segala keputusannya, dan posisinya dipuncak piramida
otoritas didasarkan atas pembagian tenaga kerja tradisional, yang mengesahkan perannya sebagai
pemberi nafkah atau pencari nafkah. Lihat dalam Halim Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan
Negara, (Bandung: Nusa Media, 2012), hlm. 133.

19 Dulu untuk menyatakan penolakan kepada seorang suami, para wanita diperkenankan membalik
arah pintu tendanya sebagai kode bahwa ia tidak menginginkan hubungan pernikahannya dilanjutkan.
Namun karena Alquran tidak menentang tradisi ini secara jelas, maka hak perceraian juga berlaku bagi
perempuan sekarang. Lihat dalam Amina Wadud, Quran And Women, Reading The Sacred Text From A
Woman’s Perspektive, (Oxford: Oxford Unniversity Press, 1999), hlm. 80

20Philip K Hitti, History Of The Arabs..., hlm. 325
21Ira M. Lapidus, Sejarah Sosial Ummat Islam, Bagian Kesatu dan Kedua, trj. Gufron A. Mas’adi,...

hlm. 27. Diantaranya: jabatan nasi, yang memiliki wewenang menentukan bulan sesuai dengan kalender



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W. 67

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

Makah merupakan satu diantara beberapa tempat di Arabia yang memiliki

sesuatu yang mengambang, hal tersebut dikarenakan Makah menjadi pusat peradaban

yang menjadikan berkumpulnya semua warga dari lapisan manapun, sehingga

memunculkan keanekaragaman budaya. Konsep kesukuan menjadi memudar dan

terjadi proses individualisasi. Kesetiaan suku diperlukan sebatas untuk mengganti

ketiadaan otoritas hukum yang mengatur kehidupan. Kelas-kelas sosial juga terbentuk

di Makkah. Masyarakat dapat dikelompokkan kedalam kategori sosial berdasarkan

statusnya dalam masyarakat. Ada warga yang mengambang dalam arti bernaung

dibawah suku manapun, ada warga individual yang terusir dari kesukuan sejumlah

pengungsi, budak, dan pedangang asing.22

Berbeda dengan di Makkah yang memilki lembaga mala, masyarakat Madinah

malah tidak memilki lembaga pemerintahan. Masing-masing suku mempunyai aturan

sendiri yang dipegang untuk anggotangya. Hal ini kerap kali menimbulkan

permusuhan antar suku, karena ketiadaan lembaga mediator. Masyarakat madinah

merupakan masyarakat yang heterogen. Terdapat sebelas klan dan delapan diantaranya

beragama Yahudi. Penduduknya terdiri dari tiga komunitas besar, yaitu kelompok

yahudi, Arab pagan, dan penganut Kristen. Di antara tiga komunitas tersebut,

kelompok Yahudi yang paling mendominasi. Merekalah yang memiliki lahan pertanian

dan perkebunan serta menguasai perdagangan. di samping itu, mereka juga memiliki

profesi sebagai tukang emas dan pandai besi.23

Tradisi Mahar Bangsa Arab

Sistem kekerabatan yang berlaku di arab adalah patriarchal agnatic, dimana

sekelompok masyarakat menurun berdasarkan garis laki-laki dan berada dibawah

kekuasaan laki-laki yang paling tua.24 Laki-laki adalah kepala keluarga, sedangkan

kedudukan wanita adalah inferior yakni berada dibawah bayang-bayang laki-laki

bahkan tidak memiliki hak penuh sebagai warga. Keadaan tersebut memunculkan

sistem sosial yang memandang rendah status wanita. Pandangan lemah terhadap

bulan (lunar system); Siqa>yah, yang mengurusi suplai air bagi para peziarah, termasuk didalamnya
pembagian air zamzam; Rifa>dah, yang bertugas mengurusi para peziarah; dan Liwa’ yang bertugas
menyiapkan dan mengurus sarana perang. Lihat dalam Ali Sodiqin, Antropologi Alquran,..hlm.4. lihat
juga dalam Zulkifli, Mozaik Sejarah Islam,(Yogyakarta: Nusantara Press, 2011), hlm 28. Menurut
Quraish Shihab setidaknya terdaat lima belas jabatan yang diemban oleh para pengelola makkah, adapun
yang terpentig dianataranya adalah apa yang sudah disebutkan sebelumnya, sedangkan sisanya adalah,
Al-Shadanah, yang bertugas untuk membawa kunci Ka’bah; al-Imarah, bertugas menjaga kehormatan
Ka’bah; Dar al-Nadwah, tempat pertemuan para tokoh masyarakat untuk menyelesaikan sebuah
permasalahan penting; al-Isynaq, bertugas menangani diyat; al-Asyar, bertugas menangani pengundian
nasib dan alat-alatnya; al-Hukumah, bertugas melerai perselisihan dan menetapkan putusan, al-Safarah,
bertugas menangani urusan luar suku (menteri luar negeri) lihat dalam Quraish Shihab, Membaca Sirah
Nabi Muhammad Dalam Sorotan Alquran Dan Hadits-Hadits Shahih,... hlm. 58-59

22Ira M. Lapidus, Sejarah Sosial Ummat Islam, Bagian Kesatu dan Kedua, trj. Gufron A. Mas’adi,...
hlm. 27

23Ali Sodiqin, Antropologi Alquran,..hlm.46-47
24Ira M Lapidus, Sejarah SosilUmat Islam, trj. Gufron A Mas’adi (Jakarta: Raja GrafindoPersada,

1999) hlm.42.



68 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

wanita berdampak panjang terhadap hukum yang berlaku di masyarakat, dan

kebanyakan hukum yang berlaku mengalami bias gender.

Mahar menjadi bagian dari tradisi bangsa arab dan menjadi trend sosial yang

berlaku. Kedudukan mahar tidak lebih sebagai alat tukar bagi perempuan yang akan

dikawinkan.25 Hal ini disebabkan karena pernikahan dipandang sama dengan transaksi

jual-beli. Pembayaran mahar diberikan kepada orang tua calon mempelai dan besarnya

ditentukan oleh kedudukan sosial suku perempuan tersebut. Dengan membayar mahar,

berarti perempuan tersebut dibeli laki-laki calon suaminya. Perempuan dalam hal ini

diperlakukan sebagai objek dari transaksi yang tidak memiliki hak apapun terhadap

dirinya. Pada kenyataanya mahar sering kali disalah gunakan, karena mahar banyak

diberikan kepada wali wanita sehingga membuat mereka dapat menyimpan dan tidak

memberikannya pada mempelai perempuan.

Diantara praktek mahar pada zaman jahiliyah adalah adanya tradisi nikah mahar,

yaitu sebuah praktek dimana seorang laki-laki datang menemui laki-laki lain dengan

membawa saudara perempaunya dan memberikan saudara perempuannya kepada laki-

laki tersebut, kemudian laki-laki tersebut juga memberikan saudara perempuanya

kepada laki-laki yang pertama, dan terjadilah pertukaran wanita sebagai mahar atas

wanita yang lain, begitulah mahar diparkatekan pada masa jahiliyah hanya sebatas alat

tukar26

Proses Dialektika Alquran dengan Tradisi Mahar Bangsa Arab

Proses dialektika Alquran dengan tradisi mahar arab jahiliyyah sudah terjalin

sejak awal Alquran itu diturunkan, lebih khususnya pada periode makkah akhir.

Alquran menyinggung kisah pernikahan Musa dengan salah satu anak Syuaib yang

didalamya terdapat ibrah dalam praktek mahar yang sesuai dengan world view

Alquran. Namun demikian ayat tersebut hanya berfungsi sebagai inz\ar atau peringatan

keras bahwa dalam praktek mahar masyarakat arab jahiliyah banyak terjadi

penyimpangan yang tidak sejalan dengan dengan world view Alquran.

Periode Makkah

Ayat makiyyah yang berbicara masalah pernikahan adalah Surat al-Qas}as}} [28]:

27 – 28.

25 Pemaknaan mahar yang seperti ini muncul berdasarkan pandangan peniliti barat terhadap praktik
mahar di masyarakat arab, sedangkan pemaknaan lain atas mahar adalah sebuah salah satu cara untuk
melindungi perempuan, terutama ketika bercerai, dan sebagai uang yang dapat digunakan untuk
membeli pakaian atau perhiasan. Sementara yang lain berpandangan bahwa mahar hanyalah hadiah
simbolik semata. Lihat dalam Halim Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan Negara..., hlm. 147

26 Abu Ja’far al-Tabari. Ja>mi’ al-Baya>n fi> Ta’wi>l al-Qura>n Juz 7,..., hlm.553.



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W. 69

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

 
ۡ
�نِ

َ
� �ٖ��َ �ِ  َ�ِ ٰ�َ

َ
� �ِ �َُ�

ۡ
�
َ
ن �

َ
ََ� أ

�  ِ
ۡ

� �َٰ
َ
�  �َ� ۡ�َ�ى ٱ�َۡ�  إِ

َ
� �َ �ِ �

ُ
 أ

ۡ
ن

َ
رِ�ُ� أ

ُ
ٓ أ ِ

ّ
�  إِ

َ
�ل

َ
�

ِ�ۡ� �ِ�ِ�كَۖ 
َ
� �ٗ

ۡ
�

َ
� �َ �َۡ�

ۡ
�
َ
� �َ�ِ ُ �� ءَ ٱ

ٓ
�
َ
ِ�ٓ إنِ � �ُ�ِ �ََ� ۚ

َ
� �ۡ

َ
�
َ
� ��

ُ
�

َ
 أ

ۡ
ن

َ
رِ�ُ� أ

ُ
 أ

ٓ
وَ�َ�

 �َ �ِ ِ�ٰ
�� ٢٧ٱ�

Terjemah: 27. Berkatalah dia (Syu´aib): “Sesungguhnya aku bermaksud menikahkan
kamu dengan salah seorang dari kedua anakku ini, atas dasar bahwa kamu
bekerja denganku delapan tahun dan jika kamu cukupkan sepuluh tahun
maka itu adalah (suatu kebaikan) dari kamu, maka aku tidak hendak
memberati kamu. Dan kamu Insya Allah akan mendapatiku termasuk orang-
orang yang baik” (QS. al-Qas}as}} [28]: 27 – 28)

Berdasarkan kronologi turunnya ayat, maka ayat di atas termasuk dalam kategori

makiyyahakhir27 dan merupakan ayat pertama dalam membahas tentang pernikahan

yang includ didalamnya persoalan mahar. Ayat tersebut bekaitan dengan pernikahan

Musa A.S dengan putri Syuaib a.s. Pernikahan akan dilakukan tersebut dengan syarat

Musa harus menggembalakan ternak kambing Syuaib selama delapan tahun. Dan jika

Ia menambah dua tahun lagi secara sukarela, maka itu adalah kebaikan untuk dirinya.

Tetapi jika tidak, maka delapan tahun sudah cukup.

Musa a.s menerima syarat yang di ajukan oleh Syuaib, sehingga dia berkata

kepada mertuanya (Syuaib):

“Urusan ini sesuai dengan apa yang telah engkau katakan bahwa engkau
mempekerjakanku selama delapan tahun, jika aku menyelesaikan kontrakku
selama sepuluh tahun maka tambahan (lebihan 2 tahun) itu dariku secara
sukarela. Dan manakala aku menyelesaikan yang mana saja di antara kedua
masa yang terpendek, berarti aku telah memenuhi janjiku dan bebas dari
keterikatan.”28

Menurut al-Thabari dalam kitab tafsirnya, bahwa maksud dari ucapan Syuaib

engkau bekerja kepadaku (an ta’jurani) adalah bentuk mahar yang harus dibayar Musa

as atas pernikahannya dengan anak Syuaib as, mahar tersebut berupa mengembala

kambing selama delapan tahun, atau sepeuluh tahun jika memang Musa berbaik hati

dan tidak keberatan.29Pada lanjutan ayat di atas yakni QS. Al-Qas}as} [28]: 28

menunjukkan bahwa yang dimaksud oleh Nabi Musa a.s. dengan jawabannya itu tiada

lain berniat akan menyempurnakan masa yang paling sempurna di antara kedua masa

27Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah Alquran, (Jakarta: Devisi Muslim Demokratis, 2011),
hlm. 121. Lihat juga pengelompokan yang ditulis oleh Aksin Wijaya dalam Sejarah Kenabian, Dalam
Perspektif Tafsir Nuzuli Muhammad Izzat Darwazah, (Bandung: Mizan, 2016), hlm. 50

28Abu al-Fida’ Ismail bin Umar bin Kasir, Tafsir Alquran al-’Azim Juz VI, (Bairut: Dar al-
Thayyibah, 1999), hlm. 230.

29Abu Ja’far al-Tabari. Ja>mi’ al-Baya>n fi> Ta’wi>l al-Qura>n Juz 19, ( Muassasah al-Risalah, 2000),
hlm.565.



70 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

tersebut (sepuluh tahun). Dengan artian Musa a.s ingin memberi hal yang terbaik

dengan niat yang terbaik pula pada calon istrinya.30

Dua hal pokok yang dapat disarikan dari ayat di atas adalah kewajiban akan

adanya wali dalam sebuah pernikahan (Syuaib) dan adanya mahar yang harus dibayar

(mengembala kambing selama delapan tahun dan ditambah dua tahun). Kedua hal

tersebut menjadi sesuatu yang harus terpenuhi dalam sebuah pernikahan. Berbeda

dengan perilaku bangsa arab Ja>hiliyah yang menganggap kedua hal tersebut sesuatu

yang tidak penting. Surat tersebut menjadi konsep dasar pernikahan yang harus

dilaksanakan oleh orang islam, (kewajiban adanya wali dan mahar secara sukarela)

namun masyarakat arab pada waktu turunnya ayat tersebut belum cukup kuat untuk

menerapkannya dalam kehidupan sehingga kelanjutan ayat-ayat pernikahan turun

ketika nabi berada dimadinah.

Menurut Nashr Hamid, Ayat-ayat makiyyah merupakan inz\ar, yaitu berkaitan

dengan pergulatan atau perubahan konsep-konsep lama dan seruan menuju konsep -

konsep baru dalam hal ini konsep pernikahan. Inz\ar bertujuan menggerakkan kesadaran

masyarakat Arab telah terjadi kerusakan dan penyimpangan dalam realitas sehingga

harus diadakan perubahan.31 QS.Al-Qasas [28]: 27 merupakan gambaran mahar yang

sesuai dengan world view Alquran yaitu diberikan secara sukarela dan memilih yang

paling banyak sebagai bentuk kasih sayang atas wanita yang dinikahinya. Pemaknaan

mahar yang demikian belum terealisasi pada periode Makah bahwa pada periode ini

Alquran tidak menyebutnya secara jelas dan kuat melainkan memuat konsep mahar

dalam sebuah cerita Musa a.s sesuai dengan kebanyakan model teks-teks yang turun

pada periode Makkah akhir ini.

Periode Madinah

Ayat tentang mahar turun pada fase madinah, hal tersebut karena pada fase

madinah lah Alquran melakukan rekonstruksi sosial khususnya pada tradisi dan budaya

bangsa Arab. Periode Madinah juga disebut dengan istlah fase risalah, yang memiliki

fungsi membangun ideologi masyarakat baru, mengenalkan konsep-konsep baru yang

sebelumnya belum banyak dibahas pada periode Makkah baik awal, tengah maupun

akhir. Dalam ayat – ayat periode Madinah ini Alquran merespon tradisi mahar secara

adoptif-rekonstruktif, yaitu mengambil dan membenahi adat mahar yang berlaku di

masa Ja>hiliyyah. Dan merekonstruksi praktek dan makna yang dikandung dalam tradisi

mahar.

Diantara ayat Alquran yang membahas tentang mahar adalah QS. Al-Nisa>’ [4]: 4

yang berisi tentang tuntunan kepada wanita – wanita yang hendak dinikahi.32 Memang

ketika itu hak- hak wanita baik yatim maupun tidak seringkali diabaikan. Karena itu

30Abu al-Fida’ Ismail bin Umar bin Kasir, Tafsir Alquran al-’Azim Juz VI, (Bairut: Dar al-
Thayyibah, 1999), hlm. 231.

31 Nashr Hamid Abu Zayd, Tekstualitas Alquran, Kritik Terhadap Ulum Alquran, trj. Khairon
Nahdhiyyin, cet IV (Yogyakart: LkiS, 2005) hlm.90

32 Lihat Tabel Susunan Kronologis Surat Periode Madinah dari penelitian Taufik Adnan Amal
dalam bukunya Rekonstruksi Sejarah Alquran, (Jakarta: Devisi Muslim Demokratis, 2011), hlm. 122



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W. 71

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

dalam ayat ini berpesan kepada semua orang khususnya para suami dan wali yang

sering mengambil maskawin/mahar perempuan yang berada dalam perwalianya.

Adapun QS. Al-Nisa>‘[4]: 4 adalah sebagai berikut;

 
ٓ

� ِ�
َ
�هُ �

ُ ُ
�

َ
� �ٗ�

ۡ
�
َ
ءٖ �ِّ�ُۡ� � ۡ َ

�  �
َ
� �ۡ

ُ
�

َ
� َ ۡ� �نِ ِ�

َ
� ۚ

ٗ
�
َ
�
ۡ
�ِ  ���ِِ�ٰ

َ
��ُ�َ ءَ 

ٓ
�َ� ِ

ّ
 ٱ��

ْ
�ا

ُ
 وَءَا�

ٗ
 ٔ �

 
ٓ

� �ِ�� 
ٗ
ٔ �٤

Terjemah: 4. Berikanlah maskawin (mahar) kepada wanita (yang kamu nikahi) sebagai
pemberian dengan penuh kerelaan. Kemudian jika mereka menyerahkan
kepada kamu sebagian dari maskawin itu dengan senang hati, maka makanlah
(ambillah) pemberian itu (sebagai makanan) yang sedap lagi baik akibatnya.

Ali ibn Abu Talhah meriwayatkan dari Ibn Abbas, bahwa yang dimaksud dengan

istilah nih}lah dalam ayat ini adalah mahar. Muhammad ibn Ishaq meriwayatkan dari

Al-Zuhri. dari Urwah, dari Siti Aisyah, bahwa nih}lah adalah maskawin yang wajib.Ibn

Zaid mengatakan, istilah nih}lah dalam perkataan orang Arab artinya maskawin yang

wajib.” Disebutkan dalam sebuah hadis sebagai berikut;

“Janganlah kamu menikahinya kecuali dengan sesuatu (maskawin) yang wajib
baginya. Tidak layak bagi seseorang sesudah Nabi Saw. menikahi seorang
wanita kecuali dengan maskawin yang wajib. Tidak layak penyebutan
maskawin didustakan tanpa alasan yang dibenarkan.”33

Pada garis besarnya perkataan mereka menyatakan bahwa seorang lelaki

diwajibkan membayar maskawin kepada calon istrinya sebagai suatu keharusan.

Hendaknya hal tersebut dilakukannya dengan senang hati. Sebagaimana seseorang

memberikan hadiahnya secara suka rela, maka seseorang diharuskan memberikan

maskawin kepada istrinya secara senang hati pula. Jika pihak istri dengan suka hati

sesudah penyebutan maskawinnya mengembalikan sebagian dari maskawin itu

kepadanya, maka pihak suami boleh memakannya dengan senang hati dan halal.

Dalam tradisi pernikahan arab Ja>hiliyyah ada yang memakai mahar dan tidak,

namun bagi mereka yang memakai mahar memandang mahar sebatas alat pembayar

dari laki – laki (sebagai pembeli) kepada orang tua wanita (sebagai pemilik atau

penjual).34 Perkawinan dikategorikan sebagai transaksi jual beli antara calon suami

dengan bapak calon mertua, sedangkan wanita dalam hal ini diperlakukan sebagai

objek dari transaksi tersebut yang tidak memiliki hak apapun terhadap dirinya

sendiri.35 Keadaan tersebut karena posisi wanita ditengah-tengah masyarakat yang

inferior yakni berada dibawah bayang-bayang laki-laki bahkan tidak memiliki hak

penuh sebagai warga. Keadaan tersebut memunculkan sistem sosial yang memandang

33Abu al-Fida’ Ismail bin Umar bin Kasir, Tafsir Alquran al-’Azim Juz II,.... hlm. 213
34Noel J Coulson, Hukum Islam dalam Perspektif Sejarah, trj. Hamid Ahmad, (Jakarta: P3M, 1987),

hlm. 16-17.
35Ibid



72 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

rendah status wanita. Pandangan lemah terhadap wanita berdampak panjang terhadap

hukum yang berlaku di masyarakat, dan kebanyakan hukum yang berlaku mengalami

bias gender termasuk dalam tradisi mahar.

Posisi wanita yang inferior menjadikan adanya bayak praktek pemberian mahar

yang menyimpang. Diantaranya sebuah praktekdimana seorang laki laki datang

menemui laki-laki lain dengan membawa saudara perempaunya dan memberikannya

kepada laki-laki tersebut, kemudian laki-laki tersebut juga memberikan saudara

perempuanya kepada laki-laki yang pertama, dan terjadilah pertukaran wanita sebagai

mahar atas wanita yang lain. 36

Selanjutnya, Alquran turun dengan membawa misi keadilan37dan keagungan

martabat manusia38dalam persoalan mahar, sebagaimana dalam QS. Al-Nisa>’ [4]: 4

yang berpesan kepada semua orang khususnya para suami dan wali yang sering

mengambil maskawin perempuan yang berada dalam perwalianya. Berikanlah

maskawin / mahar kepada wanita yang kamu nikahi baik mereka yatim maupun bukan,

sebagai pemberian dengan penuh kerelaan, lalu jika mereka wanita yang kamu nikahi

dengan senang hati atau tanpa paksaan atau penipuan menyerahkan untuk kamu

sebagian atau seluruh maskawin itu maka makanlah yakni gunakanlah pemberian itu

sebagai pemberian yang sedap, lezat tanpa madharat lagi baik akibatnya.

Makna maskawin yang dibawa Alquran berbeda dengan makna maskawin pada

masa Ja>hiliyyah yang berarti sebagai alat jual beli, maskawin dalam ayat ini diartikan

dengan s}aduqa>t yang merupakan bentuk jamak dari s}adaqah yang terambil dari akar

kata yang berarti kebenaran. Ini karena maskawin itu didahului oleh janji, maka

pemberian itu merupakan bukti kebenaran janji.39 Dapat diartikan juga bahwa

maskawin bukan hanya diartikan sebagai lambang yang membuktikan kebenaran dan

ketulusan hati untuk menikah dan menanggung kebutuhan hidup istrinya, tetapi lebih

dari itu, ia adalah lambang dari janji untuk tidak membuka rahasia kehidupan rumah

tangga khususnya rahasia terdalam dalam rumah tangga yang tidak dibuka oleh

seorang wanita kecuali kepada suaminya.

Pemaknaan maskawin diperkuat dengan kata nih}lah yang berarti pemberian yang

tulus tanpa sedikitpun mengharapkan imbalan, ia juga dapat berarti agama, sehingga

maskawin yang diberikan tersebut tidak berasal dari paksaan dari pihak manapun

melainkan karena dorongan tuntunan agama atau pandangan hidup. 40

Dalam pembahasan mahar juga di atur perihal larangan untuk mengambil mahar /

maskawin yang sudah dikeluarkan sebagaimana dalam QS.Al-Nisa>’[4]: 20-21,

meskipun mahar yang telah dikeluarkan tesebut berjumlah sangat banyak. Maksudnya

bagaimana kalian tega mengambil kembali maskawin dari wanita. padahal kamu telah

bergaul dan bercampur dengannya; dan ia pun telah bergaul dan bercampur denganmu.

36 Abu Ja’far al-Tabari. Ja>mi’ al-Baya>n fi> Ta’wi>l al-Qura>n Juz 7,..., hlm.553.
37 QS. Al-Nahl [16]: 90
38 QS. Al-Isra>’ [17]: 70
39 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah Volume 2 , (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm 346
40Ibid



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W. 73

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

Menurut Ibn Abbas, Mujahid, Al-Saddi, dan ulama lainnya, yang dimaksud dengan

‘bergaul’ di sini ialah bersetubuh.

Larangan untuk menarik kembali mahar yang sudah diberikan menjadi sorotan

Alquran, Alquran menolak kebiasaan jahiliyah yang menganggap mahar tidak lebih

sebuah alat tukar sehingga ketika hubungan itu putus alat tukar juga dapat diambil

kembali. Di dalam kitab Sahihain disebutkan bahwa Rasulullah Saw. Dengan bersabda

kepada dua orang yang melakukan li’an, sesudah keduanya selesai dari sumpah li’an-

nya:

ُ یعَْلَمُ أنََّ أحََدكَُمَا كَاذِبٌ. “ ِ، ”فھََلْ مِنْكُمَا تاَئِبٌ �َّ جُلُ: یَا رَسُولَ �َّ ثلاََثاً. فَقَالَ الرَّ
لاَ مَالَ لَكَ إِنْ كُنْتَ صدقَْت عَلَیْھَا فَھُوَ بمَِا “قَالَ: -یَعْنيِ: مَا أصُْدِقھَُا -مَالِي 

 مِنْھَااسْتحَْلَلْتَ مِنْ فَرْجِھَا وَإِنْ كُنْتَ كَذبَْتَ عَلَیْھَا فَھُوَ أبَْعَدُ لَكَ 
Allah mengetahui bahwa salah satu dari kalian berdua ada yang dusta, maka
adakah di antara kamu yang man bertobat? Nabi Saw. mengucapkan kalimat ini
sebanyak tiga kali. Maka si lelaki berkata, “Wahai Rasulullah. bagaimanakah
dengan hartaku —yakni maskawin yang telah diberikan?” Nabi Saw bersabda:
Kamu tidak mempunyai harta itu lagi, jika kamu telah memberikannya sebagai
maskawin, maka hal itu sebagai imbalan dari apa yang telah engkau halalkan
dari farjinya. Dan jika kamu adalah orang yang berdusta terhadapnya (istrimu),
maka harta itu lebih jauh lagi bagimu dan lebih dekat kepadanya.41

Berdasarkan hadis di atas, maskawin yang sudah diberikan merupakan ganti atas

farji yang sudah dihalalkan atas dirinya. Sehingga hendaklah direlakan karena itu

menjadi imbalan kepadanya.

Larangan mengambil maskawin yang sudah diberikan juga atas dasar lantaran

mereka (suami – istri) sudah mengikat janji yang kuat satu dengan yang lain dalam

akad pernikahan, hubungan suami-istri dalam Alquran dibahasakan dengan mis\a>qan

g\ali>z}an / perjanjian yang kuat. Kata mis\a>qan g\ali>z}an hanya ditemukan tiga kali dalam

Alquran, pertama dalam ayat ini, yang melukiskan hubungan suami – istri, kedua

menggambarkan perjanjian Allah dengan para rasul (QS.Al-Ahzab [33]: 7) dan ketiga

dalam perjanjian Allah dengan manusia dalam konteks melaksanakan pesan – pesan

agama (Al-Nisa>‘ [4]: 154). Dengan demikian istilah mis\a>qan g\ali>z}an berarti bahwa

suami – istri sudah mengikat janji yang kuat dengan menyebut nama Allah dalam akad

sehingga keduanya tidak bisa menganggap pernikahan hanya main – main yang dengan

seenaknya sendiri dapat memutuskannya. Bahkan hubungan keduanya tidak hanya

sekedar hubungan di dunia, namun juga sampai di akhirat kelak (QS. Ya>si>n [36]: 56).42

Hal penting dalam pembahasan ayat ini adalah adanya penegasan atas kewajiban

pemberian mahar dan merekonstruksi makna mahar menjadi sebuah pemberian

sukarela sebagai bukti kasih sayang antar keduanya. Maka tidak heran ketika nabi

41 Muhammad bin Isma’il Abu Abdillah al-Bukhari, Shahi>h Al-Bukhari Juz VII, (Bairut: Da>r Tuq
al-Naja>h, 1422 H), hlm.55

42Ibid, hlm 387.



74 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

mekatakan bahwa sebaik-baik laki-laki adalah yang paling besar maharnya, sedangkan

sebaik-baik wanita adalah yang paling kecil maharnya. Selain kewajiban pemberian

mahar, dan rekonstruksi makna mahar juga dibahas tentang larangan untuk meminta

kembali mahar yang sudah diberikan karena keagungan ikatan antara mereka, Allah

menyebutnya mis\a>qan g\ali>z}an.

Interpretasi Proses Dialektika Alquran dengan Tradisi Mahar Bangsa Arab

Jauh sebelum Alquran hadir, masyarakat jahiliyah sudah terselih dahulu

mengenal masalah pernikahan, namun demikian kebiasaan tersebut jauh dari nilai

dasar yang terkandung dalam Alquran yaitu nilai moralitas dan kemanusiaan.

Termasuk didalamnya tradisi mahar yang berarti sebuah alat jual beli atas perempuan

yang akan dinikahi.

Dialektika Alquran dengan tradisi mahar arab jahiliyyah sudah terjalin sejak awal

Alquran itu diturunkan, lebih khususnya pada periode makkah akhir. Alquran

menyinggung kisah pernikahan Musa dengan salah satu anak Syuaib yang didalamya

terdapat ibrah dalam praktek mahar yang sesuai dengan Alquran. Namun demikian

ayat tersebut hanya berfungsi sebagai inz\ar atau peringatan keras bahwa dalam

praktek mahar masyarakat arab jahiliyyah banyak terjadi penyimpangan. Hal tersebut

karena masyarakat arab jahiliyyah dipandang belum mampu untuk mempraktekkan

model pernikahan yang sesuai dengan nilai-nilai dibawa Alquran.

Memasuki periode madinah, yang dikenal dengan sebutan dengan fase risalah,43

sorotan Alquran terhadap praktek mahar adalahperintah untuk memberikan mahar

secara sukarela, dalam ayat ini juga ditegaskan peruntukan mahar adalah untuk

mempelai wanita bukan wali nikah. Ayat tentang mahar, dilanjutkan larangan

meminta kembali mahar yang sudah diberikan ketika terjadi perceraian.

Fase Tasyakkul Dan Tasyki>l44Dalam Tradisi Mahar
Adanya dialektika antara wahyu Alquran dengan tradisi mahar masyarakat arab

jahiliyyah itu berarti al-Qur‘an telah memasuki wilayah kesejarahan manusia, dan

ketika ia memasuki wilayah kesejarahan manusia, maka merupakan keniscayaan bagi

al-Qur‘an untuk memakai struktur tata-bahasa dan tata-budaya Arab untuk

menyampaikan misi Risalah-Nya melalui Muhammad. Fase ketika teks al-Qur‘an

membentuk dan mengkonstruksikan diri secara struktural dalam sistem budaya yang

43fase risalahmemiliki fungsi membangun ideologi masyarakat baru, mengenalkan konsep-konsep
baru yang sebelumnya belum banyak dibahas pada periode Makkah baik awal, tengah maupun akhir.
Lihat dalam Nashr Hamid Abu Zayd, Tekstualitas Alquran, Kritik Terhadap Ulum Alquran,... hlm.90

44 Konsep Tasyakkul dan Tasykil dikenalkan oleh Nasr Hamid Abu Zaid dalam bukunya Mafhu>m
Al-Nas} yang dengan konsepnya ini Nashr Hamid ingin mengatakan bahwa ketika di wahyukan kepada
Muhammad yang hidup di Jazirah Arab dengan segala budaya dan tradisinya, itu berarti al-Qur‘an
memasuki wilayah kesejarahan manusia, dan ketika ia memasuki wilayah kesejarahan manusia, maka
merupakan keniscayaan bagi al-Qur‘an untuk memakai struktur tata-bahasa dan tata-budaya Arab untuk
menyampaikan misi Risalah-Nya melalui Muhammad. Lihat Nashr Hamid Abu Zaid, Mafhum Nash;
Dirosah fi Ulum Al-Qur’an, Terj. LKiS "Tekstualitas Al-Qir’an; Kritik Terhadap Ulumul Qur’an",...
hlm. 24



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W. 75

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

melatarinya (budaya mahar), dimana aspek kebahasaan merupakan salah satu

bagiannya. Fase inilah yang kemudian disebut periode pembentukan (marh}alah al-

tasyakkul).

Kemudian, Fase ketika teks al-Qur‘an membentuk dan mengkonstruksi ulang

sistem kebudayaannya (budaya mahar), yaitu dengan menciptakan sistem kebahasaan

khusus yang berbeda dengan bahasa induknya dan kemudian memunculkan pengaruh

dalam sistem kebudayaannya. Mahar yang semula bermakna alat tukar terhadap

kemaluan wanita, berubah menjadi pemberian wajib secara sukarela. Dalam fase

disebut sebagai periode pembentukan (marh}alah tasykil). Teks yang semula merupakan

produk kebudayaan, kini berubah menjadi produsen kebudayaan.

Telaah Antropologis: Agama Sebagai Budaya

Dari perspektif antropologi, pembentukan hukum mahar dalam Alquran

mengalami proses dialektika, yang terjadi antara wahyu Alquran dengan tradisi mahar

setempat (bangsa arab jahiliyyah). Dialektika ini terjadi secara bertahab melalui proses

adopsidan rekonstruksi. Pada awalnya Alquran mengadopsi tradisi mahar setempat dan

mengakuinya sebagai sebuah tradisi yang hidup (model of reality). Berikutnya Alquran

menginovasi tradisi tersebut dan melakukan penyesuaian dalam keberlakuannya.

Dalam proses rekonstruksi, Alquran menkonstruksi tradisi mahar sesuai dengan world

view Alquran yaitu keadilan dan keagungan martabat manusia. Melalui proses ini

Alquran berdialog dengan tradisi mahar dan menghasilkan sebuah sistem simbol. Dan

sistem simbol tersebut membentuk pola-pola budaya yang pada gilirannya membentuk

sebuah model (model for reality), yaitu memberikan konsep atau doktrin untuk realita.

Dalam hal ini Geertz tidak menganjurkan untuk mengabaikan pentingnya

pandangan-pandangan para antropolog terdahulu, akan tetapi lebih menganjurkan

perlunya memperluas perspektif dan mengakui bahwa agama pada dasarnya merupakan

suatu sistem kultural yang memberikan makna dalam eksistensi manusia. Agama

memiliki fungsi universal dalam memberikan makna tersebut. Geerts menulis;

Agama adalah suatu sistem simbol yang berfungsi untuk mengukuhkan suasana
hati dan motivasi yang kuat, mendalam dan tak kunjung padam dalam diri
manusia dengan memformulasikan konsepsi tentang tatanan umum eksistensi
dan membungkus konsepsi itu dengan aura aktualitas yang bagi perasaan dan
motivasi nampak realitas.45

Oleh karena itu, Geertz mengemukakan bahwa simbol-simbol keagamaan

memformulasikan adanya suatu persesuaian mendasar antara tipe kehidupan partikular

dengan metafisika tertentu yang berfungsi untuk mensintesakan etos masyarakat -

model estetika, kebiasaan, dan kualitas kehidupan mereka- dengan padangan dunianya,

yaitu ide-ide mengenai keteraturan yang paling komprehenshif. Struktur simbolik

45Brian Morris, Antropologi Agama Kritik Teori-Teori Agama Kontemporer, Trj. Imam Khoiri,
(Yogyakarta: AK Group, 2007), hlm. 393.



76 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

secara intrinsik memiliki aspek ganda, menjadi suatu model dari “realitas” (model of

reality) dan model bagi “realitas” (model for reality), kedua aspek tersebut

mengekspresikan suasana dunia dan membentuknya.

Menurut geertz setidaknya terdapat empat fungsi dasar keyakinan keagamaan,

pertama berfungsi memberikan makna. Kedua, berfungsi untuk menawarkan suatu

penjelasan atas peristiwa-peristiwa dan pengalaman yang menyimpang dari kebiasaan.

Ketiga, memberikan pemahaman dan dukungan emosional terhadap penderitaan yang

dialami manusia. Keempat, memberikan kriteria etis yang dapat dijalankan untuk

menjelaskan diskontinuitas antara sesuatu sebagaimana adanya (as they are) dan yang

semestinya (as they ought to be).46

Penutup

Pemaknaan atas mahar tidak berhenti pada sebuah arti pemberian suami pada

istri, sebagaimana pemaknaan normatif atas mahar, lebih-lebih pemaknaan bangsa

jahiliyyah yang menganggapnya sebagai bentuk alat tukar terhadap wanita yang akan

dinikahi. Melainkan mahar diartikan sebagai pemberian wajib atas bukti cinta dan

kesungguhan (s}aduqa>t) yang diberikan secara sukarela (nih}lah) dengan niat beribadah

kepada Allah. Pemaknaan tersebut sesuai dengan pesan yang dibawa Alquran (world

view Alquran) yaitu keadilan dan keagungan martabat manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, Slamet. Fiqih Munakahat 1. Bandung: CV Pustaka Setia.1999.

Abu Zayd, Nashr Hamid. Tekstualitas Alquran. Kritik Terhadap Ulum Alquran. trj.

Khairon Nahdhiyyin. cet IV Yogyakart: LkiS. 2005.

al-Bukhari, Muhammad bin Isma’il Abu Abdillah. Shahi>h Al-Bukhari Juz VII. Bairut:

Da>r Tuq al-Naja>h. 1422 H.

al-Tabari, Abu Ja’far. Ja>mi’ al-Baya>n fi> Ta’wi>l al-Qura>n Juz 19. Muassasah al-Risalah.

2000.

al-Tabari, Abu Ja’far. Ja>mi’ al-Baya>n fi> Ta’wi>l al-Qura>n Juz 7. Muassasah al-Risalah.

2000.

Amal, Taufik Adnan. Rekonstruksi Sejarah Alquran. Jakarta: Devisi Muslim

Demokratis. 2011.

Barakat, Halim. Dunia Arab. Masyarakat. Budaya dan Negara. Bandung: Nusa Media.

2012.

Coulson, Noel J. Hukum Islam dalam Perspektif Sejarah. trj. Hamid Ahmad. Jakarta:

P3M. 1987.

Darmawan. Eksistensi Mahar & Walimah. t.t: Srikandi, 2007.

46Ibid. 394



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) – M. Tholib Khoiril W. 77

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019

Engineer, Asghar Ali. Asal Usul Perkembangan Islam.

Hanafi, Hassan. ‘Ulu>m al-Sirah: Min al-Rasu>l ila al-Risa>lah. Kairo: Madbuli. 2013.

Hisyam, Ibnu. Si>rah Nabawiyyah. Juz I Kairo: Da>r al-Fikr. t.th .

Hitti, Philip K. History Of The Arabs. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta. 2008.

Kasir, Abu al-Fida’ Ismail bin Umar. Tafsir Alquran al-’Azim Juz VI. Bairut: Dar al-

Thayyibah. 1999.

Kasir, Abu al-Fida’ Ismail bin Umar. Tafsir Alquran al-’Azim Juz II. Bairut: Dar al-

Thayyibah. 1999.

Khaldun, Ibnu. Muqadimah Ibnu Khaldun. terj. Ahmadie Thaha. Jakarta: Pustaka

Firdaus. 2006.

Lapidus, Ira M. Sejarah Sosial Ummat Islam. Bagian Kesatu dan Kedua. trj. Gufron A.

Mas’adi. Jakarta: Rajawali Press. 1999

Morris, Brian. Antropologi Agama Kritik Teori-Teori Agama Kontemporer, Trj. Imam

Khoiri. Yogyakarta: AK Group. 2007.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah Volume 2 . Jakarta: Lentera Hati. 2002.

Shihab, Quraish. Membaca Sirah Nabi Muhammad Dalam Sorotan Alquran Dan Hadits-

Hadits Shahih. Jakarta: Lentera Hati..

Sodiqin, Ali. Antropologi Alquran: Model Dialektika Wahyu dan Budaya. Yogyakarta:

Arruz Media. 2008.

Soetapa, Djaka. Ummah: Komunitas Religius. Sosial dan Politis dalam Alquran.

Yogyakarta: Duta Wacana University Press. 1991.

Wadud, Amina. Quran And Women. Reading The Sacred Text From A Woman’s

Perspektive. Oxford: Oxford Unniversity Press. 1999.

Wijaya, Aksin. Sejarah Kenabian. Dalam Perspektif Tafsir Nuzuli Muhammad Izzat

Darwazah. Bandung: Mizan. 2016.

Zulkifli. Mozaik Sejarah Islam. Yogyakarta: Nusantara Press.


