Volume 4 No. 1, Juni 2019

P ISSN 2442-594X | E ISSN 2579-5708

http:/ /journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan
DOI: 10.32505/ tibyan.v4i1.847

MAKNA MAHAR DALAM ALQURAN
(Kajian Historis-Antropologis)

The Meaning Of Expenses In The Qur’an (Historical-Anthropological’s Studies)

Mochammad Tholib Khoiril Waro
Mahasiswa Program Pasca Sarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
16tholib@gmial.com

Abstract

This study discusses the meaning of dowry contextually by using a historical-
anthropological approach, assuming the dowry verse does not descend in
empty space, but descends in the midst of the seventh-century ignorance Arab
society which aready has deep-rooted traditions. Anthropologically, the
meaning of the dowry tradition is inseparable from the dynamics of culture that
existed at that time. The scope of this study includes four things, first, the
tradition of mahr in the ignorance period, second, the diaectic of God's
revelation with the dowry tradition and the third review of Tasyakkul-Tasykil
Nasr Hamid Abu Zayd's theory and the fourth, anthropological studies of
religion as culture with Geertz's theory model of reality and model for redlity.
In this study, there is a diaectic between the revelation of God and the tradition
of dowry in the ignorant Arab community who consider dowry as a medium of
exchange for women to be married. Alquran is present, by adopting the
tradition of dowry that has been running but constructs the meaning and
practice of dowry based on the world view Alquran. Alquran means dowry as a
mandatory gift for proof of love and sincerity (sadugat) which is given
voluntarily (nihlah) with the intention of worshiping Allah.

Keywords. Mahar, Historical-Anthropological, Dialectic revelation of God, World
view Alquran

Abstrak

Penelitian ini membahas makna mahar secara kontekstual dengan
menggunakan pendekatan historis-antropologis, dengan asumsi ayat mahar
tidak turun diruang kosong, melainkan turun ditengah-tengah masyarakat arab
jahiliyah abad ke-VII yang sudah memiliki tradisi mengakar.Secara
antropologis, pemaknaan terhadap tradisi mahar tidak terlepas dari dinamika

Jurnal At-Tibyan Volome 4 No. 1, Juni 2019



62 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W.

kebudayaan yang ada pada saat itu. Ruang lingkup kajian penelitian ini
mencakup empat hal, yaitu pertama, tradisi mahar pada masa jahiliyah, kedua,
dialektika wahyu Tuhan dengan tradisi mahar dan ketigatelaah teori
Tasyakkul-Tasykil Nasr Hamid Abu Zayd dan keempat telaah antropologis
agama sebagai budaya dengan teori model of reality dan model for reality
milik Geertz. Dalam penelitian ini menunjukkan adanya dialektika antara
wahyu Tuhan dengan tradisi mahar pada masyarakat arab jahiliyah yang
menganggap mahar sebagai bentuk alat tukar atas perempuan yang akan
dinikahi. Alquran hadir, dengan mengadopsi tradisi mahar yang sudah berjalan
namun mengkonstruksi makna dan praktek mahar berdasarkan world view
Alquran. Alquran memaknai mahar sebagai pemberian wajib atas bukti cinta
dan kesungguhan (saduqat) yang diberikan secara sukarela (nihlah) dengan
niat beribadah kepada Allah.

Kata Kunci: Mahar, Historis-Antropologis, Dialektika wahyu Tuhan, World view
Alquran

Pendahuluan

Pada abad modern saat ini Islam telah menjadi kajian yang menarik minat banyak
kalangan baik di Barat maupun Timur yang kemudian melahirkan Studi Islam (/slamic
Studies). Islam tidak lagi hanya dipahami dalam pengertian normatif dan doktriner
tetapi telah berkembangn menjadi fenomena yang kompleks, baik dari sistem budaya,
peradaban, komunitas politik, dan ekonomi. Mengkaji dan mendekati Islam, tidak lagi
mungkin hanya dari satu aspek, karenanya dibutuhkan metode dan pendekatan
interdisipliner dari ilmu-ilmu sosial lainnya. Islamic studies sebagaimana tersebut
diatas dikaji dengan menggunakan interdisipliner ilmu-ilmu sosial dan humanities,
yang menghasilkan berbagai macam fokus keahlian dalam pengkajian Studi Islam.

Namun, dalam beberapa literatur terutama fikih klasik masih banyak ditemui
kajian-kajian bercorak normatif, dan parsial. Misal kajian terhadap makna mahar yang
masih berputar pada pengertian lama. Imam Syafi’i mengatakan bahwa mahar adalah
sesuatu yang wajib diberikan oleh seseorang lelaki kepada perempuan untuk dapat
menguasai seluruh anggota badannya.! Sedangkan ulama Maliki mendefinisikan mahar
sebagai ma yaj’alu li al-zaujati fi naziri al-istimta’i fiha yang berati mahar adalah
sesuatu yang dijadikan (dibayarkan) kepada istri sebagi imbalan atas jasa pelayanan
seksualitasnya.?

Berdasarkan pemaparan makna mahar di atas, secara singkat dapat dilihat mahar
sering diartikan secara normatif sehingga membuat pemaknaan mahar menjadi lebih
sempit dan uncontextual. Hal-hal tersebut membuat penulis tertarik untuk mengkaji

!Slamet Abidin, Figih Munakahat 1, (Bandung: CV Pustaka Setia,1999), 106.
’Darmawan, Eksistensi Mahar & Walimah, (t.t: Srikandi, 2007), 5.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W. 63

pemaknaan mahar secara historis-antropologis’ mengingat ayat-ayat tentang mahar
tidak turun pada satu ruang kosong, melainkan turun ditengah-tengah bangsa arab yang
sudah memiliki berbagai macam sistem kebudayaan yang mengakar. Penelitian ini
dilakukan guna menjelaskan makna mahar dengan menggunakan pendekatan historis-
antropologis. Adapun teori yang dipakai adalah teori Tasyakkul dan Tasykil dari Nasr
Hamid Abu Zayd dan teori antropologi agama yang menyebutkan agama sebagai
budaya (model of reality dan model for reality) dari Geertz.

Arab Pra-Islam (Jahiliyah)

Istilah Jahiliyyah, yang biasanya diartikan sebagai masa kebodohan atau
kehidupan barbar, sebenarnya berarti bahwa ketika itu orang-orang arab tidak memiliki
otoritas hukum, nabi dan kitab suci. Pengertian ini dipilih karena mengingat
masyarakat Arab Selatan yang berkebudayaan dan mampu baca tulis dengan baik
disebut sebagai masyarakat bodoh dan barbar.*

Bangsa Arab termasuk dalam ras Semit. Bahasa dan bangsa Semit adalah istilah
yang diberikan para sejarawan terhadap bangsa-bangsa yang berbahasa Arab, Ibrani,
Ethiopia, Phoenisia, Assyiria, dan Aramea. Bangsa Arab merupakan bangsa yang
paling mampu memelihara karakteristik ras Semit. Bahasa Arab pun merupakan bahasa
rumpun Semit yang paling terpelihara. Suku-suku di jazirah Arabia, berdasarkan
tempat ditinggalnya dikelompokkan menjadi dua, yaitu Arab Selatan dan Arab Utara.
Dua kelompok ini memiliki karakter yang berbeda. Orang-orang Arab Selatan
kebanyakan termasuk masyarakat perkotaan yang tinggal di Yaman, Hadramaut, dan
di sepanjang pesisirnya. Dalam bidang peradaban, mereka lebih unggul daripada orang
Arab Utara.

Dari sisi Genealogis, orang Arab Selatan termasuk keluarga Bangsa Arab asli
(‘Aribah) yang berasal dari keturunan Qahthan. Termasuk dalam golongan ini adalah
orang-orang Madinah yang mendukung Nabi. Mereka adalah ketururnan dari suku-suku
di Yaman. Orang Ghassan di Suriah Timur dan orang Lakhmi di Hiraq (Iraq) adalah
orang Arab selatan yang berdomisili di Utara. kebalikan dari Arab Selatan, orang Arab
Utara merupakan masyarakat nomad yang tinggal di rumah-rumah bulu di Hijaz dan
Nejed. Mereka menggunakan bahasa Arab yang paling unggul. Pradaban mereka tidak
pernah muncul hingga datangnya Islam. Orang-orang Arab Utara merupakan keturunan
Adnan dan telah mengalami naturalisasi di tanah Arab. Mereka bikan bagsa Arab asli,
tetapi bangsa Arab yang telah terarabkan (must’aribah). Suku Quraisy termasuk
kedalam kelompok ini.’

3Pendekatan antropologis dalam memahami agama dapat diartikan sebagai salah satu upaya
memahami agama dengan cara melihat wujud praktek keagamaan yang tumbuh dan berkembang dalam
masyarakat. Melalui pendekatan ini agama nampak akrab dan dekat dengan masalah-masalah yang
dihadapi manusia dan berupaya menjelaskan dan memberikan jawabannya. Dengan kata lain bahwa
caracara yang digunakan dalam disiplin ilmu antropologi dalam melihat suatu masalah digunakan pula
untuk memahami agama.

“Philip K Hitti, History Of The Arabs, Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2008, hlm. 108

5 Philip K Hitti, History Of The Arabs, Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2008, hlm. 37-40

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



64 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W.

Secara umum, penduduk Arab terbagi menjadi dua kelompok, yaitu ‘Arab atau
penduduk kota dan A’rab atau penduduk desa. Penduduk ‘Arab bertempat tinggal di
kota yang merupakan pusat peradaban. Mereka memiliki rumah yang berbentuk
permanen. Sebutan mereka adalah Ahl al-Madar atau penduduk kota. Mereka hidup
dengan berdagang sehingga lebih maju kehidupannya. Akan tetapi, semangat
individualism mereka sangat kuat daripada komunalisme. Hal ini disebabkan
perdagangan telah menimbulkan transformasi pemikiran dikalangan mereka.

Kelompok A’rab hidup dalam tenda-tenda dan disebut dengan Ahl al-Wabar
(penduduk desa) atau dikenal dengan suku Badui. Setiap tenda mewakili sebuah
keluarga, yang merupakan satu rumah tangga yang terdiri dari ayah, anak laki-lakinya,
dan keluarga mereka yang merupakan keturunan langsung.® Wilayah yang ditempati
tenda-tenda berbentuk hayy. Semua anggota hayy membentuk sebuah klan (gawm),
dimana hak dan tanggung jawab klan bersifat kolektif berdasarkan solidaritas
kelompok atau ashabiyah.” Sejumlah klan yang sedarah kemudian bersama-sama
membentuk suku (gabilah).?

Asabiyyah memiliki peran penting dalam perjalanan dakwah Nabi, dan Asabiyyah
yang dimaksud disini adalah individu-individu dalam unit-unit sosial yang menjadi
bagian dari struktur sosial masarakat Arab Pra dan era kenabian Muhammad.
Masyarakat Arab terdiri dari kabilah-kabilah, suku-suku, lapisan sosial, kelompok-
kelompok dan keluarga, mereka bekerja sama dan saling menolong untuk meraih
kemaslahatan bersama. Diantara asabiyyah yang melekat pada sosial kemasyarakatan
Arab pra kenabian Muhammad, adalah pertamaasabiyyah yang didasarkan pada
hubungan kekerabatan dan keluarga. Kedua, asabiyyah yang didasarkan pada kabilah.
Ketiga, asabiyyah yang didasarkan pada persekutuan antar kabilah atau asabiyyah
partai (faksi). Keempat, asabiyyah yang didasarkan pada perwalian atau kesetiaan.
Kelima, asabiyyah yang didasarkan pada perlindungan. Keenam, asabiyyah yang
didasarkan pada partai (taqlid).’

Masyarakat Badui tinggal di padang pasir yang hidup tanpa air dan tumbuh-
tumbuhan. Mereka tidak suka bertani, tetapi lebih suka berperang dan membunuh.
Sumber perekonomian mereka adalah pedang dan panah. Masyarakat ini mewakili
bentuk adaptasi kehidupan manusia terhadap kondisi lingkungannya. Pekerjaan utama

¢ Levy, Susunan Masyarakat Islam, him. 1

Ira M Lapidus, Sejarah SosilUmat Islam, trj. Gufron A Mas’adi..., hlm.19 Ashabiyah adalah
solidaritas sosial yang dibentuk oleh ikatan satu keturunan. Dalam masyarakat Badui, ashabiyah
(fanatisme kesukuan) memiliki peran yang sangat fital. Semangat ashabiyah akan menjadikan mereka
sebagai kelompok yang kuat dan disegani, karena akan menimbulkan rasa saling membantu, gotong-
royong, dan memperbesar rasa takut dalam diri musuh. Inilah makna penting dari ungkapan Nabi,
“pelajarilah silsilah keluargamu untuk mengetahui siapa saudaramu sedarah yang dekat,’yang berarti
bahwa persaudaraan akan berfungsi apabila pertalian darah itu membawa kerjasama yang sebenarnya
dan bantu membantu dalam bahaya. Lihat dalam Ibnu Khaldun, Mugadimah Ibnu Khaldun, terj.
Ahmadie Thaha, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2006, hlm. 151-152.

8 Philip K Hitti, History Of The Arabs..., him. 32.

9Aksin Wijaya, Sejarah Kenabian, Dalam Perspektif Tafsir Nuzuli Muhammad Izzat Darwazah,
(Bandung: Mizan, 2016), him. 175-186.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W. 65

adalah peggembala ternak (pastoral).'® Mereka adalah kelompok suku nomad' yang
berkelana dari satu wilayah ke wilayah lain. Tujuannya adalah mencari daerah-daerah
yang berumput dan memiliki sumber air untuk kehidupan mereka dan ternaknya.
Meskipun nomad, mereka memiliki tatanan nilai, kebiasaan, dan adat istiadat sendiri.
Identitas mereka dapat dilihat dari cara berpakaian. Mereka biasanya memakai pakaian
bawah yang panjang (tasub) dan ikat pinggang. Pakaian atasnya longgar (aba) dan
menggunakan penutup kepala berupa syal (kufiyya) yang diikat dengan tali ( ‘igad).

Salah satu pola paling khas dari organisasi sosial suku badui adalah solidaritas
yang berbasis pada hubungan darah dan ikatan simbolik (dasar-dasar kesetaraan,
otonomi dan pengakuan pada reputasi). Organisasi tersabur terkait erat dengan
kerasnya kehidupan gurun yang menuntuk adanya militanasi dan adanya konstansi
dalam mencari rumput dan air.'

Organisasi kesukuan dibangun berdasarkan Sistem demokrasi. Stuktur kekuasaan
tertinggi dipegang oleh kepala suku yang disebut dengan syaikh. Kepala suku dipilih
berdasarkan keturunan atau sifat kebangsawanannya. Kadang juga karena kekayaan,
kebijaksanaan, atau pengalamannya.”> Tugas kepala suku adalah menyelesaikan
masalah-masalah internal sesuai tradisi kelompok. Namun, dia tidak berhak mengatur,
memerinah, atau menjatuhkan hukuman.'* Dalam masalah hukum, militer, dan
kepentingan bersama, seorang syaikh tidak memiliki otoritas yang absolut. Dia harus
berkonsultasi dengan dewan suku yang terdiri atas kepala keluarga.

Dalam tatanan hukum sosial Arab dikenal yang namanya solidaritas artifisial
atau biasa disebut half atau tahalluf. Solidaritas ini berbentuk perserikatan antar suku
yang berada dalam satu wilayah tertentu. Mereka bersekutu dan mengikatkan diri
dengan sumpah atau perjanjian suci. Alasan terbentuknya itu adalah untuk menghadapi
adanya persaingan dan pertentangan antar suku di Arab."> Kabilah suku-suku Quraisy
pernah melakukan perjanjian half dengan kabilah-kabilah lain. Mereka berkumpul
dirumah Abdullah Ibn Jud’an Ibn ‘Amr Ibn Ka’b Ibn Sa’d Ibn Taimi Ibn Murrah Ibn
Ka’b Ibn Luay. Suku-suku yang menggabungkan diri dalam perjanjian ini adalah: Bani
hasyim, Bani Muthallib, Asab Ibn Abdul ‘Uzza, Zahrah Ibn Kilab, dan Taim Ibn
Murrah. Perjanjian ini dikenal dengan Half al-Fudhu.'°Disebut fudul karena orang-

OHalim Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan Negara, (Bandung: Nusa Media, 2012),
hlm. 67

" Suku badui yang paling nomad adalah mereka yang bermata pencaharian sebagai penggembala
unta dan hidup jauh dipelosok gurun, tipe suku badui lain adalah mereka yang suka menggembala ternak
dan domba, namun tipe ini tidak sering berpindah dan hidup tidak terlalu dipelosok. Lihat dalam Halim
Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan Negara, (Bandung: Nusa Media, 2012), hlm. 67

>Halim Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan Negara, (Bandung: Nusa Media, 2012),
hlm. 67-68

13 Asghar Ali Engineer, Asal Usul Perkembangan Islam, him. 23

4 Ira M. Lapidus, Sejarah Sosial Ummat Islam, Bagian Kesatu dan Kedua, trj. Gufron A. Mas’adi
(Jakarta: Rajawali Press, 1999), him. 19

15 Djaka Soetapa, Ummah: Komunitas Religius, Sosial dan Politis dalam Alquran, (Yogyakarta:
Duta Wacana University Press, 1991), him. 66.

16 Ibnu Hisyam, Sirah Nabawiyyah, Juz I (Kairo: Dar al-Fikr, t.th), hlm. 148

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



66 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W.

orang yang ada didalamnya adalah orang-orang yang bijak dan ahli di bidangnya. Kalau
ada masalah diantara masyarakat, masalah tersebut diserahkan kepada ahlinya. Para
ahli bermusyawarah lalu memutuskan suatu perkara. Sumpah setia half al-fudul
mengandung sisi positif karena ia digunakan untuk menyelesaikan konflik di antara
kabilah, atau membela kelompok yang terdzalimi, sehingga Hassan Hanafi
menyebutnya sebagai model Islam sebelum kehadiran agama Islam.'”

Struktur kekerabatan masyarakat Arab adalah patriarchal.'® Sistem patrialkal ini
lebih dominan berlaku di Makkah. Garis laki-laki, dalam Sistem ini, menjadi penentu
nasab seseorang. Otoritas tertinggi berada dibawah laki-laki yang tertua atau kepala
keluarga. Pernikahan bersifat virilocal, tetapi juga berlaku uxorilocal. Pada masa
menjelang kelahiran Islam, Sistem ini menggantikan Sistem matrialkal.

Kedudukan seorang perempuan tidak selalu sama dalam sebuah suku. Ada suku
yang menempatkan perempuan dalam posisi inferior, tetapi ada juga yang
menempatkan perempuan sejajar dengan laki-laki. Perempuan suku badui menikmati
kebebasan yang lebih luas dari pada perempuan di perkotaan.’” Meskipun terjadi
praktik poligami, mereka bebas memilih calon suami dan bebas pula menceraikannya.?
Di satu sisi, perempuan dianggap bukan keluarga penuh, karena kondisi biologis
mereka tidak sesuai dengan karakter suku yang gemar berperang. Tetapi, terdapat pula
kebebasan perempuan dalam perdagangan, pernikahan, maupun dalam hal lain. Sistem
poliandri menunjukkan kebebasan wanita dalam memilih suami. Hal ini menunjukkan
adanya pengaruh yang besar dari kaum perempuan terhadap laki-laki.

Di Makkah, yang merupakan kota perdagangan, tidak terdapat stuktur
pemerintahan yang mengendalikan masyarakat. Otoritas masyarakat dipegang oleh
dewan klan (mala), semacam dewan klan atau senat yang anggotanya terdiri dari
wakil-wakil suku. Lembaga ini lebih menyerupai lembaga musyawarah dan tidak
memiliki hak eksklusif (kemerdekaan bertindak). Otoritasnya hanya seputar masalah
moralitas tanpa disertai kewenangan bertindak. Disamping itu, terdapat institusi lokal
yang memiliki fungsi tertentu.?!

17 Hassan Hanafi, ‘Ulum al-Sirah: Min al-Rasul ila al-Risalah, (Kairo: Madbuli, 2013), hlm. 171-
172.

'8 Dalam sebuah keluarga arab tradisional sosok sang ayah memegang otoritas dan tanggung jawab
penuh. Sementara sang istri bergabung dengan kelompok kerabat suaminya (pola kekerabatan patrilokal)
sedangkan anak-anak memakai nama ayah sebagai nama keluarga (keturunan patrilineal. Ayah
mengiginkan keputusan dan kehormatan atas segala keputusannya, dan posisinya dipuncak piramida
otoritas didasarkan atas pembagian tenaga kerja tradisional, yang mengesahkan perannya sebagai
pemberi nafkah atau pencari nafkah. Lihat dalam Halim Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan
Negara, (Bandung: Nusa Media, 2012), hlm. 133.

19 Dulu untuk menyatakan penolakan kepada seorang suami, para wanita diperkenankan membalik
arah pintu tendanya sebagai kode bahwa ia tidak menginginkan hubungan pernikahannya dilanjutkan.
Namun karena Alquran tidak menentang tradisi ini secara jelas, maka hak perceraian juga berlaku bagi
perempuan sekarang. Lihat dalam Amina Wadud, Quran And Women, Reading The Sacred Text From A
Woman’s Perspektive, (Oxford: Oxford Unniversity Press, 1999), him. 80

20Philip K Hitti, History Of The Arabs..., him. 325

2ra M. Lapidus, Sejarah Sosial Ummat Islam, Bagian Kesatu dan Kedua, trj. Gufron A. Mas’adi,...
hlm. 27. Diantaranya: jabatan nasi, yang memiliki wewenang menentukan bulan sesuai dengan kalender

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W. 67

Makah merupakan satu diantara beberapa tempat di Arabia yang memiliki
sesuatu yang mengambang, hal tersebut dikarenakan Makah menjadi pusat peradaban
yang menjadikan berkumpulnya semua warga dari lapisan manapun, sehingga
memunculkan keanekaragaman budaya. Konsep kesukuan menjadi memudar dan
terjadi proses individualisasi. Kesetiaan suku diperlukan sebatas untuk mengganti
ketiadaan otoritas hukum yang mengatur kehidupan. Kelas-kelas sosial juga terbentuk
di Makkah. Masyarakat dapat dikelompokkan kedalam kategori sosial berdasarkan
statusnya dalam masyarakat. Ada warga yang mengambang dalam arti bernaung
dibawah suku manapun, ada warga individual yang terusir dari kesukuan sejumlah
pengungsi, budak, dan pedangang asing.??

Berbeda dengan di Makkah yang memilki lembaga mala, masyarakat Madinah
malah tidak memilki lembaga pemerintahan. Masing-masing suku mempunyai aturan
sendiri yang dipegang untuk anggotangya. Hal ini kerap kali menimbulkan
permusuhan antar suku, karena ketiadaan lembaga mediator. Masyarakat madinah
merupakan masyarakat yang heterogen. Terdapat sebelas klan dan delapan diantaranya
beragama Yahudi. Penduduknya terdiri dari tiga komunitas besar, yaitu kelompok
yahudi, Arab pagan, dan penganut Kristen. Di antara tiga komunitas tersebut,
kelompok Yahudi yang paling mendominasi. Merekalah yang memiliki lahan pertanian
dan perkebunan serta menguasai perdagangan. di samping itu, mereka juga memiliki
profesi sebagai tukang emas dan pandai besi.?

Tradisi Mahar Bangsa Arab

Sistem kekerabatan yang berlaku di arab adalah patriarchal agnatic, dimana
sekelompok masyarakat menurun berdasarkan garis laki-laki dan berada dibawah
kekuasaan laki-laki yang paling tua.?* Laki-laki adalah kepala keluarga, sedangkan
kedudukan wanita adalah inferior yakni berada dibawah bayang-bayang laki-laki
bahkan tidak memiliki hak penuh sebagai warga. Keadaan tersebut memunculkan
sistem sosial yang memandang rendah status wanita. Pandangan lemah terhadap

bulan (lunar system); Sigayah, yang mengurusi suplai air bagi para peziarah, termasuk didalamnya
pembagian air zamzam; Rifadah, yang bertugas mengurusi para peziarah; dan Liwa’ yang bertugas
menyiapkan dan mengurus sarana perang. Lihat dalam Ali Sodiqin, Antropologi Alquran,..hlm.4. lihat
juga dalam Zulkifli, Mozaik Sejarah Islam,(Yogyakarta: Nusantara Press, 2011), hlm 28. Menurut
Quraish Shihab setidaknya terdaat lima belas jabatan yang diemban oleh para pengelola makkah, adapun
yang terpentig dianataranya adalah apa yang sudah disebutkan sebelumnya, sedangkan sisanya adalah,
Al-Shadanah, yang bertugas untuk membawa kunci Ka’bah; al-Imarah, bertugas menjaga kehormatan
Ka’bah; Dar al-Nadwah, tempat pertemuan para tokoh masyarakat untuk menyelesaikan sebuah
permasalahan penting; al-Isynaq, bertugas menangani diyat; al-Asyar, bertugas menangani pengundian
nasib dan alat-alatnya; al-Hukumah, bertugas melerai perselisihan dan menetapkan putusan, al-Safarah,
bertugas menangani urusan luar suku (menteri luar negeri) lihat dalam Quraish Shihab, Membaca Sirah
Nabi Muhammad Dalam Sorotan Alquran Dan Hadits-Hadits Shahih,... hlm. 58-59

2Ira M. Lapidus, Sejarah Sosial Ummat Islam, Bagian Kesatu dan Kedua, trj. Gufron A. Mas’adi,...
hlm. 27

2 Ali Sodigin, Antropologi Alquran,..hlm.46-47

2*Ira M Lapidus, Sejarah SosilUmat Islam, trj. Gufron A Mas’adi (Jakarta: Raja GrafindoPersada,
1999) him.42.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



68 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W.

wanita berdampak panjang terhadap hukum yang berlaku di masyarakat, dan
kebanyakan hukum yang berlaku mengalami bias gender.

Mahar menjadi bagian dari tradisi bangsa arab dan menjadi trend sosial yang
berlaku. Kedudukan mahar tidak lebih sebagai alat tukar bagi perempuan yang akan
dikawinkan.?> Hal ini disebabkan karena pernikahan dipandang sama dengan transaksi
jual-beli. Pembayaran mahar diberikan kepada orang tua calon mempelai dan besarnya
ditentukan oleh kedudukan sosial suku perempuan tersebut. Dengan membayar mahar,
berarti perempuan tersebut dibeli laki-laki calon suaminya. Perempuan dalam hal ini
diperlakukan sebagai objek dari transaksi yang tidak memiliki hak apapun terhadap
dirinya. Pada kenyataanya mahar sering kali disalah gunakan, karena mahar banyak
diberikan kepada wali wanita sehingga membuat mereka dapat menyimpan dan tidak
memberikannya pada mempelai perempuan.

Diantara praktek mahar pada zaman jahiliyah adalah adanya tradisi nikah mahar,
yaitu sebuah praktek dimana seorang laki-laki datang menemui laki-laki lain dengan
membawa saudara perempaunya dan memberikan saudara perempuannya kepada laki-
laki tersebut, kemudian laki-laki tersebut juga memberikan saudara perempuanya
kepada laki-laki yang pertama, dan terjadilah pertukaran wanita sebagai mahar atas
wanita yang lain, begitulah mahar diparkatekan pada masa jahiliyah hanya sebatas alat
tukar?®

Proses Dialektika Alquran dengan Tradisi Mahar Bangsa Arab

Proses dialektika Alquran dengan tradisi mahar arab jahiliyyah sudah terjalin
sejak awal Alquran itu diturunkan, lebih khususnya pada periode makkah akhir.
Alquran menyinggung kisah pernikahan Musa dengan salah satu anak Syuaib yang
didalamya terdapat ibrah dalam praktek mahar yang sesuai dengan world view
Alquran. Namun demikian ayat tersebut hanya berfungsi sebagai inzar atau peringatan
keras bahwa dalam praktek mahar masyarakat arab jahiliyah banyak terjadi
penyimpangan yang tidak sejalan dengan dengan world view Alquran.

Periode Makkah
Ayat makiyyah yang berbicara masalah pernikahan adalah Surat al-Qasas [28]:
27 -28.

%5 Pemaknaan mahar yang seperti ini muncul berdasarkan pandangan peniliti barat terhadap praktik
mahar di masyarakat arab, sedangkan pemaknaan lain atas mahar adalah sebuah salah satu cara untuk
melindungi perempuan, terutama ketika bercerai, dan sebagai vang yang dapat digunakan untuk
membeli pakaian atau perhiasan. Sementara yang lain berpandangan bahwa mahar hanyalah hadiah
simbolik semata. Lihat dalam Halim Barakat, Dunia Arab, Masyarakat, Budaya dan Negara..., hlm. 147

26 Abu Ja’far al-Tabari. Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Quran Juz 7,..., hlm.553.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W. 69

o

Terjemah: 27. Berkatalah dia (Syu’aib): “Sesungguhnya aku bermaksud menikahkan
kamu dengan salah seorang dari kedua anakku ini, atas dasar bahwa kamu
bekerja denganku delapan tahun dan jika kamu cukupkan sepuluh tahun
maka itu adalah (suatu kebaikan) dari kamu, maka aku tidak hendak
memberati kamu. Dan kamu Insya Allah akan mendapatiku termasuk orang-
orang yang baik” (QS. al-Qasas [28]: 27 — 28)

Berdasarkan kronologi turunnya ayat, maka ayat di atas termasuk dalam kategori
makiyyahakhir’” dan merupakan ayat pertama dalam membahas tentang pernikahan
yang includ didalamnya persoalan mahar. Ayat tersebut bekaitan dengan pernikahan
Musa A.S dengan putri Syuaib a.s. Pernikahan akan dilakukan tersebut dengan syarat
Musa harus menggembalakan ternak kambing Syuaib selama delapan tahun. Dan jika
Ia menambah dua tahun lagi secara sukarela, maka itu adalah kebaikan untuk dirinya.
Tetapi jika tidak, maka delapan tahun sudah cukup.

Musa a.s menerima syarat yang di ajukan oleh Syuaib, sehingga dia berkata
kepada mertuanya (Syuaib):

“Urusan ini sesuai dengan apa yang telah engkau katakan bahwa engkau
mempekerjakanku selama delapan tahun, jika aku menyelesaikan kontrakku
selama sepuluh tahun maka tambahan (lebihan 2 tahun) itu dariku secara
sukarela. Dan manakala aku menyelesaikan yang mana saja di antara kedua
masa yang terpendek, berarti aku telah memenuhi janjiku dan bebas dari
keterikatan.”

Menurut al-Thabari dalam kitab tafsirnya, bahwa maksud dari ucapan Syuaib
engkau bekerja kepadaku (an ta’jurani) adalah bentuk mahar yang harus dibayar Musa
as atas pernikahannya dengan anak Syuaib as, mahar tersebut berupa mengembala
kambing selama delapan tahun, atau sepeuluh tahun jika memang Musa berbaik hati
dan tidak keberatan.?Pada lanjutan ayat di atas yakni QS. Al-Qasas [28]: 28
menunjukkan bahwa yang dimaksud oleh Nabi Musa a.s. dengan jawabannya itu tiada
lain berniat akan menyempurnakan masa yang paling sempurna di antara kedua masa

?'Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah Alquran, (Jakarta: Devisi Muslim Demokratis, 2011),
hlm. 121. Lihat juga pengelompokan yang ditulis oleh Aksin Wijaya dalam Sejarah Kenabian, Dalam
Perspektit Tafsir Nuzuli Muhammad Izzat Darwazah, (Bandung: Mizan, 2016), hlm. 50

2Abu al-Fida’ Ismail bin Umar bin Kasir, Tafsir Alquran al-’Azim Juz VI, (Bairut: Dar al-
Thayyibah, 1999), him. 230.

Y Abu Ja’far al-Tabari. Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Quran Juz 19, ( Muassasah al-Risalah, 2000),
hlm.565.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



70 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W.

tersebut (sepuluh tahun). Dengan artian Musa a.s ingin memberi hal yang terbaik
dengan niat yang terbaik pula pada calon istrinya.*

Dua hal pokok yang dapat disarikan dari ayat di atas adalah kewajiban akan
adanya wali dalam sebuah pernikahan (Syuaib) dan adanya mahar yang harus dibayar
(mengembala kambing selama delapan tahun dan ditambah dua tahun). Kedua hal
tersebut menjadi sesuatu yang harus terpenuhi dalam sebuah pernikahan. Berbeda
dengan perilaku bangsa arab Jahiliyah yang menganggap kedua hal tersebut sesuatu
yang tidak penting. Surat tersebut menjadi konsep dasar pernikahan yang harus
dilaksanakan oleh orang islam, (kewajiban adanya wali dan mahar secara sukarela)
namun masyarakat arab pada waktu turunnya ayat tersebut belum cukup kuat untuk
menerapkannya dalam kehidupan sehingga kelanjutan ayat-ayat pernikahan turun
ketika nabi berada dimadinah.

Menurut Nashr Hamid, Ayat-ayat makiyyah merupakan inzar, yaitu berkaitan
dengan pergulatan atau perubahan konsep-konsep lama dan seruan menuju konsep -
konsep baru dalam hal ini konsep pernikahan. InZar bertujuan menggerakkan kesadaran
masyarakat Arab telah terjadi kerusakan dan penyimpangan dalam realitas sehingga
harus diadakan perubahan.’’ QS.Al-Qasas [28]: 27 merupakan gambaran mahar yang
sesuai dengan world view Alquran yaitu diberikan secara sukarela dan memilih yang
paling banyak sebagai bentuk kasih sayang atas wanita yang dinikahinya. Pemaknaan
mahar yang demikian belum terealisasi pada periode Makah bahwa pada periode ini
Alquran tidak menyebutnya secara jelas dan kuat melainkan memuat konsep mahar
dalam sebuah cerita Musa a.s sesuai dengan kebanyakan model teks-teks yang turun
pada periode Makkah akhir ini.

Periode Madinah
Ayat tentang mahar turun pada fase madinah, hal tersebut karena pada fase
madinah lah Alquran melakukan rekonstruksi sosial khususnya pada tradisi dan budaya
bangsa Arab. Periode Madinah juga disebut dengan istlah fase risalah, yang memiliki
fungsi membangun ideologi masyarakat baru, mengenalkan konsep-konsep baru yang
sebelumnya belum banyak dibahas pada periode Makkah baik awal, tengah maupun
akhir. Dalam ayat — ayat periode Madinah ini Alquran merespon tradisi mahar secara
adoptif-rekonstruktif, yaitu mengambil dan membenahi adat mahar yang berlaku di
masa Jahiliyyah. Dan merekonstruksi praktek dan makna yang dikandung dalam tradisi
mahar.
Diantara ayat Alquran yang membahas tentang mahar adalah QS. Al-Nisa’ [4]: 4
yang berisi tentang tuntunan kepada wanita — wanita yang hendak dinikahi.’> Memang
ketika itu hak- hak wanita baik yatim maupun tidak seringkali diabaikan. Karena itu

3%Abu al-Fida’ Ismail bin Umar bin Kasir, Tafsir Alquran al-’Azim Juz VI, (Bairut: Dar al-
Thayyibah, 1999), him. 231.
31 Nashr Hamid Abu Zayd, Tekstualitas Alquran, Kritik Terhadap Ulum Alguran, trj. Khairon
Nahdhiyyin, cet IV (Yogyakart: LkiS, 2005) hlm.90
32 Lihat Tabel Susunan Kronologis Surat Periode Madinah dari penelitian Taufik Adnan Amal
dalam bukunya Rekonstruksi Sejarah Alquran, (Jakarta: Devisi Muslim Demokratis, 2011), hlm. 122

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W. 71

dalam ayat ini berpesan kepada semua orang khususnya para suami dan wali yang
sering mengambil maskawin/mahar perempuan yang berada dalam perwalianya.
Adapun QS. Al-Nisa‘[4]: 4 adalah sebagai berikut;

d
-
ES

— e - 22 i s 7 T . Z ~ ©0 o s
E5h o580 Ul &5 v 8 =) Gib 0 AZ Gedlo s 115
-~ g
¢ Eﬁ_[,a

Terjemah: 4. Berikanlah maskawin (mahar) kepada wanita (yang kamu nikahi) sebagai
pemberian dengan penuh kerelaan. Kemudian jika mereka menyerahkan
kepada kamu sebagian dari maskawin itu dengan senang hati, maka makanlah
(ambillah) pemberian itu (sebagai makanan) yang sedap lagi baik akibatnya.

Ali ibn Abu Talhah meriwayatkan dari Ibn Abbas, bahwa yang dimaksud dengan
istilah nihlah dalam ayat ini adalah mahar. Muhammad ibn Ishaq meriwayatkan dari
Al-Zuhri. dari Urwah, dari Siti Aisyah, bahwa nihlah adalah maskawin yang wajib.Ibn
Zaid mengatakan, istilah nihlah dalam perkataan orang Arab artinya maskawin yang
wajib.” Disebutkan dalam sebuah hadis sebagai berikut;

“Janganlah kamu menikahinya kecuali dengan sesuatu (maskawin) yang wajib
baginya. Tidak layak bagi seseorang sesudah Nabi Saw. menikahi seorang
wanita kecuali dengan maskawin yang wajib. Tidak layak penyebutan
maskawin didustakan tanpa alasan yang dibenarkan.”*

Pada garis besarnya perkataan mereka menyatakan bahwa seorang lelaki
diwajibkan membayar maskawin kepada calon istrinya sebagai suatu keharusan.
Hendaknya hal tersebut dilakukannya dengan senang hati. Sebagaimana seseorang
memberikan hadiahnya secara suka rela, maka seseorang diharuskan memberikan
maskawin kepada istrinya secara senang hati pula. Jika pihak istri dengan suka hati
sesudah penyebutan maskawinnya mengembalikan sebagian dari maskawin itu
kepadanya, maka pihak suami boleh memakannya dengan senang hati dan halal.

Dalam tradisi pernikahan arab Jahiliyyah ada yang memakai mahar dan tidak,
namun bagi mereka yang memakai mahar memandang mahar sebatas alat pembayar
dari laki — laki (sebagai pembeli) kepada orang tua wanita (sebagai pemilik atau
penjual).’* Perkawinan dikategorikan sebagai transaksi jual beli antara calon suami
dengan bapak calon mertua, sedangkan wanita dalam hal ini diperlakukan sebagai
objek dari transaksi tersebut yang tidak memiliki hak apapun terhadap dirinya
sendiri.®> Keadaan tersebut karena posisi wanita ditengah-tengah masyarakat yang
inferior yakni berada dibawah bayang-bayang laki-laki bahkan tidak memiliki hak
penuh sebagai warga. Keadaan tersebut memunculkan sistem sosial yang memandang

3 Abu al-Fida’ Ismail bin Umar bin Kasir, Tafsir Alquran al-’Azim Juz II,.... hlm. 213

34Noel J Coulson, Hukum Islam dalam Perspektif Sejarah, trj. Hamid Ahmad, (Jakarta: P3M, 1987),
hlm. 16-17.

3 Ibid

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



72 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W.

rendah status wanita. Pandangan lemah terhadap wanita berdampak panjang terhadap
hukum yang berlaku di masyarakat, dan kebanyakan hukum yang berlaku mengalami
bias gender termasuk dalam tradisi mahar.

Posisi wanita yang inferior menjadikan adanya bayak praktek pemberian mahar
yang menyimpang. Diantaranya sebuah praktekdimana seorang laki laki datang
menemui laki-laki lain dengan membawa saudara perempaunya dan memberikannya
kepada laki-laki tersebut, kemudian laki-laki tersebut juga memberikan saudara
perempuanya kepada laki-laki yang pertama, dan terjadilah pertukaran wanita sebagai
mahar atas wanita yang lain. 3

Selanjutnya, Alquran turun dengan membawa misi keadilan’’dan keagungan
martabat manusia**dalam persoalan mahar, sebagaimana dalam QS. Al-Nisa’ [4]: 4
yang berpesan kepada semua orang khususnya para suami dan wali yang sering
mengambil maskawin perempuan yang berada dalam perwalianya. Berikanlah
maskawin / mahar kepada wanita yang kamu nikahi baik mereka yatim maupun bukan,
sebagai pemberian dengan penuh kerelaan, lalu jika mereka wanita yang kamu nikahi
dengan senang hati atau tanpa paksaan atau penipuan menyerahkan untuk kamu
sebagian atau seluruh maskawin itu maka makanlah yakni gunakanlah pemberian itu
sebagai pemberian yang sedap, lezat tanpa madharat lagi baik akibatnya.

Makna maskawin yang dibawa Alquran berbeda dengan makna maskawin pada
masa Jahiliyyah yang berarti sebagai alat jual beli, maskawin dalam ayat ini diartikan
dengan sadugat yang merupakan bentuk jamak dari sadagah yang terambil dari akar
kata yang berarti kebenaran. Ini karena maskawin itu didahului oleh janji, maka
pemberian itu merupakan bukti kebenaran janji.*® Dapat diartikan juga bahwa
maskawin bukan hanya diartikan sebagai lambang yang membuktikan kebenaran dan
ketulusan hati untuk menikah dan menanggung kebutuhan hidup istrinya, tetapi lebih
dari itu, ia adalah lambang dari janji untuk tidak membuka rahasia kehidupan rumah
tangga khususnya rahasia terdalam dalam rumah tangga yang tidak dibuka oleh
seorang wanita kecuali kepada suaminya.

Pemaknaan maskawin diperkuat dengan kata nihlah yang berarti pemberian yang
tulus tanpa sedikitpun mengharapkan imbalan, ia juga dapat berarti agama, sehingga
maskawin yang diberikan tersebut tidak berasal dari paksaan dari pihak manapun
melainkan karena dorongan tuntunan agama atau pandangan hidup. 4

Dalam pembahasan mahar juga di atur perihal larangan untuk mengambil mahar /
maskawin yang sudah dikeluarkan sebagaimana dalam QS.Al-Nisa’[4]: 20-21,
meskipun mahar yang telah dikeluarkan tesebut berjumlah sangat banyak. Maksudnya
bagaimana kalian tega mengambil kembali maskawin dari wanita. padahal kamu telah
bergaul dan bercampur dengannya; dan ia pun telah bergaul dan bercampur denganmu.

36 Abu Ja’far al-Tabari. Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Quran Juz 7,..., hlm.553.

37 QS. Al-Nahl [16]: 90

% QS. Al-Isra’ [17]: 70

39 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah Volume 2 , (Jakarta: Lentera Hati, 2002), him 346
O1pid

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W. 73

Menurut Ibn Abbas, Mujahid, Al-Saddi, dan ulama lainnya, yang dimaksud dengan
‘bergaul’ di sini ialah bersetubuh.

Larangan untuk menarik kembali mahar yang sudah diberikan menjadi sorotan
Alquran, Alquran menolak kebiasaan jahiliyah yang menganggap mahar tidak lebih
sebuah alat tukar sehingga ketika hubungan itu putus alat tukar juga dapat diambil
kembali. Di dalam kitab Sahihain disebutkan bahwa Rasulullah Saw. Dengan bersabda
kepada dua orang yang melakukan /i’an, sesudah keduanya selesai dari sumpah /i’an-
nya:

‘Jm JJ:,Q\; RSN & G367 ol Lk Jgd S8 L&aAT (G alag e
\.@_dsusqm«_a.\su\dldu‘j“ d\a-\.@am\u P KR | B
L &l 2l 368 Lgale O3 R 35 Lga 5 Ge IR

Allah mengetahui bahwa salah satu dari kalian berdua ada yang dusta, maka
adakah di antara kamu yang man bertobat? Nabi Saw. mengucapkan kalimat ini
sebanyak tiga kali. Maka si lelaki berkata, “Wahai Rasulullah. bagaimanakah
dengan hartaku —yakni maskawin yang telah diberikan?”” Nabi Saw bersabda:
Kamu tidak mempunyai harta itu lagi, jika kamu telah memberikannya sebagai
maskawin, maka hal itu sebagai imbalan dari apa yang telah engkau halalkan
dari farjinya. Dan jika kamu adalah orang yang berdusta terhadapnya (istrimu),
maka harta itu lebih jauh lagi bagimu dan lebih dekat kepadanya.*

Berdasarkan hadis di atas, maskawin yang sudah diberikan merupakan ganti atas
farji yang sudah dihalalkan atas dirinya. Sehingga hendaklah direlakan karena itu
menjadi imbalan kepadanya.

Larangan mengambil maskawin yang sudah diberikan juga atas dasar lantaran
mereka (suami — istri) sudah mengikat janji yang kuat satu dengan yang lain dalam
akad pernikahan, hubungan suami-istri dalam Alquran dibahasakan dengan misagan
galizan / perjanjian yang kuat. Kata misagan galizan hanya ditemukan tiga kali dalam
Alquran, pertama dalam ayat ini, yang melukiskan hubungan suami — istri, kedua
menggambarkan perjanjian Allah dengan para rasul (QS.Al-Ahzab [33]: 7) dan ketiga
dalam perjanjian Allah dengan manusia dalam konteks melaksanakan pesan — pesan
agama (Al-Nisa‘ [4]: 154). Dengan demikian istilah misagan galizan berarti bahwa
suami — istri sudah mengikat janji yang kuat dengan menyebut nama Allah dalam akad
sehingga keduanya tidak bisa menganggap pernikahan hanya main — main yang dengan
seenaknya sendiri dapat memutuskannya. Bahkan hubungan keduanya tidak hanya
sekedar hubungan di dunia, namun juga sampai di akhirat kelak (QS. Yasin [36]: 56).*

Hal penting dalam pembahasan ayat ini adalah adanya penegasan atas kewajiban
pemberian mahar dan merekonstruksi makna mahar menjadi sebuah pemberian
sukarela sebagai bukti kasih sayang antar keduanya. Maka tidak heran ketika nabi

4l Muhammad bin Isma’il Abu Abdillah al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari Juz VII, (Bairut: Dar Tuq
al-Najah, 1422 H), hlm.55
“2Jbid, hlm 387.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



74  Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W.

mekatakan bahwa sebaik-baik laki-laki adalah yang paling besar maharnya, sedangkan
sebaik-baik wanita adalah yang paling kecil maharnya. Selain kewajiban pemberian
mahar, dan rekonstruksi makna mahar juga dibahas tentang larangan untuk meminta
kembali mahar yang sudah diberikan karena keagungan ikatan antara mereka, Allah
menyebutnya misaqan galizan.

Interpretasi Proses Dialektika Alquran dengan Tradisi Mahar Bangsa Arab

Jauh sebelum Alquran hadir, masyarakat jahiliyah sudah terselih dahulu
mengenal masalah pernikahan, namun demikian kebiasaan tersebut jauh dari nilai
dasar yang terkandung dalam Alquran yaitu nilai moralitas dan kemanusiaan.
Termasuk didalamnya tradisi mahar yang berarti sebuah alat jual beli atas perempuan
yang akan dinikahi.

Dialektika Alquran dengan tradisi mahar arab jahiliyyah sudah terjalin sejak awal
Alquran itu diturunkan, lebih khususnya pada periode makkah akhir. Alquran
menyinggung kisah pernikahan Musa dengan salah satu anak Syuaib yang didalamya
terdapat ibrah dalam praktek mahar yang sesuai dengan Alquran. Namun demikian
ayat tersebut hanya berfungsi sebagai inzar atau peringatan keras bahwa dalam
praktek mahar masyarakat arab jahiliyyah banyak terjadi penyimpangan. Hal tersebut
karena masyarakat arab jahiliyyah dipandang belum mampu untuk mempraktekkan
model pernikahan yang sesuai dengan nilai-nilai dibawa Alquran.

Memasuki periode madinah, yang dikenal dengan sebutan dengan fase risalah,*
sorotan Alquran terhadap praktek mahar adalahperintah untuk memberikan mahar
secara sukarela, dalam ayat ini juga ditegaskan peruntukan mahar adalah untuk
mempelai wanita bukan wali nikah. Ayat tentang mahar, dilanjutkan larangan
meminta kembali mahar yang sudah diberikan ketika terjadi perceraian.

Fase Tasyakkul Dan Tasykil*Dalam Tradisi Mahar
Adanya dialektika antara wahyu Alquran dengan tradisi mahar masyarakat arab

jahiliyyah itu berarti al-Qur‘an telah memasuki wilayah kesejarahan manusia, dan
ketika ia memasuki wilayah kesejarahan manusia, maka merupakan keniscayaan bagi
al-Qur‘an untuk memakai struktur tata-bahasa dan tata-budaya Arab untuk
menyampaikan misi Risalah-Nya melalui Muhammad. Fase ketika teks al-Qur‘an
membentuk dan mengkonstruksikan diri secara struktural dalam sistem budaya yang

“fase risalahmemiliki fungsi membangun ideologi masyarakat baru, mengenalkan konsep-konsep
baru yang sebelumnya belum banyak dibahas pada periode Makkah baik awal, tengah maupun akhir.
Lihat dalam Nashr Hamid Abu Zayd, Tekstualitas Alquran, Kritik Terhadap Ulum Alquran,... hlm.90

4 Konsep Tasyakkul dan Tasykil dikenalkan oleh Nasr Hamid Abu Zaid dalam bukunya Mathum
Al-Nas yang dengan konsepnya ini Nashr Hamid ingin mengatakan bahwa ketika di wahyukan kepada
Muhammad yang hidup di Jazirah Arab dengan segala budaya dan tradisinya, itu berarti al-Qur‘an
memasuki wilayah kesejarahan manusia, dan ketika ia memasuki wilayah kesejarahan manusia, maka
merupakan keniscayaan bagi al-Qur‘an untuk memakai struktur tata-bahasa dan tata-budaya Arab untuk
menyampaikan misi Risalah-Nya melalui Muhammad. Lihat Nashr Hamid Abu Zaid, Mathum Nash;
Dirosah ti Ulum Al-Qur’an, Terj. LKiS "Tekstualitas Al-Qir’an; Kritik Terhadap Ulumul Qur’an",...
hlm. 24

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis- Antropologis) — M. Tholib Khoiril W. 75

melatarinya (budaya mahar), dimana aspek kebahasaan merupakan salah satu
bagiannya. Fase inilah yang kemudian disebut periode pembentukan (marhalah al-
tasyakkul).

Kemudian, Fase ketika teks al-Qur‘an membentuk dan mengkonstruksi ulang
sistem kebudayaannya (budaya mahar), yaitu dengan menciptakan sistem kebahasaan
khusus yang berbeda dengan bahasa induknya dan kemudian memunculkan pengaruh
dalam sistem kebudayaannya. Mahar yang semula bermakna alat tukar terhadap
kemaluan wanita, berubah menjadi pemberian wajib secara sukarela. Dalam fase
disebut sebagai periode pembentukan (marhalah tasykil). Teks yang semula merupakan
produk kebudayaan, kini berubah menjadi produsen kebudayaan.

Telaah Antropologis: Agama Sebagai Budaya

Dari perspektif antropologi, pembentukan hukum mahar dalam Alquran
mengalami proses dialektika, yang terjadi antara wahyu Alquran dengan tradisi mahar
setempat (bangsa arab jahiliyyah). Dialektika ini terjadi secara bertahab melalui proses
adopsidan rekonstruksi. Pada awalnya Alquran mengadopsi tradisi mahar setempat dan
mengakuinya sebagai sebuah tradisi yang hidup (model of reality). Berikutnya Alquran
menginovasi tradisi tersebut dan melakukan penyesuaian dalam keberlakuannya.
Dalam proses rekonstruksi, Alquran menkonstruksi tradisi mahar sesuai dengan world
view Alquran yaitu keadilan dan keagungan martabat manusia. Melalui proses ini
Alquran berdialog dengan tradisi mahar dan menghasilkan sebuah sistem simbol. Dan
sistem simbol tersebut membentuk pola-pola budaya yang pada gilirannya membentuk
sebuah model (model for reality), yaitu memberikan konsep atau doktrin untuk realita.

Dalam hal ini Geertz tidak menganjurkan untuk mengabaikan pentingnya
pandangan-pandangan para antropolog terdahulu, akan tetapi lebih menganjurkan
perlunya memperluas perspektif dan mengakui bahwa agama pada dasarnya merupakan
suatu sistem kultural yang memberikan makna dalam eksistensi manusia. Agama
memiliki fungsi universal dalam memberikan makna tersebut. Geerts menulis;

Agama adalah suatu sistem simbol yang berfungsi untuk mengukuhkan suasana
hati dan motivasi yang kuat, mendalam dan tak kunjung padam dalam diri
manusia dengan memformulasikan konsepsi tentang tatanan umum eksistensi
dan membungkus konsepsi itu dengan aura aktualitas yang bagi perasaan dan
motivasi nampak realitas.*

Oleh karena itu, Geertz mengemukakan bahwa simbol-simbol keagamaan
memformulasikan adanya suatu persesuaian mendasar antara tipe kehidupan partikular
dengan metafisika tertentu yang berfungsi untuk mensintesakan etos masyarakat -
model estetika, kebiasaan, dan kualitas kehidupan mereka- dengan padangan dunianya,
yaitu ide-ide mengenai keteraturan yang paling komprehenshif. Struktur simbolik

4Brian Morris, Antropologi Agama Kritik Teori-Teori Agama Kontemporer, Trj. Imam Khoiri,
(Yogyakarta: AK Group, 2007), hlm. 393.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



76 Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W.

secara intrinsik memiliki aspek ganda, menjadi suatu model dari “realitas” (model of
reality) dan model bagi “realitas” (model for reality), kedua aspek tersebut
mengekspresikan suasana dunia dan membentuknya.

Menurut geertz setidaknya terdapat empat fungsi dasar keyakinan keagamaan,
pertama berfungsi memberikan makna. Kedua, berfungsi untuk menawarkan suatu
penjelasan atas peristiwa-peristiwa dan pengalaman yang menyimpang dari kebiasaan.
Ketiga, memberikan pemahaman dan dukungan emosional terhadap penderitaan yang
dialami manusia. Keempat, memberikan kriteria etis yang dapat dijalankan untuk
menjelaskan diskontinuitas antara sesuatu sebagaimana adanya (as they are) dan yang
semestinya (as they ought to be).*

Penutup

Pemaknaan atas mahar tidak berhenti pada sebuah arti pemberian suami pada
istri, sebagaimana pemaknaan normatif atas mahar, lebih-lebih pemaknaan bangsa
jahiliyyah yang menganggapnya sebagai bentuk alat tukar terhadap wanita yang akan
dinikahi. Melainkan mahar diartikan sebagai pemberian wajib atas bukti cinta dan
kesungguhan (sadugat) yang diberikan secara sukarela (nihlah) dengan niat beribadah
kepada Allah. Pemaknaan tersebut sesuai dengan pesan yang dibawa Alquran (world
view Alquran) yaitu keadilan dan keagungan martabat manusia.

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, Slamet. Figih Munakahat 1. Bandung: CV Pustaka Setia.1999.

Abu Zayd, Nashr Hamid. Tekstualitas Alquran. Kritik Terhadap Ulum Alquran. trj.
Khairon Nahdhiyyin. cet IV Yogyakart: LkiS. 2005.

al-Bukhari, Muhammad bin Isma’il Abu Abdillah. Shahih Al-Bukhari Juz VII. Bairut:
Dar Tuq al-Najah. 1422 H.

al-Tabari, Abu Ja’far. Jami’ al-Bayan i Ta’wil al-Quran Juz 19. Muassasah al-Risalah.
2000.

al-Tabari, Abu Ja’far. Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Quran Juz 7. Muassasah al-Risalah.
2000.

Amal, Taufik Adnan. Rekonstruksi Sejarah Alquran. Jakarta: Devisi Muslim
Demokratis. 2011.

Barakat, Halim. Dunia Arab. Masyarakat. Budaya dan Negara. Bandung: Nusa Media.
2012.

Coulson, Noel J. Hukum Islam dalam Perspektif Sejarah. trj. Hamid Ahmad. Jakarta:
P3M. 1987.

Darmawan. Eksistensi Mahar & Walimabh. t.t: Srikandi, 2007.

“Ibid. 394

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Makna Mahar Dalam Alquran (Kajian Historis-Antropologis) — M. Tholib Khoiril W. 77

Engineer, Asghar Ali. Asal Usul Perkembangan Islam.

Hanafi, Hassan. ‘Ulum al-Sirah: Min al-Rasul ila al-Risalah. Kairo: Madbuli. 2013.

Hisyam, Ibnu. Sirah Nabawiyyah. Juz I Kairo: Dar al-Fikr. t.th .

Hitti, Philip K. History Of The Arabs. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta. 2008.

Kasir, Abu al-Fida’ Ismail bin Umar. Tafsir Alquran al-’Azim Juz VI. Bairut: Dar al-
Thayyibah. 1999.

Kasir, Abu al-Fida’ Ismail bin Umar. Tafsir Alquran al-’Azim Juz II. Bairut: Dar al-
Thayyibah. 1999.

Khaldun, Ibnu. Mugadimah Ibnu Khaldun. terj. Ahmadie Thaha. Jakarta: Pustaka
Firdaus. 2006.

Lapidus, Ira M. Sejarah Sosial Ummat Islam. Bagian Kesatu dan Kedua. trj. Gufron A.
Mas’adi. Jakarta: Rajawali Press. 1999

Morris, Brian. Antropologi Agama Kritik Teori-Teori Agama Kontemporer, Trj. Imam
Khoiri. Yogyakarta: AK Group. 2007.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah Volume 2 . Jakarta: Lentera Hati. 2002.

Shihab, Quraish. Membaca Sirah Nabi Muhammad Dalam Sorotan Alquran Dan Hadits-
Hadits Shahih. Jakarta: Lentera Hati..

Sodiqin, Ali. Antropologi Alquran: Model Dialektika Wahyu dan Budaya. Y ogyakarta:
Arruz Media. 2008.

Soetapa, Djaka. Ummah: Komunitas Religius. Sosial dan Politis dalam Alquran.
Yogyakarta: Duta Wacana University Press. 1991.

Wadud, Amina. Quran And Women. Reading The Sacred Text From A Woman’s
Perspektive. Oxford: Oxford Unniversity Press. 1999.

Wijaya, Aksin. Sejarah Kenabian. Dalam Perspektif Tatsir Nuzuli Muhammad Izzat
Darwazah. Bandung: Mizan. 2016.

Zulkifli. Mozaik Sejarah Islam. Yogyakarta: Nusantara Press.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



