Volume 4 No. 1, Juni 2019

P ISSN 2442-594X | E ISSN 2579-5708

http:/ /journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan
DOI: 10.32505/tibyan.v4i1.890

HERMENEUTIKA SUFISTIK: TELAAH EPISTEMOLOGI TAKWIL IBN ‘ARABI
Sufistic Hermeneutics: Study of Epistemology of Ibn ‘Arabi’s Ta’wil

Sansan Ziaul Haq
Kelompok Keahlian [lmu Kemanusiaan FSRD ITB Bandung
ziaulhagsansan25@ gmail.com

Abstract:

The validity of Ibn ‘Arabi’s ta’wil is much debated by experts, as is ishari
interpretationin general. Some academics regard it as a deconstructive
interpretation which subdues the Qur'anic text to mystical-gnostic teachings.
But not a few argue that his mystical interpretation is in harmony with the
principle of textuality. This article will discuss the epistemological
construction of Ibn ‘Arabi’ ta’wil through an analysis of the hermeneutical
assumptions he introduced. By using hermeneutic and sufistic psychology
approaches, this qualitative research concludes that the ta’wil practiced by Ibn
‘Arabi is a dialectical process between text and psychic-spiritual context, thus
capturing various meanings in the Holy Text as a reflection of multi-
dimensional reality. This kind of interpretation is literal because it imparts
textual meaning, andat the same time spiritual because it also reaches inner
unveiling.

Keywords: /bn ‘Arabi’s Ta’wil, Sufi Hermeneutics, Psychic-spiritual Context

Abstrak

Validitas takwil Ibn ‘Arabi banyak diperdebatkan oleh para ahli, seperti
halnya tafsir isyari secara umum. Sebagian kalangan akademik mengangapnya
sebagai interpretasi dekonstruktif yang menundukkan teks Alquran kepada
ajaran mistik-gnostis. Namun tak sedikit yang berpendapat bahwa penafsiran
mistiknya selaras dengan prinsip tekstualitas. Artikel ini akan mendiskusikan
konstruksi epistemologi takwil Ibn ‘Arabimelaluianalisis terhadap asumsi-
asumsi  hermeneutis yang diperkenalkannya. Dengan menggunakan
pendekatan hermeneutika dan psikologi sufistik, penelitian kualitatif ini
menyimpulkan bahwa takwil yang dipraktikkan Ibn ‘Arabi adalah proses
dialektis antara teks suci dengan konteks psikis-spiritual, sehinggamampu
menangkap ragam makna di dalam teks sebagai cerminan realitas multi-

Jurnal At-Tibyan Volome 4 No. 1, Juni 2019


http://www.issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1491453352&2501&&
http://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan

2 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

dimensi.Penakwilan ini bersifat literal karena mengimani makna tekstual,
sekaligus bersifat spiritual karena menjangkau singkapan batin.

Kata kunci: Takwil Ibn ‘Arabi, Hermeneutika Sufistik, Konteks Psikis-Spiritual

Pendahuluan

Di antara berbagai pendekatan penafsiran, tafsir isyari (¢a 'wil sufi)termasuk jenis
yangpaling debatable. Sejak awal perkembangannya, otoritas dan keabsahan tafsir ini
dipertanyakan, terutama oleh kalangan ahli hadis dan figh. Keraguan mereka terhadap
otoritas tafsir isyari didasari oleh dugaan bahwa cara kaum sufi menafsirkan
Alqurancenderung subjektif dan eksklusif, sertadinilai kurang memperhatikan prinsip-
prinsip penafsiran yang disepakati bersama. Mereka menuduh kaum sufi telah
menjadikan Alquran tunduk pada ajaran-ajaran mistis yang sebenarnya tidak memiliki
sandaran tekstual, baik dari Alquran maupun Sunnah, bahkan cenderung bertentangan
dengan doktrin Islam. Maka dari itu, tak sedikit kalangan akademik yang mengeritik
dan menolak tafsir isyari karena dianggap tidak otoritatif.

Di pihak lain, tak sedikit pula kalangan yang membela pendekatan isyari dalam
menafsirkan Alquran. Mereka berargumen bahwa pemaknaan isyari tidak berarti
menghapus makna tekstual Alquran. Hanya saja, di samping makna lahir tersebut,
kaum sufi menangkap ‘pesan’ lain berdasarkan singkapan spiritual. Pesan lain ini lebih
berorientasi pada nilai moral dan spiritual yang jurtu merupakan ruh agama Islam.
Dengan demikian, kaum sufi justru memiliki kelebihan yang tidak dimiliki oleh ulama
lain yang justru terjebak dalam formalisme bahasa agama, tanpa mampu menembus
inti sarinya. Kaum sufisendiri memandang, makna eksoteris (zahir) merupakan pintu
masuk yang wajib dilalui untuk masuk kepada makna esoteris (batin), sehingga
statusnya tidak bisa dinegasikan. Sebagaimana diibaratkan, orang yang sampai kepada
makna batin tanpa melalui makna lahir, bagai orang yang masuk ke dalam rumah tanpa
melalui pintu.

Ibn ‘Arabi (W. 638 H.)adalah di antara kaum sufi yang ajaran dan takwil
mistisnya dianggap paling kontroversial. Banyak kalangan yang menghujatnya, bahkan
menuduhnya zindik karena berpaham wahdat al-wujud yang dianggap sesat.
Akibatnya, takwil sufistiknya, yang dianggap sebagai salah satu dasar pemikirannya,
juga ditolak karena dinilai merupakan alat justifikasi bagi keyakinan batilnya, sehingga
bersifat dekonstruktif terhadap tatanan teks suci dan dogma Islam. Namun tak sedikit
pula yang membela dan mengagungkan Ibn ‘Arabi. Bagi kalangan ini, Ibn Arabi
adalah guru agung (al-shaykhal-akbar) yang ajaran tasawufnya banyak mempengaruhi
generasi-generasi setelahya. Ibn ‘Arabi bagi kalangan ini justru merupakan seroang sufi
yang sangat taat pada tatanan dogma Islam. Pendekatan takwilnya pun diilustrasikan
sebagian sarjana sebagai literalisme ketat.

Bertolak dari permasalahan di atas, artikel ini akan mendiskusikan tentang
konstruksi epistemologi takwil Ibn ‘Arabi melalui analisis terhadap asumsi-asumsi
hermeneutis yang tesebar dalam berbagai karyanya, khususnya a/-Futuhat al-

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haqg 3

Makkiyyah. Pemilihan takwil Ibn ‘Arabi sebagai objek penelitian didasari oleh
pertimbangan bahwa Ibn ‘Arabidikenal tokoh sufi falsafiyang di satu sisi dianggap
sentral, namun di sisi lain juga dicap kontroversial. Oleh karenanya, hasil penelitian
terkait tema seperti ini diharapkan dapat meluruskan berbagai kesimpangsiuran
terhadap hakikat takwil Ibn ‘Arabi secara khusus, dan tafsir isyari secara umum.
Dalam menganalisis asumsi-asumsi hermeneutis Ibn ‘Arabi, penulis menggunakan
pendekatan hermenecutika yang digagas oleh Nasr Hamid Abu Zayd dan psikologi
sufistik yang diperkenalkan oleh Robert Frager. Pendekatan pertama digunakan untuk
membaca proses pergeseran makna teks kepada makna signifikansi (maghza),
sedangkan pendektan kedua untuk membaca konteks psikis seorang sufi yang
memungkinkannya menyingkapmakna spiritual.

Relevansi Pembahasan

Terdapat banyak tulisan yangsecara khusus membahas takwil Ibn ‘Arabi. Berikut
ini akan penulis utarakan beberapa penelitianterdahulu yang dianggap paling relevan.
William C. Chittick menulis 7he Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics
of Imagination. Di dalamnya, Chittick menyinggung bahwa takwil, sebagaimana yang
digagas dan dipraktikan oleh Ibn ‘Arabi, pada dasarnya merupakan kontekstualisasi
teks Alquran berdasarkan ilmu limpahan yang dianugerahkan Tuhan. Otoritas Tuhan
merupakan tolok ukur yang paling reliabledalam upaya memahami wahyu, bukan daya
manusia yang terbatas. Oleh karenanya, untuk sampai pada pemahaman itu, manusia
harus mengabdi secara total kepada Tuhan, membaca Alquran, dan menjalankan
seluruh ketaatan sesuai dengan prinsip syariat.'Concern utama Chittick adalah
menunjukkan loyalitas Ibn ‘Arabi terhadap prinsip lahir dan syariah. Oleh karenanya,
ketika menjelaskan proses penafsiran, Chittick cenderung menjelaskannya secara
normatif melalui inventarisasi ide-ide Ibn Arabi secara tematik, tanpa merumuskan
konstruk epistemologi takwilnya.

Kecenderungan yang sama juga dilakukan oleh Michel Chodkiewicz dalam
karyanya An Ocean Without Shore: Ibn Arabi, The Book, and the Law. Pada dasarnya
Chodkiewich ingin menegaskan ketaatan Ibn ‘Arabi terhadap teks Alquran sebagai
wahyu, yang dapat membuncahkan lautan makna tanpa jedabagi orang dengan tingkat
spiritualitas tertentu. Namun bagi Ibn ‘Arabi, makna lahir dan tuntutannya tidak
pernah bisa dibatalkan, sehingga aspek syariah tidak bisa dilabrak di dunia ini. Justru
hanya melalui syariah seseorang bisa menggapai kesempurnaan batin.?Hampir sama
dengan karya sebelumnya, concern utama karya ini adalah menampilkan kepatuhan Ibn
‘Arabi terhadap prinsip tekstualisme dan hukum syariat, sebagai starting point bagi
proses menyelami kedalaman spiritual.

'"William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Hermeneutika al-Qur’an Ibnu al-‘Arabi, ter.
Ahmad Nidjamdkk (Yogyakarta: Qalam, 2001), 17-18.

2 Michel Chodkiewicz, An Ocean Without Shore: Ibn Arabi, The Book, and the Law (New York:
State University of New York Press, 1993), h. 35.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



4 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

Dari sudut pandang berbeda, Ian Almond menulissebuah artikel “The Meaning of
Infinity in Sufi and Deconstructive Hermeneutics: When Is an Empty Text an Infinite
One?.” Di dalamnya, Almond membandingkan antara tawkil Ibn ‘Arabi dengan
hermeneutika dekonstruktif Derrida dengan menyimpulkan bahwa pada dasarnya tidak
ada perbedaan antara dua jenis hermeneutika ini dalam hal kebebasan absolut dalam
menafsirkan teks. Dalam hal Ibn ‘Arabi, ‘liberasi pemaknaan’ ini dilatarbelakangi oleh
pandangannya bahwa pentawilan Alquran adalah gerakan dari lahir ke batin, yang
merupakan proses aktualisasi tak terbatas dari potensi makna al-Qura’n yang juga tak
terhingga.’ Karya ini setidaknya berhasil membaca proses takwil Ibn ‘Arabi dengan
kacamata hermeuneutika dekonstruktif, namun tidak mengetengahkan berbagai
instrumen,termasuk peran teks, yang secara epistemologis terlibatdalam proses
pemaknaan tersebut.

Berbeda dengan Almond, Syed Rizwan Zamir dalam artikelnya “Tafsiral-Qur’an
bi-al-Qur’an: The Hermeneutics of Imitation and “Adab” in Ibn ‘Arabi’s Interpretation
of the Qur’an,” dan Kautsar Azhari Noer dalam artikelnya “Hermeneutika Sufi: Sebuah
Kajian atas Pandangan Ibn Arabi tentang Takwil Alquran,” menegaskan bahwa
takwil Ibn ‘Arabi tidaklah bersifat dekonstruktif. Noer menjelaskan bahwa takwil Ibn
‘Arabi merupakan penafsiran berdasar singkapan batin yang harus dimasuki melalui
makna harfiah teks Alquran.* Sementara Zamir menegaskan bahwa hermeneutika Ibn
‘Arabi bersifat literal karena tidak pernah menolak makna lahir; makna batin tidak
berada di luar kata literal, namun tepatya berada di dalamnya.’Namun demikian, kedua
karya ini pada dasarnya tidak secara langsung membahas epistemologi takwil Ibn
‘Arabi. Elaborasi subtilnya lebih cenderung menginventarisir penjelasan dan penafsiran
Ibn ‘Arabi secara normatif, yang menguatkan asumsi kepaduan dimensi esoteris dan
eksoteris dalam konsep takwilnya.

Tulisan yang secara komprehensif membahas takwil Ibn ‘Arabi adalah karya
Nasr Hamid Abu Zayd yang berasal dari disertasinya, yaitu Falsafat al-Ta’wil: Dirasah
11 Ta’wil al-Qur’an ‘Ind Muhyi al-Din bin ‘Arabi. Karya ini berhasil memotret bahwa
konstruk epistemologi takwil Ibn ‘Arabi didasarkan pada kosmologi sufistiknya yang
memandang multiplisitas alam. Takwil adalah mencerap teks al-Qur’an yang
mencerminkan multiplisitas ini, sehingga muatan makna tekstidak tunggal, namun
berlapis.® Namun Abu Zayd tidak terlalu signifikan dalam menunjukkan peran teks
dalam proses penakwilan.Di samping itu, pendekatan hermeneutika ‘signifikansi’ yang
ditempuh oleh Nasr Hamid kurang bisa membaca pengaruh kondisi jiwa seorang sufi

3lan Almond, “The Meaning of Infinity in Sufi and Deconstructive Hermeneutics: When Is an
Empty Text an Infinite One?,” Journal of the American Academy of Religion, Vol. 72, No. 1 (Mar.,
2004): h. 108.

4 Kautsar Azhari Noer, “Hermeneutika Sufi: Sebuah Kajian atas Pandangan Ibn Arabi tentang
Takwil al-Qur’an,” Kanz Philosophia, Vol. 2, No. 2 (Desember 2012): h. 309-3010.

5 Syed Rizwan Zamir, “Tafsir al-Qur'an bi'l Qur'an": The Hermeneutics of Imitation and "Adab" in
Ibn 'ArabT's Interpretation of the Qur'an,” Is/amic Studies, Vol. 50, No. 1 (Spring 2011): h. 9-10.

¢ Nasr Hamid Abu Zayd, Falsafat al-Ta’ wil: Dirasah fi Ta’wil al-Qur’an ‘Ind Muhyi al-Din bin
‘ArabiBeirut: Dar al-Wihdah, 1983), h. 260-261.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq 5

dalam proses negosiasi makna. Untuk membaca signifikansi jiwa itu, maka disertakan
pula pendekatan psikologi sufistik seperti yang digagas oleh Robert Frager. Dengan
demikian, tulisan ini menggunakan dua pendekatan utama; hermeneutika dan psikologi
sufistik. Pendekatan pertama digunakan untuk membaca pergeseran makna dari makna
lahir ke signifikansi batin, sedang pendekatan kedua untuk membaca konteks spiritual
yangsecara signifikan melatarbelakangi proses pergeseran tersebut.

Ibn ‘Arabi: Antara Pro dan Kontra

Ibn ‘Arabi adalah sosok seorang sufi yang paling fenomenal sekaligus
kontroversial. Bagi para pendukungnya, Ibn ‘Arabi adalah guru spiritual yang paling
agung (al-shaykh al-akbar) yang pengaruhnya sangat besar dalam perkembangan ilmu
tasawuf. Ajaran mistiknya menyebar dengan cepat seiring penyebaran Islam, mulai dari
Afrika, Balkan, sampai ke Indonesia dan China. Chittick menuturkan,
alasanpenyebaran ajarannya secara masif ini adalah banyaknya ulama, dari berbagai
disiplin ilmu yang berbeda, yang berhasi diyakinkan oleh kesahihan berbagai argumen
dan keluasan wawasannya. Para ulama terpengaruh karena Ibn °Arabisenantiasa
mengemukakan dalil-dalil yang kuat, yang bersumber dari berbagai khazanah keilmuan
Islam, untuk menunjukkan kebenaran pandangan-pandangannya.” Tak ayal, banyak
ulama yang membela dan mengikuti ajarannya. Namun bagi para penentangnya, Ibn
‘Arabidigambarkan sebagai sosok sufi yang sesat, bahkan zindik (Aeresy) dan kafir,
karena ajaran tasawufnya dinilai menyimpang dari ajaran tauhid Islam.

Da’irat al-Ma’arif al-Islamiyyah mencatat, diantara para ulama yang menentang
ajaran mistik Ibn ‘Arabi adalah Ibn Taymiyyah, Ibn al-Khayyat, al-Hafiz al-Dhahabi,
Ibn Iyyas, al-Taftazani, ‘Ali al-Qari, dan al-Imam Jamal al-Din bin Muhammad bin
Nur al-Din. Di pihak lain, tak sedikit pula ulama yang membela dan mendukung
ajarannya. Di antara mereka adalah Majd al-Din al-Fayruzabadi, Siraj al-Din al-
Makhzumi, Kamal al-Din al-Zamlakani, Syihab al-Din al-Suhrawardi, Fakh al-Din al-
Razi, Muhammad al-Maghribi gurunya al-Imam al-Suyuti, al-Imam al-Suyuti sendiri,
Taqiyy al-Din al-Subki, Ibn Kamal Basha, ‘Abd al-Razzaq al-Qashani, dan
sebagainya.’Bahkan sebagaimana dijelaskanoleh ‘Abd al-Hafiz Farghali,ada beberapa
ulama yang tadinya mengingkari dan memusuhi Ibn ‘Arabi, namun setelah mengetahui
hakikat ajarannya akhirnya memuji dan mengakui keunggulannya. Diantaranya adalah
al-Hafiz al-Dhahabi yang secara jujur berkata: “saya kira Ibn ’Arabi sama sekali tidak
berpegang pada kebohongan’, dan ‘Izz al-Din bin ‘Abd al-Salam yang secara tegas
menyatakan: “Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi adalah wali qutb’ zamannya’."°

" William C. Chittick, /bn ‘Arabi: Heir to the Prophets (Oxford: Oneworld, 2005), h. 2-3.

8 Ibrahim Zakki Khurshid, MujazDa’irat al-Ma’arit al-Islamiyyah (Kairo: Markaz al-Shariqah,
1998), Jilid 1, h. 252.

°Dalam ajaran sufi, walf qutb merupakan derajat paling puncak pada hirarki kewalian. Seorang qutb
dikonsepsikan sebagai poros dan inti semesta, yang bermakna bahwa keberlangsungan alam raya secara
metaforis bergantung pada kelangsungan hidup peribadinya. Wali qutb pada setiap zaman merupakan
manifestasi a/-Ruh al-Muhammadi bagi masa itu. Lihat, Jhon Renard, Historical Dictionary of Sufism
(Maryland, Toronto, & Oxford: The Scarecrow Press, 2005), h. 185.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



6 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

Ada beberapa sebab yang bisa menjelaskan mengapa Ibn ‘Arabidinilai sangat
kontroversial. Sebab yang paling utama adalah ajaran tasawufnya yang dianggap
mengajarankan paham wahdat al-wujud (kesatuan wujud).Meskipun secara eksplisit
Ibn ‘Arabi tidak pernah menggunakan istilah ini dalam karya-karyanya, namun
pernyataan-pernyataannya dinilai mendukung paham tersebut,!' sehingga Ibn ‘Arabi
bagi kalangan akademik selalu identik dengannya. Bagi kalangan ulama ortodoks,
konsep kesatuan wujud adalah paham yang sesat karena sama saja dengan
mencampuradukkanantara Allah dengan alam ciptaan-Nya.'? Logikanya, jika wujud ini
ada satu, maka artinya wujud Allah dan wujud alam adalah sama; wujud alam adalah
wujud Allah dan wujud makhluk adalah wujud Khalig. Paham seperti ini dianggap
sesat karena bertentangan dengan prinsip fanzih (ketidaksebandingan) Allah, yakni
bahwa Allah tidak sebanding dengan apapun (mukhalatatuhu li-al-hawadith).

Namun demikian, bagi kalangan yang mendukungnya, terutama dari mayoritas
kaumsufi, paham ini tidak identik dengan ‘mencampurkan’ Allah dengan alam ciptaan.
Bagi kaum sufi, wahdat al-wujud lahir dari hasil perenungan yang mendalam terhadap
berbagai fenomena alam dan berbagai kenikmatan yang merupakan tanda bagi
keberadaan-Nya.Kekuasaan, keagungan, dan keindahan Allah tampak pada berbagai
tanda ini sebagaimana efek sebab tampak pada akibat. Oleh karenanya, seorang sufi
hanya melihat kekuasaan dan keagungan Allah di semua alam ini."* Berdasarkan hal ini,
segala sesuatu selain Allah dianggap tidak ada (ima’dum) pada dirinya sendiri karena
wujudnya bergantung sepenuhnya kepada wujud Allah. Dalam pemikiran Ibn ‘Arabi,
alam tidak memiliki wujud sendiri kecuali wujud pinjaman yang ‘memancar’ dari
Allah. Tidak seperti dituduhkan para penentangnya, wahdat al-wujudjuga menekankan
sisi tanzih, di samping sisi tashbih (keserupaan). Jelasnya, dari sisi tashbih, Allah
identik dengan alam (meskipun tidak setara), dilihat dari sisi bahwa alam
mencerminkan (manifestasi/zajalliy wujud-Nya, sebagaimana cahaya menunjukkan
adanya matahari. Namun dari sisi tanzih, Allah sama sekali berbeda dengan alam
karena wujud-Nya mutlak dan tidak bergantung kepada apapun, sebagaimana matahari
tidak bergantung kepada pancaran cahayanya. Hanya Allah yang ada, sedangkan
selain-Nya ibarat cahaya yang wujudnya bergantung penuh pada matahari. Berdasarkan
hal ini, tak heran jika Kautsar Azhari menyatakan bahwa wahdat al-wujud adalah
ekspresi tauhid paling tinggi, atau bisa jadi satu-satunya pemahaman tauhid yang
benar.'

Sebab lain yang membuat Ibn ‘Arabi mendapat penentangan keras adalah
pendapatnya dalam Fusus al-Hikam yang memuji bahkan menyatakan Fir’aun

10 ¢Abd al-Hafiz Farghali ‘Al al-Qarni, Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi: Sultan al-‘Arifin(Kairo: Hay’ah
al-Misriyyah al-‘Ammah li-Al-Kitab, 1986), h. 170.

"'William C. Chittick, Dunia Imajinal Ibnu ‘Arabi: Kreativitas Imajinasi dan Persoalan Diversitas
Agama, terj. Ahmad Syahid (Surabaya: Risalah Gusti, 2001), h. 27.

12 Kautsar Azhari Noer, Tasawuf Perenial: Kearitan Kritis Kaum Sufi (Jakarta: Serambi, 2003), h.
146.

13 Abd al-Hafiz Farghali ‘Ali al-Qarni, Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi: Sultan al-‘Arifinh.156.

14 Kautsar Azhari Noer, Tasawuf Perenial: Kearitan Kritis Kaum Sufih. 155.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq 7

beriman.'"Namun demikian, ‘Abd al-Hafiz Farghali meyakini bahwa pendapat ini tidak
benar berasal dari Ibn ‘Arabi, mengingat tak sedikit ulama yang menemukan bahwa
dalam karya-karyanya, banyak pendapat asing yang disusupkan.'°Al-Sha‘rani dalam a/-
Yawaqit wa-al-Jawahir menemukan, dalam al/-Futuhat pada bab ke enam puluh dua,
Ibn ‘Arabi sendiri menyebutkan Fir’aun termasuk ahli neraka yang selamanya tidak
akan pernah keluar darinya. Jika pun pendapat itu benar berasal darinya, maka
sebenarnya bukan hanya Ibn ‘Arabi yang berpendapat imannya Fir’aun. Menurut al-
Sha’rani, sebagian ulama salaf berpendapat bahwa imannya Fir’aun diterima ketika dia
berkata, sebagaimana dituturkan oleh Q.S. Yunus [10]: 90: “Aku percaya bahwa tidak
ada Tuhan melainkan Tuhan yang dipercayai oleh Bani Israil, dan saya termasuk
orang-orang yang berserah diri (kepada Allah)’. Bahkan Abu Bakr al-Bagilani
berpendapat bahwa diterimanya iman Fir’aun lebih kuat dari segi dalil, karena tidak
ada teks yang secara eksplisit menyatakan bahwa dia mati dalam kekafiran.”
Berdasarkan penjelasan ini, tampak bahwa pengingkaran dan hujatan terhadap Ibn
‘Arabibiasanya dilatarbelakangi oleh faktor salah paham dan prasangka yang buruk.

Terlepas dari pemikiran mistiknya, Ibn ‘Arabi juga dikenal karena akhlaknya
yang mulia. Banyak orang yang sezaman denganya, baik dari kalangan sufi ataupun
bukan, menghormati dan mengaguminya karena ketulusannya dalam mencari
kebenaran, sikapnya yang wara, zuhud, dan penuh kasih sayang terhadap sesama.
Farghali menuturkan, beliau memiliki banyak harta dan kekayaan, namun hal initidak
sama sekali menghalanginya dari sifat zuhud.Tak sedikit raja yang menyukainya dan
memberikan jaminan keamanan, kesenangan, dan kenikmatan, namun beliau tidak
menginginkannya dan lebih memilih untuk membebaskan dirinya dari setiap ikatan.
Ibn ‘Arabi juga terkenal dengan kedermawanannya. Beliau memberikan semua
pendapatan hariannya yang mencapai seratus tiga puluh dirham kepada kaum fakir
miskin. Diriwayatkan, beliau mendapat hadiah rumah dari Kaisar Romawi seharga
seratus ribu dirham. Ketika beliau tinggal di dalamnya, suatu hari ada pengemis yang
meminta sedekah. Tanpa pikir panjang, Ibn ‘Arabi memberikan rumahnya kepada si
pengemis. Beliau berkata kepadanya: “saya hanya memiliki rumah ini. Terimalah
rumah ini untuk anda.”’® Dengan demikian, keluhuran spiritualitas tidak memenjara Ibn
‘Arabi di dalam menara gading, namun mengejewantah dalam karakternya yang peka
terhadap permasalahan sosial.

Takwil Sufidalam Perdebatan
Dalam kosmologi sufistik, Tuhan mengejewantahkan Diri-Nya dalam tiga bentuk
kitab suci. Pertama, kitab wahyu tertulis, yaitu Alquran; kedua, semesta (the universe);

5 Jan Almond, Sufism and Deconstruction: a Comparative Study fo Derrida and Ibn ‘Arabi
(London: Routledge, 2004), 85.

16¢ Abd al-Hafiz Farghali ‘ATi al-Qarni, Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi: Sultan al-‘Arifin, h. 164.

17 Al-Imam al-Sha‘rani, al-Yawagqit wa-al-Jawahir fi-Bayan ‘Aqa’id al-Akabir (Beirut: Dar lhya’
al-Turath al-‘Arabi, t.t),h. 66.

18< Abd al-Hafiz Farghali ‘ATi al-Qarni, Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi: Sultan al-‘Arifin, h. 80-81.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



8 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

dan ketiga adalah jiwa manusia. Seperti halnya Alquran, masing-masing dari kedua
‘wahyu’ ini bertabur tanda-tanda (ayaf) Tuhan. Ketiga entitas ini merujuk pada prinsip
dan realitas yang sama, sebagai manifestasi Kebenaran Tertinggi (the Ultimate
Hagq)."” Oleh karenanya, terdapat keselarasan di antara kitab tertulis (kitab Allah),
alam raya (kitab al-afaqg), dan jiwa manusia (kitab al-anfus) karena ketiga entias ini
merupakan teopani-teopani Tuhan.?’ Jika semesta dan jiwa merupakan realitas multi-
dimensi, maka kesimpulan logisnya, Alquran yang merupakan cerminan tertulis dari
kedua entitas itu, memiliki karakakteristik yang sama dalam hal multiplisitas dimensi
maknanya.

Berdasarkan hal di atas, tak sedikit ulama, seperti Ibn Taymiyyah, yang salah
paham terhadap tafsir isyari, sehinggamenyamakan takwil isyari dengan takwil batini
yang dianggap menolak dan tidak mengimani dimensi lahir Alquran.?'Dari kalangan
orientalis, pendapat yang sama dilontarkan oleh Nicholson. Menurutnya, komposisi
Alquran pada dasarnya tidak bisa menjadi landasan bagi ajaran sufistik. Namun dengan
mengadopsi perangkat takwil dari golongan Shs‘ah, kaum sufi mampu menjustifikasi
ajaran-ajaran mistis mereka, dengan cara mentakwilkan teks-teks suci sesuai dengan
kepentingan-kepentingan mereka.??> Bagi kaum sufi, setiap ayat bahkan setiap kalimat
dalam Alquran memuat makna spiritual di sebalik rangka tekstualnya. Makna ini hanya
Allah singkapkan bagi orang-orang pilihan, melalui hati-hati mereka, ketika mengalami
ektase-spiritual. Dengan asumsi seperti ini, setiap sufi akan dengan mudah menemukan
justifikasi tekstual dari Alquran bagi setiap pendapat dan ajarannya, bagaimanapun
liarnya.??

Di tempat lain, Goldziher menegaskan bahwa kaum sufi mengunakan mekanisme
interpretasi simbolik sebagai alat justifikasi bagi paham-paham yang sesuai dengan
noktah-noktah Alquran dan Sunnah.?*Fazlur Rahman menguatkan bahwatafsir isyari
hanyalah ‘polesan tipis’ terhadap berbagai pemikiran asing yang tidak kompatibel
dengan ajaran Alquran.>Tafsir isyari dengan demikian merupakan sarana bagi upaya
rekonsiliasi antara teks-teks Islam dengan pemikiran-pemikiran ‘luar’ itu. Secara lebih
spesifik, al-Jabiriberpendapat bahwa mekanisme takwil sufi adalah perangkat yang
sebenarnya telah digunakan oleh berbagai aliran gnostik pada hanyak tradisi. Kaum
sufi mengadopsi takwil gnostik yang berasal dari tradisi hellenisme dan filsafat mistik-

19 Wiliam C. Chittick, “Time, Space, and the Objectivity of Ethical Norms: The Teachings of Ibn
al-'Arabi,” Islamic Studies, Vol. 39, No. 4, Special Issue: Islam and Science (Winter 2000): h. 585.

20 Sajjad H. Rizvi, “The Existential Breath of al-rahman and the Munificent Grace of al-rahim :
The Tafsir Sirat al-Fatihah of Jami’ and the School of Ibn ‘Arabi,” Journal of Qur'anic Studies, Vol. 8,
No. 1 (2006): h. 58-59

2Muhammad al-Sayyid al-Jiliand, al/-Imamlbn Taymiyyah wa Maugifuhu min Qadiyyat al-Ta wil
(Jeddah: Maktabah ‘Ukaz, 1983), h. 209.

22 Reynold A. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism (London: Curzon Press, 2005),h. 60-61.

2 Abu ‘Abd al-Rahman al-Wasifi, Mawazin al-Sufiyyah (Alexandria: Dar al-Iman, 2006), h. 58

24 Ignaz Goldziher, Mazhab Tafsir: dari Aliran Klasik Hingga Modern, terj. M. Alaika Salamullah,
dkk. (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006), h. 217.

25 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: The
University of Chicago Press, 2009), h. 3.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haqg 9

hermetisme, dan kemudian digunakan untuk menundukan teks-teks agama terhadap
ajaran-ajaran mereka, sehingga ‘rangka’ teks suci menjadi penuh muatan gnostik.?®
Berbeda dengan kalangan ulama eksoterik yang mendekati teks secara objektif dengan
memfokuskan pada aspek historisitas dan linguistik teks, pendekatan sufistik
merupakan pedekatan personal berdasarkan pengalaman mistis-subjektif, yang sama
sekali terlepas dari kerangka historis maupun signifikansi rasio.?’

Terkait dengan konsep takwil Ibn ‘Arabi secara khusus, beberapa akademisi juga
menilainya sebagai liberasi pemaknaan teks Alquran berdasarkan pengalaman mistik.
Corbin berpendapat, takwil yang dipraktikan Ibn ‘Arabi pada dasarnya merupakan
upaya pemahaman simbolik yang menggubah segala sesuatu menjadi simbol.
Mekanisme ini mengasumsikan adanya esensi dalam segala sesuatu yang terlepas dari
penalaran logika mapupun persepsi indrawi. Proses Interpretasi ini terkait dengan alam
ide (the world of correspondences), di mana organ pengetahuannya merupakan
imajinasi aktif.?® Takwil ini mengisyaratkan simbol-simbol yang terus berkembang
(flowering), sebagai hasil yang diproduksi oleh imajinasi aktif itu. Karena daya
imajinasi ini pada dasarnya termasuk entitas dunia ide yang mempelantarai alam
spiritual murni dengan alam empiris-historis, maka takwil sufisik yang bertumpu pada
daya imajinasi ini secara esensial tidak men-‘diami’ (inhabif) realitas kehidupan sehari-
hari. Sehingga pada tataran aksiologis, daya jiwa dan spiritual seorang sufi seringkali
memberontak tatanan norma agama.?’

Secara lebih tegas, Almond menyatakan bahwa takwil Ibn ‘Arabi pada dasarnya
bersifat dekonstruktif. Multiplisitas makna teks merupakan titik temu antara tafsir Ibn
‘Arabi dengan hermeneutika dekonstruktif, karena keduanya mengimani kebebasan
absolut dalam memperlakukan teks.’® Keterbukaan hermeneutika dekonstruktif yang
memandang teks sebagai mesin makna (meaning-machine) sehingga secara konstan
mampu menghasilkan makna-makna baru, pada dasarnya tidak berbeda efeknya dari
keterbukaan takwil Ibn ‘Arabi terhadapAlquran. Ketidakterbatasan Pengarangnya
(Tuhan) ‘meledakan’ (explodes) Alquran, melepaskannya sekaligus kepada semua arah,
sehingga membuatnya mampu mengatakan hal tak terbatas kepada tujuan yang juga
tak terhingga.*'Dengan demikian takwil yang diterapkan Ibn ‘Arabi merupakan teknik
penafsiran mistis-esoteris yang mengasumsikan teks memiliki muatan makna ‘dalam’
yang tak terhingga. Alih-alih menafsiran teks, takwil justru melepaskannya,
menggiring pembaca kepada tingkatan makna-makna baru yang lebih tinggi.??

26 <Abid al-Jabiri, Takwin al-‘Aql al-‘Arabi (Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyya,
2002), h. 271.

’Maryam Musharaf, “a Study on the Sufi Interpretation of Qur’an and the Theory of
Hermeneutic,” al-Bayan Journal, Vol. 11, No. 1 (June 2013):h. 34.

28 Henry Corbin, Creative Imagination in The Sufism of Ibn ‘Arabi ( New York: Routledge, 2008),
h. 25-26.

» Henry Corbin, Creative Imagination in The Sufism of Ibn ‘Arabi, h. 31.

3 Tan Almond, Sufism and Deconstruction: a Comparative Study, h. 74.

31 Tan Almond, Sufism and Deconstruction: a Comparative Study , h. 65-66.

32Jan Almond, “The Meaning of Infinity in Sufi and Deconstructive Hermeneutics: When Is an
Empty Text an Infinite One?,” h. 101.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



10 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

Di pihak lain, tak sedikit pula kalangan akademik yang membela dan mendukung
tafsir isyari, termasuk takwil Ibn ‘Arabi.Kalangan ini berpendapat bahwa pemaknaan
isyari tidak mengeliminasi tatanan lahir Alquran, namun memberikan nuansa makna
berbeda yang justru merupakan makna turunan dari makna literalnya. Omaima Abu
Bakar menjelaskan, karakter isyari (symbolic character) pada bahasa Alquran
merupakan hal tipikal yang bisa kita temukan pada semua isinya.Hal ini karena proses
pewahyuan hakikatnya adalah ‘mengulangi’ manifestasi Tuhan, sehingga sebagai
implikasinya, teks suci mengungkapkan berbagai tingkatan makna. Interpretasi makna
batin didasarkan pada kandungan simbolisme-metafisis kandungan Alquran, ditambah
multiplisitas makna kata-katanya. Muatan internal ini berkaitan erat dengan dimensi
eksternal, sebagaimana dimensi eksternal bersandar pada muatan internal.*? Kedua sisi
lahir-batin dengan demikian merupakan suatu hal yang berelasi secara vertikal, serta
tidak saling menegasikan.

Kaum sufi sendiri menolak jika pendekatan penafsiran mereka dikategorikan
sebagai takwil batiniataupun penafsiran bebas yang melabrak ketentuan-ketentuan
eksoterik Alquran. Dalam kitabnya Fada’ih al-Batiniyyah, Al-Ghazali (W. 505 H.)
menjelaskan, perbedaan asasi antara kaumsufi dan Batiniyyah adalah bahwa meskipun
kalangan sufiberorientasi pada upaya mengungkap makna spiritual dibalik teks, namun
mereka masih menerima makna eksternal teks. Adapun Batiniyyah, mereka hanya
percaya pada aspek batin teks, dengan tujuan membatalkan tuntutan-tuntutan
syariat.>*Berdasarkan penjelasan ini, Campanini menegaskan, interpretasi sufistik
merupakan proses evolusi penafsiran menuju tingkatan makna yang selalu lebih
esoterik. Namun hal ini tidak selaras dengan model interpretasi mistis-gnostik yang
dipraktikkan oleh sekte Isma‘iliyyah. Esoterisme dalam tafsir sufimerupakan
pengetahuan esensial yang berasal dari Tuhan, yang menunjukan jalan spiritual melalui
bahasa eksternal teks, agar dengannya seseorang dapat memahami rahasia keimanan
dan kepatuhan yang tersembunyi dalam rangka tektual. Dengan demikian, tafsir isyari
merupakan hasil penyingkapan iluminatif dan tidak mungkin terjadi kontradiksi di
dalamnya antara dimensi esoterik dan dimensi eksoterik.?®

Di tempat lain, Schimmel mengakui bahwametode hermeneutika sufistik
bermacam-macam, mulai dari interpreatsi verbal yang sederhana hingga penafsiran
simbolik dan alegoris, namun bagaimanapun, tidak menampik nilai dari makna
eksternal Alquran.®® Akibat asumsi awal yang didapat ketika meneliti ungkapan-
ungkapan mistik kaum sufi, para peneliti Barat seringkali mengangap kaum sufi
sebagai perwujudan gerakan yang terlepas total dari tuntutan-tuntutan legal-etis dalam

30maima Abu Bakr, “The Symbolic Function of Methapor in Medieval Sufi Poetry: The Case of
Shustari,” Alif? Journal of Comparative Poetics, No. 12, Metaphor and Allegory in the Middle Ages
(1992): h. 42.

34Abu Hamid al-Ghazali, Fadaih al-Batiniyyah (Beirut: Maktabat al-‘ Asriyyah, 2011), h. 21-22.

3Massimo Campanini, 7he Qur’an: The Basics, trans. Oliver Leaman (London and New York,
Routledge, 2007),h. 89

3¢ Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (North Calorina: The University of North
Carolina Press, 1975), h. 25.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq 11

Islam dan tidak lagi memperdulikan formalitas agama. Namun bagi Schimmel,
penghukuman seperti ini terlalu terburu-buru dan kurang tepat. Karena bagaimanapun,
dalam keyakinan kaum sufi, syariat sebagai representasi dimensi eksternal Alquran,
justru merupakan sumber yang darinya capaian spiritual berasal. Kaum sufi tidak
menanggalkan bentuk-bentuk ritual agama, namun justru memaknainya secara lebih
dalam (interiorizing).’’

Tentang takwil Ibn ‘Arabi secara khusus, tak sedikit juga kalangan akademik
yang membelanya sebagai takwil yang reliable (ta’wil sa’igh) karenadianggap selalu
menghormati prinsip tekstualitas. Chittick dalam hal ini menegaskan bahwa
interpretasi sufisik yang dipraktikkan oleh Ibn ‘Arabi pada dasarnya tidak menolak
makna literal. Makna batin merupakan makna tambahan berdasarkan penyingkapan
ilahiyyah, yang bisa dipercaya sepanjang tidak berseberangan dengan makna literal.
Hal ini mengingat fakta bahwa otoritas Tuhan merupakan tolok ukur utama dalam
upaya memahami hakikat wahyu, bukan daya manusia yang terbatas. Oleh karenanya,
untuk sampai pada pemahaman itu, manusia harus mengabdi secara total kepada
Tuhan, membaca Alquran, dan menjalankan seluruh ketaatan sesuai dengan prinsip
syariat.®

Ibn ‘Arabi sendiri dalam a/-Futuhat al-Makkiyyah menjelaskan urgensi prinsip
tekstualitas dalam takwilnya dengan mengatakan, ‘jika terdapat ayat Alquran ataupun
hadis dengan suatu lafal bahasa tertentu, maka prinsip utama (dalam menafsirkan-nya)
adalah pemaknaan apa adanya menurut kaidah bahasa Arab. Namun ketika Tuhan
menggunakan lafal ini bukan dalam pengertian bahasa-nya, (melainkan sebagai istilah-
istilah syariat) seperti kata salat, wudu, haji, dan zakat, maka yang menjadi landasan
adalah apa yang dikosepsikan dan ditetapkan Tuhan sebagai Shari‘ (pembuat
hukum).®® Maka tak heran jika Chodkiewiczmenyebut pendekatan takwil Ibn
‘ Arabisebagaibentuk literalisme ketat (/iteral strictness).** Dia menambahkan, jika kita
melihat Ibn ‘Arabi kerap menyalahkan kaum legalis-formalistik yang hanya
mementingkan rangka eksoterik Alquran, namun nyatanya dia lebih keras terhadap
kalangan Batiniyyah yang hanya menganggap makna simbolik-alegoris dan menolak
makna eksternal. Oleh karena itu, kebahagian sejati bagi Ibn ‘Arabi hanya digapai oleh
orang yang memadukan makna lahir dengan makna batin. Sedikit pengetahuan tentang
batin memalingkan seseorang dari zahir, sedangkan banyak pengetahuan tentang batin
membuatnya kembali kepada zahir.*!

Mengingat bahwa takwil Ibn ‘Arabi pada dasarnya selaras dengan
eksoterismeAlquran, Rizwan Zamir menyebutnya sebagi hermeneutika literalisme-
spiritual. Jika bagi kaum sufi setiap huruf Alquran yang berbahasa Arab diyakini

37 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h. 106.

BWilliam C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Hermeneutika al-Qur’an Ibnu al-‘Arabi, h. 17-
18.

39 Ibn ‘Arabi, al-Futuhat al-Makkiyyah (Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi, 2010), Jilid IV, h.
106.

40 Michel Chodkiewicz, An Ocean without Shore: Ibn ‘Arabi, The Book, and the Law, h. 24.

41 Michel Chodkiewicz, An Ocean without Shore: Ibn ‘Arabi, The Book, and the Law, h. 24.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



12 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

sebagai murni kalam Tuhan, yang mencerminkan multiplisitas manifestasi-Nya yang
tak terbatas, maka cara paling masuk akal untuk menyingkap mutliplisitas itu mesti
beranjak dari rangka tekstual Alquran itu sendiri. Literalisme dalam konteks ini tidak
berarti bahwa hanya ada satu kemungkinan makna dalam teks.Namun pembacaan
secara literal terhadap Alquran secara bersamaan ‘membuncahkan’ pluralitas makna
dari dalamnya.*’Hal ini karena di samping faktor singkapan ruhani, konstruksi tekstual
Alquran sendiri, termasuk karakteristik bahasa Arab yang kaya kosa-kata dan struktur
gaya bahasa Alquran yang kompleks, secara inArernt memungkinkan ragam penafsiran.

Berdasarkan elaborasi di atas, dapat disimpulkan bahwa takwil sufistik, termasuk
takwil Ibn ‘Arabi, merupakan upaya memahami apa yang Allah maksud dalam
konstruksi tekstual kitab-Nya berdasarkan 7/ham ilahi, bukan malah memaksakan
berbagai unsur asing memaknai Alquran. Makna spiritual adalah karunia Allah yang
diberikan kepada orang-orang pilihan, ketika mereka membaca, merenungkan dan
mengamalkan ajaran-ajaran Alquran secara terus-menerus. Dengan demikian, makna
spiritual selalu merupakan makna derivatif dari makna tekstual, bukan malah
menghapus ataupun menggantikannya.Kesalahpahaman mengenai hakikat tafsir isyari
timbul karena pemahaman yang tidak menyeluruh, di samping pra-konsepsi negatif
terhadap ajaran dan amalan kaum sufi.Takwil sufistik mempostulasikan, literaslisme
dan spiritualitas berdialektika dalam menegosiasikan makna, sehingga melahirkan
dualisme lahir-batin yang membentuk spektrum makna yang saling melengkapi.
Implikasi epistemologis seperti ini terlihat jelas pada loyalitas kaum sufi terhadap
dimensi syariatsecara khusus dan sistem dogma Islam secara umum.

KonstruksiEpistemologi Takwil Ibn ‘ Arabi

Teks Suci sebagai Cerminan Realitas Multi-Dimensi

Pandangan seorang sufi terhadap teks Alquran terkait erat dengan kosmologi sufi
yang yang melihatmultiplisitas alam. Dalam pandangan sufi, teks suci sebagai firman
Tuhan ibarat cermin yang memantulkan berbagai realitas tersebut. Takwilmerupakan
instrumen yang diasumsikan dapat menjembatani antara konstruksi teks suci dengan
penyaksiandimensi spiritual.*> Oleh karenanya, teks suci bukan merupakan entitas
stagnan yang hanya memiliki satu kemungkinan makna, namunmerupakan cermin
jernih yang dapat memantulkan kompleksitas alam tersebut, sehingga memiliki ragam
makna. Penyingkapan batin dari dalam teks hanya akan didapat oleh mereka yang telah
terlebih dahulu menjernihkan mata hatinya dari berbagai debu dan kotoran yang
menggangu penglihatan mata hati. Konstruksi lahir teks merupakan pijakan dasar

42 Syed Rizwan Zamir, “Tafsiral-Qur’an bi al-Qur’an: The Hermeneutics of Imitation and “Adab”in
Ibn ‘Arabi’s Interpretation of the Qur’an,”: h. 9-12.

4 Asep Salahudin, “Konstruksi Epistemologi Tasawuf,” dalam dalam 7arekatr Qadiriyyah
Nagshabandiyyah Pondok Pesantren Suryalaya Membangun Peradaban Dunia, ed. Ajid Tohir
(Suryalaya: Mudawaha warohmah Press, 2011), h. 90.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq 13

interpretasi, namun batasan antara teks dan pemaknaan selalu bergeser sesuai dengan
horizon pengalaman spiritual seorang sufi.**

Alquran bukan merupakan teks linguistik-historis semata yang maknanya
terpenjaraoleh berbagai aturan dan kaidah kebahasaan. Bahasa Arab sendiri yang
merupakan bahasaAlquran, hanyalah setitik renik pada hamparan manifestasi kalam
Tuhan yang tak berbatas. Alquran adalah firman Tuhan, sebagaimana hamparan
realitas merupakan kata-kata-Nya. Sehingga yang paling penting bagi seorang sufi
bukan memahami Alquran melalui perspektif bahasa, namun mendengarkan
Pembicaranya secara langsung, dengan menyaksikan manifestasi-manifestasi kalam
Pewicara, yang bertabur pada semesta wujud dan dalam kandungan teks secara
bersamaan.* Dengan demikian, pemaknaan sufi terhadap firman Alquran merupakan
kombinasi antara ‘mendengarkan’ sabda-sabda wujud di alam luar dengan
mendengarkan sabda-sabda jiwa dari dalam, yang sama-sama berstatus sebagai
manifestasi kalam ketuhanan.

Tak terkecuali pada kasus Ibn ‘Arabi, pandangan kosmologi sufistik merupakan
salah satu basis utama bagi asumsi hermeneutisnya.lbn ‘Arabi membagi realitas
sebagaimana dikutip oleh Nasr Hamid Abu Zayd dalam bukunya Falsafat al-Ta’wil:
Dirasah i Ta’wil al-Qur’an ‘Ind Muhyi al-Din bin ‘Arabi, menjadi empat tingkatan.
Pertama, ‘alam al-mulk wa al-shahadah, yakni alam fisik-empiris. Kedua, ‘alam al-
ghayb wa al-malakut, yakni alam batin-spiritual. Ketiga‘alam al-barzakh wa al-jabarut,
yakni alam pelantara, yang disebut pula sebagi alam batasan ( ‘alam al-hadd). Dan
keempat adalah ‘alam al-asma’ al-ilahiyyah (alam nama-nama Tuhan), yang
merupakan alam gaibyang tertutup absolut (al-barzakh wa al-kiyal al-mutlaq), yang
disebut juga sebagai alam tujuan final ( ‘alam al-matla‘).*® Bertolak dari asumsi empat
tingkatan kosmos ini, Ibn ‘Arabi memandang bahwa segala sesuatu di alam wujud
memiliki dimensi zahir, batin, hadd, dan matla‘Dalam konteks ini, Ibn °Arabi
menjelaskan, “tak ada sesuatu pun melainkan memiliki dimensi zahir, batin, hadd
(batasan), dan mat/a‘ (tujuan final). Zahirnya adalah apa yang engkau tangkap dari
bentuk fisiknya. Batin adalah apa yang engkau cerap dari efek substansi batin yang
menguasai lahirnya. Hadd adalah apa yang membedakan-nya dengan entitas lain.
Sementara mat/a‘nya adalah apa yang memungkinkan engkau sampai kepada
(hakikat)-nya ketika engkau berhasil menyingkap tabirnya.”*’

Manusia misalnya, memiliki dimensi zahir, yaitu bentuk fisik yang dapat
dipersepsi secara indrawi. Sementara dimensi batin manusia adalah ruh yang berkuasa
atas bentuk fisik-nya. Manusia juga mempunyai hadd (batasan), yakni hal yang
membedakannya dengan binatang, tumbuhan, dan benda mati. Sedangkan matla‘
manusia merupakan tujuan akhir keberadaannya. Konsepsi empat dimensi wujud ini

4 Sajjad H. Rizvi, “ The Existential Breath of al-Rahman and the Munificent Grace of al-Rahim:
The TafsirSurat al-Fatiha of Jami and the School of Ibn Arabi,’h. 59.

4 Nasr Hamid Abu Zayd, Falsafat al-Ta’wil, h. 275

46 Nasr Hamid Abu Zayd, Falsafat al-Ta’wilh. 277.

4"Nasr Hamid Abu Zayd, Falsafat al-Ta’wilh. 276.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



14 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

kemudian diberlakukan pada teks Alquran, sehingga menjadikannya memiliki
tingkatan-tingkatan makna, yang saling terhubung satu sama lain. Kenyataan ini jika
dilacak secara geneologis, selaras dengan sabda Nabi yang mengatakan, “setiap ayat
memiliki dimensi zahir dan batin, setiap kata mempunyai batasan, dan setiap batasan
memiliki tujuan final (mat/a‘).”*®

Multiplisitas realitas memantul pada cara Ibn ‘Arabi membaca teks suci,
sehingga memungkinkannya untuk menyingkap ragam makna. Makna, dengan
demkikan, bukan sebatas apa yang tampak pada rangka tekstual Alquran, namun juga
mencakup rahasia-rahasia i/ahiyyah yang terpendam di kedalaman teks. Namun seperti
halnya keterpantulan bentuk-bentuk material pada cermin bergantung pada kejernihan
cermin, begitu pula terpantulnya realitas-realitas gaib pada jiwa menyaratkan
kejernihan dan kecuian jiwa dari noda-noda dosa dan akhlak tercela.*’Hanya jiwa yang
sucilahyang akan mampu menyingkap kualitas-kulaitas spiritual ketika membaca
Alquran dari kedalaman horizonnya. Mengenai status ontologis pandangan ini, Kristin
Zahra Sands menegaskan bahasa simbolik-metaforis yang digunakan kaum sufi dalam
penafsiran Alquran bukan sekedar bentuk fantasi belaka, namun merupakan realitas
objektif yang lahir dari hubungan dialektis antara pemikiran dan tatanan kosmos. Gaya
bahasa dan diskursus yang digunakan dalam penafsiran sufistik mungkin saja tampak
seperti metaforis, namun hakikat-nya ia merupakan deskripsi akan pengalaman
langsung yang mereka alami dalam alam spiritual.>

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat disarikan bahwa teks Alqurandalam
pandangan Ibn ‘Arabi merupakan lautan makna yang mecerminkan multi-lapisan
semesta realitas. Jiwa sebagai indra batin mampu mendapatkan berbagai rahasia itu
melalui pendekatan simbolik-alegoris, setelah terlebih melalui serangkaian proses
penyucian dan pembersihan hati. Dengan demikian, Alquran tidak sebatas apa yang
tampak pada rangka teksual, namun lebih dari itu, merupakan representasi kalam
Tuhan yang abadi, yang mencakup-pantulkan seluruh lapisan realitas ciptaan-Nya.
Lapisan makna-makna Alquran bervariabel mengikuti runtutan tangga-tangga realitas,
mulai dari tingkatan paling lahir, sampai berujung pada makna paling batin.

Prinsip Tekstualitas sebagai Basis ‘Objektifisme’

Setiap mufasir, apa pun latar belakang dan spesifikasi keilmuannya, dituntut
menguasai berbagai perangkat linguistik maupun stilistik, yang memungkinkannya
melakukan analisis tektual-linguistik terhadap Alquran, tak terkecuali kaum sufi.
Mohammad Hashim Kamali menjelaskan, berbagai prinsip dan ketentuan teknis yang
membahas permasalahan kata beserta berbagai pengguanaan dan klasifikasinya (dalalat
al-alfaz) berfungsi sebagai instrumen penting untuk mendapatkan pengertian yang

8 Ibn ¢ Arabi, al-Futuhat al-Makkiyyah, Jilid 1, h. 285.

4 Ja‘far al-Subhani, al-Madkhal ila al-‘llm wa al-Falsafah wa al-Ilahiyyat: Nazariyyat al-Ma ‘rifah
(Beirut: al-Dar al-Islamiyyah, 1990), h. 179-180.

S0 Kristin Zahra Sands, Sufi Commentaries on the Qur’an in Classical Islam, (New York:
Routledge, 2006), h. 2.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq 15

‘benar’ mengenai sistem ajaran Islam.>! Mengingat urgensi penguasaan dalalat al-alfaz,
maka tak mengherankan jika buku-buku ‘w/um al-qur’an mencantumkan disiplin ilmu
usul al-figh sebagai salah satu disiplin ilmu yang wajib dikuasai oleh seorang mufasir,
karena seperti ditegaskan pula oleh M. Quraish Shihab bahwa usul al-figh merupakan
salah satu ilmu instrumental yang sangat dibutuhkan dalam rangka memahami
Alquran, khususnya persoalan lafad dalam kaitannya dengan makna lafad itu, baik
ketika berdiri sendiri sebagai satu kosakata, ataupun setelah terangkai dalam satu
susunan kalimat.>

Mengenai urgensi tatanan tekstual Alquran dalam takwil sufi, al-Harith al-
Mubhasibi (w. 243 H.) menjelaskan bahwa sebelum memahami kitab Alquran, seorang
sufi harus terlebih dahulu menguasai berbagai ilmu dan kaidah-kaidah, yang telah
digariskan oleh para ulama dalam disiplin ‘ulum al-Qur’an dan usul al-figh, seperti
ilmu nasikh dan mansukh, muhkam dan mutashabih, uslub tagdim dan ta’khir, makna
‘am dan khass, kata-kata langka (gharib al-lughah), dan lain-lain. Al-Muhasibi juga
menandaskan, sebagian teks suci ada yang tidak bisa diketahui makna-nya kecuali
dengan penjelasan al-Sunnah ataupun /jma‘ada pula yang hanya bisa dipahami ketika
ditinjau aspek intertekstualitasnya.’® Berdasarkan penjelasan ini, pemahaman yang
dikehendaki oleh kaum sufi adalah pemahaman spiritual yang berlandaskan tatanan
eksoterik Alquran, sehingga pemaknaannya diharapkan tidak mengacau semena-mena.

Urgensi dimensi eksoterik dalam interpretasi Alquran tak terlepas dari
pandangan keterpaduan antara aspek mistis dengan aspek dogmatis dalam Islam.
Upaya memisahkan elemen spiritual dari konstruksi ajaran agama yang berperan
sebagai penyokong eksternal, justru berakibat fatal, karena berpotensi menghancurkan
sendi-sendi spiritualitas itu sendiri. Hal ini karena bagaimanapun, mistisisme harus
bergantung pada bentuk ekternal ajaran agama, agar tidak kehilangan landasan
objektifitasnya.**Tidak seperti pendekatan batini, hubungan antara domain ‘luar’
(outward) dan domain ‘dalam’ (inward) dalam ajaran tasawuf secara keseluruhan,
merupakan hubungan saling melengkapi. Eksoterisme dianalogikan sebagai garis
sebuah lingkaran, sementara esoterisme diserupakan sebagai pusat lingkaran tersebut.
Jarak tempuh dari garis terluar menuju pusat merupakan jalan mistis yang disebut
sebagai tarekat, yang mampu menghubungkan tampilan eksternal kepada rahasia
batin.>

Fakta yang terkadang luput dari kebanyakan kalangan akademik adalah bahwa
Ibn ‘Arabi dalam konsep dan praktik takwilnya sangat menghargai eksoterisme
Alquran. Mengenai hal ini, Ibn ‘Arabimemaparkan,

51 Mohammad Hashim Kamali, The Principles of Islamic Jurisprudence (Geneva: Islamic Texts
Society, 1989), h. 86-87.

52 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Ciputat: Lentera Hati, 2013), h. 155-156.

53 Al-Harith bin Asad al-Muhasibi, al-‘Aqg/ wa Fahm al-Qur’an (Beirut: Dar al-Fikr, 1971), h. 325-
326.

3% William Stodart, Outline of Sufisme: The Essentials of Islamic Spirituality (Indiana: World
Wisdom, 2012), h. 3

55 William Stodart, Outline of Sufisme: The Essentials of Islamic Spirituality, h. 4-5.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



16 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

Jika terdapat ayat Alquran ataupun hadis dengan suatu lafal bahasa tertentu, maka
prinsip utama (dalam menafsirkan-nya) adalah pemaknaan apa adanya menurut
kaidah bahasa Arab. Namun ketika Tuhan menggunakan lafal ini bukan dalam
pengertian bahasa-nya, (melainkan sebagai istilah-istilah syariat) seperti kata salat,
wudu, haji, dan zakat, maka yang menjadi landasan adalah apa yang dikosepsikan
dan ditetapkan Tuhan sebagai Shari‘ (pembuat hukum).... Semua bentuk perintah
shar’ (awamir al-shar’) dipahami sebagai makna kewajiban (melakukan) dan semua
bentuk larangan dipahami sebagai makna keharaman, selama tidak ada indikasi
kondisi tertentu yang membelok-kan makna kewajiban ini menjadi anjuran (a/-nadb)
ataupun kebolehan (al-ibahah). Begitu pula bentuk larangan (tidak bermakna
haram), jika terdapat indikasi yang menjadikan-nya bermakna kurang baik
(karahah).>®

Jika dianalisis secara seksama, pernyataan Ibn ‘Arabi di atas memiliki kesesuaian
dengan kaidah inti penafsiran yang dibahas dalam literatur ‘usul/ al-figh dan ‘ulum al-
qur’an. Hal ini sebagaimana ditandaskan oleh Qutb al-Raysuni bahwa para ulama
usuliyyin sepakat bahwa yang menjadi pondasi inti dalam menafsirkan Alquran adalah
bahwa teks Alquran harus dimaknai berdasarkan pengertian doktrinal keislaman (a/-
haqgiqah al-shar‘iyyah), setelah itu berdasar pengertian tradisi, baru kemudian
pengertian kebahasaan.®’

Berdasarkan penjelasan di atas, takwil bagi Ibn ‘Arabi tidak boleh menyangkal
makna zahir teks, sehingga penyingkapan makna esoterik dengan sendirinya tidak
akan menegasikan perintah-perintah dan larangan-larangan syariat. Dalam konteks
takwil Ibn ‘Arabi Nasr Hamid Abu Zayd menegaskan bahwa loyalitas Ibn ‘Arabi
terhadap makna lahir teks tidak hanya dalam tingkatan ayat-ayat hukum dan ibadah
saja, namun juga dalam tingkatan ayat-ayat akidah.’® Bahkan loyalitas Ibn ‘Arabi
terhadap makna lahir, dalam banyak kasus, telah mendorong beberapa ulama
sezamannya mengkatategorikannya sebagai pengikut mazhab Ibn Hazm al-
Zahiri.”Begitu pentingnya makna lahir karena merupakan pondasi penting yang
menjadi landasan makna batin. Seseorang tak akan mampu menangkap makna batin,
kecuali melalui konstruksi lahir, yang membingkainya dalam ruang-lingkup bahasa
yang dapat dipahami manusia secara umum.

Dalam pandangan Ibn ‘Arabi, sebagaimana sufi lain, bahasa profan manusia pada
tataran semantik konvensionalnya (al-bu‘d al-dala’ili al-‘urfi) adalah gema bagi bahasa
Ilahi, dan merupakan salah satu manifestasinya. Dimensi semantis bahasa manusia ini
mewakili tingkatan makna lahir, namun pada saat yang sama mengisyaratkan makna
ilahiyah yang tersembunyi. Tak mengherankan jika para sufi bersikukuh menegaskan

56 Ibn ‘Arabi, al-Futuhat al-Makkiyyah, Jilid IV, h. 106.

57 Qutb al-Raysuni, a/-Nass al-Qur’ani min Tahafut al-Qira’ah ila Ufuq al-Tadabbur (Rabat:
Wizarat al-Awqaf wa al-Shu’un al-Islamiyyah, 2010), h. 65.

8 Nasr Hamid Abu Zayd, Falsafar al-Ta’wilh. 26.

5 Mahmud Ghurab, al-Figh ‘ind al-Shaykh al-Akbar Muhyi al-Din Ibn al-‘Arabi (Damaskus:
Maktabat Nadar, 1993), h. 7-9.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq 17

penting-nya dimensi lahir untuk bisa menembus kepada tingkat makna batin.®® Karena
bagaimanapun, dimensi lahir merupakan tanda (a/-rumz), yang tanpanya mustahil
seseorang sampai pada petanda (a/-marmuz). Dengan demikian, penolakan sementara
ahli figh terhadap pena’wilan kaum sufi muncul karena miskonsepsi mereka terhadap
metodologi interpretasi kaum sufi, sehingga mereka menuduh kaum sufi menanggalkan
makna-makna zahir dan menyamakan mereka dengan kaum Batiniyyah.

Konteks Psikis-Spiritual sebagai Basis Pemaknaan Batin

Konstruksi tekstual adalah basis utama bagi ‘objektivasi’ penafsiran, namun
makna tidak sepenuhnya terpenjara dalam batasan teks. Dalam pandangan kaum sufi,
Alquran adalah representasi kalam Allah yang membentang sepanjang
ketidakterhinggaan (ka/lam gadim). Seperti halnya kalimat kosmik Allah tidak terbatas,
kalimatAlquran, meskipun komposisi harfiahnya terbatas, namun mengisyaratkan
multiplisitas makna wujudiyyah yang tak terbatas.®! Namun demikian, hanya pribadi
manusia yang melakukan penycian diri secara terus-menerus, yang akan mampu
menyingkap rahasia-rahasia gaib dari dalam teks Alquran.’> Oleh karenanya, makna
batin merupakan capaian mistis yang terkuak bagi seorang sufi sesuai tingkat
spiritualnya.

Ketika melakukan penafsiran, pengalaman intuitif yang dialami seorang sufi
memaninkan peran yang sangat signifikan dalam proses pemaknaan.Pengalaman
intuitif ini merupakan kondisi psiko-spiritual yang dialami oleh seorang sufi dalam
hatinya, sebagai buah dari prosesperjuangan melawan nafsu dan ego rendah. Spektrum
makna Alquran yang berkorespondensi dengan realitas multi-dimensi ditangkap oleh
hati seorang sufi berdasarkan konteks psikis-spiritual tersebut. Perlu digarisbawahi
bahwa dalam pemaknaan isyari, konteks tidak hanya berarti fenomena sosio-kultural
yang mengitari proses penafsiran teks, namun lebih terasosiasikan kepada pengalaman
spiritual kaum sufi ketika membaca teks suci.Berkaitan dengan hal ini, Ibn ‘Arabi,
sebagaimana dikutip oleh Amir ‘Abbas, menyatakan bahwa makna berpusat dalam
hati, dan kemudian tersingkap bagi pembaca sedikit demi sedikit, sesuai dengan
tingkat perjuangan spiritualnya. Namun bagaimana pun, tersingkapnya makna tersebut
terealisasi melalui pelantara teks.®® Oleh karena itu, hati (galb) bagi kaum sufi adalah
kata kunci paling berharga, karena merupakan media pencerap kualitas-kualitas hakiki
dalam bentangan realitas semesta.®* Kejernihan hati seorang hamba, yang ditempa
melalui perjuangan melawan ego rendah, dapat memantulkan rahasia-rahasia //ahA7 di
sebalik teks suci Alquran.

0 Nasr Hamid Abu Zayd, “Al-Lughah, al-Wujud, al-Qur’an: Dirasah fi al-Fikr al-Sufi,” a/-Karmal-
Ramallah, No. 62 (2000): h. 159.

1 Nasr Hamid Abu Zayd, “ al-Lughah, al-Wujud, al-Qur’an: Dirasah fi al-Fikr al-Sufi,” h. 159

62 < Abbas Amir, al-Ma‘na al-Qur’ani bayn al-Tafsirwa al-Ta’wil: Dirasah Tahliliyyah fi-al-Nass al-
Qur’ani(Beirut: Mu’assasah al-Intishar al-°Arabi, 2008), h. 121.

83 < Abbas Amir, al-Ma‘na al-Qur’ani bayn al-Tafsirwa al-Ta’wil, h. 62.

64 Kabir Helminski, 7The Knowing Heart: A Sufi Path of Transformation (Boston & London:
Shambhala Publications, 2000), h. 71-72.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



18 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

Dalam a/-Futuhat-nyalbn ‘Arabi secara lebih jelas menjabarkan bagaimana kaum
sufi menyingkap rahasia-rahasiaAlquranmelalui hati. Beliau menjelaskan,

Pembicaraan kaum sufi dalam menjelaskan kitab agung Alquran ... adalah
ungkapan-ungkapan simbolis (isharaf), meskipun pada saat yang sama juga
merupakan penjelasan faktual dan bentuk penafsiran terhadap makna-makna-nya
yang bernilai. Semua isharat itu tersingkap dalam hati-hati mereka, dengan tetap
mengakui makna umumnya dalam bentuk kitab yang diturunkan, seperti yang
dipahami oleh kalangan ahli lahir (aA/ al-lisan), yang dengan bahasa mereka Alquran
turun. Dengan demikian, Allah menjadikan cakupan makna Alquran menjangkau
(pemahaman) dua dimensi, seperti difirmankan Allah, “Kami akan memperlihatkan
kepada mereka tanda-tanda (kebesaran) Kami di segenap penjuru dan pada diri
mereka sendiri” (Q.S. Fussilat [41]: 53). Yakni, tanda-tanda yang diturunkan di
alam semseta dan dalam diri-dri mereka. Maka demikian, setiap ayat yang
diturunkan memiliki dua dimensi; satu dimensi mereka saksikan di dalam diri
mereka, dan dimensi lain mereka saksikan di luar diri mereka.®

Dari penjabaran ibn ‘Arabi ini, dapat dipahami bahwa makna batin hakikatnya
adalah makna-makna yang secara inherent terkandung di dalam Alquran dan tersingkap
bagi orang-orang pilihan. Pemahaman makna ini bukan merupakan pemahaman asing,
karena pada dasarnya berkesesuaian dengan makna tekstual dan tradisi kenabian.
Dalam hal ini, secara lebih khusus Rizwan Zamir dalam artikel ilmiahnya menegaskan,
tulisan-tulisan Ibn ‘Arabi, termasuk berbagai penafsiran-nya terhadap Alquran,
merupakan sintesis dari berbagai komponen pemaknaan, meliputi analisis literal,
tradisi tranmisional, demonstrasi rasional, dan penyingkapan mistis-spritual.®® Makna
teks tidak dikonstruksikan hanya oleh wawasan seorang sufi, karena bagaimanapun,
teks bukanlah objek mati yang bisa digusur kemana pun oleh unsur subjektivitasnya.

Ditinjau dari perspektif psikologi, Fontana mengafismasi secara positif implikasi
relasional antara kondisi psikis seseorang dengan ragam aktifitas dan tindakan-nya.®’
Dengan kata lain, kondisi jiwa seseorang mempengaruhi cara dia berprilaku, termasuk
bagaimana ia menginterpretasikan fenomena. Sementara melalui perspektif psikologi
sufistik secara khusus, konteks psikis-spiritual seorang sufi dapat membukakan horizon
baru yang berorientasikan nilai-nilai moral-spiritual di balik rangka tekstual. Hal ini
karena seperti diungkapkan Frager, jiwa merupakan entitas immateri yang abadi dan
tak terbatas, sebagai representasi ruf ilahi. Melalui media hati yang suci dan bersih
setelah serangkaian proses olah-batin, jiwa mampu mengungkap realitas-realitas
batiniyyah yang tersembunyi di balik kompleksitas dunia fisik-material.®® Demikian
dalamnya pengalaman spiritual seorang sufi, sehingga ketika membaca teks Alquran, ia

Ibn ‘Arabi, al-Futuhat al-Makkiyyah, Jilid 11, h. 20.

% Syed Rizwan Zamir, “Tafsir al-Qur'an bi'l Qur'an: The Hermeneutics of Imitation and Adab in
Ibn 'Arabf's Interpretation of the Qur'an,” h. 7.

7 David Fontana, Psychology, Religion, and Spirituality (Malden: BPS Blackwell, 2003), h. 23-24.

68 Robert Frager, Hati, Diri, dan Jiwa: Psikologi Sufi untuk Transformasi Jiwa, terj. Hasmiyah Rauf
(Jakarta: Serambi, 2005), h. 55-56.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq 19

dapat menangkap makna batin di samping makna zahir teks, sesuai dengan tingkatan
maqgam dan hal-nya.

Kesimpulannya, konteks psiko-spiritual yang dialami seorang sufi berkontribusi
besar bagi penyingkapan makna esoterik Alquran yang secara ontologis
berkorespondensi dengan hakikat realitas. Ibn ‘Arabi, sebagaimana sufi lain,
menisbatkan pemahaman takwil sufistik ini khusus kepada orang-orang yang berjiwa
suci, yang terlebih dahulu melakukan prosesi perjuangan spiritual (a/-mujahadah) dan
penyucian jiwa (tasfiyyat al-nafs) tiada henti. Hal ini karena baginya, pemahaman dan
penyingkapan makna spiritual dalam Alquran hanya dapat memantul secara jernih pada
media hati yang juga bersih.Namun segera perlu diingatkan bahwa makna batin bukan
merupakan makna yang mendekonstruksi tatanan teks suci, melainkan makna intrinsik
yang jusrtu mengungkapkan nuansa moral-spiritual teks Alquran.

Makna Isyari: Dialektika antara Teks dan Konteks

Teks bagi pihak mutakallim (pembicara/ penulis) memiliki satu makna sesuai
kehendaknya (a/-dalalah al-haqiqiyyah), namun pihak mukhatab (pendengar/ pembaca)
tidak dapat memastikan maksud itu, sehingga makna teks itu baginya bersifat relatif
(al-dalalah al-nisbiyyah). Pemahaman pihak mukhatab terhadap teks akan banyak
dipengaruhi oleh konteks yang berbeda, sehingga pada gilirannya mengakibatkan
ragam penafsiran.®® Dalam konteks interpretasi Alquran, makna hakiki adalah hak
prerogatif Allah sebagai Pembicara. Setiap penafsir dituntut untuk mengerahkan
segenap kemampuannya untuk menyingkap makna Alquran, namun tak satu pun
berhak mengklaim bahwa penafsirannya adalah makna yang dikehendaki-Nya. Makna
Alquran dengan demikian tidak dapat ditangkap hanya melalui petunjuk tekstual saja,
karena selainnya, terdapat banyak media yang berfungsi untuk mengungkapnya,
meliputi berbagai kejadian, kondisi, dan situasi mental yang terlibat ketika proses
pemaknaan berlangsung.””

Dari perspektif takwil isyari, makna tidak terbatas pada apa yang tampak pada
lapisan eksternal teks yang didapat melalui analisis bahasa dan informasi-informasi
profetik, namun juga mencakup singkapan-singkapan spiritual yang berada di baliknya.
Teks bukan merupakan suatu fenomena komunikasi yang memiliki akhir, namun teks
dipahami sebagai mesin yang secara berkelanjutan menyuguhkan makna-makna baru,
sesuai dengan situasi dan momen pembaca.”! Teks dengan demikian merupakan simbol
yang menyiratkan pusaka makna-makna terpendam di kedalamannya. Hal inilah yang
menyebabkan makna-makna bereda, yang berkembang tanpa jeda, selaras dengan

% Nasarudin Umar, Deradikalisasi Pemahaman al-Qur’an dan al-Hadis (Jakarta: PT. Elex Media
Komputindo, 2014), h. 54.

70 Tamam Hassan, “Zilal al-Ma‘ani fi al-Qur’an al-Karim,” Journal of Qur'anic Studies, Vol. 7, No.
1 (2005): h. 136.

" Tan Almond, Sufism and Deconstruction: A Comparative Study of Derrida and Ibn ‘Arabi , h.
68-69.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



20 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

perbedaan tingkatan cakrawala pembaca. Terkait dengan ragam makna yang
diakibatkan oleh perbedaan kapasitas pembaca, Ibn ‘Arabi menuturkan,

Bisa jadi suatu ayat Alquran sama bunyinya dalam pendengaran (para audien),
namun seseorang memahami darinya satu hal, sedangkan seorang yang lain tidak
menangkap hal itu namun malah memahami hal lain, sementara orang lain mampu
memahami dari-nya lebih banyak makna. Dengan demikian, setiap orang yang
berfikir akan berargumentasi dengan pemahaman-nya yang berbeda terhadap
Alquran, karena perbedaan potensialitas pemahaman (ist/ ‘dad al-atham).”

Namun demikian, kaum sufi sendiri menyadari bahwa penyingkapan-
penyingkapan spiritual yang mereka dapatkan adalah pengalaman subjektif-personal,
sehingga memiliki kemungkinan penyimpangan. Oleh karena itu, dalam konteks
interpretasi isyari, komposisi eksoterik Alquran, yang dikonstruksikan oleh pendekatan
kebahasaan dan tradisi kenabian, merupakan barometer inti yang digunakan untuk
mengukur validitas pemaknaan spiritual. Maka demikian, meskipun orientasi tafsir
isyari merupakan mistis-spiritual, namun hal ini tidak berarti penegasian makna
tekstual Alquran. Penyingkapan spiritual kemudian harus didialogkan terlebih dahulu
dengan konstruksi tekstualnya. Karena bagaimanapun, petunjuk tekstual beserta
komunitas makna yang dibangun di atasnya merupakan pijakan inti bagi usaha
interpretasi secara umum, yang akan mengantisipasipotensi kesewenang-kenangan dan
relativisme penafsiran.”

Ibn ‘Arabi memandang bahwa Alquran sebagai “ekspresi bahasa Tuhan” (His
linguistic self-expression),’* yang setiap hurufnya berkoresponden dengan keadaan pra-
eksistensinya di a/-lawh al-mahfiz. Pelabrakan terhadap susuan literal Alquran sama
saja dengan pembangkangan terhadap otoritas Tuhan itu sendiri. Makna batin pada
dasarnya tidak mendekonstruksi tatanan tekstual Alquran karena pada dasarnya
merupakan makna ‘lanjutan’ dari makna zahir, sehingga lebih tepat dikategorikan
sebagai makna pelengkap. Ibn ‘Arabi dalam hal ini menjelaskan, “Orang yang menaati
zahir (Alquran), akan tampak baginya dalam hal lahir ini pengetahuan yang tak pernah
terbayang dalam benak siapa pun sebelumnya, (yakni) bahwa ilmu yang diketahui oleh
ahli kashf (hakikatnya) terkandung oleh sisi zahir tersebut.”"*Maka dari itu,Abu Zayd
berargumen, penafsiran sufistik tidak termasuk kategori ta’wilbatini, karena pada
dasarnya merupakan isharat-isharat spiritual yang termuat dalam teks dari segi
signifikansi, bukan sebagai makna utama.’® Signifikansi merupakan “makna bayangan”
yang menambah spekturm kandungan teks, bukan malah menghancurkan tatanannya.

Berdasarkan penjelasan di atas, signifikansi makna yang didapat seorang sufi
dapat dikatakan merupakan hasil ‘dialektika’ antara makna tekstual dengan pencerapan

Ibn ‘Arabi, al-Futuhat al-Makkiyyah, Jilid 11, h. 32.

3 Khaled M. Abou el-Fadl, And God Knows the Soldiers (New York: University Press of America,
2001), h. 94-95.

" William C. Chittick, /bn ‘Arabi: Heir to the Prophets, h. 17.

> Mahmud Ghurab, al-Figh ‘ind al-Shaykh al-Akbar Muhyi al-Din 1bn al-‘Arabi, h. 47.

76 Nasr Hamid Abu Zayd, Mathum al-Nass: Dirasah 1 ‘Ulum al-Qur’anh. 234

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq 21

batin spiritual. Makna secara inherent bersifat kontekstual dalam artian tidak statis,
karena pergeserannya mengikuti kondisi psikis-spiritual seorang sufi. Dalam proses
mental ini, kaum sufi tidak menegasikan makna pertama yang segera dipahami dari
tatanan tekstual (al-mutabadar). Hanya saja, penyempitan makna sebatas pada
tingkatan eksternal Alquran merupakan tindakan represif, yang justru mencerabut
intimasi komunikasi teks suci dengan hati-hati yang merindukan kehadiran Allah sang
Pembicara. Dalam kaitan ini, Ibn ‘Arabi berwasiat bahwa kita semua sepatutnya
membaca Alquran dengan penuh perenungan, karena sebagaimana diturunkan kepada
kalbu Muhammad, makna-makna Alquran juga diturnkan kepada setiap hati pembaca
ketika membacanya, sehingga Alquran seakan turun secara terus menerus.”” Ini artinya
bahwa horizon ‘mental’ setiap pembaca memungkinkan pembacaan yang berbeda
terhadap teks suci yang sama.

Proses takwil isyari secara umum dan takwil Ibn ‘Arabi secara khusus, bisa
dibaca melaluipendekatan hermeneutis Abu Zayd yang menyatakan bahwa pencapaian
signifikansi makna (a/-maghza), yang pada dasarnya merupakan pemaknaan lanjutan
atas makna teks (dalalat al-nass). Mekanisme takwil mengharuskan seorang mufasir
menguasai berbagai disiplin ilmu yang berkaitan dengan aspek kebahasaan dan ilmu-
limu Alquran yang banyak bertumpu pada aspek periwayatan (al-ma’thur). Aspek
kebahasaan dan ‘u/um al-qur’an memungkinkannya memahami makna ‘objektif’, yang
dalam tradisi interpretasi Alquran diistilahkan dengan makna tafsir. Takwil yang tidak
berpegang kepada tafsir adalah jenis takwil yang tidak diperbolehkan, karena
memahami Alquran tidak boleh hanya berdasar pada spekulasi murni, dengan cara
menundukan teks kepada ego subjektif dan ideologi penafsir.”®

Untuk sampai pada makna signifikansi, takwil harus terlebih dahulu bersandar
kepada makna original-tekstual, karena bagaimanapun, teks Alquran memiliki makna
historis (al-dalalah al-tarikhiyyah), yakni konteks original di mana teks dipahami oleh
audiens pertama, yang tanpanya seseorang tidak bisa langusng melompat untuk
mengkontekstualisasikan teks tersebut.”” Bagaimanapun, konteksualisasi akan
membutuhkan makna original ini sebagai tahapan awal yang penting dalam upaya
menangkap signifikansi makna. Bagi Nasr Hamid, pendapat yang mengatakan bahwa
takwil merupakan proses rasional-subjekstif yang bertujuan untuk menundukan teks
kepada horizon pemikiran mufasir semata, merupakan pandangan yang melupakan
otoritas teks beserta khazanah penafsirannya dalam mempengaruhi pemikiran mufasir
tersebut. Hubungan antara pembaca dengan teks, dengan demikian, bukan merupakan
hubungan penundukan (ikhda’) dari pihak pembaca dan ketundukan (kAudu’) dari

77 Kautsar Azhari Noer, “Hermeneutika Sufi: Sebuah Kajian atas Pandangan Ibn Arabi tentang
Takwil al-Qur’an,” h. 320.

8 Nasr Hamid Abu Zayd, Mathum al-Nass: Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’an (Kairo: Dar al-Tanwir,
1993), h. 232-241.

" Nasr Hamid Abu Zayd, Nagd al-Khitab al-Dini (Kairo: Sina li-al-Nashr, 1994), h. 118-119.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



22 Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

pihak teks. Namun hubungan di antara keduanya merupakan hubungan dialekstis, di
mana keduanya secara mutual saling mempengaruhi.3°

Dalam konteks takwil Ibn ‘Arabi, sebagaimana takwil isyari secara umum,
dialektika antara tatanan teks dengan cakrawala jiwa seorang sufi ketika membaca teks
suci memproduksi signifikansi makna yang mengacu pada hakikat-hakikat spiritual.
Namun proses kontekstualisasi isyari ini sama sekali tidak berimplikasi terhadap
dekonstruksi tatanan tekstual Alquran, karena pada dasarnya makna spiritual
merupakan makna lanjutan, yang tidak merusak makna original. Hubungan antara teks
dengan konteks batin merupakan hubungan dialektis yang saling memperkaya, bukan
malah saling menegasikan.

Penutup

Berdasarkan hasil penelitian di atas, penulis menyimpulkan bahwaepistemologi
takwilsufistikbesifat kompleks, sehingga tidak bisadilihat dari satu perspektif saja.
Membaca pemaknaan isyari hanya melalui satu sudut pandang akan memberikan
gambaran yang tak utuh, sehingga tak jarang mengakibatkan kesalahpahaman
terhadapnya.Epistemlogi takwil yang digagas oleh Ibn ‘Arabi tidak bisa dilepaskan
dari kosmologi sufitik yang memandang multiplisitas alam. Teks Alquran bagi Ibn
‘Arabi adalah cerminan dari realitas multi-dimensi ini, sehingga pada dirinya sendiri
memiliki potensi multiplisitas makna. Makna lahir dengan demikian bukan satu-
satunya makna Alquran, sebagaimana alam empiris bukan satu-satunya alam ciptaan.
Tapi tidak semua orang bisa mengakses dimensi esoteris dari konstruski tekstual
Alquran. Hanya kondisi jiwa yang suci, menurut Ibn ‘Arabi, yang bisa menyingkapnya.
Maka dari itu, konteks psikis-spiritual, yang tak lain adalah tingkatan mistik seorang
sufi, berpengaruh sangat besar dalam menyibakkan tirai-tirai ‘kelegapan’ teks suci.
Namun demikian, “ektase hermeuneutis” seorang sufi tidak diperkenankan untuk
berlepas dari kendali eksoterisme Alquran, karena menurut Ibn ‘Arabi, setiap huruf
Alquran adalah representasi kalam Allah yang menuntut ketaatan dan pengagungan
mutlak. Takwil dengan demikian adalah proses dialektis antara teks suci dengan
konteks batinseorang sufi secara harmonis dalam menegosiasikan ragamkemungkinan
makna, sebagai cerminanrealitas multi-dimensi.

80 Nasr Hamid Abu Zayd, Falsafat al-Ta’wilh. 5-6.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



DAFTAR PUSTAKA

Abu Bakr, Omaima. “The Symbolic Function of Methapor in Medieval Sufi Poetry:
The Case of Shustari,” A/if? Journal of Comparative Poetics, No. 12, Metaphor
and Allegory in the Middle Ages (1992): p. 40-57.

Abu Zayd, Nasr Hamid. Falsafat al-Ta’wil: Dirasah fi Ta’wil al-Qur’an ‘Ind Muhyi al-
Din bin ‘Arabi. Beirut: Dar al-Wihdah, 1983.

-------- .Mathum al-Nass: Dirasah fi ‘Ulum al-Qur’an.Kairo: Dar al-Tanwir, 1993.

-------- .Naqd al-Khitab al-DiniKairo: Sina li-al-Nashr, 1994.

-------- . “Al-Lughah, al-Wujud, al-Qur’an: Dirasah fi al-Fikr al-Sufi,” al-Karmal-
Ramallah, No. 62 (2000): pp. 156-186.

Abou el-Fadl, Khaled M. And God Knows the Soldiers New York: University Press of
America, 2001.

Almond, Ian. “The Meaning of Infinity in Sufi and Deconstructive Hermeneutics:
When Is an Empty Text an Infinite One?,” Journal of the American Academy of
Religion, Vol. 72, No. 1 (Mar., 2004): p. 97-117.

-------- .Sufism and Deconstruction: a Comparative Study fo Derrida and Ibn ‘Arabi.
London: Routledge, 2004.

Amir, ‘Abbas. A/-Ma ‘na al-Qur’ani bayn al-Tafsirwa al-Ta’wil: Dirasah Tahliliyyah fi-
al-Nass al-Qur’ani.Beirut: Mu’assasah al-Intishar al-‘Arabi, 2008.

Campanini, Massimo. 7he Qur’an: The Basics, trans. Oliver Leaman. London and New
York, Routledge, 2007.

Chittick, Wiliam C. “Time, Space, and the Objectivity of Ethical Norms: The
Teachings of Ibn al-'Arabi,” Islamic Studies, Vol. 39, No. 4, Special Issue: Islam
and Science (Winter 2000): p. 581-596.

-------- .The Sufi Path of Knowledge: Hermeneutika al-Qur’an Ibnu al-‘Arabi, terj.
Ahmad Nidjam. Yogyakarta: Qalam, 2001.

-------- . Dunia Imajinal Ibnu ‘Arabi: Kreativitas Imajinasi dan Persoalan Diversitas
Agama, terj. Ahmad Syahid. Surabaya: Risalah Gusti, 2001.

———————— . Ibn ‘Arabi: Heir to the Prophets. Oxford: Oneworld, 2005.

Chodkiewicz, Michel. An Ocean Without Shore: Ibn Arabi, The Book, and the
Law.New York: State University of New York Press, 1993.

Corbin, Henry.Creative Imagination in The Sufism of Ibn ‘Arabi. New York:
Routledge, 2008.

Farghali ‘Ali al-Qarni, ‘Abd al-Hafiz. Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi: Sultan al- ‘Arifin.Kairo:
Hay’ah al-Misriyyah al-‘Ammah li-Al-Kitab, 1986.

Fontana, David. Psychology, Religion, and Spirituality.Malden: BPS Blackwell, 2003.

Frager, Robert.Hati, Diri, dan Jiwa: Psikologi Sufi untuk Transformasi Jiwa, terj.
Hasmiyah Rauf. Jakarta: Serambi, 2005.

Al-Ghazali, Abu Hamid. Fadaih al-Batiniyyah.Beirut: Maktabat al-‘ Asriyyah, 2011.

Ghurab, Mahmud.A/-Figh ‘ind al-Shaykh al-Akbar Muhyi al-Din Ibn al-‘Arabi.
Damaskus: Maktabat Nadar, 1993.

Goldziher,Ignaz. Mazhab Tafsir: dari Aliran Klasik Hingga Modern, terj. M. Alaika
Salamullah, dkk. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



24  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq

Hassan, Tamam. “Zilal al-Ma‘ani fi al-Qur’an al-Karim,” Journal of Qur'anic Studies,
Vol. 7, No. 1 (2005): p. 200-172.

Helminski, Kabir.7he Knowing Heart: A Sufi Path of Transformation. Boston
&London: Shambhala Publications, 2000.

Ibn ‘Arabi, Muhyi al-Din.A/-Futuhat al-Makkiyyah, 1X Jilid. Beirut: Dar Ihya’ al-
Turath al-*Arabi, 2010.

Al-Jabiri,Abid. Takwin al-‘Aql al-‘ArabiBeirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-
‘Arabiyya, 2002.

Al-Jiliand, Muhammad al-Sayyid.A/-Imamlbn Taymiyyah wa Mauqgifuhu min
Qadiyyat al-Ta’wilJeddah: Maktabah ‘Ukaz, 1983.

Kamali, Mohammad Hashim. 7he Principles of Islamic Jurisprudence.Geneva: Islamic
Texts Society, 1989.

Khurshid, Ibrahim Zakki.Mujaz Da’irat al-Ma’arif al-Islamiyyah. Kairo: Markaz al-
Shariqah, 1998.

Al-Muhasibi, Al-Harith bin Asad.A/-‘Agl wa Fahm al-Qur’an.Beirut: Dar al-Fikr,
1971.

Musharaf, Maryam. “a Study on the Sufi Interpretation of Qur’an and the Theory of
Hermeneutic,” al-Bayan Journal, Vol. 11, No. 1 (June 2013): p. 33-47.

Nicholson, Reynold A. Studies in Islamic Mysticism. London: Curzon Press, 2005.

Noer, Kautsar Azhari. Tasawuf Perenial: Kearifan Kritis Kaum Sufi. Jakarta: Serambi,
2003.

-------- . “Hermeneutika Sufi: Sebuah Kajian atas Pandangan Ibn Arabi tentang
Takwil al-Qur’an,” Kanz Philosophia, Vol. 2, No. 2 (Desember 2012): p. 309-
327.

Rahman, Fazlur.lslam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition.Chicago: The University of Chicago Press, 20009.

Al-Raysuni, Qutb.A/-Nass al-Qur’ani min Tahafut al-Qira’ah ila Ufug al-
TadabburRabat: Wizarat al-Awqaf wa al-Shu’un al-Islamiyyah, 2010.

Renard, Jhon.Historical Dictionary of SufismMaryland, Toronto, & Oxford: The
Scarecrow Press, 2005.

Rizvi, Sajjad H. “The Existential Breath of al-Rahman and the Munificent Grace of al-
rahim: The Tafsir Surat al-Fatihah of Jami’ and the School of Ibn ‘Arabi,” Journal
of Qur'anic Studies, Vol. 8, No. 1 (2006): p. 58-87.

Al-Sha‘rani, al-Imam.A/-Yawagqit wa-al-Jawahir fi-Bayan ‘Aqa’id al-Akabir. Beirut:
Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, t.t.

Salahudin, Asep. “Konstruksi Epistemologi Tasawuf,” dalam dalam Tarekat
Qadiriyyah Nagshabandiyyah Pondok Pesantren Suryalaya Membangun
Peradaban Dunia, ed. Ajid Tohir. Suryalaya: Mudawaha warohmah Press, 2011.

Sands, Kristin Zahra.Sufi Commentaries on the Qur’an in Classical Islam. New Y ork:
Routledge, 2006.

Schimmel, Annemarie.Mystical Dimensions of Islam.North Calorina: The University
of North Carolina Press, 1975.

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir.Ciputat: Lentera Hati, 2013.

Stodart, William. Outline of Sufisme.: The Essentials of Islamic Spirituality. Indiana:
World Wisdom, 2012.

Al-Subhani, Ja‘far. Al-Madkhal ila al-‘Ilm wa al-Falsafah wa al-llahiyyat: Nazariyyat
al-Ma ‘rifah.Beirut: al-Dar al-Islamiyyah, 1990.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi — Sansan Ziaul Haq 25

Umar, Nasarudin. Deradikalisasi Pemahaman al-Qur’an dan al-Hadis.Jakarta: PT. Elex
Media Komputindo, 2014. B

Al-Wasifi, Abu ‘Abd al-Rahman. Mawazin al-Sufiyyah.Alexandria: Dar al-Iman, 2006.

Zamir, Syed Rizwan. “Tafsir al-Qur'an bi'l Qur'an": The Hermeneutics of Imitation and
"Adab" in Ibn 'Arabi's Interpretation of the Qur'an,” Is/lamic Studies, Vol. 50, No.

1 (Spring 2011): p. 5-23.

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni 2019



