
Volume 4 No. 1, Juni  2019 

P ISSN 2442-594X | E ISSN 2579-5708 

http://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan 

DOI: 10.32505/tibyan.v4i1.890 

 

Jurnal At-Tibyan Volome  4   No. 1, Juni  2019

 
 
 

 

 

 

HERMENEUTIKA SUFISTIK: TELAAH EPISTEMOLOGI TAKWIL IBN ‘ARABI< 

Sufistic Hermeneutics: Study of Epistemology of Ibn ‘Arabi>’s Ta’wi>l 

 

 

Sansan Ziaul Haq 

Kelompok Keahlian Ilmu Kemanusiaan FSRD ITB Bandung 

ziaulhaqsansan25@gmail.com 
 

 

Abstract: 

The validity of Ibn ‘Arabi>’s ta’wi>l is much debated by experts, as is isha>ri> 

interpretationin general. Some academics regard it as a deconstructive 

interpretation which subdues the Qur'anic text to mystical-gnostic teachings. 

But not a few argue that his mystical interpretation is in harmony with the 

principle of textuality. This article will discuss the epistemological 

construction of Ibn ‘Arabi>’ ta’wi>l through an analysis of the hermeneutical 

assumptions he introduced. By using hermeneutic and sufistic psychology 

approaches, this qualitative research concludes that the ta’wi>l practiced by Ibn 

‘Arabi is a dialectical process between text and psychic-spiritual context, thus 

capturing various meanings in the Holy Text as a reflection of multi-

dimensional reality. This kind of interpretation is literal because it imparts 

textual meaning, andat the same time spiritual because it also reaches inner 

unveiling. 

Keywords: Ibn ‘Arabi>’s Ta’wi>l, Sufi Hermeneutics, Psychic-spiritual Context 
 

 

Abstrak 

Validitas takwil Ibn ‘Arabi> banyak diperdebatkan oleh para ahli, seperti 

halnya tafsir isyari secara umum. Sebagian kalangan akademik mengangapnya 

sebagai interpretasi dekonstruktif yang menundukkan teks Alquran kepada 

ajaran mistik-gnostis. Namun tak sedikit yang berpendapat bahwa penafsiran 

mistiknya selaras dengan prinsip tekstualitas. Artikel ini akan mendiskusikan 

konstruksi epistemologi takwil Ibn ‘Arabi>melaluianalisis terhadap asumsi-

asumsi hermeneutis yang diperkenalkannya. Dengan menggunakan 

pendekatan hermeneutika dan psikologi sufistik, penelitian kualitatif ini 

menyimpulkan bahwa takwil yang dipraktikkan Ibn ‘Arabi> adalah proses 

dialektis antara teks suci dengan konteks psikis-spiritual, sehinggamampu 

menangkap ragam makna di dalam teks sebagai cerminan realitas multi-

http://www.issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1491453352&2501&&
http://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/tibyan


2    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

dimensi.Penakwilan ini bersifat literal karena mengimani makna tekstual, 

sekaligus bersifat spiritual karena menjangkau singkapan batin.  

Kata kunci: Takwil Ibn ‘Arabi>, Hermeneutika Sufistik, Konteks Psikis-Spiritual  
 

 

 

Pendahuluan  

Di antara berbagai pendekatan penafsiran, tafsir isyari (ta’wi>l s}u>fi>)termasuk jenis 

yangpaling debatable. Sejak awal perkembangannya, otoritas dan keabsahan tafsir ini 

dipertanyakan, terutama oleh kalangan ahli hadis dan fiqh. Keraguan mereka terhadap 

otoritas tafsir isyari didasari oleh dugaan bahwa cara kaum sufi menafsirkan 

Alqurancenderung subjektif dan eksklusif, sertadinilai kurang memperhatikan prinsip-

prinsip penafsiran yang disepakati bersama. Mereka menuduh kaum sufi telah 

menjadikan Alquran tunduk pada ajaran-ajaran mistis yang sebenarnya tidak memiliki 

sandaran tekstual, baik dari Alquran maupun Sunnah, bahkan cenderung bertentangan 

dengan doktrin Islam. Maka dari itu, tak sedikit kalangan akademik yang mengeritik 

dan menolak tafsir isyari karena dianggap tidak otoritatif. 

Di pihak lain, tak sedikit pula kalangan yang membela pendekatan isyari dalam 

menafsirkan Alquran. Mereka berargumen bahwa pemaknaan isyari tidak berarti 

menghapus makna tekstual Alquran. Hanya saja, di samping makna lahir tersebut, 

kaum sufi menangkap ‘pesan’ lain berdasarkan singkapan spiritual. Pesan lain ini lebih 

berorientasi pada nilai moral dan spiritual yang jurtu merupakan ruh agama Islam. 

Dengan demikian, kaum sufi justru memiliki kelebihan yang tidak dimiliki oleh ulama 

lain yang justru terjebak dalam formalisme bahasa agama, tanpa mampu menembus 

inti sarinya. Kaum sufisendiri memandang, makna eksoteris (z}a>hir) merupakan pintu 

masuk yang wajib dilalui untuk masuk kepada makna esoteris (ba>t}i>n), sehingga 

statusnya tidak bisa dinegasikan. Sebagaimana diibaratkan, orang yang sampai kepada 

makna batin tanpa melalui makna lahir, bagai orang yang masuk ke dalam rumah tanpa 

melalui pintu. 

Ibn ‘Arabi> (W. 638 H.)adalah di antara kaum sufi yang ajaran dan takwil 

mistisnya dianggap paling kontroversial. Banyak kalangan yang menghujatnya, bahkan 

menuduhnya zindik karena berpaham wah}dat al-wuju>d yang dianggap sesat. 

Akibatnya, takwil sufistiknya, yang dianggap sebagai salah satu dasar pemikirannya, 

juga ditolak karena dinilai merupakan alat justifikasi bagi keyakinan batilnya, sehingga 

bersifat dekonstruktif terhadap tatanan teks suci dan dogma Islam. Namun tak sedikit 

pula yang membela dan mengagungkan Ibn ‘Arabi>. Bagi kalangan ini, Ibn ‘Arabi 

adalah guru agung (al-shaykhal-akbar) yang ajaran tasawufnya banyak mempengaruhi 

generasi-generasi setelahya. Ibn ‘Arabi bagi kalangan ini justru merupakan seroang sufi 

yang sangat taat pada tatanan dogma Islam. Pendekatan takwilnya pun diilustrasikan 

sebagian sarjana sebagai literalisme ketat. 

Bertolak dari permasalahan di atas, artikel ini akan mendiskusikan tentang 

konstruksi epistemologi takwil Ibn ‘Arabi> melalui analisis terhadap asumsi-asumsi 

hermeneutis yang tesebar dalam berbagai karyanya, khususnya al-Futu>h}a>t al-



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 3 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

Makkiyyah. Pemilihan takwil Ibn ‘Arabi> sebagai objek penelitian didasari oleh 

pertimbangan bahwa Ibn ‘Arabi>dikenal tokoh sufi falsafiyang di satu sisi dianggap 

sentral, namun di sisi lain juga dicap kontroversial. Oleh karenanya, hasil penelitian 

terkait tema seperti ini diharapkan dapat meluruskan berbagai kesimpangsiuran 

terhadap hakikat takwil Ibn ‘Arabi> secara khusus, dan tafsir isyari secara umum. 

Dalam menganalisis asumsi-asumsi hermeneutis Ibn ‘Arabi>, penulis menggunakan 

pendekatan hermeneutika yang digagas oleh Nas}r H{a>mid Abu> Zayd dan psikologi 

sufistik yang diperkenalkan oleh Robert Frager. Pendekatan pertama digunakan untuk 

membaca proses pergeseran makna teks kepada makna signifikansi (maghza>), 

sedangkan pendektan kedua untuk membaca konteks psikis seorang sufi yang 

memungkinkannya menyingkapmakna spiritual.   

  

Relevansi Pembahasan 

Terdapat banyak tulisan yangsecara khusus membahas takwil Ibn ‘Arabi>. Berikut 

ini akan penulis utarakan beberapa penelitianterdahulu yang dianggap paling relevan. 

William C. Chittick menulis The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi>’s Metaphysics 

of Imagination. Di dalamnya, Chittick menyinggung bahwa takwil, sebagaimana yang 

digagas dan dipraktikan oleh Ibn ‘Arabi>, pada dasarnya merupakan kontekstualisasi 

teks Alquran berdasarkan ilmu limpahan yang dianugerahkan Tuhan. Otoritas Tuhan 

merupakan tolok ukur yang paling reliabledalam upaya memahami wahyu, bukan daya 

manusia yang terbatas. Oleh karenanya, untuk sampai pada pemahaman itu, manusia 

harus mengabdi secara total kepada Tuhan, membaca Alquran, dan menjalankan 

seluruh ketaatan sesuai dengan prinsip syariat.1Concern utama Chittick adalah 

menunjukkan loyalitas Ibn ‘Arabi> terhadap prinsip lahir dan syariah. Oleh karenanya, 

ketika menjelaskan proses penafsiran, Chittick cenderung menjelaskannya secara 

normatif melalui inventarisasi ide-ide Ibn Arabi> secara tematik, tanpa merumuskan 

konstruk epistemologi takwilnya. 

Kecenderungan yang sama juga dilakukan oleh Michel Chodkiewicz dalam 

karyanya An Ocean Without Shore: Ibn Arabi>, The Book, and the Law. Pada dasarnya 

Chodkiewich ingin menegaskan ketaatan Ibn ‘Arabi> terhadap teks Alquran sebagai 

wahyu, yang dapat membuncahkan lautan makna tanpa jedabagi orang dengan tingkat 

spiritualitas tertentu. Namun bagi Ibn ‘Arabi>, makna lahir dan tuntutannya tidak 

pernah bisa dibatalkan, sehingga aspek syariah tidak bisa dilabrak di dunia ini. Justru 

hanya melalui syariah seseorang bisa menggapai kesempurnaan batin.2Hampir sama 

dengan karya sebelumnya, concern utama karya ini adalah menampilkan kepatuhan Ibn 

‘Arabi> terhadap prinsip tekstualisme dan hukum syariat, sebagai starting point bagi 

proses menyelami kedalaman spiritual.  

 
1William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Hermeneutika al-Qur’a>n Ibnu al-‘Arabi, ter. 

Ahmad Nidjamdkk (Yogyakarta: Qalam, 2001), 17-18. 
2  Michel Chodkiewicz, An Ocean Without Shore: Ibn Arabi>, The Book, and the Law (New York: 

State University of New York Press, 1993), h. 35. 



4    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

Dari sudut pandang berbeda, Ian Almond menulissebuah artikel “The Meaning of 

Infinity in Sufi and Deconstructive Hermeneutics: When Is an Empty Text an Infinite 

One?.” Di dalamnya, Almond membandingkan antara tawkil Ibn ‘Arabi> dengan 

hermeneutika dekonstruktif Derrida dengan menyimpulkan bahwa pada dasarnya tidak 

ada perbedaan antara dua jenis hermeneutika ini dalam hal kebebasan absolut dalam 

menafsirkan teks. Dalam hal Ibn ‘Arabi, ‘liberasi pemaknaan’ ini dilatarbelakangi oleh 

pandangannya bahwa pentawilan Alquran adalah gerakan dari lahir ke batin, yang 

merupakan proses aktualisasi tak terbatas dari potensi makna al-Qura’n yang juga tak 

terhingga.3 Karya ini setidaknya berhasil membaca proses takwil Ibn ‘Arabi> dengan 

kacamata hermeuneutika dekonstruktif, namun tidak mengetengahkan berbagai 

instrumen,termasuk peran teks, yang secara epistemologis terlibatdalam proses 

pemaknaan tersebut.  

Berbeda dengan Almond, Syed Rizwan Zamir dalam artikelnya “Tafsi>ral-Qur’a>n 

bi-al-Qur’a>n: The Hermeneutics of Imitation and “Adab” in Ibn ‘Arabi’s Interpretation 

of the Qur’a>n,” dan Kautsar Azhari Noer dalam artikelnya “Hermeneutika Sufi: Sebuah  

Kajian atas Pandangan Ibn  Arabi  tentang  Takwil Alquran,” menegaskan bahwa 

takwil Ibn ‘Arabi tidaklah bersifat dekonstruktif. Noer menjelaskan bahwa takwil Ibn 

‘Arabi merupakan penafsiran berdasar singkapan batin yang harus dimasuki melalui 

makna harfiah teks Alquran.4 Sementara Zamir menegaskan bahwa hermeneutika Ibn 

‘Arabi> bersifat literal karena tidak pernah  menolak makna lahir; makna batin tidak 

berada di luar kata literal, namun tepatya berada di dalamnya.5Namun demikian, kedua 

karya ini pada dasarnya tidak secara langsung membahas epistemologi takwil Ibn 

‘Arabi>. Elaborasi subtilnya lebih cenderung menginventarisir penjelasan dan penafsiran 

Ibn ‘Arabi> secara normatif, yang menguatkan asumsi kepaduan dimensi esoteris dan 

eksoteris dalam konsep takwilnya. 

Tulisan yang secara komprehensif membahas takwil Ibn ‘Arabi> adalah karya 

Nas{r H{a>mid Abu> Zayd yang berasal dari disertasinya, yaitu Falsafat al-Ta’wi>l: Dira>sah 

fi> Ta’wi>l al-Qur’a>n ‘Ind Muh}yi al-Di>n bin ‘Arabi>. Karya ini berhasil memotret bahwa 

konstruk epistemologi takwil Ibn ‘Arabi> didasarkan pada kosmologi sufistiknya yang 

memandang multiplisitas alam. Takwil adalah mencerap teks al-Qur’an yang 

mencerminkan multiplisitas ini, sehingga muatan makna tekstidak tunggal, namun 

berlapis.6 Namun Abu> Zayd tidak terlalu signifikan dalam menunjukkan peran teks 

dalam proses penakwilan.Di samping itu, pendekatan hermeneutika ‘signifikansi’ yang 

ditempuh oleh Nas}r H{a>mid kurang bisa membaca pengaruh kondisi jiwa seorang sufi 

 
3Ian Almond, “The Meaning of Infinity in Sufi and Deconstructive Hermeneutics: When Is an 

Empty Text an Infinite One?,” Journal of the American Academy of Religion, Vol. 72, No. 1 (Mar., 

2004): h. 108. 
4 Kautsar Azhari Noer, “Hermeneutika Sufi: Sebuah  Kajian atas Pandangan Ibn  Arabi  tentang  

Takwil al-Qur’an,” Kanz Philosophia, Vol. 2, No. 2 (Desember 2012): h. 309-3010. 
5 Syed Rizwan Zamir, “Tafsīr al-Qur'ān bi'l Qur'ān": The Hermeneutics of Imitation and "Adab" in 

Ibn 'Arabī's Interpretation of the Qur'ān,” Islamic Studies, Vol. 50, No. 1 (Spring 2011): h. 9-10. 
6 Nas}r H{a>mid Abu> Zayd, Falsafat al-Ta’wi>l: Dira>sah fi> Ta’wi>l al-Qur’a>n ‘Ind Muh}yi al-Di>n bin 

‘Arabi>(Beirut: Da>r al-Wih}dah, 1983), h. 260-261.  



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 5 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

dalam proses negosiasi makna. Untuk membaca signifikansi jiwa itu, maka disertakan 

pula pendekatan psikologi sufistik seperti yang digagas oleh Robert Frager. Dengan 

demikian, tulisan ini menggunakan dua pendekatan utama; hermeneutika dan psikologi 

sufistik. Pendekatan pertama digunakan untuk membaca pergeseran makna dari makna 

lahir ke signifikansi batin, sedang pendekatan kedua untuk membaca konteks spiritual 

yangsecara signifikan melatarbelakangi proses pergeseran tersebut. 
 

Ibn ‘Arabi>: Antara Pro dan Kontra 

Ibn ‘Arabi adalah sosok seorang sufi yang paling fenomenal sekaligus 

kontroversial. Bagi para pendukungnya, Ibn ‘Arabi adalah guru spiritual yang paling 

agung (al-shaykh al-akbar) yang pengaruhnya sangat besar dalam perkembangan ilmu 

tasawuf. Ajaran mistiknya menyebar dengan cepat seiring penyebaran Islam, mulai dari 

Afrika, Balkan, sampai ke Indonesia dan China. Chittick menuturkan, 

alasanpenyebaran ajarannya secara masif ini adalah banyaknya ulama, dari berbagai 

disiplin ilmu yang berbeda, yang berhasi diyakinkan oleh kesahihan berbagai argumen 

dan keluasan wawasannya. Para ulama terpengaruh karena Ibn ‘Arabi>senantiasa 

mengemukakan dalil-dalil yang kuat, yang bersumber dari berbagai khazanah keilmuan 

Islam, untuk menunjukkan kebenaran pandangan-pandangannya.7 Tak ayal, banyak 

ulama yang membela dan mengikuti ajarannya. Namun bagi para penentangnya, Ibn 

‘Arabi>digambarkan sebagai sosok sufi yang sesat, bahkan zindik (heresy) dan kafir, 

karena ajaran tasawufnya dinilai menyimpang dari ajaran tauhid Islam. 

Da>’irat al-Ma’a>rif al-Isla>miyyah mencatat, diantara para ulama yang menentang 

ajaran mistik Ibn ‘Arabi> adalah Ibn Taymiyyah, Ibn al-Khayya>t}, al-H{a>fiz} al-Dhahabi>, 

Ibn Iyya>s, al-Taftaza>ni>, ‘Ali> al-Qa>ri>, dan al-Ima>m Jama>l al-Di>n bin Muh}ammad bin 

Nu>r al-Din. Di pihak lain, tak sedikit pula ulama yang membela dan mendukung 

ajarannya. Di antara mereka adalah Majd al-Di>n al-Fayru>zaba>di>, Sira>j al-Di>n al-

Makhzu>mi>, Kama>l al-Di>n al-Zamlaka>ni>, Syiha>b al-Di>n al-Suhrawardi>, Fakh al-Di>n al-

Ra>zi>, Muh}ammad al-Maghribi> gurunya al-Ima>m al-Suyu>t}i>, al-Ima>m al-Suyu>t}i> sendiri, 

Taqiyy al-Di>n al-Subki>, Ibn Kama>l Ba>sha, ‘Abd al-Razza>q al-Qa>sha>ni>, dan 

sebagainya.8Bahkan sebagaimana dijelaskanoleh ‘Abd al-H{afi>z{ Farghali,ada beberapa 

ulama yang tadinya mengingkari dan memusuhi Ibn ‘Arabi>, namun setelah mengetahui 

hakikat ajarannya akhirnya memuji dan mengakui keunggulannya. Diantaranya adalah 

al-H{a>fiz} al-Dhahabi> yang secara jujur berkata: “saya kira Ibn ’Arabi sama sekali tidak 

berpegang pada kebohongan”, dan ‘Izz al-Di>n bin ‘Abd al-Sala>m yang secara tegas 

menyatakan: “Muh}yi> al-Di>n Ibn ‘Arabi> adalah wali qut}b9 zamannya”.10 

 
7 William C. Chittick, Ibn ‘Arabi: Heir to the Prophets (Oxford: Oneworld, 2005), h. 2-3.  
8 Ibrahi>m Zakki> Khurshi>d, Mu>jazDa>’irat al-Ma’a>rif al-Isla>miyyah (Kairo: Markaz al-Sha>riqah, 

1998), Jilid I, h. 252. 
9Dalam ajaran sufi, wali> qut}b merupakan derajat paling puncak pada hirarki kewalian. Seorang qut}b 

dikonsepsikan sebagai poros dan inti semesta, yang bermakna bahwa keberlangsungan alam raya secara 

metaforis bergantung pada kelangsungan hidup peribadinya. Wali qut}b pada setiap zaman merupakan 

manifestasi al-Ru>h} al-Muh}ammadi> bagi masa itu. Lihat, Jhon Renard, Historical Dictionary of Sufism 

(Maryland, Toronto, & Oxford: The Scarecrow Press, 2005), h. 185.   



6    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

Ada beberapa sebab yang bisa menjelaskan mengapa Ibn ‘Arabi>dinilai sangat 

kontroversial. Sebab yang paling utama adalah ajaran tasawufnya yang dianggap 

mengajarankan paham wah}dat al-wuju>d (kesatuan wujud).Meskipun secara eksplisit 

Ibn ‘Arabi> tidak pernah menggunakan istilah ini dalam karya-karyanya, namun 

pernyataan-pernyataannya dinilai mendukung paham tersebut,11 sehingga Ibn ‘Arabi> 

bagi kalangan akademik selalu identik dengannya. Bagi kalangan ulama ortodoks, 

konsep kesatuan wujud adalah paham yang sesat karena sama saja dengan 

mencampuradukkanantara Allah dengan alam ciptaan-Nya.12 Logikanya, jika wujud ini 

ada satu, maka artinya wujud Allah dan wujud alam adalah sama; wujud alam adalah 

wujud Allah dan wujud makhluk adalah wujud Kha>liq. Paham seperti ini dianggap 

sesat karena bertentangan dengan prinsip tanzi>h (ketidaksebandingan) Allah, yakni 

bahwa Allah tidak sebanding dengan apapun (mukha>lafatuhu li-al-h}awa>dith). 

Namun demikian, bagi kalangan yang mendukungnya, terutama dari mayoritas 

kaumsufi, paham ini tidak identik dengan ‘mencampurkan’ Allah dengan alam ciptaan. 

Bagi kaum sufi,wah}dat al-wuju>d lahir dari hasil perenungan yang mendalam terhadap 

berbagai fenomena alam dan berbagai kenikmatan yang merupakan tanda bagi 

keberadaan-Nya.Kekuasaan, keagungan, dan keindahan Allah tampak pada berbagai 

tanda ini sebagaimana efek sebab tampak pada akibat. Oleh karenanya, seorang sufi 

hanya melihat kekuasaan dan keagungan Allah di semua alam ini.13 Berdasarkan hal ini, 

segala sesuatu selain Allah dianggap tidak ada (ma’du>m) pada dirinya sendiri karena 

wujudnya bergantung sepenuhnya kepada wujud Allah. Dalam pemikiran Ibn ‘Arabi>, 

alam tidak memiliki wujud sendiri kecuali wujud pinjaman yang ‘memancar’ dari 

Allah. Tidak seperti dituduhkan para penentangnya, wah}dat al-wuju>djuga menekankan 

sisi tanzi>h, di samping sisi tashbi>h (keserupaan). Jelasnya, dari sisi tashbi>h, Allah 

identik dengan alam (meskipun tidak setara), dilihat dari sisi bahwa alam 

mencerminkan (manifestasi/tajalli>) wujud-Nya, sebagaimana cahaya menunjukkan 

adanya matahari. Namun dari sisi tanzi>h, Allah sama sekali berbeda dengan alam 

karena wujud-Nya mutlak dan tidak bergantung kepada apapun, sebagaimana matahari 

tidak bergantung kepada pancaran cahayanya. Hanya Allah yang ada, sedangkan 

selain-Nya ibarat cahaya yang wujudnya bergantung penuh pada matahari. Berdasarkan 

hal ini, tak heran jika Kautsar Azhari menyatakan bahwa wah}dat al-wuju>d adalah 

ekspresi tauhid paling tinggi, atau bisa jadi satu-satunya pemahaman tauhid yang 

benar.14 

Sebab lain yang membuat Ibn ‘Arabi> mendapat penentangan keras adalah 

pendapatnya dalam Fus}u>s} al-H{ikam yang memuji bahkan menyatakan Fir’aun 

 
10 ‘Abd al-H{afi>z{ Farghali> ‘Ali> al-Qarni>, Muh}yi al-Di>n Ibn ‘Arabi>: Sult}a>n al-‘Arifi>n(Kairo: Hay’ah 

al-Mis}riyyah al-‘A<mmah li-Al-Kita>b, 1986), h. 170.  
11 William C. Chittick, Dunia Imajinal Ibnu ‘Arabi: Kreativitas Imajinasi dan Persoalan Diversitas 

Agama, terj. Ahmad Syahid (Surabaya: Risalah Gusti, 2001), h. 27.  
12 Kautsar Azhari Noer, Tasawuf Perenial: Kearifan Kritis Kaum Sufi (Jakarta: Serambi, 2003), h. 

146. 
13 ‘Abd al-H{afi>z{ Farghali> ‘Ali> al-Qarni>, Muh}yi al-Di>n Ibn ‘Arabi>: Sult}a>n al-‘Arifi>n,h.156. 
14 Kautsar Azhari Noer, Tasawuf Perenial: Kearifan Kritis Kaum Sufi,h. 155. 



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 7 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

beriman.15Namun demikian, ‘Abd al-H{afi>z{ Farghali> meyakini bahwa pendapat ini tidak 

benar berasal dari Ibn ‘Arabi>, mengingat tak sedikit ulama yang menemukan bahwa 

dalam karya-karyanya, banyak pendapat asing yang disusupkan.16Al-Sha‘ra>ni> dalam al-

Yawa>qit wa-al-Jawa>hir menemukan, dalam al-Futu>h}a>t pada bab ke enam puluh dua, 

Ibn ‘Arabi> sendiri menyebutkan Fir’aun termasuk ahli neraka yang selamanya tidak 

akan pernah keluar darinya. Jika pun pendapat itu benar berasal darinya, maka 

sebenarnya bukan hanya Ibn ‘Arabi> yang berpendapat imannya Fir’aun. Menurut al-

Sha’ra>ni>, sebagian ulama salaf berpendapat bahwa imannya Fir’aun diterima ketika dia 

berkata, sebagaimana dituturkan oleh Q.S. Yunus [10]: 90: “Aku percaya bahwa tidak 

ada Tuhan melainkan Tuhan yang dipercayai oleh Bani Israil, dan saya termasuk 

orang-orang yang berserah diri (kepada Allah)”. Bahkan Abu> Bakr al-Ba>qila>ni> 

berpendapat bahwa diterimanya iman Fir’aun lebih kuat dari segi dalil, karena tidak 

ada teks yang secara eksplisit menyatakan bahwa dia mati dalam kekafiran.17 

Berdasarkan penjelasan ini, tampak bahwa pengingkaran dan hujatan terhadap Ibn 

‘Arabi>biasanya  dilatarbelakangi oleh faktor salah paham dan prasangka yang buruk. 

Terlepas dari pemikiran mistiknya, Ibn ‘Arabi> juga dikenal karena akhlaknya 

yang mulia. Banyak orang yang sezaman denganya, baik dari kalangan sufi ataupun 

bukan,  menghormati dan mengaguminya karena ketulusannya dalam mencari 

kebenaran, sikapnya yang wara, zuhud, dan penuh kasih sayang terhadap sesama. 

Farghali> menuturkan, beliau memiliki banyak harta dan kekayaan, namun hal initidak 

sama sekali menghalanginya dari sifat zuhud.Tak sedikit raja yang menyukainya dan 

memberikan jaminan keamanan, kesenangan, dan kenikmatan, namun beliau tidak 

menginginkannya dan lebih memilih untuk membebaskan dirinya dari setiap ikatan. 

Ibn ‘Arabi> juga terkenal dengan kedermawanannya. Beliau memberikan semua 

pendapatan hariannya yang mencapai seratus tiga puluh dirham kepada kaum fakir 

miskin. Diriwayatkan, beliau mendapat hadiah rumah dari Kaisar Romawi seharga 

seratus ribu dirham. Ketika beliau tinggal di dalamnya, suatu hari ada pengemis yang 

meminta sedekah. Tanpa pikir panjang, Ibn ‘Arabi memberikan rumahnya kepada si 

pengemis. Beliau berkata kepadanya: “saya hanya memiliki rumah ini. Terimalah 

rumah ini untuk anda.”18 Dengan demikian, keluhuran spiritualitas tidak memenjara Ibn 

‘Arabi di dalam menara gading, namun mengejewantah dalam karakternya yang peka 

terhadap permasalahan sosial.  

  

Takwil Sufidalam Perdebatan 

Dalam kosmologi sufistik, Tuhan mengejewantahkan Diri-Nya dalam tiga bentuk 

kitab suci. Pertama, kitab wahyu tertulis, yaitu Alquran; kedua, semesta (the universe); 

 
15 Ian Almond, Sufism and Deconstruction: a Comparative Study fo Derrida and Ibn ‘Arabi 

(London: Routledge, 2004), 85. 
16‘Abd al-H{afi>z{ Farghali> ‘Ali> al-Qarni>, Muh}yi al-Di>n Ibn ‘Arabi>: Sult}a>n al-‘Arifi>n, h. 164. 
17 Al-Ima>m al-Sha‘ra>ni>, al-Yawa>qi>t wa-al-Jawa>hi>r fi-Baya>n ‘Aqa>’id al-Aka>bir (Beirut: Da>r Ih}ya>’ 

al-Tura>th al-‘Arabi>, t.t),h.  66.  
18‘Abd al-H{afi>z{ Farghali> ‘Ali> al-Qarni>, Muh}yi al-Di>n Ibn ‘Arabi>: Sult}a>n al-‘Arifi>n, h. 80-81. 



8    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

dan ketiga adalah jiwa manusia. Seperti halnya Alquran, masing-masing dari kedua 

‘wahyu’ ini bertabur tanda-tanda (a>ya>t) Tuhan. Ketiga entitas ini merujuk pada prinsip 

dan realitas yang sama, sebagai manifestasi Kebenaran Tertinggi (the Ultimate 

H{aqq).19 Oleh karenanya, terdapat keselarasan di antara kitab tertulis (kita>b Alla>h), 

alam raya (kita>b al-a>fa>q), dan jiwa manusia (kita>b al-anfus) karena ketiga entias ini 

merupakan teopani-teopani Tuhan.20 Jika semesta dan jiwa merupakan realitas multi-

dimensi, maka kesimpulan logisnya, Alquran yang merupakan cerminan tertulis dari 

kedua entitas itu, memiliki karakakteristik yang sama dalam hal multiplisitas dimensi 

maknanya. 

Berdasarkan hal di atas, tak sedikit ulama, seperti Ibn Taymiyyah, yang salah 

paham terhadap tafsir isyari, sehinggamenyamakan takwil isyari dengan takwil batini 

yang dianggap menolak dan tidak mengimani dimensi lahir Alquran.21Dari kalangan 

orientalis, pendapat yang sama dilontarkan oleh Nicholson. Menurutnya, komposisi 

Alquran pada dasarnya tidak bisa menjadi landasan bagi ajaran sufistik. Namun dengan 

mengadopsi perangkat takwil dari golongan Shi>‘ah, kaum sufi mampu menjustifikasi 

ajaran-ajaran mistis mereka, dengan cara mentakwilkan teks-teks suci sesuai dengan 

kepentingan-kepentingan mereka.22 Bagi kaum sufi, setiap ayat bahkan setiap kalimat 

dalam Alquran memuat makna spiritual di sebalik rangka tekstualnya. Makna ini hanya 

Allah singkapkan bagi orang-orang pilihan, melalui hati-hati mereka, ketika mengalami 

ektase-spiritual. Dengan asumsi seperti ini, setiap sufi akan dengan mudah menemukan 

justifikasi tekstual dari Alquran bagi setiap pendapat dan ajarannya, bagaimanapun 

liarnya.23 

Di tempat lain, Goldziher menegaskan bahwa kaum sufi mengunakan mekanisme 

interpretasi simbolik sebagai alat justifikasi bagi paham-paham yang sesuai dengan 

noktah-noktah Alquran dan Sunnah.24Fazlur Rahman menguatkan bahwatafsir isyari 

hanyalah ‘polesan tipis’ terhadap berbagai pemikiran asing yang tidak kompatibel 

dengan ajaran Alquran.25Tafsir isyari dengan demikian merupakan sarana bagi upaya 

rekonsiliasi antara teks-teks Islam dengan pemikiran-pemikiran ‘luar’ itu. Secara lebih 

spesifik, al-Ja>biri>berpendapat bahwa mekanisme takwil sufi adalah perangkat yang 

sebenarnya telah digunakan oleh berbagai aliran gnostik pada hanyak tradisi. Kaum 

sufi mengadopsi takwil gnostik yang berasal dari tradisi hellenisme dan filsafat mistik-

 
19 Wiliam C. Chittick, “Time, Space, and the Objectivity of Ethical Norms: The Teachings of Ibn 

al-'Arabī,” Islamic Studies, Vol. 39, No. 4, Special Issue: Islam and Science (Winter 2000): h. 585.  
20 Sajjad H. Rizvi, “The Existential Breath of al-raḥmān and the Munificent Grace of al-raḥīm : 

The Tafsīr Sūrat al-Fa>tih}ah of Ja>mi’ and the School of Ibn ‘Arabi>,”Journal of Qur'anic Studies, Vol. 8, 

No. 1 (2006): h. 58-59 
21Muh}ammad al-Sayyid al-Jiliand, al-Ima>mIbn Taymiyyah wa Mauqifuhu min Qad}iyyat al-Ta’wi>l 

(Jeddah: Maktabah ‘Ukaz}}, 1983), h. 209. 
22 Reynold A. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism (London: Curzon Press, 2005),h. 60-61. 
23Abu> ‘Abd al-Rah}ma>n al-Wa>s}ifi>, Mawa>zi>n al-S{u>fiyyah (Alexandria: Da>r al-I<ma>n, 2006), h. 58  
24 Ignaz Goldziher, Mazhab Tafsir: dari Aliran Klasik Hingga Modern, terj. M. Alaika Salamullah, 

dkk. (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006), h. 217. 
25 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: The 

University of Chicago Press, 2009), h. 3. 



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 9 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

hermetisme, dan kemudian digunakan untuk menundukan teks-teks agama terhadap 

ajaran-ajaran mereka, sehingga ‘rangka’ teks suci menjadi penuh muatan gnostik.26 

Berbeda dengan kalangan ulama eksoterik yang mendekati teks secara objektif dengan 

memfokuskan pada aspek historisitas dan linguistik teks, pendekatan sufistik 

merupakan pedekatan personal berdasarkan pengalaman mistis-subjektif, yang sama 

sekali terlepas dari kerangka historis maupun signifikansi rasio.27 

Terkait dengan konsep takwil Ibn ‘Arabi> secara khusus, beberapa akademisi juga 

menilainya sebagai liberasi pemaknaan teks Alquran berdasarkan pengalaman mistik. 

Corbin berpendapat, takwil yang dipraktikan Ibn ‘Arabi> pada dasarnya merupakan 

upaya pemahaman simbolik yang menggubah segala sesuatu menjadi simbol. 

Mekanisme ini mengasumsikan adanya esensi dalam segala sesuatu yang terlepas dari 

penalaran logika mapupun persepsi indrawi. Proses Interpretasi ini terkait dengan alam 

ide (the world of correspondences), di mana organ pengetahuannya merupakan 

imajinasi aktif.28 Takwil ini mengisyaratkan simbol-simbol yang terus berkembang 

(flowering), sebagai hasil yang diproduksi oleh imajinasi aktif itu. Karena daya 

imajinasi ini pada dasarnya termasuk entitas dunia ide yang mempelantarai alam 

spiritual murni dengan alam empiris-historis, maka takwil sufisik yang bertumpu pada 

daya imajinasi ini secara esensial tidak men-‘diami’ (inhabit) realitas kehidupan sehari-

hari. Sehingga pada tataran aksiologis, daya jiwa dan spiritual seorang sufi seringkali 

memberontak tatanan norma agama.29 

Secara lebih tegas, Almond menyatakan bahwa takwil Ibn ‘Arabi pada dasarnya 

bersifat dekonstruktif. Multiplisitas makna teks merupakan titik temu antara tafsir Ibn 

‘Arabi> dengan hermeneutika dekonstruktif, karena keduanya mengimani kebebasan 

absolut dalam memperlakukan teks.30 Keterbukaan hermeneutika dekonstruktif yang 

memandang teks sebagai mesin makna (meaning-machine) sehingga secara konstan 

mampu menghasilkan makna-makna baru, pada dasarnya tidak berbeda efeknya dari 

keterbukaan takwil Ibn ‘Arabi> terhadapAlquran. Ketidakterbatasan Pengarangnya 

(Tuhan) ‘meledakan’ (explodes) Alquran, melepaskannya sekaligus kepada semua arah, 

sehingga membuatnya mampu mengatakan hal tak terbatas kepada tujuan yang juga 

tak terhingga.31Dengan demikian takwil yang diterapkan Ibn ‘Arabi> merupakan teknik 

penafsiran mistis-esoteris yang mengasumsikan teks memiliki muatan makna ‘dalam’ 

yang tak terhingga. Alih-alih menafsiran teks, takwil justru melepaskannya, 

menggiring pembaca kepada tingkatan makna-makna baru yang lebih tinggi.32 

 
26 ‘Abid al-Ja>biri, Takwi>n al-‘Aql al-‘Arabi (Beirut: Markaz Dira>sa>t al-Wahdah al-‘Arabiyya, 

2002), h.  271. 
27Maryam Musharaf, “a Study on the Sufi Interpretation of  Qur’an and the Theory of 

Hermeneutic,” al-Bayan Journal, Vol. 11, No. 1 (June 2013):h. 34. 
28 Henry Corbin, Creative Imagination in The Sufism of Ibn ‘Arabi > ( New York: Routledge, 2008), 

h. 25-26. 
29 Henry Corbin, Creative Imagination in The Sufism of Ibn ‘Arabi >, h. 31. 
30 Ian Almond, Sufism and Deconstruction: a Comparative Study, h. 74. 
31 Ian Almond, Sufism and Deconstruction: a Comparative Study , h. 65-66. 
32Ian Almond, “The Meaning of Infinity in Sufi and Deconstructive Hermeneutics: When Is an 

Empty Text an Infinite One?,” h. 101. 



10    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

Di pihak lain, tak sedikit pula kalangan akademik yang membela dan mendukung 

tafsir isyari, termasuk takwil Ibn ‘Arabi>.Kalangan ini berpendapat bahwa pemaknaan 

isyari tidak mengeliminasi tatanan lahir Alquran, namun memberikan nuansa makna 

berbeda yang justru merupakan makna turunan dari makna literalnya. Omaima Abu> 

Bakar menjelaskan,karakter isyari (symbolic character) pada bahasa Alquran 

merupakan hal tipikal yang bisa kita temukan pada semua isinya.Hal ini karena proses 

pewahyuan hakikatnya adalah ‘mengulangi’ manifestasi Tuhan, sehingga sebagai 

implikasinya, teks suci mengungkapkan berbagai tingkatan makna. Interpretasi makna 

batin didasarkan pada kandungan simbolisme-metafisis kandungan Alquran, ditambah 

multiplisitas makna kata-katanya. Muatan internal ini berkaitan erat dengan dimensi 

eksternal, sebagaimana dimensi eksternal bersandar pada muatan internal.33 Kedua sisi 

lahir-batin dengan demikian merupakan suatu hal yang berelasi secara vertikal, serta 

tidak saling menegasikan. 

Kaum sufi sendiri menolak jika pendekatan penafsiran mereka dikategorikan 

sebagai takwil ba>t}i>ni>ataupun penafsiran bebas yang melabrak ketentuan-ketentuan 

eksoterik Alquran. Dalam kitabnya Fad}a>’ih} al-Ba>t}iniyyah, Al-Ghaza>li> (W. 505 H.) 

menjelaskan, perbedaan asasi antara kaumsufi dan Ba>t}iniyyah adalah bahwa meskipun 

kalangan sufiberorientasi pada upaya mengungkap makna spiritual dibalik teks, namun 

mereka masih menerima  makna eksternal teks. Adapun Ba>t}iniyyah, mereka hanya 

percaya pada aspek batin teks, dengan tujuan membatalkan tuntutan-tuntutan 

syariat.34Berdasarkan penjelasan ini, Campanini menegaskan, interpretasi sufistik 

merupakan proses evolusi penafsiran menuju tingkatan makna yang selalu lebih 

esoterik. Namun hal ini tidak selaras dengan model interpretasi mistis-gnostik yang 

dipraktikkan oleh sekte Isma>‘iliyyah. Esoterisme dalam tafsir sufimerupakan 

pengetahuan esensial yang berasal dari Tuhan, yang menunjukan jalan spiritual melalui 

bahasa eksternal teks, agar dengannya seseorang dapat memahami rahasia keimanan 

dan kepatuhan yang tersembunyi dalam rangka tektual. Dengan demikian, tafsir isyari 

merupakan hasil penyingkapan iluminatif dan tidak mungkin terjadi kontradiksi di 

dalamnya antara dimensi esoterik dan dimensi eksoterik.35 

Di tempat lain, Schimmel mengakui bahwametode hermeneutika sufistik 

bermacam-macam, mulai dari interpreatsi verbal yang sederhana hingga penafsiran 

simbolik dan alegoris, namun bagaimanapun, tidak menampik nilai dari makna 

eksternal Alquran.36 Akibat asumsi awal yang didapat ketika meneliti ungkapan-

ungkapan mistik kaum sufi, para peneliti Barat seringkali mengangap kaum sufi 

sebagai perwujudan gerakan yang terlepas total dari tuntutan-tuntutan legal-etis dalam 

 
33Omaima Abu> Bakr, “The Symbolic Function of Methapor in Medieval Sufi Poetry: The Case of 

Shustari,” Alif: Journal of Comparative Poetics, No. 12, Metaphor and Allegory in the Middle  Ages 

(1992): h. 42. 
34Abu> H{a>mid al-Ghaza>li>, Fad}a>ih} al-Batiniyyah (Beirut: Maktabat al-‘As}riyyah, 2011), h. 21-22.  
35Massimo Campanini, The Qur’a>n: The Basics, trans. Oliver Leaman (London and New York, 

Routledge, 2007),h. 89 
36 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (North Calorina: The University of North 

Carolina Press, 1975), h. 25. 



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 11 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

Islam dan tidak lagi memperdulikan formalitas agama. Namun bagi Schimmel, 

penghukuman seperti ini terlalu terburu-buru dan kurang tepat. Karena bagaimanapun, 

dalam keyakinan kaum sufi, syariat sebagai representasi dimensi eksternal Alquran, 

justru merupakan sumber yang darinya capaian spiritual berasal. Kaum sufi tidak 

menanggalkan bentuk-bentuk ritual agama, namun justru memaknainya secara lebih 

dalam (interiorizing).37 

Tentang takwil Ibn ‘Arabi secara khusus, tak sedikit juga kalangan akademik 

yang membelanya sebagai takwil yang reliable (ta’wi>l sa>’igh) karenadianggap selalu 

menghormati prinsip tekstualitas. Chittick dalam hal ini menegaskan bahwa 

interpretasi sufisik yang dipraktikkan oleh Ibn ‘Arabi> pada dasarnya tidak menolak 

makna literal. Makna batin merupakan makna tambahan berdasarkan penyingkapan 

ilahiyyah, yang bisa dipercaya sepanjang tidak berseberangan dengan makna literal. 

Hal ini mengingat fakta bahwa otoritas Tuhan merupakan tolok ukur utama dalam 

upaya memahami hakikat wahyu, bukan daya manusia yang terbatas. Oleh karenanya, 

untuk sampai pada pemahaman itu, manusia harus mengabdi secara total kepada 

Tuhan, membaca Alquran, dan menjalankan seluruh ketaatan sesuai dengan prinsip 

syariat.38 

Ibn ‘Arabi sendiri dalam al-Futu>h}a>t al-Makkiyyah menjelaskan urgensi prinsip 

tekstualitas dalam takwilnya dengan mengatakan,“jika terdapat ayat Alquran ataupun 

hadis dengan suatu lafal bahasa tertentu, maka prinsip utama (dalam  menafsirkan-nya) 

adalah pemaknaan apa adanya menurut kaidah bahasa Arab. Namun ketika Tuhan 

menggunakan lafal ini bukan dalam pengertian bahasa-nya, (melainkan sebagai istilah-

istilah syariat) seperti kata salat, wudu, haji, dan zakat, maka yang menjadi landasan 

adalah apa yang dikosepsikan dan ditetapkan Tuhan sebagai Sha>ri‘ (pembuat 

hukum).”39 Maka tak heran jika Chodkiewiczmenyebut pendekatan takwil Ibn 

‘Arabi>sebagaibentuk literalisme ketat (literal strictness).40 Dia menambahkan, jika kita 

melihat Ibn ‘Arabi> kerap menyalahkan kaum legalis-formalistik yang hanya 

mementingkan rangka eksoterik Alquran, namun nyatanya dia lebih keras terhadap 

kalangan Ba>t}iniyyah yang hanya menganggap makna simbolik-alegoris dan menolak 

makna eksternal. Oleh karena itu, kebahagian sejati bagi Ibn ‘Arabi> hanya digapai oleh 

orang yang memadukan makna lahir dengan makna batin. Sedikit pengetahuan tentang 

batin memalingkan seseorang dari zahir, sedangkan banyak pengetahuan tentang batin 

membuatnya kembali kepada zahir.41 

Mengingat bahwa takwil Ibn ‘Arabi> pada dasarnya selaras dengan 

eksoterismeAlquran, Rizwan Zamir menyebutnya sebagi hermeneutika literalisme-

spiritual. Jika bagi kaum sufi setiap huruf Alquran yang berbahasa Arab diyakini 
 

37 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, h. 106. 
38William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Hermeneutika al-Qur’a>n Ibnu al-‘Arabi,,h. 17-

18. 
39 Ibn ‘Arabi>, al-Futu>h}a>t al-Makkiyyah (Beirut: Da>r Ih}ya>’ al-Tura>th al-‘Arabi>, 2010), Jilid IV, h. 

106. 
40 Michel Chodkiewicz, An Ocean without Shore: Ibn ‘Arabi>, The Book, and the Law, h. 24. 
41 Michel Chodkiewicz, An Ocean without Shore: Ibn ‘Arabi>, The Book, and the Law, h. 24. 



12    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

sebagai murni kalam Tuhan, yang mencerminkan multiplisitas manifestasi-Nya yang 

tak terbatas, maka cara paling masuk akal untuk menyingkap mutliplisitas itu mesti 

beranjak dari rangka tekstual Alquran itu sendiri. Literalisme dalam konteks ini tidak 

berarti bahwa hanya ada satu kemungkinan makna dalam teks.Namun pembacaan 

secara literal terhadap Alquran secara bersamaan ‘membuncahkan’ pluralitas makna 

dari dalamnya.42Hal ini karena di samping faktor singkapan ruhani, konstruksi tekstual 

Alquran sendiri, termasuk karakteristik bahasa Arab yang kaya kosa-kata dan struktur 

gaya bahasa Alquran yang kompleks, secara inhrernt memungkinkan ragam penafsiran.   

Berdasarkan elaborasi di atas, dapat disimpulkan bahwa takwil sufistik, termasuk 

takwil Ibn ‘Arabi>, merupakan upaya memahami apa yang Allah maksud dalam 

konstruksi tekstual kitab-Nya berdasarkan ilha>m ilahi>, bukan malah memaksakan 

berbagai unsur asing memaknai Alquran. Makna spiritual adalah karunia Allah yang 

diberikan kepada orang-orang pilihan, ketika mereka membaca, merenungkan dan 

mengamalkan ajaran-ajaran Alquran secara terus-menerus. Dengan demikian, makna 

spiritual selalu merupakan makna derivatif dari makna tekstual, bukan malah 

menghapus ataupun menggantikannya.Kesalahpahaman mengenai hakikat tafsir isyari 

timbul karena pemahaman yang tidak menyeluruh, di samping pra-konsepsi negatif 

terhadap ajaran dan amalan kaum sufi.Takwil sufistik mempostulasikan, literaslisme 

dan spiritualitas berdialektika dalam menegosiasikan makna, sehingga melahirkan 

dualisme lahir-batin yang membentuk spektrum makna yang saling melengkapi. 

Implikasi epistemologis seperti ini terlihat jelas pada loyalitas kaum sufi terhadap 

dimensi syariatsecara khusus dan sistem dogma Islam secara umum. 

 

KonstruksiEpistemologi Takwil Ibn ‘Arabi> 

Teks Suci sebagai Cerminan Realitas Multi-Dimensi 

Pandangan seorang sufi terhadap teks Alquran terkait erat dengan kosmologi sufi 

yang yang melihatmultiplisitas alam. Dalam pandangan sufi, teks suci sebagai firman 

Tuhan ibarat cermin yang memantulkan berbagai realitas tersebut. Takwilmerupakan 

instrumen yang diasumsikan dapat menjembatani antara konstruksi teks suci dengan 

penyaksiandimensi spiritual.43 Oleh  karenanya, teks suci bukan merupakan entitas 

stagnan yang hanya memiliki satu kemungkinan makna, namunmerupakan cermin 

jernih yang dapat memantulkan kompleksitas alam tersebut, sehingga memiliki ragam 

makna. Penyingkapan batin dari dalam teks hanya akan didapat oleh mereka yang telah 

terlebih dahulu menjernihkan mata hatinya dari berbagai debu dan kotoran yang 

menggangu penglihatan mata hati. Konstruksi lahir teks merupakan pijakan dasar 

 
42 Syed Rizwan Zamir, “Tafsiral-Qur’a>n bi al-Qur’a>n: The Hermeneutics of Imitation and “Adab”in 

Ibn ‘Arabi’s Interpretation of the Qur’a>n,”: h. 9-12. 
43 Asep Salahudin, “Konstruksi Epistemologi Tasawuf,” dalam dalam Tarekat Qa>diriyyah 

Naqshabandiyyah Pondok Pesantren Suryalaya Membangun Peradaban Dunia, ed. Ajid Tohir 

(Suryalaya: Mudawaha warohmah Press, 2011), h. 90. 



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 13 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

interpretasi, namun batasan antara teks dan pemaknaan selalu bergeser sesuai dengan 

horizon pengalaman spiritual seorang sufi.44 

Alquran bukan merupakan teks linguistik-historis semata yang maknanya 

terpenjaraoleh berbagai aturan dan kaidah kebahasaan. Bahasa Arab sendiri yang 

merupakan bahasaAlquran, hanyalah setitik renik pada hamparan manifestasi kalam 

Tuhan yang tak berbatas. Alquran adalah firman Tuhan, sebagaimana hamparan 

realitas merupakan kata-kata-Nya. Sehingga yang paling penting bagi seorang sufi 

bukan memahami Alquran melalui perspektif bahasa, namun mendengarkan 

Pembicaranya secara langsung, dengan menyaksikan manifestasi-manifestasi kalam 

Pewicara, yang bertabur pada semesta wujud dan dalam kandungan teks secara 

bersamaan.45 Dengan demikian, pemaknaan sufi terhadap firman Alquran merupakan 

kombinasi antara ‘mendengarkan’ sabda-sabda wujud di alam luar dengan 

mendengarkan sabda-sabda jiwa dari dalam, yang sama-sama berstatus sebagai 

manifestasi kalam ketuhanan. 

Tak terkecuali pada kasus Ibn ‘Arabi>, pandangan kosmologi sufistik merupakan 

salah satu basis utama bagi asumsi hermeneutisnya.Ibn ‘Arabi> membagi realitas 

sebagaimana dikutip oleh Nas}r H{a>mid Abu> Zayd dalam bukunya Falsafat al-Ta’wi>l: 

Dira>sah fi> Ta’wi>l al-Qur’a>n ‘Ind Muh}yi al-Di>n bin ‘Arabi>, menjadi empat tingkatan. 

Pertama, ‘a>lam al-mulk wa al-shaha>dah, yakni alam fisik-empiris. Kedua, ‘a>lam al-

ghayb wa al-malaku>t, yakni alam batin-spiritual. Ketiga‘a>lam al-barzakh wa al-jabaru>t, 

yakni alam pelantara, yang disebut pula sebagi alam batasan (‘a>lam al-h{add). Dan 

keempat adalah ‘a>lam al-asma>’ al-ila>hiyyah (alam nama-nama Tuhan), yang 

merupakan alam gaibyang tertutup absolut (al-barzakh wa al-kiya>l al-mut}laq), yang 

disebut juga sebagai alam tujuan final (‘a>lam al-mat}la‘).46 Bertolak dari asumsi empat 

tingkatan kosmos ini, Ibn ‘Arabi> memandang bahwa segala sesuatu di alam wujud 

memiliki dimensi z}a>hir, ba>t}in, h}add, dan mat}la‘.Dalam konteks ini, Ibn ‘Arabi 

menjelaskan, “tak ada sesuatu pun melainkan memiliki dimensi z}a>hir, ba>t}in, h}add 

(batasan), dan mat}la‘ (tujuan final). Z{a>hir-nya adalah apa yang engkau tangkap dari 

bentuk fisiknya. Ba>t}in adalah apa yang engkau cerap dari efek substansi batin yang 

menguasai lahirnya. H{add adalah apa yang membedakan-nya dengan entitas lain. 

Sementara mat}la‘-nya adalah apa yang memungkinkan engkau sampai kepada 

(hakikat)-nya ketika engkau berhasil menyingkap tabirnya.”47 

Manusia misalnya, memiliki dimensi zahir, yaitu bentuk fisik yang dapat 

dipersepsi secara indrawi. Sementara dimensi batin manusia adalah ruh yang berkuasa 

atas bentuk fisik-nya. Manusia juga mempunyai h{add (batasan), yakni hal yang 

membedakannya dengan binatang, tumbuhan, dan benda mati. Sedangkan mat}la‘ 

manusia merupakan tujuan akhir keberadaannya. Konsepsi empat dimensi wujud ini 

 
44 Sajjad H. Rizvi, “ The Existential Breath of al-Rah}ma>n and the Munificent Grace of al-Rah}i>m: 

The TafsirSu>rat al-Fa>tih}a of Ja>mi> and the School of Ibn ‘Arabi>,”h. 59. 
45 Nas}r H{a>mid Abu> Zayd, Falsafat al-Ta’wi>l, h. 275 
46 Nas}r H{a>mid Abu> Zayd, Falsafat al-Ta’wi>l,h. 277. 
47Nas}r H{a>mid Abu> Zayd, Falsafat al-Ta’wi>l,h. 276.  



14    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

kemudian diberlakukan pada teks Alquran, sehingga menjadikannya memiliki 

tingkatan-tingkatan makna, yang saling terhubung satu sama lain. Kenyataan ini jika 

dilacak secara geneologis, selaras dengan sabda Nabi yang mengatakan, “setiap ayat 

memiliki dimensi zahir dan batin, setiap kata mempunyai batasan, dan setiap batasan 

memiliki tujuan final (mat}la‘).”48 

Multiplisitas realitas memantul pada cara Ibn ‘Arabi> membaca teks suci, 

sehingga memungkinkannya untuk menyingkap ragam makna. Makna, dengan 

demkikan, bukan sebatas apa yang tampak pada rangka tekstual Alquran, namun juga 

mencakup rahasia-rahasia ila>hiyyah yang terpendam di kedalaman teks. Namun seperti 

halnya keterpantulan bentuk-bentuk material pada cermin bergantung pada kejernihan 

cermin, begitu pula terpantulnya realitas-realitas gaib pada jiwa menyaratkan 

kejernihan dan kecuian jiwa dari noda-noda dosa dan akhlak tercela.49Hanya jiwa yang 

sucilahyang akan mampu menyingkap kualitas-kulaitas spiritual ketika membaca 

Alquran dari kedalaman horizonnya. Mengenai status ontologis pandangan ini, Kristin 

Zahra Sands menegaskan bahasa simbolik-metaforis yang digunakan kaum sufi dalam 

penafsiran Alquran bukan sekedar bentuk fantasi belaka, namun merupakan realitas 

objektif yang lahir dari hubungan dialektis antara pemikiran dan tatanan kosmos. Gaya 

bahasa dan diskursus yang digunakan dalam penafsiran sufistik mungkin saja tampak 

seperti metaforis, namun hakikat-nya ia merupakan deskripsi akan pengalaman 

langsung yang mereka alami dalam alam spiritual.50 

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat disarikan bahwa teks Alqurandalam 

pandangan Ibn ‘Arabi> merupakan lautan makna yang mecerminkan multi-lapisan 

semesta realitas. Jiwa sebagai indra batin mampu mendapatkan berbagai rahasia itu 

melalui pendekatan simbolik-alegoris, setelah terlebih melalui serangkaian proses 

penyucian dan pembersihan hati. Dengan demikian, Alquran tidak sebatas apa yang 

tampak pada rangka teksual, namun lebih dari itu, merupakan representasi kalam 

Tuhan yang abadi, yang mencakup-pantulkan seluruh lapisan realitas ciptaan-Nya. 

Lapisan makna-makna Alquran bervariabel mengikuti runtutan tangga-tangga realitas, 

mulai dari tingkatan paling lahir, sampai berujung pada makna paling batin. 

 

Prinsip Tekstualitas sebagai Basis‘Objektifisme’ 

Setiap mufasir, apa pun latar belakang dan spesifikasi keilmuannya, dituntut 

menguasai berbagai perangkat linguistik maupun stilistik, yang memungkinkannya 

melakukan analisis tektual-linguistik terhadap Alquran, tak terkecuali kaum sufi. 

Mohammad Hashim Kamali menjelaskan, berbagai prinsip dan ketentuan teknis yang 

membahas permasalahan kata beserta berbagai pengguanaan dan klasifikasinya (dala>lat 

al-alfa>z}) berfungsi sebagai instrumen penting untuk mendapatkan pengertian yang 

 
48 Ibn ‘Arabi>, al-Futu>h}a>t al-Makkiyyah, Jilid I, h. 285. 
49 Ja‘far al-S{ubh}a>ni>, al-Madkhal ila> al-‘Ilm wa al-Falsafah wa al-Ila>hiyya>t: Naz}ariyyat al-Ma‘rifah 

(Beirut: al-Da>r al-Isla>miyyah, 1990), h. 179-180. 
50 Kristin Zahra Sands, Sufi Commentaries on the Qur’a>n in Classical Islam, (New York: 

Routledge, 2006), h. 2.  



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 15 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

‘benar’ mengenai sistem ajaran Islam.51 Mengingat urgensi penguasaan dala>lat al-alfa>z{, 

maka tak mengherankan jika buku-buku ‘ulu>m al-qur’a>n mencantumkan disiplin ilmu 

us}u>l al-fiqh sebagai salah satu disiplin ilmu yang wajib dikuasai oleh seorang mufasir, 

karena seperti ditegaskan pula oleh M. Quraish Shihab bahwa us}u>l al-fiqh merupakan 

salah satu ilmu instrumental yang sangat dibutuhkan dalam rangka memahami 

Alquran, khususnya persoalan lafad dalam kaitannya dengan makna lafad itu, baik 

ketika berdiri sendiri sebagai satu kosakata, ataupun setelah terangkai dalam satu 

susunan kalimat.52 

Mengenai urgensi tatanan tekstual Alquran dalam takwil sufi, al-H{a>rith al-

Muh}a>sibi> (w. 243 H.) menjelaskan bahwa sebelum memahami kitab Alquran, seorang 

sufi harus terlebih dahulu menguasai berbagai ilmu dan kaidah-kaidah, yang telah 

digariskan oleh para ulama dalam disiplin ‘ulu>m al-Qur’a>n dan us}u>l al-fiqh, seperti 

ilmu na>sikh dan mansu>kh, muh}kam dan mutasha>bih, uslu>b taqdi>m dan ta’khi>r, makna 

‘a>m dan kha>s}s}, kata-kata langka (ghari>b al-lughah), dan lain-lain. Al-Muh}a>sibi> juga 

menandaskan, sebagian teks suci ada yang tidak bisa diketahui makna-nya kecuali 

dengan penjelasan al-Sunnah ataupun Ijma>‘,ada pula yang hanya bisa dipahami ketika 

ditinjau aspek intertekstualitasnya.53 Berdasarkan penjelasan ini, pemahaman yang 

dikehendaki oleh kaum sufi adalah pemahaman spiritual yang berlandaskan tatanan 

eksoterik Alquran, sehingga pemaknaannya diharapkan tidak mengacau semena-mena. 

Urgensi dimensi eksoterik dalam interpretasi Alquran tak terlepas dari 

pandangan keterpaduan antara aspek mistis dengan aspek dogmatis dalam Islam. 

Upaya memisahkan elemen spiritual dari konstruksi ajaran agama yang berperan 

sebagai penyokong eksternal, justru berakibat fatal, karena berpotensi menghancurkan 

sendi-sendi spiritualitas itu sendiri. Hal ini karena bagaimanapun, mistisisme harus 

bergantung pada bentuk ekternal ajaran agama, agar tidak kehilangan landasan 

objektifitasnya.54Tidak seperti pendekatan ba>t}ini >, hubungan antara domain ‘luar’ 

(outward) dan domain ‘dalam’ (inward) dalam ajaran tasawuf secara keseluruhan, 

merupakan hubungan saling melengkapi. Eksoterisme dianalogikan sebagai garis 

sebuah lingkaran, sementara esoterisme diserupakan sebagai pusat lingkaran tersebut. 

Jarak tempuh dari garis terluar menuju pusat merupakan jalan mistis yang disebut 

sebagai tarekat, yang mampu menghubungkan tampilan eksternal kepada rahasia 

batin.55 

Fakta yang terkadang luput dari kebanyakan kalangan akademik adalah bahwa 

Ibn ‘Arabi dalam konsep dan praktik takwilnya sangat menghargai eksoterisme 

Alquran. Mengenai hal ini, Ibn ‘Arabi>memaparkan,   

 
51 Mohammad Hashim Kamali, The Principles of Islamic Jurisprudence (Geneva: Islamic Texts 

Society, 1989), h. 86-87. 
52 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Ciputat: Lentera Hati, 2013), h. 155-156.      
53 Al-H{a>rith bin Asad al-Muh}a>sibi>, al-‘Aql wa Fahm al-Qur’a>n (Beirut: Da>r al-Fikr, 1971), h. 325-

326.  
54 William Stodart, Outline of Sufisme: The Essentials of Islamic Spirituality (Indiana: World 

Wisdom, 2012), h. 3 
55 William Stodart, Outline of Sufisme: The Essentials of Islamic Spirituality, h. 4-5. 



16    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

Jika terdapat ayat Alquran ataupun hadis dengan suatu lafal bahasa tertentu, maka 

prinsip utama (dalam  menafsirkan-nya) adalah pemaknaan apa adanya menurut 

kaidah bahasa Arab. Namun ketika Tuhan menggunakan lafal ini bukan dalam 

pengertian bahasa-nya, (melainkan sebagai istilah-istilah syariat) seperti kata salat, 

wudu, haji, dan zakat, maka yang menjadi landasan adalah apa yang dikosepsikan 

dan ditetapkan Tuhan sebagai Sha>ri‘ (pembuat hukum).... Semua bentuk perintah 

shar’ (awa>mir al-shar’) dipahami sebagai makna kewajiban (melakukan) dan semua 

bentuk larangan dipahami sebagai makna keharaman, selama tidak ada indikasi 

kondisi tertentu yang membelok-kan makna kewajiban ini menjadi anjuran (al-nadb) 

ataupun kebolehan (al-iba>h}ah). Begitu pula bentuk larangan (tidak bermakna 

haram), jika terdapat indikasi yang menjadikan-nya bermakna kurang baik 

(kara>hah).56 
 

Jika dianalisis secara seksama, pernyataan Ibn ‘Arabi> di atas memiliki kesesuaian 

dengan kaidah inti penafsiran yang dibahas dalam literatur ‘usu>l al-fiqh dan‘ulu>m al-

qur’a>n. Hal ini sebagaimana ditandaskan oleh Qut}b al-Raysu>ni bahwa para ulama 

us}u>liyyi>n sepakat bahwa yang menjadi pondasi inti dalam menafsirkan Alquran adalah 

bahwa teks Alquran harus dimaknai berdasarkan pengertian doktrinal keislaman (al-

h}aqi>qah al-shar‘iyyah), setelah itu berdasar pengertian tradisi, baru kemudian 

pengertian kebahasaan.57 

Berdasarkan penjelasan di atas, takwil bagi Ibn ‘Arabi tidak boleh menyangkal 

makna zahir teks, sehingga  penyingkapan makna esoterik dengan sendirinya tidak 

akan menegasikan perintah-perintah dan larangan-larangan syariat. Dalam konteks 

takwil Ibn ‘Arabi> Nas}r H{a>mid Abu> Zayd menegaskan bahwa loyalitas Ibn ‘Arabi> 

terhadap makna lahir teks tidak hanya dalam tingkatan ayat-ayat hukum dan ibadah 

saja, namun juga dalam tingkatan ayat-ayat akidah.58 Bahkan loyalitas Ibn ‘Arabi> 

terhadap makna lahir, dalam banyak kasus, telah mendorong beberapa ulama 

sezamannya mengkatategorikannya sebagai pengikut mazhab Ibn H}azm al-

Z}a>hiri>.59Begitu pentingnya makna lahir karena merupakan pondasi penting yang 

menjadi landasan makna batin. Seseorang tak akan mampu menangkap makna batin, 

kecuali melalui konstruksi lahir, yang membingkainya dalam ruang-lingkup bahasa 

yang dapat dipahami manusia secara umum.     

Dalam pandangan Ibn ‘Arabi>, sebagaimana sufi lain, bahasa profan manusia pada 

tataran semantik konvensionalnya (al-bu‘d al-dala>’ili> al-‘urfi) adalah gema bagi bahasa 

Ilahi>, dan merupakan salah satu manifestasinya. Dimensi semantis bahasa manusia ini 

mewakili tingkatan makna lahir, namun pada saat yang sama mengisyaratkan makna 

ilahiyah yang tersembunyi. Tak mengherankan jika para sufi bersikukuh menegaskan 

 
56 Ibn ‘Arabi>, al-Futu>h}a>t al-Makkiyyah, Jilid IV, h. 106. 
57 Qut}b al-Raysu>ni>, al-Nas}s} al-Qur’a>ni> min Taha>fut al-Qira>’ah ila> Ufuq al-Tadabbur (Rabat: 

Wiza>ra>t al-Awqa>f wa al-Shu’u>n al-Isla>miyyah, 2010), h. 65.  
58 Nas}r H{a>mid Abu> Zayd, Falsafat al-Ta’wi>l,h. 26. 
59 Mah}mu>d Ghura>b, al-Fiqh ‘ind al-Shaykh al-Akbar Muh}yi al-Di>n Ibn al-‘Arabi> (Damaskus: 

Maktabat Nad}ar, 1993), h. 7-9. 



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 17 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

penting-nya dimensi lahir untuk bisa menembus kepada tingkat makna batin.60 Karena 

bagaimanapun, dimensi lahir merupakan tanda (al-rumz), yang tanpanya mustahil 

seseorang sampai pada petanda (al-marmu>z). Dengan demikian, penolakan sementara 

ahli fiqh terhadap pena’wilan kaum sufi muncul karena miskonsepsi mereka terhadap 

metodologi interpretasi kaum sufi, sehingga mereka menuduh kaum sufi menanggalkan 

makna-makna zahir dan menyamakan mereka dengan kaum Ba>t}iniyyah.  

       

Konteks Psikis-Spiritual sebagai Basis Pemaknaan Batin 

Konstruksi tekstual adalah basis utama bagi ‘objektivasi’ penafsiran, namun 

makna tidak sepenuhnya terpenjara dalam batasan teks. Dalam pandangan kaum sufi, 

Alquran adalah representasi kalam Allah yang membentang sepanjang 

ketidakterhinggaan (kala>m qadi>m). Seperti halnya kalimat kosmik Allah tidak terbatas, 

kalimatAlquran, meskipun komposisi harfiahnya terbatas, namun mengisyaratkan 

multiplisitas makna wuju>diyyah yang tak terbatas.61 Namun demikian, hanya pribadi 

manusia yang melakukan penycian diri secara terus-menerus, yang akan mampu 

menyingkap rahasia-rahasia gaib dari dalam teks Alquran.62 Oleh karenanya, makna 

batin merupakan capaian mistis yang terkuak bagi seorang sufi sesuai tingkat 

spiritualnya. 

Ketika melakukan penafsiran, pengalaman intuitif yang dialami seorang sufi 

memaninkan peran yang sangat signifikan dalam proses pemaknaan.Pengalaman 

intuitif ini merupakan kondisi psiko-spiritual yang dialami oleh seorang sufi dalam 

hatinya, sebagai buah dari prosesperjuangan melawan nafsu  dan ego rendah. Spektrum 

makna Alquran yang berkorespondensi dengan realitas multi-dimensi ditangkap oleh 

hati seorang sufi berdasarkan konteks psikis-spiritual tersebut. Perlu digarisbawahi 

bahwa dalam pemaknaan isyari, konteks tidak hanya berarti fenomena sosio-kultural 

yang mengitari proses penafsiran teks, namun lebih terasosiasikan kepada pengalaman 

spiritual kaum sufi ketika membaca teks suci.Berkaitan dengan hal ini, Ibn ‘Arabi >, 

sebagaimana dikutip oleh Ami>r ‘Abba>s, menyatakan bahwa makna berpusat dalam 

hati, dan kemudian tersingkap bagi pembaca sedikit demi sedikit, sesuai dengan 

tingkat perjuangan spiritualnya. Namun bagaimana pun, tersingkapnya makna tersebut 

terealisasi melalui pelantara teks.63 Oleh karena itu, hati (qalb) bagi kaum sufi adalah 

kata kunci paling berharga, karena merupakan media pencerap kualitas-kualitas hakiki 

dalam bentangan realitas semesta.64 Kejernihan hati seorang hamba, yang ditempa 

melalui perjuangan melawan ego rendah, dapat memantulkan rahasia-rahasia Ila>hi> di 

sebalik teks suci Alquran. 

 
60 Nasr H{a>mid Abu> Zayd, “Al-Lughah, al-Wuju>d, al-Qur’a>n: Dira>sah fi> al-Fikr al-S{u>fi>,” al-Karmal- 

Ra>mallah, No. 62 (2000): h. 159. 
61 Nasr H{a>mid Abu> Zayd, “ al-Lughah, al-Wuju>d, al-Qur’a>n: Dira>sah fi> al-Fikr al-S{u>fi>,” h. 159 
62 ‘Abba>s Ami>r, al-Ma‘na> al-Qur’a>ni> bayn al-Tafsirwa al-Ta’wi>l: Dira>sah Tah}li>liyyah fi>-al-Nas}s} al-

Qur’a>ni>(Beirut: Mu’assasah al-Intisha>r al-‘Arabi>, 2008), h. 121. 
63 ‘Abba>s Ami>r, al-Ma‘na> al-Qur’a>ni> bayn al-Tafsirwa al-Ta’wi>l, h. 62. 
64 Kabir Helminski, The Knowing Heart: A Sufi Path of Transformation (Boston & London: 

Shambhala Publications, 2000), h. 71-72. 



18    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

Dalam al-Futu>h{a>t-nyaIbn ‘Arabi secara lebih jelas menjabarkan bagaimana kaum 

sufi menyingkap rahasia-rahasiaAlquranmelalui hati. Beliau menjelaskan,  

Pembicaraan kaum sufi dalam menjelaskan kitab agung Alquran ... adalah 

ungkapan-ungkapan simbolis (isha>ra>t), meskipun pada saat yang sama juga 

merupakan penjelasan faktual dan bentuk penafsiran terhadap makna-makna-nya 

yang bernilai. Semua isharat itu tersingkap dalam hati-hati mereka, dengan tetap 

mengakui makna umumnya dalam bentuk kitab yang diturunkan, seperti yang 

dipahami oleh kalangan ahli lahir (ahl al-lisa>n), yang dengan bahasa mereka Alquran 

turun. Dengan demikian, Allah menjadikan cakupan makna Alquran menjangkau 

(pemahaman) dua dimensi, seperti difirmankan Allah, “Kami akan memperlihatkan 
kepada mereka tanda-tanda (kebesaran) Kami di segenap penjuru dan pada diri 
mereka sendiri,” (Q.S. Fus}s}ilat [41]: 53). Yakni, tanda-tanda yang diturunkan di 

alam semseta dan dalam diri-dri mereka. Maka demikian, setiap ayat yang 

diturunkan memiliki dua dimensi; satu dimensi mereka saksikan di dalam diri 

mereka, dan dimensi lain mereka saksikan di luar diri mereka.65 

Dari penjabaran ibn ‘Arabi> ini, dapat dipahami bahwa makna batin hakikatnya 

adalah makna-makna yang secara inherent terkandung di dalam Alquran dan tersingkap 

bagi orang-orang pilihan. Pemahaman makna ini bukan merupakan pemahaman asing, 

karena pada dasarnya berkesesuaian dengan makna tekstual dan tradisi kenabian. 

Dalam hal ini, secara lebih khusus Rizwan Zamir dalam artikel ilmiahnya menegaskan, 

tulisan-tulisan Ibn ‘Arabi>, termasuk berbagai penafsiran-nya terhadap Alquran, 

merupakan sintesis dari berbagai komponen pemaknaan, meliputi analisis literal, 

tradisi tranmisional, demonstrasi rasional, dan penyingkapan mistis-spritual.66 Makna 

teks tidak dikonstruksikan hanya oleh wawasan seorang sufi, karena bagaimanapun, 

teks bukanlah objek mati yang bisa digusur kemana pun oleh unsur subjektivitasnya.  

Ditinjau dari perspektif psikologi, Fontana mengafismasi secara positif implikasi 

relasional antara kondisi psikis seseorang dengan ragam aktifitas dan tindakan-nya.67 

Dengan kata lain, kondisi jiwa seseorang mempengaruhi cara dia berprilaku, termasuk 

bagaimana ia menginterpretasikan fenomena. Sementara melalui perspektif psikologi 

sufistik secara khusus, konteks psikis-spiritual seorang sufi dapat membukakan horizon 

baru yang berorientasikan nilai-nilai moral-spiritual di balik rangka tekstual. Hal ini 

karena seperti diungkapkan Frager, jiwa merupakan entitas immateri yang abadi dan 

tak terbatas, sebagai representasi ru>h} ila>hi>. Melalui media hati yang suci dan bersih 

setelah serangkaian proses olah-batin, jiwa mampu mengungkap realitas-realitas 

ba>t}iniyyah yang tersembunyi di balik kompleksitas dunia fisik-material.68 Demikian 

dalamnya pengalaman spiritual seorang sufi, sehingga ketika membaca teks Alquran, ia 

 
65Ibn ‘Arabi>, al-Futu>h}a>t al-Makkiyyah, Jilid II, h. 20. 
66 Syed Rizwan Zamir, “Tafsir al-Qur'an bi'l Qur'an: The Hermeneutics of Imitation and Adab in 

Ibn 'Arabī's Interpretation of the Qur'ân,” h. 7. 
67 David Fontana, Psychology, Religion, and Spirituality  (Malden: BPS Blackwell, 2003), h. 23-24. 
68 Robert Frager, Hati, Diri, dan Jiwa: Psikologi Sufi untuk Transformasi Jiwa, terj. Hasmiyah Rauf 

(Jakarta: Serambi, 2005), h. 55-56. 



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 19 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

dapat menangkap makna batin di samping makna zahir teks, sesuai dengan tingkatan 

maqa>m dan ha>l-nya.  

Kesimpulannya, konteks psiko-spiritual yang dialami seorang sufi berkontribusi 

besar bagi penyingkapan makna esoterik Alquran yang secara ontologis 

berkorespondensi dengan hakikat realitas. Ibn ‘Arabi, sebagaimana sufi lain, 

menisbatkan pemahaman takwil sufistik ini khusus kepada orang-orang yang berjiwa 

suci, yang terlebih dahulu melakukan prosesi perjuangan spiritual (al-muja>hadah) dan 

penyucian jiwa (tas}fiyyat al-nafs) tiada henti. Hal ini karena baginya, pemahaman dan 

penyingkapan makna spiritual dalam Alquran hanya dapat memantul secara jernih pada 

media hati yang juga bersih.Namun segera perlu diingatkan bahwa makna batin bukan 

merupakan makna yang mendekonstruksi tatanan teks suci, melainkan makna intrinsik 

yang jusrtu mengungkapkan nuansa moral-spiritual teks Alquran.  
 

Makna Isyari: Dialektika antara Teks dan Konteks  

Teks bagi pihak mutakallim (pembicara/ penulis) memiliki satu makna sesuai 

kehendaknya (al-dala>lah al-h}aqi>qiyyah), namun pihak mukha>t}ab (pendengar/ pembaca) 

tidak dapat memastikan maksud itu, sehingga makna teks itu baginya bersifat relatif 

(al-dala>lah al-nisbiyyah). Pemahaman pihak mukha>t}ab terhadap teks akan banyak 

dipengaruhi oleh konteks yang berbeda, sehingga pada gilirannya mengakibatkan 

ragam penafsiran.69 Dalam konteks interpretasi Alquran, makna hakiki adalah hak 

prerogatif Allah sebagai Pembicara. Setiap penafsir dituntut untuk mengerahkan 

segenap kemampuannya untuk menyingkap makna Alquran, namun tak satu pun 

berhak mengklaim bahwa penafsirannya adalah makna yang dikehendaki-Nya. Makna 

Alquran dengan demikian tidak dapat ditangkap hanya melalui petunjuk tekstual saja, 

karena selainnya, terdapat banyak media yang berfungsi untuk mengungkapnya, 

meliputi berbagai kejadian, kondisi, dan situasi mental yang terlibat ketika proses 

pemaknaan berlangsung.70 

Dari perspektif takwil isyari,  makna tidak terbatas pada apa yang tampak pada 

lapisan eksternal teks yang didapat melalui analisis bahasa dan informasi-informasi 

profetik, namun juga mencakup singkapan-singkapan spiritual yang berada di baliknya. 

Teks bukan merupakan suatu fenomena komunikasi yang memiliki akhir, namun teks 

dipahami sebagai mesin yang secara berkelanjutan menyuguhkan makna-makna baru, 

sesuai dengan situasi dan momen pembaca.71 Teks dengan demikian merupakan simbol 

yang menyiratkan pusaka makna-makna terpendam di kedalamannya. Hal inilah yang 

menyebabkan makna-makna bereda, yang berkembang tanpa jeda, selaras dengan 

 
69 Nasarudin Umar, Deradikalisasi Pemahaman al-Qur’a>n dan al-Hadis (Jakarta: PT. Elex Media 

Komputindo, 2014), h. 54. 
70 Tama>m H{assa>n, “Z{ila>l al-Ma‘a>ni> fi> al-Qur’a>n al-Kari>m,” Journal of Qur'anic Studies, Vol. 7, No. 

1 (2005): h. 136.  
71 Ian Almond, Sufism and Deconstruction: A Comparative Study of Derrida and Ibn ‘Arabi> , h.  

68-69. 



20    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

perbedaan tingkatan cakrawala pembaca. Terkait dengan ragam makna yang 

diakibatkan oleh perbedaan kapasitas pembaca, Ibn ‘Arabi >menuturkan,  

Bisa jadi suatu ayat Alquran sama bunyinya dalam pendengaran (para audien), 

namun seseorang memahami darinya satu hal, sedangkan seorang yang lain tidak 

menangkap hal itu namun malah memahami hal lain, sementara orang lain mampu 

memahami dari-nya lebih banyak makna. Dengan demikian, setiap orang yang 

berfikir akan berargumentasi dengan pemahaman-nya yang berbeda terhadap 

Alquran, karena perbedaan potensialitas pemahaman (isti‘da>d al-afha>m).72 

Namun demikian, kaum sufi sendiri menyadari bahwa penyingkapan-

penyingkapan spiritual yang mereka dapatkan adalah pengalaman subjektif-personal, 

sehingga memiliki kemungkinan penyimpangan. Oleh karena itu, dalam konteks 

interpretasi isyari, komposisi eksoterik Alquran, yang dikonstruksikan oleh pendekatan 

kebahasaan dan tradisi kenabian, merupakan barometer inti yang digunakan untuk 

mengukur validitas pemaknaan spiritual. Maka demikian, meskipun orientasi tafsir 

isyari merupakan mistis-spiritual, namun hal ini tidak berarti penegasian makna 

tekstual Alquran. Penyingkapan spiritual kemudian harus didialogkan terlebih dahulu 

dengan konstruksi tekstualnya. Karena bagaimanapun, petunjuk tekstual beserta 

komunitas makna yang dibangun di atasnya merupakan pijakan inti bagi usaha 

interpretasi secara umum, yang akan mengantisipasipotensi kesewenang-kenangan dan 

relativisme penafsiran.73 

Ibn ‘Arabi> memandang bahwa Alquran sebagai “ekspresi bahasa Tuhan” (His 

linguistic self-expression),74 yang setiap hurufnya berkoresponden dengan keadaan pra-

eksistensinya di al-lawh} al-mah}fu>z}. Pelabrakan terhadap susuan literal Alquran sama 

saja dengan pembangkangan terhadap otoritas Tuhan itu sendiri. Makna batin pada 

dasarnya tidak mendekonstruksi tatanan tekstual Alquran karena pada dasarnya 

merupakan makna ‘lanjutan’ dari makna zahir, sehingga lebih tepat dikategorikan 

sebagai makna pelengkap. Ibn ‘Arabi> dalam hal ini menjelaskan, “Orang yang menaati 

zahir (Alquran), akan tampak baginya dalam hal lahir ini pengetahuan yang tak pernah 

terbayang dalam benak siapa pun sebelumnya, (yakni) bahwa ilmu yang diketahui oleh 

ahli kashf (hakikatnya) terkandung oleh sisi zahir tersebut.”75Maka dari itu,Abu> Zayd 

berargumen, penafsiran sufistik tidak termasuk kategori ta’wi>lbat}i>ni >, karena pada 

dasarnya merupakan isharat-isharat spiritual yang termuat dalam teks dari segi 

signifikansi, bukan sebagai makna utama.76 Signifikansi merupakan “makna bayangan” 

yang menambah spekturm kandungan teks, bukan malah menghancurkan tatanannya.  

Berdasarkan penjelasan di atas, signifikansi makna yang didapat seorang sufi 

dapat dikatakan merupakan hasil ‘dialektika’ antara makna tekstual dengan pencerapan 

 
72Ibn ‘Arabi>, al-Futu>h}a>t al-Makkiyyah, Jilid II, h. 32. 
73 Khaled M. Abou el-Fadl, And God Knows the Soldiers (New York: University Press of America, 

2001), h. 94-95. 
74 William C. Chittick, Ibn ‘Arabi>: Heir to the Prophets, h. 17. 
75 Mah}mu>d Ghura>b, al-Fiqh ‘ind al-Shaykh al-Akbar Muh}yi al-Di>n Ibn al-‘Arabi >, h. 47. 
76 Nasr H{a>mid Abu> Zayd, Mafhu>m al-Nas}s}: Dira>sah fi> ‘Ulu>m al-Qur’a>n,h. 234 



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 21 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

batin spiritual. Makna secara inherent bersifat kontekstual dalam artian tidak statis, 

karena pergeserannya mengikuti kondisi psikis-spiritual seorang sufi. Dalam proses 

mental ini, kaum sufi tidak menegasikan makna pertama yang segera dipahami dari 

tatanan tekstual (al-mutaba>dar). Hanya saja, penyempitan makna sebatas pada 

tingkatan eksternal Alquran merupakan tindakan represif, yang justru mencerabut 

intimasi komunikasi teks suci dengan hati-hati yang merindukan kehadiran Allah sang 

Pembicara. Dalam kaitan ini, Ibn ‘Arabi berwasiat bahwa kita semua sepatutnya 

membaca Alquran dengan penuh perenungan, karena sebagaimana diturunkan kepada 

kalbu Muhammad, makna-makna Alquran juga diturnkan kepada setiap hati pembaca 

ketika membacanya, sehingga Alquran seakan turun secara terus menerus.77 Ini artinya 

bahwa horizon ‘mental’ setiap pembaca memungkinkan pembacaan yang berbeda 

terhadap teks suci yang sama. 

Proses takwil isyari secara umum dan takwil Ibn ‘Arabi> secara khusus, bisa 

dibaca melaluipendekatan hermeneutis Abu> Zayd yang menyatakan bahwa pencapaian 

signifikansi makna (al-maghza>), yang pada dasarnya merupakan pemaknaan lanjutan 

atas makna teks (dala>lat al-nas}s}). Mekanisme takwil mengharuskan seorang mufasir 

menguasai berbagai disiplin ilmu yang berkaitan dengan aspek kebahasaan dan ilmu-

limu Alquran yang banyak bertumpu pada aspek periwayatan (al-ma’thu>r). Aspek 

kebahasaan dan ‘ulu>m al-qur’a>n memungkinkannya memahami makna ‘objektif’, yang 

dalam tradisi interpretasi Alquran diistilahkan dengan makna tafsir. Takwil yang tidak 

berpegang kepada tafsir adalah jenis takwil yang tidak diperbolehkan, karena 

memahami Alquran tidak boleh hanya berdasar pada spekulasi murni, dengan cara 

menundukan teks kepada ego subjektif dan ideologi penafsir.78 

Untuk sampai pada makna signifikansi, takwil harus terlebih dahulu bersandar 

kepada makna original-tekstual, karena bagaimanapun, teks Alquran memiliki makna 

historis (al-dala>lah al-ta>rikhiyyah), yakni konteks original di mana teks dipahami oleh 

audiens pertama, yang tanpanya seseorang tidak bisa langusng melompat untuk 

mengkontekstualisasikan teks tersebut.79 Bagaimanapun, konteksualisasi akan 

membutuhkan makna original ini sebagai tahapan awal yang penting dalam upaya 

menangkap signifikansi makna. Bagi Nas}r H}a>mid, pendapat yang mengatakan bahwa 

takwil merupakan proses rasional-subjekstif yang bertujuan untuk menundukan teks 

kepada horizon pemikiran mufasir semata, merupakan pandangan yang melupakan 

otoritas teks beserta khazanah penafsirannya dalam mempengaruhi pemikiran mufasir 

tersebut. Hubungan antara pembaca dengan teks, dengan demikian, bukan merupakan 

hubungan penundukan (ikhd}a>’) dari pihak pembaca dan ketundukan (khud}u>’) dari 

 
77 Kautsar Azhari Noer, “Hermeneutika Sufi: Sebuah Kajian atas Pandangan Ibn  Arabi  tentang  

Takwil al-Qur’an,” h. 320. 
78 Nas}r H{a>mid Abu> Zayd, Mafhu>m al-Nas}s}: Dira>sah fi> ‘Ulu>m al-Qur’a>n (Kairo: Da>r al-Tanwi>r, 

1993), h. 232-241.  
79 Nas}r H{a>mid Abu> Zayd, Naqd al-Khit}a>b al-Di>ni> (Kairo: Si>na> li-al-Nashr, 1994), h. 118-119.  



22    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

pihak teks. Namun hubungan di antara keduanya merupakan hubungan dialekstis, di 

mana keduanya secara mutual saling mempengaruhi.80 

Dalam konteks takwil Ibn ‘Arabi>, sebagaimana takwil isyari secara umum, 

dialektika antara tatanan teks dengan cakrawala jiwa seorang sufi ketika membaca teks 

suci memproduksi signifikansi makna yang mengacu pada hakikat-hakikat spiritual. 

Namun proses kontekstualisasi isyari ini sama sekali tidak berimplikasi terhadap 

dekonstruksi tatanan tekstual Alquran, karena pada dasarnya makna spiritual 

merupakan makna lanjutan, yang tidak merusak makna original. Hubungan antara teks 

dengan konteks batin merupakan hubungan dialektis yang saling memperkaya, bukan 

malah saling menegasikan.  

 

 

Penutup 

Berdasarkan hasil penelitian di atas, penulis menyimpulkan bahwaepistemologi 

takwilsufistikbesifat kompleks, sehingga tidak bisadilihat dari satu perspektif saja. 

Membaca pemaknaan isyari hanya melalui satu sudut pandang akan memberikan 

gambaran yang tak utuh, sehingga tak jarang mengakibatkan kesalahpahaman 

terhadapnya.Epistemlogi takwil yang digagas oleh Ibn ‘Arabi> tidak bisa dilepaskan 

dari kosmologi sufitik yang memandang multiplisitas alam. Teks Alquran bagi Ibn 

‘Arabi adalah cerminan dari realitas multi-dimensi ini, sehingga pada dirinya sendiri 

memiliki potensi multiplisitas makna. Makna lahir dengan demikian bukan satu-

satunya makna Alquran, sebagaimana alam empiris bukan satu-satunya alam ciptaan. 

Tapi tidak semua orang bisa mengakses dimensi esoteris dari konstruski tekstual 

Alquran. Hanya kondisi jiwa yang suci, menurut Ibn ‘Arabi, yang bisa menyingkapnya. 

Maka dari itu, konteks psikis-spiritual, yang tak lain adalah tingkatan mistik seorang 

sufi, berpengaruh sangat besar dalam menyibakkan tirai-tirai ‘kelegapan’ teks suci. 

Namun demikian, “ektase hermeuneutis” seorang sufi tidak diperkenankan untuk 

berlepas dari kendali eksoterisme Alquran, karena menurut Ibn ‘Arabi>, setiap huruf 

Alquran adalah representasi kalam Allah yang menuntut ketaatan dan pengagungan 

mutlak. Takwil dengan demikian adalah proses dialektis antara teks suci dengan 

konteks batinseorang sufi secara harmonis dalam menegosiasikan ragamkemungkinan 

makna, sebagai cerminanrealitas multi-dimensi. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
80 Nas}r H{a>mid Abu> Zayd, Falsafat al-Ta’wi>l:h. 5-6. 



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 23 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abu> Bakr, Omaima. “The Symbolic Function of Methapor in Medieval Sufi Poetry: 

The Case of Shustari,” Alif: Journal of Comparative Poetics, No. 12, Metaphor 

and Allegory in the Middle  Ages (1992): p. 40-57. 

Abu> Zayd, Nas}r H{a>mid.Falsafat al-Ta’wi>l: Dira>sah fi> Ta’wi>l al-Qur’a>n ‘Ind Muh}yi al-
Di>n bin ‘Arabi>. Beirut: Da>r al-Wih}dah, 1983.  

--------.Mafhu>m al-Nas}s}: Dira>sah fi> ‘Ulu>m al-Qur’a>n.Kairo: Da>r al-Tanwi>r, 1993.  

--------.Naqd al-Khit}a>b al-Di>ni>.Kairo: Si>na> li-al-Nashr, 1994.  

--------. “Al-Lughah, al-Wuju>d, al-Qur’a>n: Dira>sah fi> al-Fikr al-S{u>fi>,” al-Karmal- 
Ra>mallah, No. 62 (2000): pp. 156-186. 

Abou el-Fadl, Khaled M. And God Knows the Soldiers.New York: University Press of 

America, 2001. 

Almond, Ian. “The Meaning of Infinity in Sufi and Deconstructive Hermeneutics: 

When Is an Empty Text an Infinite One?,”Journal of the American Academy of 
Religion, Vol. 72, No. 1 (Mar., 2004): p. 97-117. 

--------.Sufism and Deconstruction: a Comparative Study fo Derrida and Ibn ‘Arabi. 
London: Routledge, 2004. 

Ami>r, ‘Abba>s. Al-Ma‘na> al-Qur’a>ni> bayn al-Tafsirwa al-Ta’wi>l: Dira>sah Tah}li>liyyah fi>-
al-Nas}s} al-Qur’a>ni>.Beirut: Mu’assasah al-Intisha>r al-‘Arabi>, 2008. 

Campanini, Massimo.The Qur’a>n: The Basics, trans. Oliver Leaman. London and New 

York, Routledge, 2007. 

Chittick, Wiliam C. “Time, Space, and the Objectivity of Ethical Norms: The 

Teachings of Ibn al-'Arabī,” Islamic Studies, Vol. 39, No. 4, Special Issue: Islam 

and Science (Winter 2000): p. 581-596. 

--------.The Sufi Path of Knowledge: Hermeneutika al-Qur’a>n Ibnu al-‘Arabi, terj. 

Ahmad Nidjam. Yogyakarta: Qalam, 2001. 

--------. Dunia Imajinal Ibnu ‘Arabi: Kreativitas Imajinasi dan Persoalan Diversitas 
Agama, terj. Ahmad Syahid. Surabaya: Risalah Gusti, 2001.  

--------. Ibn ‘Arabi: Heir to the Prophets. Oxford: Oneworld, 2005.  

Chodkiewicz, Michel. An Ocean Without Shore: Ibn Arabi>, The Book, and the 
Law.New York: State University of New York Press, 1993. 

Corbin, Henry.Creative Imagination in The Sufism of Ibn ‘Arabi >. New York: 

Routledge, 2008. 

Farghali> ‘Ali> al-Qarni>, ‘Abd al-H{afi>z{.Muh}yi al-Di>n Ibn ‘Arabi>: Sult}a>n al-‘Arifi>n.Kairo: 

Hay’ah al-Mis}riyyah al-‘A<mmah li-Al-Kita>b, 1986.  

Fontana, David.Psychology, Religion, and Spirituality.Malden: BPS Blackwell, 2003. 

Frager, Robert.Hati, Diri, dan Jiwa: Psikologi Sufi untuk Transformasi Jiwa, terj. 

Hasmiyah Rauf. Jakarta: Serambi, 2005. 

Al-Ghaza>li>, Abu> H{a>mid.Fad}a>ih} al-Batiniyyah.Beirut: Maktabat al-‘As}riyyah, 2011.  

Ghura>b, Mah}mu>d.Al-Fiqh ‘ind al-Shaykh al-Akbar Muh}yi al-Di>n Ibn al-‘Arabi >. 
Damaskus: Maktabat Nad}ar, 1993. 

Goldziher,Ignaz.Mazhab Tafsir: dari Aliran Klasik Hingga Modern, terj. M. Alaika 

Salamullah, dkk. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006. 

 



24    Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019

H{assa>n, Tama>m. “Z{ila>l al-Ma‘a>ni> fi> al-Qur’a>n al-Kari>m,” Journal of Qur'anic Studies, 

Vol. 7, No. 1 (2005): p. 200-172.  

Helminski, Kabir.The Knowing Heart: A Sufi Path of Transformation. Boston 

&London: Shambhala Publications, 2000. 

Ibn ‘Arabi>, Muh}yi> al-Di>n.Al-Futu>h}a>t al-Makkiyyah, IX Jilid. Beirut: Da>r Ih}ya>’ al-

Tura>th al-‘Arabi>, 2010. 

Al-Ja>biri,‘Abid.Takwi>n al-‘Aql al-‘Arabi >.Beirut: Markaz Dira>sa>t al-Wahdah al-

‘Arabiyya, 2002. 

Al-Jiliand, Muh}ammad al-Sayyid.Al-Ima>mIbn Taymiyyah wa Mauqifuhu min 
Qad}iyyat al-Ta’wi>l.Jeddah: Maktabah ‘Ukaz}}, 1983. 

Kamali, Mohammad Hashim.The Principles of Islamic Jurisprudence.Geneva: Islamic 

Texts Society, 1989.  

Khurshi>d, Ibrahi>m Zakki>.Mu>jaz Da>’irat al-Ma’a>rif al-Isla>miyyah. Kairo: Markaz al-

Sha>riqah, 1998. 

Al-Muh}a>sibi>, Al-H{a>rith bin Asad.Al-‘Aql wa Fahm al-Qur’a>n.Beirut: Da>r al-Fikr, 

1971.  

Musharaf, Maryam. “a Study on the Sufi Interpretation of  Qur’an and the Theory of 

Hermeneutic,” al-Bayan Journal, Vol. 11, No. 1 (June 2013): p. 33-47. 

Nicholson, Reynold A. Studies in Islamic Mysticism. London: Curzon Press, 2005. 

Noer, Kautsar Azhari.Tasawuf Perenial: Kearifan Kritis Kaum Sufi. Jakarta: Serambi, 

2003. 

--------. “Hermeneutika Sufi: Sebuah  Kajian atas Pandangan Ibn  Arabi  tentang  

Takwil al-Qur’an,” Kanz Philosophia, Vol. 2, No. 2 (Desember 2012): p. 309-

327. 

Rahman, Fazlur.Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 
Tradition.Chicago: The University of Chicago Press, 2009. 

Al-Raysu>ni>, Qut}b.Al-Nas}s} al-Qur’a>ni> min Taha>fut al-Qira>’ah ila> Ufuq al-
Tadabbur.Rabat: Wiza>ra>t al-Awqa>f wa al-Shu’u>n al-Isla>miyyah, 2010.  

Renard, Jhon.Historical Dictionary of Sufism.Maryland, Toronto, & Oxford: The 

Scarecrow Press, 2005. 

Rizvi, Sajjad H. “The Existential Breath of al-Raḥmān and the Munificent Grace of al-

raḥīm: The Tafsīr Sūrat al-Fa>tih}ah of Ja>mi’ and the School of Ibn ‘Arabi>,”Journal 
of Qur'anic Studies, Vol. 8, No. 1 (2006): p. 58-87. 

Al-Sha‘ra>ni>, al-Ima>m.Al-Yawa>qi>t wa-al-Jawa>hi>r fi-Baya>n ‘Aqa>’id al-Aka>bir. Beirut: 

Da>r Ih}ya>’ al-Tura>th al-‘Arabi>, t.t.  

Salahudin, Asep. “Konstruksi Epistemologi Tasawuf,” dalam dalam Tarekat 
Qa>diriyyah Naqshabandiyyah Pondok Pesantren Suryalaya Membangun 
Peradaban Dunia, ed. Ajid Tohir. Suryalaya: Mudawaha warohmah Press, 2011. 

Sands, Kristin Zahra.Sufi Commentaries on the Qur’a>n in Classical Islam. New York: 

Routledge, 2006.  

Schimmel, Annemarie.Mystical Dimensions of Islam.North Calorina: The University 

of North Carolina Press, 1975. 

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir.Ciputat: Lentera Hati, 2013.      

Stodart, William.Outline of Sufisme: The Essentials of Islamic Spirituality. Indiana: 

World Wisdom, 2012. 

Al-S{ubh}a>ni>, Ja‘far.Al-Madkhal ila> al-‘Ilm wa al-Falsafah wa al-Ila>hiyya>t: Naz}ariyyat 
al-Ma‘rifah.Beirut: al-Da>r al-Isla>miyyah, 1990. 



                                  Hermeneutika Sufistik: Telaah Epistemologi Ta’wil Ibn ‘Arabi – Sansan Ziaul Haq 25 

Jurnal At-Tibyan Volume 4 No. 1, Juni  2019 

Umar, Nasarudin.Deradikalisasi Pemahaman al-Qur’a>n dan al-Hadis.Jakarta: PT. Elex 

Media Komputindo, 2014. 

Al-Wa>s}ifi>, Abu> ‘Abd al-Rah}ma>n.Mawa>zi>n al-S{u>fiyyah.Alexandria: Da>r al-I<ma>n, 2006.  

Zamir, Syed Rizwan. “Tafsīr al-Qur'ān bi'l Qur'ān": The Hermeneutics of Imitation and 

"Adab" in Ibn 'Arabī's Interpretation of the Qur'ān,” Islamic Studies, Vol. 50, No. 

1 (Spring 2011): p. 5-23. 

 
 

 

 

 

 


