
31 

 

Peranan Pesantren dalam Membangun Karakter Bangsa 

Fakhrurrazi1, Ilham Mirsal2 
1IAIN Langsa, Indonesia 

2STAI Aceh Selatan, Indonesia 
1fakhrurrazi@iainlangsa.ac.id 

2ayahilham234@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Lembaga pesantren merupakan lembaga pendidikan yang tertua di Indonesia. Pesantren 
merupakan salah satu sistem pendidikan islam tradisional di indonesia yang juga 
sangat berpengaruh dalam pembawaan sosial bangsa Indonesia. Pesantren lembaga 
yang selalu ikut serta dalam membangun karaktek bangsa di setiap kondisi apapun 
dengan ciri khas dari pesantren itu sendiri. Permasalahan dalam penelitian ini adalah 
bagaimana peranan pesantren dalam membentuk akhlak dan karakter bangsa. Dan 
tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui bagaimana peran pondok pesantren 
dalam membentuk akhlak dan karakter bangsa. Jenis penelitian ini adalah kualitatif. 
Data primer yang digunakan adalah buku-buku yang membahas tentang kurikulum 
dan peran pondok pesantren. Sedangkan data sekunder yang digunakan adalah buku-
buku atau hasil penelitian yang berhubungan langsung dengan masalah tersebut. 
Metode analisis yang digunakan adalah analisis deskriptif, yaitu mencoba menggali 
permasalahan yang ada dan kemudian menganalisisnya. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa pondok pesantren memiliki peran dalam membentuk akhlak dan karakter bangsa. 
Terbukti dengan banyaknya Bangsa yang lahir dari pondok pesantren. Pesantren perlu 
dilestarikan dan dikembangkan. Begitulah pesantren memiliki banyak peran dan 
memberikan bukti nyata dalam membentuk moral dan karakter bangsa. 
 
Kata Kunci: Peranan, Pesantren, Karakter Bangsa 

PENDAHULUAN 

Banyak hal yang tengah terjadi pada bangsa ini salah satunya adalah 

fenomena merosotnya nilai-nilai moral dalam kehidupan para remaja kita. 

Tawuran pelajar, maraknya peredaran narkoba di kalangan siswa, adanya 

siswa  yang terlibat  dalam  tindakan  kriminal,  dan  tindakan-tindakan  tidak 

terpuji  lainnya  merupakan  keprihatinan  kita  bersama  Tidak  hanya  di 

kalangan remaja saja, secara umum bangsa Indonesia dihadapkan berbagai 

problem dan krisis kebangsaan yang serius. Berbagai permasalahan silih 

berganti menyita perhatian semua anak bangsa. Jika tidak segera ditangani 



32 

 

dan   diantisipasi,   maka   problem   dan   krisis   itu   bisa   mengarah   pada 

bergesernya karakter (jati diri) bangsa ini, dari karakter positif ke negatif. 

Peran pesantren dalam membangun karakter bangsa sangat penting 

melalui pemahaman agama, setiap insan memiliki pedoman nilai yang jelas. 

Agama juga berpotensi membangun budi pekerti yang positif. Meski agama 

mengajarkan kebaikan, agama juga berpotensi membangun budi pekerti setiap 

manusia secara negative. Akibatnya, timbul kekerasan dan tragedi 

kemanusiaan yang mengatasnamakan dan berlatar belakang agama. 

Peran pesantren suatu kebutuhan yang tidak lepas dari setiap manusia, 

yaitu aturan dalam hidup untuk mencapai tujuan kehidupan yang sebenarnya 

dengan pengetahuan agama. Sekuat dan sepintar apapun seseorang, bilamana 

ia melepaskan diri dari agama maka hidupnya tidak akan mendapatkan 

ketenangan. Hidupnya akan penuh dengan kekhawatiran dan aturan dalam 

hidupnya tidak akan ada. 

Dalam sejarah manusia, agama pernah memainkan peran yang paling 

menentukan dalam kehidupan manusia, secara perorangan maupun kelompok. 

Semua aspek kehidupan, bahkan setelah kehidupan manusia di arahkan dan 

dipandu dan dia arahkan oleh agama, termasuk dalam aspek pengetahuan dan 

teknologi. Namun ada saatnya, ketika pengaruh agama memudar dan 

kekuasaan kaum agamawan digugat, sebaliknya peranan ilmu meningkat dan 

kalangan ilmuwan menjadi panduan. Agama dan agamawan bahkan 

diramalkan akan kian kehilangan pengaruhnya dan kemungkinan menghilang 

dari kehidupan manusia, paling-paling ia bertahan sebagai pegangan manusia 

tertentu ketika ingin individu ingin berhubungan dengan Tuhannya.1 

Dalam upaya mewujudkan tujuan pendidikan nasional, maka sejak 

tahun 2010  Pemerintah Indonesia berupaya mencanangkan gerakan 

“Pendidikan Budaya dan Karakter Bangsa”. Untuk mencapai hasil yang 

maksimal dari gerakan nasional pendidikan budaya dan karakter bangsa 

                                                           
1
 Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, MA, Rekonstruksi Pendidikan Tinggi Islam: Memberi Makna 

Kelahiran UINSU  (Bandung: Citapustaka Media,2015), h. 217 



33 

 

tersebut, perlu tindakan pengimplementasian secara sistematis dan 

berkelanjutan, sebab tindakan implementasi ini akan membangun kecerdasan 

emosi seorang.2 

Masalah terbesar yang dihadapi bangsa Indonesia adalah terletak pada 

akhlak dan moral. Terbukti dengan banyaknya berita tentang tawuran antar 

pelajar, pencurian, kasus-kasus narkoba bahkan anak yang berani membunuh 

orang tuanya sendiri yang sering ditayangkan di televisi tidak jarang 

pemakainya juga masih menyandang status pelajar. Hal tersebut dikarenakan 

melemahnya karakter dan tiang agama yang dimiliki oleh anak. Oleh sebab itu, 

ajaran tentang akhlak melalui ajaran Agama sangat diperlukan dalam 

pembentukan karakter lebih efisien.3 

Sebagai bahan pertimbangan bahwa sebagai contoh dalam peran agama 

dalam pembangunan karakter bangsa adalah tentang pengajaran ajaran nilai 

Islam pada masa anak usia dini. Pada masa ini anak masih mendengar dari 

kedua orang tua, ketika orang tua mengajarkan nilai-nilai yang baik maka anak 

tersebut akan mendengarkan dan melakukan pesan dari orang tuanya tersebut. 

Berbeda lagi dengan remaja, pada usia remaja dia berpikir untuk menyelisihi 

kedua orang tuanya, karena pada masa itu dia merasa dirinya sudah besar dan 

benar serta bisa menjaga tingkah lakunya. 

Pada dasarnya ketika seorang anak bersikap melawan arus atau perintah  

dari orang tuanya, maka orang tua seharusnya tidak menyalahkan sekolah atau 

lingkungan sekitarnya, akan tetapi orang tua harus jaga diri atau menyadari 

bahwa pembentukan karakter guna memperoleh akhlak mulia yang utama 

adalah peran keluarga, yakni ayah dan ibu. Pendidikan karakter bukanlah 

sekedar proses menghafal materi soal ujian dan memperoleh nilai baik, tetapi 

pendidikan karakter memerlukan pembiasaan. 

                                                           
2
Ani Jailani, Chaerul Rochman &Nina Nurmila, Peran Pendidikan Agama Islam Dalam 

Membentuk Karakter Jujur Pada Siswa. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 10. No. 2  

2019, h. 1 
3
Darliana Sormin, Peran Agama Dalam Membangun  Karakter Bangsa. Al-Fatih: Jurnal 

Pendidikan dan Keislaman, Vol. II. No. 2 Juli – Desember (2019), h. 231-232 



34 

 

Dari sisi lain bangsa termasuk bangsa Indonesia, juga mengalami 

tranformasi dasyat dan signifikan beberapa dasawarsa belakangan ini akibat 

gelombang besar globalisasi. Negara-negara (nation-state) yang baru mulai di 

paroh akhir periode kolonialisme barat, mengalami tantangan berat ketika 

upaya nation & character building harus berhadapan dengan berkecamuknya 

global parados, yang dari satu sisi mendorong kearah kehidupan global lintas 

bangsa, namun dari sisi lain menarik kepada lokalisme konversional dan 

primordialisme tradisional.4 

Membangun sebuah gagasan bahwa peran pesantren tetap relevan 

dalam pembangunan karakter bangsa, namun dengan cacatan bahwa takrif dan 

peran pesanten dan bangsa disini dan kini harus dipahami lebih sebagai 

sesuatu yang harus terus berubah. Perubahan cara pandang kita terhadap 

agama dan pola keberagamaan adalah sesuatu yang mutlak diperlukan agar 

mampu nengarahkn perubahan yang jalan. Sebaliknya Negara-negara yang 

ingin dibangun juga harus mengalami perombakan hingga bisa merespons 

berbagai tantangan kekinian dan masa depan. 

PERANAN DAYAH 

Peran Dayah/pesantren dalam dunia pendidikan sebenarnya sudah 

dimulai sejak zaman sebelum kemerdekaan. Bahkan banyak tokoh Nasional 

yang lahir dari lingkungan pesantren. Tidak hanya itu, secara kualitas, dunia 

pendidikan modern seakan belum mampu memberikan pengganti yang 

sebanding dengan tokoh-tokoh yang lahir dari rahim tersebut. 

Ada nama-nama besar yang sering kali dilupakan oleh generasi muda 

hari ini, bahkan termasuk mereka-mereka yang katanya bergerak di dunia 

pendidikan   sekalipun.   Ada   nama   Syekh   Ahmad   Soorkati   al-Anshari 

(Jakarta),  Syekh  Abdul  Karim  Amrullah  (Jakarta),  Syekh  Muhammad 

Djamil Djambek (Bukit Tinggi), Syekh Daud Rasidi (Balingka). Kemudian saat 

terjadi agresi Belanda I ada nama Kyai H.M. Hasyim al-Asy‟ari (Tebu Ireng), 

                                                           
4
 Ibid,. h. 218. 



35 

 

Kyai Abdul Hamid (Termas), Kyai Syam‟un (Tangil), Kyai Ahmad Dahlan 

(Jogyakarta) dan Kyai Ahmad Sanusi (Sukabumi).5 

Kata pondok berasal dari funduq (bahasa Arab) yang artinya ruang 

tidur, asrama atau wisma sederhana, karena pondok memang sebagai tempat 

penampungan  sederhana  dari  para  pelajar/santri  yang  jauh  dari  tempat 

asalnya (Dhofier, Zamakhsyari. 1994. Tradisi Pesantren: Studi tentang 

Pandangan Hidup Kyai. Yogyakarta: LP3ES). Menurut Manfred dalam Ziemek 

(1986) kata pesantren berasal dari kata santri yang diimbuhi awalan pe- dan 

akhiran -an yang berarti menunjukkan tempat, maka artinya adalah tempat 

para santri. Sedangkan menurut Geertz pengertian pesantren diturunkan dari 

bahasa India Shastri yang berarti ilmuwan Hindu yang pandai menulis, 

maksudnya pesantren adalah tempat bagi orang-orang yang pandai membaca 

dan menulis. Dia menganggap bahwa pesantren dimodifikasi dari para Hindu. 

Dalam kamus besar bahas Indonesia, pesantren diartikan sebagai 

asrama, tempat santri, atau tempat murid-murid belajar mengaji. Sedangkan 

secara istilah pesantren adalah lembaga pendidikan Islam, dimana para santri 

biasanya tinggal di pondok (asrama) dengan materi pengajaran kitab-kitab 

klasik dan kitab-kitab umum, bertujuan untuk menguasai ilmu agama Islam 

secara detail, serta mengamalkannya sebagai pedoman hidup keseharian 

dengan menekankan pentingnya moral dalam kehidupan bermasyarakat. 

Namun Pondok pesantren secara definitif tidak dapat diberikan batasan yang 

tegas, melainkan terkandung fleksibilitas pengertian yang memenuhi ciri-ciri 

yang memberikan pengertian pondok pesantren. 

Dalam metode penyampaiannya ada beberapa pondok salafiyah yang 

masih menggunakan metode lama atau tradisional menurut kebiasaan- 

kebiasaan  yang  lama  dipergunakan  dalam  institusi  itu,  metode-metode 

tersebut antara lain:  sorogan,  yaitu suatu sistem belajar secara individual 

dimana seorang santri berhadapan dengan seorang guru, dengan sistem 

pengajaran secara sorogan ini memungkinkan hubungan Kiai dengan santri 

                                                           
5
 M. Natsir, Capita Selecta 2 (Jakarta: Percetakan Abadi, 2008), h. 459. 



36 

 

sangat dekat, sebab Kiai dapat mengenal kemampuan pribadi santri secara 

satu persatu. Sedangkan bandungan sering disebut dengan Halaqoh dimana 

dalam pengajaran, kitab yang dibaca oleh Kiai hanya satu, sedang para santri 

membawa kitab yang sama, lalu santri mendengarkan dan menyimak bacaan 

Kiai. 

Metode yang dapat dipergunakan dilingkungan pondok pesantren 

antara lain, seperti tersebut di bawah ini dengan penyesuaian menurut situasi 

dan kondisi masing-masing: metode tanya jawab, metode widya wisata, 

metode diskusi, metode pemberian situasi, metode imlak, metode problem 

solving,  metode  mutholaah/riatal,  metode  pembiasaan, metode proyek, 

metode dramatisasi, metode dialog, metode reinforcement, metode karya 

wisata, metode berdasarkan teori connectionisme, metode hafalan atau 

verbalisme, metode sosiodrama dan metode dengan sistem modul. 

MEMBANGUN KARAKTER BANGSA 

Peran pesantrendalam proses pembetukan karakter bangsa adalah 

menambahkan subtansi moral ke dalam setiap mata pelajaran.6 Dengan 

memasukkan substansi moral akhirnya lahirlah Pendidikan karakter. 

Pendidikan karakter adalah Pendidikan yang mengembangkan nilai-nilai 

budaya dan karakter bangsa pada diri peserta didik sehingga mereka memiliki 

nilai dan karakter sebagai karakter dirinya, menerapkan nilai-nilai tersebut 

dalam kehidupan dirinya, sebagai anggota masyarakat, dan warga negara 

yang religious, nasionalis, produktif dan kreatif. 

Bilamana moral telah menjadi pemimpin dalam setiap individu, 

seseorang akan melakukan perbuatan baik tanpa menunggu diawasi. Pengawas 

setiap diri adalah moral itu sendiri. Dalam ajaran islam, para pengawas itu 

disebut dengan malaikat pencatat yag diyakini senantiasa mencatat perbuatan 

setiap manusia. sebagaimana firman Allah: 

                                                           
6
 Ali Masykur Musa, Membumikan Islam Nusantara Respons Islam Terhadap Isu-Isu Aktual 

(Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2014), h.234 



37 

 

     

       

Artinya: Tiada suatu ucapanpun yang diucapkannya melainkan ada di 

dekatnya Malaikat Pengawas yang selalu hadir. 

Pendidikan karakter yang dikembangkan sebagai usaha untuk 

membangun bangsa ini  memiliki tujuan, yaitu: 

a. Menguatkan dan mengembangkan nilai-nilai kehidupan yang dianggap 

penting dan perlu sehingga menjadi kepribadian/kepemilikan peserta 

didik yang khas sebagaimana nilai-nilai yang dikembangkan. 

b. Mengevaluasi perilaku peserta didik yang tidak bersesuaian dengan nilai-

nilai yang dikembangkan oleh sekolah. 

c. Membangun koneksi yang harmoni dengan keluarga dan masyarakat 

dalam memerankan tanggung jawab Pendidikan karakter secara bersama.7 

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan 

suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif 

mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual 

keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta 

ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan Negara. 

Seiring dengan kondisi lingkungan global yang terus berkembang 

secara dinamis, maka sesungguhnya pembangunan/pembentukan karakter 

bangsa adalah sebuah proses berkelanjutan, character building is never ending 

process. Kita semua menyakini bahwa bangsa yang besar adalah bangsa yang 

berkarakter yang dengan kekokohan karakternya mampu menjawab setiap 

tantangan dan mengatasi segala hambatan. Karakter bangsa adalah kualitas 

perilaku kolektif kebangsaan yang tercermin dalam kesadaran kebersamaan, 

pemahaman rasa, karsa individu dan kelompok dalam suatu kehidupan 

berbangsa dan bernegara.  

                                                           
7
 Abdullah Hamid, Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren (Surabaya: imtiyaz, 2017), 

h. 13 



38 

 

Istilah karakter, berasal dari bahasa Yunani ”charassein” yang berarti 

mengukir. Karakter diibaratkan mengukir batu permata atau permukaan besi 

yang keras. Selanjutnya berkembang pengertian karakter yang diartikan 

sebagai tanda khusus atau pola perilaku.8 Donni Koesoema A, menyebut 

karakter sama dengan kepribadian.9 Sementara menurut Masnur Muslich, 

karakter berkaitan dengan kekuatan moral, berkonotasi positif, bukan netral. 

Orang yang berkarakter adalah orang yang mempunyai kualitas moral 

(tertentu).10 Menurut Berkowitz, dalam Damond sebagaimana dikutip oleh Al 

Musanna bahwa karakter merupakan ciri atau tanda yang melekat pada suatu 

benda atau seseorang. Karakter menjadi penanda identifikasi.11 

Adapun pendidikan karakter, menurut Thomas Licona adalah 

pendidikan untuk membentuk kepribadian seseorang melalui pendidikan 

budi pekerti, yang hasilnya terlihat dalam tindakan nyata seseorang, yaitu 

tingkah laku yang baik, jujur, bertanggung jawab, menghormati hak orang 

lain, kerja keras, dan sebagainya.12 Terkait dengan makna pendidikan karakter, 

Raharjo sebagaimana dikutip oleh Nurchaili, bahwa pendidikan karakter 

adalah suatu proses pendidikan secara holistik yang menghubungkan dimensi 

moral dengan ranah sosial dalam kehidupan peserta didik sebagai pondasi 

bagi terbentuknya generasi yang berkualitas yang mampu hidup mandiri dan 

memiliki prinsip kebenaran yang dapat dipertanggungjawabkan. Pendidikan 

karakter merupakan suatu proses pembentukan perilaku atau watak 

seseorang, sehingga dapat membedakan hal-hal yang baik dengan yang buruk 

dan mampu menerapkannya dalam kehidupan. Pendidikan karakter pada 

                                                           
8
 Sri Judiani, Implementasi Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar Melalui Pengamatan 

Pelaksanaan Kurikulum, Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 2010, 

Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional. 
9
 Donni Koesoema A, Pendidikan Karakter di Zaman Keblinger, Mengembangkan Visi Guru 

Sebagai Pelaku Perubahan dan Pendidikan Karakter ( Jakarta: Grasindo, 2009), h. 80. 
10

 Masnur Muslich, Pendidikan Karakter, Menjawab Tantangan Krisis Multidimensional 

(Jakarta: Bumi Aksara, 2011), h. 71. 
11

 Al Musanna, Revitalisasi Kurikulum Muatan Lokal Untuk Pendidikan Karakter Melalui 

Evaluasi Responsif, Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 2010, 

Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional. 
12

 Bambang Q-Annes & Adang Hambali, Pendidikan Karakter Berbasis Qur’ani (Bandung: 

Simbiosa Rekatama Media, 2008), h. 99. 



39 

 

hakikatnya merupaan konsekuensi tanggung jawab seseorang untuk 

memenuhi suatu kewajiban.13  

Pendidikan karakter pada hakikatnya merupakan pengintegrasian 

antara kecerdasan, kepribadian, dan akhlak mulia.14 Pendidikan karakter 

menurut Thomas Lichona merupakan media pembantu bagi peserta didik 

untuk memahami, peduli, dan berbuat atau bertindak berdasarkan nilai-nilai 

etika.15 Sejalan dengan itu, Suyanto menegaskan bahwa pendidikan karakter 

adalah pendidikan budi pekerti plus, yaitu melibatkan aspek pengetahuan 

(cognetive), perasaan (feeling) dan tindakan (action).16 

Karakter dalam Islam lebih akrab disapa dengan akhlak, kepribadian 

serta watak sesorang yang dapat di lihat dari sikap, cara bicara dan berbuatnya 

yang kesemuanya melekat dalam dirinya menjadi sebuah identitas dan 

karakter sehingga sulit bagi seseorang untuk memanipulasinya. Manusia akan 

tampil sebagaimana kebiasaan, budaya dan adat istiadat kesehariannya, sebab 

manusia merupakan anak kandung budaya, baik keluarga maupun 

masyarakatnya di samping anak kandung dari agama yang dipeluknya. 

Untuk lebih mengenal istilah karakter dalam Islam, maka perlu disajikan 

aspek ontologis akhlak sehingga dapat memberi khazanah pemahaman yang 

lebih jelas. M. Amin Syukur mengutip beberapa pendapat tokoh filsafat akhlak, 

di antaranya; menurut Moh. Abdul Aziz Kully, akhlak adalah sifat jiwa yang 

sudah terlatih sedemikian kuat sehingga memudahkan bagi yang melakukan 

suatu tindakan tanpa pikir dan direnungkan lagi. Menurut Ibn Maskawaih, 

akhlak adalah „khuluk (akhlak adalah keadaan jiwa yang mendorong 

(mengajak) untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa pikir dan 

dipertimbangkan lebih dahulu. Menurut Ibn Qayyim, akhlak adalah perangai 

                                                           
13

 Nurchaili, Membangun Karakter Siswa Melalui Keteladanan Guru, Jurnal Pendidikan dan 

Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 2010, Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional. 
14

 Oos M. Anwas, Televisi Mendidik Karakter Bangsa: Harapan dan Tantangan, Jurnal 

Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 2010, Balitbang Kementerian 

Pendidikan Nasional. 
15

 Oos M. Anwas, Televisi Mendidik Karakter Bangsa…, 257. 
16

 Oos M. Anwas, Televisi Mendidik Karakter Bangsa…, 257. Lihat juga Howard, Marvin W. 

Berkowitz, dan Esther f. Schaeffer, Politic Of Character Education, Article, SEGA, Jornal Education 

Policy, January and March 2004, h. 120 



40 

 

atau tabi‟at yaitu ibarat dari suatu sifat batin dan perangai jiwa yang dimiliki 

oleh semua manusia. Sedangkan menurut al-Ghazali, akhlak adalah sifat atau 

bentuk keadaan yang tertanam dalam jiwa, yang dari padanya lahir perbuatan-

perbuatan dengan mudah dan gampang tanpa perlu dipikirkan dan 

dipertimbangkan lagi. 

Mohammad Daud Ali menuturkan bahwa akhlak mengandung makna 

yang ideal, tergantung pada pelaksanaan dan penerapan melalui tingkah laku 

yang mungkin positif dan mungkin negatif, mungkin baik dan mungkin buruk, 

yang temasuk dalam pengertian positif (baik) adalah segala tingkah laku, 

tabiat, watak dan perangai yang sifatnya benar,amanah, sabar, pemaaf, 

pemurah rendah hati dan lain-lain. Sedang yang termasuk ke dalam pengertian 

akhlak negatif (buruk) adalah semua tingkah laku, tabiat, watak, perangai 

sombong, dendam, dengki, khianat dan lain-lain yang merupakan sifat buruk.17 

Berdasarkan beberapa pendapat di atas, dapat dipahami bahwa karakter 

merupakan bentuk lain dari akhlak yang secara teoritis merupakan akumulasi 

pengetahuan dan pengalaman langsung yang membentuk watak dan sifat 

seseorang yang bersifat melekat dan secara praktis berimplikasi pada perilaku 

nyata seseorang yang menjadi kebiasaan. Watak manusia dan perbuatannya 

merupakan entitas yang tidak dapat dipisahkan antara satu dengan yang 

lainnya, dan terdapat jalinan yang sangat erat. Jika watak seseorang dibentuk 

oleh pengalaman dan pengetahuan buruk, maka perbuatannya juga akan 

cenderung mengarah ke sana. Demikian sebaliknya jika baik, maka 

perbuatannya akan baik. Orang yang watak dan perbuatannya terbiasa dengan 

hal-hal yang baik maka akan tidak nyaman jika diperintahkan untuk 

melakukan kejahatan, dia akan merasa bersalah, gelisah dan terus diliputi 

suasana hati yang tidak tenteram. Penyebabnya adalah karena kebiasaan yang 

sudah terbentuk menjadi wataknya. 

Dengan demikian karakter suatu bangsa tentunya dibangun dan 

diperkokoh berdasarkan ke-khas-an nilai-nilai dan fakta sosial yang melekat 

                                                           
17

 Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam ( Jakarta: Raja Grafindo, 1998), h. 347. 



41 

 

pada bangsa tersebut. Bagi bangsa Indonesia, ke-khas-an itu adalah fakta sosial 

kebangsaannya yang sosialis dan religius. Masyarakat bangsa Indonesia 

adalah masyarakat yang dalam konteks sunnatullah (lihat Q.S. Ali Imran 112), 

berpegang pada komitmen keseimbangan antara tata hubungan vertikalnya, 

hablun minallah, dengan tata hubungan horizontalnya, hablun minannas. 

Dalam hubungan hablun minallah, bangsa Indonesia senantiasa mendasarkan 

rahmat dan ridha Allah sebagai landasan moral perjuangan dan pembangunan 

bangsanya. 

Oleh karena itu ada nilai-nilai dasar yang telah menjadi kesepakatan 

bangsa ini sebagai landasan dan payung kehidupan bangsa dan negara yang 

harus kita pedomani bersama. Dalam hubungan hablun minannas, fakta sosial 

dan fakta sejarah menunjukkan bahwa masyarakat bangsa Indonesia terdiri 

dari berbagai suku, adat, bahasa dan agama yang tersebar luas dalam ribuan 

pulau. Keadaan ini jelas mengandung tantangan yang tidak ringan bagi upaya 

membangun karakter bangsanya. Dengan latar belakangnya yang demikian, 

karakter atau kepribadian bangsa Indonesia bukanlah sesuatu yang taken for 

granted, tetapi dibangun melalui sebuah perjuangan panjang. Secara historis, 

karakter ke-Indonesia-an itu terakumulasi dalam empat pilar kehidupan 

bangsa Indonesia, yang telah dirumuskan oleh para founding fathers. Empat 

pilar tersebut adalah Pancasila sebagai dasar dan falsafah hidup bangsa, 

Undang-Undang Dasar 1945 sebagai landasan konseptusional, Bhinneka 

Tunggal Ika sebagai komitmen persatuan bangsa dan Negara Kesatuan 

Republik Indonesia sebagai rumah bersama kita.  

Pancasila sebagai dasar dan falsafah hidup memuat lima prinsip moral 

dan etika  kehidupan bangsa. Pertama, prinsip yang menegaskan bahwa, 

bangsa Indonesia adalah bangsa yang religius, berketuhanan Yang Maha Esa, 

yang menjunjung tinggi nilai moralitas agama dengan saling menghargai 

agama dan keyakinan masing-masing warga negara. Kedua, prinsip 

menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, keadilan dan keberadaban. Ketiga, 

prinsip menjunjung semangat persatuan dan kesatuan, semangat gotong 



42 

 

royong dan kebersamaan dalam menghadapi dan mengatasi setiap masalah. 

Keempat, menjunjung tinggi semangat untuk musyawarah dan mufakat dalam 

menyelesaikan permasalahan bangsa. Kelima, prinsip perjuangan untuk 

mewujudkan keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia.  

Dalam pembukaan Undang-Undang Dasar 1945 ditegaskan tentang 

cita-cita  perjuangan meraih kemerdekaan, bahwa ”Atas berkat rakhmat Allah 

Yang Maha Kuasa dan dengan didorongkan oleh keinginan luhur supaya 

berkehidupan kebangsaan yang bebas maka rakyat Indonesia menyatakan 

dengan ini kemerdekaannya”. Sementara, dalam semboyan Bhinneka Tunggal 

Ika, terkandung prinsip pengakuan terhadap keanekaan budaya, bahasa, adat, 

agama dan tradisi lokal yang tersebar dalam bentangan wilayah nusantara. 

Dalam prinsip ini sekaligus terkandung penegasan bahwa setiap usaha 

penyeragaman budaya bangsa Indonesia akan merusak karakter ke-

Indonesiaan itu sendiri.  

Sebaliknya, yang harus dibangun adalah bagaimana kebersamaan dan 

persatuan masyarakat bangsa ini dapat terpelihara dengan kokoh tanpa 

mengurangi sedikitpun eksistensi masing-masing etnik serta kearifan-kearifan 

lokal yang terkandung di dalamnya. Oleh karena itu, perlu adanya satu 

kesatuan cara pandang terhadap keutuhan lingkungan wilayah negara ini, 

yang disebut dengan Wawasan Nusantara. Wawasan Nusantara sebagai cara 

pandang bangsa Indonesia tentang diri dan lingkungannya yang serba 

Nusantara dalam dunia yang serba berubah, namun tetap kokoh dalam nilai-

nilai ke Indonesiaannya. 

Wawasan ini telah memberi arah perilaku bangsa ini sebagai bangsa 

yang dinamis  namun tetap kokoh dalam jati dirinya. Sementara, kesepakatan 

nasional yang telah menjadi warisan dari para founding fathers kita tentang 

rumah bersama kita adalah Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI), 

bukan negara serikat. Otonomi Daerah tidak sedikitpun mengurangi nilai 

dasar dan makna Negara Kesatuan Republik Indonesia. Oleh karena itu 

semangat kedaerahan yang bermuatan kearifan lokal patut dipelihara dan 



43 

 

dikembangkan, sedang primordialisme yang bertentangan dengan semangat 

NKRI tidak boleh terjadi.    

Yang perlu menjadi catatan kita adalah, dalam perjuangan mewujudkan 

kemerdekaan sekaligus merumuskan nilai-nilai luhur dan fundamental yang 

terkandung dalam empat pilar kehidupan bangsa Indonesia tersebut, umat 

Islam dan pendidikan Islam di Indonesia mempunyai andil dan peran yang 

besar. Oleh karena itu, maka sesungguhnya lembaga pendidikan Islam dan 

umat Islam pada umumnya mempunyai tanggung jawab moral dalam 

memelihara dan memperkokoh empat pilar karakter kehidupan bangsa 

Indonesia tersebut karena di dalamnya juga bermuatan nilai-nilai religius-

Islamiyah yang sangat substansial.18 

Berdasarkan pemahaman tentang karakter bangsa Indonesia seperti 

diuraikan di atas, maka dapat kita peroleh gambaran tentang betapa penting 

dan proporsionalnya topik bahasan ”Peran Agama Dalam Membangun 

Karakter Bangsa”, ini. Misi yang diemban Pendidikan Agama Islam adalah 

mendidik manusia untuk menjadi insan yang beriman dan bertakwa sehingga 

muaranya adalah terciptanya situasi dan kondisi masyarakat yang sejahtera, 

masyarakat dalam kehidupan di alam semesta yang rahmatan lil „alamin. 

Namun, dalam konteks kehidupan masyarakat Indonesia yang sosialis-

religius, Pendidikan Agama Islam memiliki peran yang lebih spesifik sekaligus 

strategis karena beberapa hal.   

Pertama, secara epistemologis, Islam sangat menjunjung tinggi 

komitmen keilmuan  yang menjadi sumber kemajuan suatu bangsa (QS Al-

Maidah 11). Wahyu pertama yang diturunkan kepada Nabi Muhammad 

adalah perintah membaca yang substansinya menggugah pentingnya ilmu 

pengetahuan (iqra‟). Pendidikan agam Islam memiliki tanggung jawab besar 

untuk melahirkan manusia-manusia yang mampu mengemban amanah, ikut 

berpartisipasi menggali dan mengembangkan ilmu pengetahuan dan teknologi 

                                                           
18

   Syaiful Anwar, Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Karakter Bangsa,  Al-

Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 7, November  2016, h. 160-162 



44 

 

yang terkandung dalam alam semesta ini (Q.S Ali Imran: 190) bagi 

kesejahteraan umat (rahmatan lil‟aalamiin). Dalam Islam, relasi agama dan 

ilmu pengetahuan sangat berdekatan dan bahkan tidak bisa dipisahkan. 

Dalam hal ni fisikiawan terbesar abad XX, Albert Einstein mengakui: science 

without religion is lame, religion withoutscience is blind. Dalam Islam, kualitas 

keimanan dan keilmuan merupakan faktor penentu kemulyaan dan 

keunggulan daya saing manusia dan tentunya juga untuk sesuatu bangsa (Q.S. 

Al-Mujadalah: 11).   

Kedua, secara sosiologis, dengan kondisi masyarakat Indonesia yang 

mayoritas  beragama Islam, maka Pendidikan Agama Islam memiliki 

tanggungjawab lebih untuk memberikan kontribusi bagi kemajuan negeri ini. 

Kemajuan berlandaskan spirit of Islam yang mendorong pemeluknya selalu 

menempatkan diri agar berguna bagi masyarakat luas karena etosnya sebagai 

manusia yang senantiasa bekerja keras, sekaligus bekerja cerdas dan bekerja 

ikhlas. Islam mendorong umatnya menjadi manusia yang kreatif, inovatif, 

responsif dan prospektif, yang kesemuanya itu harus tetap dalam koridor 

bingkai ketaqwaan dan mencari ridha Allah (Q.S. Al-Hasya: 18).  Dalam 

semangatnya yang demikian maka Pendidikan Agama Islam ikut bertanggung 

jawab membangun jiwa optimistis umat, karena memang tidak boleh terjadi 

adanya kegamangan spiritual.  

Ketiga, secara historis, Islam telah memberi sumbangsih besar bagi 

peradaban dunia. Sebagaimana kita maklumi, pada milenium pertama, di 

dunia Islam bermunculan tokoh-tokoh muslim dan filosof muslim sebagai ikon 

kemajuan peradaban Islam saat itu yang diakui oleh dunia sampai saat ini. 

Pendidikan Agama Islam sebagai kawah pengembangan intelektualitas 

memiliki peran penting untuk mengembalikan kejayaan peradaban dan 

pendidikan Islam dengan melahirkan kembali sosok-sosok intelektual muslim 

yang memiliki integritas secara intelektual, moral, dan spiritual. Baik melalui 

komitmen keilmuan maupun komitmen kebangsaannya.  



45 

 

Keempat, secara sosio-historis, Islam Indonesia menjadi ikon bagi 

munculnya Negara Bangsa (nation state). Umat Islam memberikan sumbangsih 

yang sangat bernilai atas berdiri dan tegaknya Negara Kesatuan Republik 

Indonesia (NKRI), dalam hal ini umat Islam Indonesia menghendaki Indonesia 

sebagai negara bangsa (nation state) bukan negara agama (teokrasi). 

Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis untuk mengawal dan 

merawat pengorbanan para pendiri Republik ini yang terdiri dari para tokoh 

Islam dan ulama melalui penguatan nilai-nilai kebangsaan sebagai identitas 

sekaligus karakter bagi masyarakat. Peran yang dijalankan oleh umat Islam 

Indonesia sejak sebelum kemerdekaan merupakan wujud kecintaan pada 

Negara. 

Bangsa akan menjadi mulia dengan agama. Agama itu indah dan mudah, 

jangan dipersulit,  sekaliapun  Abbas Mahmood pernah  mengatakan,  usaha-

usaha  manusia menuju agama lebih sulit dan lebih Panjang daripada usaha-

usahanya kea rah ilmu dan tehnik, karena untuk memperoleh kebenaran 

(hakekat) terbesar bagi lam  semesta inilebih sukar dan lebih Panjang 

daripada kebenaran yang terdapat pada perkara- perkara (bagian-bagian alam) 

yang terpisah-pisah dan yang dihadapi oleh ilmu pada sesuatu saat dan oleh 

tehnik pada saat yang lain.19 Pernyataan ini bukanlah bertujuan negative, akan 

tetapi beliau ingin menjelaskan supaya dalam beragama betul-betul serius dan 

tidak menganggap suatu kesempitan dan membuat sagalanya dengan agama 

jadi sempit. Sebagai inti antara agama dan negara, kedua-duanya haruslah 

dipadukan. Sebab dengan agama suatu bangsa kan memiliki karakter. Satu 

negara akan menjadi berakhlaq, kuat disiplin, jujur, kerja keras dengan 

bimbingan dari agama. Agama tidak ketinggalan zaman, tapi agama akan terus 

memberi jawaban terhadap tantangan zaman. Kuncinya, bagaimana supaya 

kaum muslim itu betul-betul mengikuti agama agam dengan sepenuhnya. 

                                                           
19

 Abbas Mahmoud al-Akkad, Allah (Ketuhanan Sepanjang Ajaran agama-

Agama dan Pemikiran Manusia), diterjemahkan oleh A. Hanafi (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1973), h.13 



46 

 

Tidak tunduk kepada Sebagian ajarannya dan kepada Sebagian yang lain 

ingkar. Semua ajaran agama bagaikan mata rantai yang saling berhubungan 

antara satu sisi dengan sisi yang lain. 

KESIMPULAN 

Dalam sejarah manusia, agama pernah memainkan peran yang paling 

menentukan dalam kehidupan manusia, secara perorangan maupun 

kelompok. Semua aspek kehidupan, bahkan setelah kehidupan manusia di 

arahkan dan dipandu dan dia arahkan oleh agama, termasuk dalam aspek 

pengetahuan dan teknologi. Dari pemaparan di atas dapat penulis simpulkan 

bahwa Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia 

memiliki andil dalam pembentukan akhlak dan karakter anak bangsa. Telah 

banyak tokoh-tokoh Nasional yang lahir dari  rahim  pesantren.  Demikian  

tersebut  dikarenakan  keberhasilan  pesantren dalam menyusun kurikulum 

yang seimbang. Dalam arti, bahwa kurikulum yang disusun oleh pesantren 

tidak hanya fokus pada kecerdasan otak, tetapi juga pembentukan akhlak 

mulia. Maka model lembaga-lembaga pendidikan seperti di pesantren 

seperti ini harus selalu dikembangkan dan dilestarikan sehingga dapat 

memberikan alternatif dan solusi bagi bangsa Indonesia, khususnya dalam 

pembentukan akhlak dan karakter anak bangsa yang lebih baik. 

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan 

suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif 

mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual 

keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta 

ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan Negara. 

Seiring dengan kondisi lingkungan global yang terus berkembang 

secara dinamis, maka sesungguhnya pembangunan/pembentukan karakter 

bangsa adalah sebuah proses berkelanjutan, character building is never ending 

process. Kita semua menyakini bahwa bangsa yang besar adalah bangsa yang 

berkarakter yang dengan kekokohan karakternya mampu menjawab setiap 



47 

 

tantangan dan mengatasi segala hambatan. Karakter bangsa adalah kualitas 

perilaku kolektif kebangsaan yang tercermin dalam kesadaran kebersamaan, 

pemahaman rasa, karsa individu dan kelompok dalam suatu kehidupan 

berbangsa dan bernegara.  

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Musanna, Revitalisasi Kurikulum Muatan Lokal Untuk Pendidikan Karakter 

Melalui Evaluasi Responsif, Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional: 

Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 

2010. 

Ali Masykur Musa, Membumikan Islam Nusantara Respons Islam Terhadap Isu-Isu 

Aktual (Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2014), 

Abdullah Hamid, Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren (Surabaya: imtiyaz, 

2017). 

Ani Jailani, Chaerul Rochman &Nina Nurmila, Peran Pendidikan Agama Islam 

Dalam Membentuk Karakter Jujur Pada Siswa. Al-Tadzkiyyah: Jurnal 

Pendidikan Islam, Volume 10. No. 2. (2019). 

Abbas Mahmoud al-Akkad, Allah (Ketuhanan Sepanjang Ajaran agama-Agama dan 

Pemikiran Manusia), diterjemahkan oleh A. Hanafi (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1973). 

Bambang Q. Annes & Adang Hambali, Pendidikan Karakter Berbasis Qur’ani 

(Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2008), 

Darliana Sormin, Peran Agama Dalam Membangun  Karakter Bangsa. Al-Fatih: 

Jurnal Pendidikan dan Keislaman, Vol. II. No. 2 Juli – Desember (2019). 

Donni Koesoema A, Pendidikan Karakter di Zaman Keblinger, Mengembangkan Visi 

Guru Sebagai Pelaku Perubahan dan Pendidikan Karakter ( Jakarta: Grasindo, 

2009), 

Fadloli  dkk,  Penddikan  Agama  Islam  pada  Perguruan  Tinggi  Umum,  (Malang:  

Aditya  Media Publishing, 2014). 



48 

 

Fauzan, Peran Agama dalam Pembentukan Karakter Manusia pada Lembaga 

Pendidikan, FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam 

Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019. 

Kasmuri, Selamat, dkk. Akhlak Tasawuf. Upaya Meraih Kehalusan Budi dan 

Kedekatan Ilahi. (Jakarta: Kalam Mulia, 2012). 

Lahmuddin Lubis, Elfiah Muchtar., Pendidikan Agama dalam Perspekif Islam, 

Kristen dan Budha (Bandung: Citapustaka Media Perintis, 2016), 

Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam ( Jakarta: Raja Grafindo, 1998). 

Masnur Muslich, Pendidikan Karakter, Menjawab Tantangan Krisis 

Multidimensional (Jakarta: Bumi Aksara, 2011). 

Muhammad Nasir, Islam Sebagai Dasar Negara (Jakrta: Media Dakwah, 2000). 

Nurchaili, Membangun Karakter Siswa Melalui Keteladanan Guru, Jurnal 

Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 2010, 

Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional. 

Oos M. Anwas, Televisi Mendidik Karakter Bangsa: Harapan dan Tantangan, Jurnal 

Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 2010, 

Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional 

Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, MA, Rekonstruksi Pendidikan Tinggi Islam: Memberi 

Makna Kelahiran UINSU  (Bandung: Citapustaka Media, 2015). 

Sri Judiani, Implementasi Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar Melalui Pengamatan 

Pelaksanaan Kurikulum, Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional: 

Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 

2010. 

Syaiful Anwar, Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Karakter Bangsa,  

Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 7, November  2016 

Silfia Hanani, Menggali Interelasi Sosiologi dan Agama (Bandung: Humaniora,, 

2011), 

UU Sistem Pendudikan Nasional, ayat 1 pasal 12, UU No. 20 Tahun 2003. 

 


