Peranan Pesantren dalam Membangun Karakter Bangsa

Fakhrurrazi!, Ilham Mirsal?
HHAIN Langsa, Indonesia
2GTAI Aceh Selatan, Indonesia
lfakhrurrazi@iainlangsa.ac.id
2ayahilham?234@gmail.com

ABSTRAK

Lembaga pesantren merupakan lembaga pendidikan yang tertua di Indonesia. Pesantren
merupakan salah satu sistem pendidikan islam tradisional di indonesia yang juga
sangat berpengaruh dalam pembawaan sosial bangsa Indonesia. Pesantren lembaga
yang selalu ikut serta dalam membangun karaktek bangsa di setiap kondisi apapun
dengan ciri khas dari pesantren itu sendiri. Permasalahan dalam penelitian ini adalah
bagaimana peranan pesantren dalam membentuk akhlak dan karakter bangsa. Dan
tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui bagaimana peran pondok pesantren
dalam membentuk akhlak dan karakter bangsa. Jenis penelitian ini adalah kualitatif.
Data primer yang digunakan adalah buku-buku yang membahas tentang kurikulum
dan peran pondok pesantren. Sedangkan data sekunder yang digunakan adalah buku-
buku atau hasil penelitian yang berhubungan langsung dengan masalah tersebut.
Metode analisis yang digunakan adalah analisis deskriptif, yaitu mencoba menggali
permasalahan yang ada dan kemudian menganalisisnya. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa pondok pesantren memiliki peran dalam membentuk akhlak dan karakter bangsa.
Terbukti dengan banyaknya Bangsa yang lahir dari pondok pesantren. Pesantren perlu
dilestarikan dan dikembangkan. Begitulah pesantren memiliki banyak peran dan
memberikan bukti nyata dalam membentuk moral dan karakter bangsa.

Kata Kunci: Peranan, Pesantren, Karakter Bangsa

PENDAHULUAN

Banyak hal yang tengah terjadi pada bangsa ini salah satunya adalah
fenomena merosotnya nilai-nilai moral dalam kehidupan para remaja kita.
Tawuran pelajar, maraknya peredaran narkoba di kalangan siswa, adanya
siswa yang terlibat dalam tindakan kriminal, dan tindakan-tindakan tidak
terpuji lainnya merupakan keprihatinan kita bersama Tidak hanya di
kalangan remaja saja, secara umum bangsa Indonesia dihadapkan berbagai
problem dan krisis kebangsaan yang serius. Berbagai permasalahan silih

berganti menyita perhatian semua anak bangsa. Jika tidak segera ditangani

31



dan diantisipasi, maka problem dan krisis itu bisa mengarah pada
bergesernya karakter (jati diri) bangsa ini, dari karakter positif ke negatif.

Peran pesantren dalam membangun karakter bangsa sangat penting
melalui pemahaman agama, setiap insan memiliki pedoman nilai yang jelas.
Agama juga berpotensi membangun budi pekerti yang positif. Meski agama
mengajarkan kebaikan, agama juga berpotensi membangun budi pekerti setiap
manusia secara negative. Akibatnya, timbul kekerasan dan tragedi
kemanusiaan yang mengatasnamakan dan berlatar belakang agama.

Peran pesantren suatu kebutuhan yang tidak lepas dari setiap manusia,
yaitu aturan dalam hidup untuk mencapai tujuan kehidupan yang sebenarnya
dengan pengetahuan agama. Sekuat dan sepintar apapun seseorang, bilamana
ia melepaskan diri dari agama maka hidupnya tidak akan mendapatkan
ketenangan. Hidupnya akan penuh dengan kekhawatiran dan aturan dalam
hidupnya tidak akan ada.

Dalam sejarah manusia, agama pernah memainkan peran yang paling
menentukan dalam kehidupan manusia, secara perorangan maupun kelompok.
Semua aspek kehidupan, bahkan setelah kehidupan manusia di arahkan dan
dipandu dan dia arahkan oleh agama, termasuk dalam aspek pengetahuan dan
teknologi. Namun ada saatnya, ketika pengaruh agama memudar dan
kekuasaan kaum agamawan digugat, sebaliknya peranan ilmu meningkat dan
kalangan ilmuwan menjadi panduan. Agama dan agamawan bahkan
diramalkan akan kian kehilangan pengaruhnya dan kemungkinan menghilang
dari kehidupan manusia, paling-paling ia bertahan sebagai pegangan manusia
tertentu ketika ingin individu ingin berhubungan dengan Tuhannya.?

Dalam upaya mewujudkan tujuan pendidikan nasional, maka sejak
tahun 2010  Pemerintah Indonesia berupaya mencanangkan gerakan
“Pendidikan Budaya dan Karakter Bangsa”. Untuk mencapai hasil yang

maksimal dari gerakan nasional pendidikan budaya dan karakter bangsa

! Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, MA, Rekonstruksi Pendidikan Tinggi Islam: Memberi Makna
Kelahiran UINSU (Bandung: Citapustaka Media,2015), h. 217

32



tersebut, perlu tindakan pengimplementasian secara sistematis dan
berkelanjutan, sebab tindakan implementasi ini akan membangun kecerdasan
emosi seorang.?

Masalah terbesar yang dihadapi bangsa Indonesia adalah terletak pada
akhlak dan moral. Terbukti dengan banyaknya berita tentang tawuran antar
pelajar, pencurian, kasus-kasus narkoba bahkan anak yang berani membunuh
orang tuanya sendiri yang sering ditayangkan di televisi tidak jarang
pemakainya juga masih menyandang status pelajar. Hal tersebut dikarenakan
melemahnya karakter dan tiang agama yang dimiliki oleh anak. Oleh sebab itu,
ajaran tentang akhlak melalui ajaran Agama sangat diperlukan dalam
pembentukan karakter lebih efisien.3

Sebagai bahan pertimbangan bahwa sebagai contoh dalam peran agama
dalam pembangunan karakter bangsa adalah tentang pengajaran ajaran nilai
Islam pada masa anak usia dini. Pada masa ini anak masih mendengar dari
kedua orang tua, ketika orang tua mengajarkan nilai-nilai yang baik maka anak
tersebut akan mendengarkan dan melakukan pesan dari orang tuanya tersebut.
Berbeda lagi dengan remaja, pada usia remaja dia berpikir untuk menyelisihi
kedua orang tuanya, karena pada masa itu dia merasa dirinya sudah besar dan
benar serta bisa menjaga tingkah lakunya.

Pada dasarnya ketika seorang anak bersikap melawan arus atau perintah
dari orang tuanya, maka orang tua seharusnya tidak menyalahkan sekolah atau
lingkungan sekitarnya, akan tetapi orang tua harus jaga diri atau menyadari
bahwa pembentukan karakter guna memperoleh akhlak mulia yang utama
adalah peran keluarga, yakni ayah dan ibu. Pendidikan karakter bukanlah
sekedar proses menghafal materi soal ujian dan memperoleh nilai baik, tetapi

pendidikan karakter memerlukan pembiasaan.

Ani Jailani, Chaerul Rochman &Nina Nurmila, Peran Pendidikan Agama Islam Dalam
Membentuk Karakter Jujur Pada Siswa. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 10. No. 2
2019, h.1

*Darliana Sormin, Peran Agama Dalam Membangun Karakter Bangsa. Al-Fatih: Jurnal
Pendidikan dan Keislaman, Vol. II. No. 2 Juli — Desember (2019), h. 231-232

33



Dari sisi lain bangsa termasuk bangsa Indonesia, juga mengalami
tranformasi dasyat dan signifikan beberapa dasawarsa belakangan ini akibat
gelombang besar globalisasi. Negara-negara (nation-state) yang baru mulai di
paroh akhir periode kolonialisme barat, mengalami tantangan berat ketika
upaya nation & character building harus berhadapan dengan berkecamuknya
global parados, yang dari satu sisi mendorong kearah kehidupan global lintas
bangsa, namun dari sisi lain menarik kepada lokalisme konversional dan
primordialisme tradisional.#

Membangun sebuah gagasan bahwa peran pesantren tetap relevan
dalam pembangunan karakter bangsa, namun dengan cacatan bahwa takrif dan
peran pesanten dan bangsa disini dan kini harus dipahami lebih sebagai
sesuatu yang harus terus berubah. Perubahan cara pandang kita terhadap
agama dan pola keberagamaan adalah sesuatu yang mutlak diperlukan agar
mampu nengarahkn perubahan yang jalan. Sebaliknya Negara-negara yang
ingin dibangun juga harus mengalami perombakan hingga bisa merespons

berbagai tantangan kekinian dan masa depan.
PERANAN DAYAH

Peran Dayah/pesantren dalam dunia pendidikan sebenarnya sudah
dimulai sejak zaman sebelum kemerdekaan. Bahkan banyak tokoh Nasional
yang lahir dari lingkungan pesantren. Tidak hanya itu, secara kualitas, dunia
pendidikan modern seakan belum mampu memberikan pengganti yang

sebanding dengan tokoh-tokoh yang lahir dari rahim tersebut.

Ada nama-nama besar yang sering kali dilupakan oleh generasi muda
hari ini, bahkan termasuk mereka-mereka yang katanya bergerak di dunia
pendidikan sekalipun. Ada nama Syekh Ahmad Soorkati al-Anshari
(Jakarta), Syekh Abdul Karim Amrullah (Jakarta), Syekh Muhammad
Djamil Djambek (Bukit Tinggi), Syekh Daud Rasidi (Balingka). Kemudian saat
terjadi agresi Belanda I ada nama Kyai H.M. Hasyim al-Asy’ari (Tebu Ireng),

*1bid,. h. 218.
34



Kyai Abdul Hamid (Termas), Kyai Syam'un (Tangil), Kyai Ahmad Dahlan
(Jogyakarta) dan Kyai Ahmad Sanusi (Sukabumi).>

Kata pondok berasal dari funduq (bahasa Arab) yang artinya ruang
tidur, asrama atau wisma sederhana, karena pondok memang sebagai tempat
penampungan sederhana dari para pelajar/santri yang jauh dari tempat
asalnya (Dhofier, Zamakhsyari. 1994. Tradisi Pesantren: Studi tentang
Pandangan Hidup Kyai. Yogyakarta: LP3ES). Menurut Manfred dalam Ziemek
(1986) kata pesantren berasal dari kata santri yang diimbuhi awalan pe- dan
akhiran -an yang berarti menunjukkan tempat, maka artinya adalah tempat
para santri. Sedangkan menurut Geertz pengertian pesantren diturunkan dari
bahasa India Shastri yang berarti ilmuwan Hindu yang pandai menulis,
maksudnya pesantren adalah tempat bagi orang-orang yang pandai membaca
dan menulis. Dia menganggap bahwa pesantren dimodifikasi dari para Hindu.

Dalam kamus besar bahas Indonesia, pesantren diartikan sebagai
asrama, tempat santri, atau tempat murid-murid belajar mengaji. Sedangkan
secara istilah pesantren adalah lembaga pendidikan Islam, dimana para santri
biasanya tinggal di pondok (asrama) dengan materi pengajaran kitab-kitab
klasik dan kitab-kitab umum, bertujuan untuk menguasai ilmu agama Islam
secara detail, serta mengamalkannya sebagai pedoman hidup keseharian
dengan menekankan pentingnya moral dalam kehidupan bermasyarakat.
Namun Pondok pesantren secara definitif tidak dapat diberikan batasan yang
tegas, melainkan terkandung fleksibilitas pengertian yang memenuhi ciri-ciri
yang memberikan pengertian pondok pesantren.

Dalam metode penyampaiannya ada beberapa pondok salafiyah yang
masih menggunakan metode lama atau tradisional menurut kebiasaan-
kebiasaan yang lama dipergunakan dalam institusi itu, metode-metode
tersebut antara lain: sorogan, yaitu suatu sistem belajar secara individual
dimana seorang santri berhadapan dengan seorang guru, dengan sistem

pengajaran secara sorogan ini memungkinkan hubungan Kiai dengan santri

> M. Natsir, Capita Selecta 2 (Jakarta: Percetakan Abadi, 2008), h. 459.
35



sangat dekat, sebab Kiai dapat mengenal kemampuan pribadi santri secara
satu persatu. Sedangkan bandungan sering disebut dengan Halaqoh dimana
dalam pengajaran, kitab yang dibaca oleh Kiai hanya satu, sedang para santri
membawa kitab yang sama, lalu santri mendengarkan dan menyimak bacaan
Kiai.

Metode yang dapat dipergunakan dilingkungan pondok pesantren
antara lain, seperti tersebut di bawah ini dengan penyesuaian menurut situasi
dan kondisi masing-masing: metode tanya jawab, metode widya wisata,
metode diskusi, metode pemberian situasi, metode imlak, metode problem
solving, metode mutholaah/riatal, metode pembiasaan, metode proyek,
metode dramatisasi, metode dialog, metode reinforcement, metode karya
wisata, metode berdasarkan teori connectionisme, metode hafalan atau

verbalisme, metode sosiodrama dan metode dengan sistem modul.

MEMBANGUN KARAKTER BANGSA

Peran pesantrendalam proses pembetukan karakter bangsa adalah
menambahkan subtansi moral ke dalam setiap mata pelajaran.® Dengan
memasukkan substansi moral akhirnya lahirlah Pendidikan karakter.
Pendidikan karakter adalah Pendidikan yang mengembangkan nilai-nilai
budaya dan karakter bangsa pada diri peserta didik sehingga mereka memiliki
nilai dan karakter sebagai karakter dirinya, menerapkan nilai-nilai tersebut
dalam kehidupan dirinya, sebagai anggota masyarakat, dan warga negara
yang religious, nasionalis, produktif dan kreatif.

Bilamana moral telah menjadi pemimpin dalam setiap individu,
seseorang akan melakukan perbuatan baik tanpa menunggu diawasi. Pengawas
setiap diri adalah moral itu sendiri. Dalam ajaran islam, para pengawas itu
disebut dengan malaikat pencatat yag diyakini senantiasa mencatat perbuatan

setiap manusia. sebagaimana firman Allah:

® Ali Masykur Musa, Membumikan Islam Nusantara Respons Islam Terhadap Isu-Isu Aktual
(Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2014), h.234
36



CRO wdI0eL  IMNE SN HEHEO o0
XD P TOOK IR RHOK L0 0 OrvORON e

Artinya: Tiada suatu ucapanpun yang diucapkannya melainkan ada di

dekatnya Malaikat Pengawas yang selalu hadir.

Pendidikan karakter yang dikembangkan sebagai wusaha untuk
membangun bangsa ini memiliki tujuan, yaitu:

a. Menguatkan dan mengembangkan nilai-nilai kehidupan yang dianggap
penting dan perlu sehingga menjadi kepribadian/kepemilikan peserta
didik yang khas sebagaimana nilai-nilai yang dikembangkan.

b. Mengevaluasi perilaku peserta didik yang tidak bersesuaian dengan nilai-
nilai yang dikembangkan oleh sekolah.

c. Membangun koneksi yang harmoni dengan keluarga dan masyarakat
dalam memerankan tanggung jawab Pendidikan karakter secara bersama.”

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan
suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif
mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual
keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta
ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan Negara.

Seiring dengan kondisi lingkungan global yang terus berkembang
secara dinamis, maka sesungguhnya pembangunan/pembentukan karakter
bangsa adalah sebuah proses berkelanjutan, character building is never ending
process. Kita semua menyakini bahwa bangsa yang besar adalah bangsa yang
berkarakter yang dengan kekokohan karakternya mampu menjawab setiap
tantangan dan mengatasi segala hambatan. Karakter bangsa adalah kualitas
perilaku kolektif kebangsaan yang tercermin dalam kesadaran kebersamaan,
pemahaman rasa, karsa individu dan kelompok dalam suatu kehidupan

berbangsa dan bernegara.

’ Abdullah Hamid, Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren (Surabaya: imtiyaz, 2017),
h. 13
37



Istilah karakter, berasal dari bahasa Yunani “charassein” yang berarti
mengukir. Karakter diibaratkan mengukir batu permata atau permukaan besi
yang keras. Selanjutnya berkembang pengertian karakter yang diartikan
sebagai tanda khusus atau pola perilaku.® Donni Koesoema A, menyebut
karakter sama dengan kepribadian. Sementara menurut Masnur Muslich,
karakter berkaitan dengan kekuatan moral, berkonotasi positif, bukan netral.
Orang yang berkarakter adalah orang yang mempunyai kualitas moral
(tertentu).® Menurut Berkowitz, dalam Damond sebagaimana dikutip oleh Al
Musanna bahwa karakter merupakan ciri atau tanda yang melekat pada suatu
benda atau seseorang. Karakter menjadi penanda identifikasi.

Adapun pendidikan karakter, menurut Thomas Licona adalah
pendidikan untuk membentuk kepribadian seseorang melalui pendidikan
budi pekerti, yang hasilnya terlihat dalam tindakan nyata seseorang, yaitu
tingkah laku yang baik, jujur, bertanggung jawab, menghormati hak orang
lain, kerja keras, dan sebagainya.l? Terkait dengan makna pendidikan karakter,
Raharjo sebagaimana dikutip oleh Nurchaili, bahwa pendidikan karakter
adalah suatu proses pendidikan secara holistik yang menghubungkan dimensi
moral dengan ranah sosial dalam kehidupan peserta didik sebagai pondasi
bagi terbentuknya generasi yang berkualitas yang mampu hidup mandiri dan
memiliki prinsip kebenaran yang dapat dipertanggungjawabkan. Pendidikan
karakter merupakan suatu proses pembentukan perilaku atau watak
seseorang, sehingga dapat membedakan hal-hal yang baik dengan yang buruk

dan mampu menerapkannya dalam kehidupan. Pendidikan karakter pada

® Sri Judiani, Implementasi Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar Melalui Pengamatan
Pelaksanaan Kurikulum, Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus 111, Oktober 2010,
Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional.

% Donni Koesoema A, Pendidikan Karakter di Zaman Keblinger, Mengembangkan Visi Guru
Sebagai Pelaku Perubahan dan Pendidikan Karakter ( Jakarta: Grasindo, 2009), h. 80.

 Masnur Muslich, Pendidikan Karakter, Menjawab Tantangan Krisis Multidimensional
(Jakarta: Bumi Aksara, 2011), h. 71.

1 Al Musanna, Revitalisasi Kurikulum Muatan Lokal Untuk Pendidikan Karakter Melalui
Evaluasi Responsif, Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus Ill, Oktober 2010,
Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional.

12 Bambang Q-Annes & Adang Hambali, Pendidikan Karakter Berbasis Qur’ani (Bandung:
Simbiosa Rekatama Media, 2008), h. 99.

38



hakikatnya merupaan konsekuensi tanggung jawab seseorang untuk
memenuhi suatu kewajiban.!3

Pendidikan karakter pada hakikatnya merupakan pengintegrasian
antara kecerdasan, kepribadian, dan akhlak mulia.’* Pendidikan karakter
menurut Thomas Lichona merupakan media pembantu bagi peserta didik
untuk memahami, peduli, dan berbuat atau bertindak berdasarkan nilai-nilai
etika.l®> Sejalan dengan itu, Suyanto menegaskan bahwa pendidikan karakter
adalah pendidikan budi pekerti plus, yaitu melibatkan aspek pengetahuan
(cognetive), perasaan (feeling) dan tindakan (action).16

Karakter dalam Islam lebih akrab disapa dengan akhlak, kepribadian
serta watak sesorang yang dapat di lihat dari sikap, cara bicara dan berbuatnya
yang kesemuanya melekat dalam dirinya menjadi sebuah identitas dan
karakter sehingga sulit bagi seseorang untuk memanipulasinya. Manusia akan
tampil sebagaimana kebiasaan, budaya dan adat istiadat kesehariannya, sebab
manusia merupakan anak kandung budaya, baik keluarga maupun
masyarakatnya di samping anak kandung dari agama yang dipeluknya.

Untuk lebih mengenal istilah karakter dalam Islam, maka perlu disajikan
aspek ontologis akhlak sehingga dapat memberi khazanah pemahaman yang
lebih jelas. M. Amin Syukur mengutip beberapa pendapat tokoh filsafat akhlak,
di antaranya; menurut Moh. Abdul Aziz Kully, akhlak adalah sifat jiwa yang
sudah terlatih sedemikian kuat sehingga memudahkan bagi yang melakukan
suatu tindakan tanpa pikir dan direnungkan lagi. Menurut Ibn Maskawaih,
akhlak adalah ‘khuluk (akhlak adalah keadaan jiwa yang mendorong
(mengajak) untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa pikir dan

dipertimbangkan lebih dahulu. Menurut Ibn Qayyim, akhlak adalah perangai

3 Nurchaili, Membangun Karakter Siswa Melalui Keteladanan Guru, Jurnal Pendidikan dan
Kebudayaan VVolume 16 Edisi khusus 111, Oktober 2010, Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional.

1 0os M. Anwas, Televisi Mendidik Karakter Bangsa: Harapan dan Tantangan, Jurnal
Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus Ill, Oktober 2010, Balitbang Kementerian
Pendidikan Nasional.

> 0os M. Anwas, Televisi Mendidik Karakter Bangsa. .., 257.

1 0os M. Anwas, Televisi Mendidik Karakter Bangsa..., 257. Lihat juga Howard, Marvin W.
Berkowitz, dan Esther f. Schaeffer, Politic Of Character Education, Article, SEGA, Jornal Education
Policy, January and March 2004, h. 120

39



atau tabi’at yaitu ibarat dari suatu sifat batin dan perangai jiwa yang dimiliki
oleh semua manusia. Sedangkan menurut al-Ghazali, akhlak adalah sifat atau
bentuk keadaan yang tertanam dalam jiwa, yang dari padanya lahir perbuatan-
perbuatan dengan mudah dan gampang tanpa perlu dipikirkan dan
dipertimbangkan lagi.

Mohammad Daud Ali menuturkan bahwa akhlak mengandung makna
yang ideal, tergantung pada pelaksanaan dan penerapan melalui tingkah laku
yang mungkin positif dan mungkin negatif, mungkin baik dan mungkin buruk,
yang temasuk dalam pengertian positif (baik) adalah segala tingkah laku,
tabiat, watak dan perangai yang sifatnya benar,amanah, sabar, pemaaf,
pemurah rendah hati dan lain-lain. Sedang yang termasuk ke dalam pengertian
akhlak negatif (buruk) adalah semua tingkah laku, tabiat, watak, perangai
sombong, dendam, dengki, khianat dan lain-lain yang merupakan sifat buruk.1”

Berdasarkan beberapa pendapat di atas, dapat dipahami bahwa karakter
merupakan bentuk lain dari akhlak yang secara teoritis merupakan akumulasi
pengetahuan dan pengalaman langsung yang membentuk watak dan sifat
seseorang yang bersifat melekat dan secara praktis berimplikasi pada perilaku
nyata seseorang yang menjadi kebiasaan. Watak manusia dan perbuatannya
merupakan entitas yang tidak dapat dipisahkan antara satu dengan yang
lainnya, dan terdapat jalinan yang sangat erat. Jika watak seseorang dibentuk
oleh pengalaman dan pengetahuan buruk, maka perbuatannya juga akan
cenderung mengarah ke sana. Demikian sebaliknya jika baik, maka
perbuatannya akan baik. Orang yang watak dan perbuatannya terbiasa dengan
hal-hal yang baik maka akan tidak nyaman jika diperintahkan untuk
melakukan kejahatan, dia akan merasa bersalah, gelisah dan terus diliputi
suasana hati yang tidak tenteram. Penyebabnya adalah karena kebiasaan yang
sudah terbentuk menjadi wataknya.

Dengan demikian karakter suatu bangsa tentunya dibangun dan

diperkokoh berdasarkan ke-khas-an nilai-nilai dan fakta sosial yang melekat

" Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam ( Jakarta: Raja Grafindo, 1998), h. 347.
40



pada bangsa tersebut. Bagi bangsa Indonesia, ke-khas-an itu adalah fakta sosial
kebangsaannya yang sosialis dan religius. Masyarakat bangsa Indonesia
adalah masyarakat yang dalam konteks sunnatullah (lihat Q.S. Ali Imran 112),
berpegang pada komitmen keseimbangan antara tata hubungan vertikalnya,
hablun minallah, dengan tata hubungan horizontalnya, hablun minannas.
Dalam hubungan hablun minallah, bangsa Indonesia senantiasa mendasarkan
rahmat dan ridha Allah sebagai landasan moral perjuangan dan pembangunan
bangsanya.

Oleh karena itu ada nilai-nilai dasar yang telah menjadi kesepakatan
bangsa ini sebagai landasan dan payung kehidupan bangsa dan negara yang
harus kita pedomani bersama. Dalam hubungan hablun minannas, fakta sosial
dan fakta sejarah menunjukkan bahwa masyarakat bangsa Indonesia terdiri
dari berbagai suku, adat, bahasa dan agama yang tersebar luas dalam ribuan
pulau. Keadaan ini jelas mengandung tantangan yang tidak ringan bagi upaya
membangun karakter bangsanya. Dengan latar belakangnya yang demikian,
karakter atau kepribadian bangsa Indonesia bukanlah sesuatu yang taken for
granted, tetapi dibangun melalui sebuah perjuangan panjang. Secara historis,
karakter ke-Indonesia-an itu terakumulasi dalam empat pilar kehidupan
bangsa Indonesia, yang telah dirumuskan oleh para founding fathers. Empat
pilar tersebut adalah Pancasila sebagai dasar dan falsafah hidup bangsa,
Undang-Undang Dasar 1945 sebagai landasan konseptusional, Bhinneka
Tunggal lka sebagai komitmen persatuan bangsa dan Negara Kesatuan
Republik Indonesia sebagai rumah bersama kita.

Pancasila sebagai dasar dan falsafah hidup memuat lima prinsip moral
dan etika kehidupan bangsa. Pertama, prinsip yang menegaskan bahwa,
bangsa Indonesia adalah bangsa yang religius, berketuhanan Yang Maha Esa,
yang menjunjung tinggi nilai moralitas agama dengan saling menghargai
agama dan keyakinan masing-masing warga negara. Kedua, prinsip
menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, keadilan dan keberadaban. Ketiga,

prinsip menjunjung semangat persatuan dan kesatuan, semangat gotong

41



royong dan kebersamaan dalam menghadapi dan mengatasi setiap masalah.
Keempat, menjunjung tinggi semangat untuk musyawarah dan mufakat dalam
menyelesaikan permasalahan bangsa. Kelima, prinsip perjuangan untuk
mewujudkan keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia.

Dalam pembukaan Undang-Undang Dasar 1945 ditegaskan tentang
cita-cita perjuangan meraih kemerdekaan, bahwa ” Atas berkat rakhmat Allah
Yang Maha Kuasa dan dengan didorongkan oleh keinginan luhur supaya
berkehidupan kebangsaan yang bebas maka rakyat Indonesia menyatakan
dengan ini kemerdekaannya”. Sementara, dalam semboyan Bhinneka Tunggal
Ika, terkandung prinsip pengakuan terhadap keanekaan budaya, bahasa, adat,
agama dan tradisi lokal yang tersebar dalam bentangan wilayah nusantara.
Dalam prinsip ini sekaligus terkandung penegasan bahwa setiap usaha
penyeragaman budaya bangsa Indonesia akan merusak karakter ke-
Indonesiaan itu sendiri.

Sebaliknya, yang harus dibangun adalah bagaimana kebersamaan dan
persatuan masyarakat bangsa ini dapat terpelihara dengan kokoh tanpa
mengurangi sedikitpun eksistensi masing-masing etnik serta kearifan-kearifan
lokal yang terkandung di dalamnya. Oleh karena itu, perlu adanya satu
kesatuan cara pandang terhadap keutuhan lingkungan wilayah negara ini,
yang disebut dengan Wawasan Nusantara. Wawasan Nusantara sebagai cara
pandang bangsa Indonesia tentang diri dan lingkungannya yang serba
Nusantara dalam dunia yang serba berubah, namun tetap kokoh dalam nilai-
nilai ke Indonesiaannya.

Wawasan ini telah memberi arah perilaku bangsa ini sebagai bangsa
yang dinamis namun tetap kokoh dalam jati dirinya. Sementara, kesepakatan
nasional yang telah menjadi warisan dari para founding fathers kita tentang
rumah bersama kita adalah Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI),
bukan negara serikat. Otonomi Daerah tidak sedikitpun mengurangi nilai
dasar dan makna Negara Kesatuan Republik Indonesia. Oleh karena itu

semangat kedaerahan yang bermuatan kearifan lokal patut dipelihara dan

42



dikembangkan, sedang primordialisme yang bertentangan dengan semangat
NKRI tidak boleh terjadi.

Yang perlu menjadi catatan kita adalah, dalam perjuangan mewujudkan
kemerdekaan sekaligus merumuskan nilai-nilai luhur dan fundamental yang
terkandung dalam empat pilar kehidupan bangsa Indonesia tersebut, umat
Islam dan pendidikan Islam di Indonesia mempunyai andil dan peran yang
besar. Oleh karena itu, maka sesungguhnya lembaga pendidikan Islam dan
umat Islam pada umumnya mempunyai tanggung jawab moral dalam
memelihara dan memperkokoh empat pilar karakter kehidupan bangsa
Indonesia tersebut karena di dalamnya juga bermuatan nilai-nilai religius-
Islamiyah yang sangat substansial.1®

Berdasarkan pemahaman tentang karakter bangsa Indonesia seperti
diuraikan di atas, maka dapat kita peroleh gambaran tentang betapa penting
dan proporsionalnya topik bahasan “Peran Agama Dalam Membangun
Karakter Bangsa”, ini. Misi yang diemban Pendidikan Agama Islam adalah
mendidik manusia untuk menjadi insan yang beriman dan bertakwa sehingga
muaranya adalah terciptanya situasi dan kondisi masyarakat yang sejahtera,
masyarakat dalam kehidupan di alam semesta yang rahmatan lil “alamin.
Namun, dalam konteks kehidupan masyarakat Indonesia yang sosialis-
religius, Pendidikan Agama Islam memiliki peran yang lebih spesifik sekaligus
strategis karena beberapa hal.

Pertama, secara epistemologis, Islam sangat menjunjung tinggi
komitmen keilmuan yang menjadi sumber kemajuan suatu bangsa (QS Al-
Maidah 11). Wahyu pertama yang diturunkan kepada Nabi Muhammad
adalah perintah membaca yang substansinya menggugah pentingnya ilmu
pengetahuan (iqra’). Pendidikan agam Islam memiliki tanggung jawab besar
untuk melahirkan manusia-manusia yang mampu mengemban amanah, ikut

berpartisipasi menggali dan mengembangkan ilmu pengetahuan dan teknologi

8 Syaiful Anwar, Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Karakter Bangsa, Al-

Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 7, November 2016, h. 160-162
43



yang terkandung dalam alam semesta ini (Q.S Ali Imran: 190) bagi
kesejahteraan umat (rahmatan lil’aalamiin). Dalam Islam, relasi agama dan
ilmu pengetahuan sangat berdekatan dan bahkan tidak bisa dipisahkan.
Dalam hal ni fisikiawan terbesar abad XX, Albert Einstein mengakui: science
without religion is lame, religion withoutscience is blind. Dalam Islam, kualitas
keimanan dan keilmuan merupakan faktor penentu kemulyaan dan
keunggulan daya saing manusia dan tentunya juga untuk sesuatu bangsa (Q.S.
Al-Mujadalah: 11).

Kedua, secara sosiologis, dengan kondisi masyarakat Indonesia yang
mayoritas  beragama Islam, maka Pendidikan Agama Islam memiliki
tanggungjawab lebih untuk memberikan kontribusi bagi kemajuan negeri ini.
Kemajuan berlandaskan spirit of Islam yang mendorong pemeluknya selalu
menempatkan diri agar berguna bagi masyarakat luas karena etosnya sebagai
manusia yang senantiasa bekerja keras, sekaligus bekerja cerdas dan bekerja
ikhlas. Islam mendorong umatnya menjadi manusia yang kreatif, inovatif,
responsif dan prospektif, yang kesemuanya itu harus tetap dalam koridor
bingkai ketagwaan dan mencari ridha Allah (Q.S. Al-Hasya: 18). Dalam
semangatnya yang demikian maka Pendidikan Agama Islam ikut bertanggung
jawab membangun jiwa optimistis umat, karena memang tidak boleh terjadi
adanya kegamangan spiritual.

Ketiga, secara historis, Islam telah memberi sumbangsih besar bagi
peradaban dunia. Sebagaimana kita maklumi, pada milenium pertama, di
dunia Islam bermunculan tokoh-tokoh muslim dan filosof muslim sebagai ikon
kemajuan peradaban Islam saat itu yang diakui oleh dunia sampai saat ini.
Pendidikan Agama Islam sebagai kawah pengembangan intelektualitas
memiliki peran penting untuk mengembalikan kejayaan peradaban dan
pendidikan Islam dengan melahirkan kembali sosok-sosok intelektual muslim
yang memiliki integritas secara intelektual, moral, dan spiritual. Baik melalui

komitmen keilmuan maupun komitmen kebangsaannya.

44



Keempat, secara sosio-historis, Islam Indonesia menjadi ikon bagi
munculnya Negara Bangsa (nation state). Umat Islam memberikan sumbangsih
yang sangat bernilai atas berdiri dan tegaknya Negara Kesatuan Republik
Indonesia (NKRI), dalam hal ini umat Islam Indonesia menghendaki Indonesia
sebagai negara bangsa (nation state) bukan negara agama (teokrasi).
Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis untuk mengawal dan
merawat pengorbanan para pendiri Republik ini yang terdiri dari para tokoh
Islam dan ulama melalui penguatan nilai-nilai kebangsaan sebagai identitas
sekaligus karakter bagi masyarakat. Peran yang dijalankan oleh umat Islam
Indonesia sejak sebelum kemerdekaan merupakan wujud kecintaan pada
Negara.

Bangsa akan menjadi mulia dengan agama. Agama itu indah dan mudah,
jangan dipersulit, sekaliapun Abbas Mahmood pernah mengatakan, usaha-
usaha manusia menuju agama lebih sulit dan lebih Panjang daripada usaha-
usahanya kea rah ilmu dan tehnik, karena untuk memperoleh kebenaran
(hakekat) terbesar bagi lam semesta inilebih sukar dan lebih Panjang
daripada kebenaran yang terdapat pada perkara- perkara (bagian-bagian alam)
yang terpisah-pisah dan yang dihadapi oleh ilmu pada sesuatu saat dan oleh
tehnik pada saat yang lain.1 Pernyataan ini bukanlah bertujuan negative, akan
tetapi beliau ingin menjelaskan supaya dalam beragama betul-betul serius dan
tidak menganggap suatu kesempitan dan membuat sagalanya dengan agama
jadi sempit. Sebagai inti antara agama dan negara, kedua-duanya haruslah
dipadukan. Sebab dengan agama suatu bangsa kan memiliki karakter. Satu
negara akan menjadi berakhlaq, kuat disiplin, jujur, kerja keras dengan
bimbingan dari agama. Agama tidak ketinggalan zaman, tapi agama akan terus
memberi jawaban terhadap tantangan zaman. Kuncinya, bagaimana supaya

kaum muslim itu betul-betul mengikuti agama agam dengan sepenuhnya.

¥ Abbas Mahmoud al-Akkad, Allah (Ketuhanan Sepanjang Ajaran agama-
Agama dan Pemikiran Manusia), diterjemahkan oleh A. Hanafi (Jakarta: Bulan
Bintang, 1973), h.13
45



Tidak tunduk kepada Sebagian ajarannya dan kepada Sebagian yang lain
ingkar. Semua ajaran agama bagaikan mata rantai yang saling berhubungan

antara satu sisi dengan sisi yang lain.

KESIMPULAN

Dalam sejarah manusia, agama pernah memainkan peran yang paling
menentukan dalam kehidupan manusia, secara perorangan maupun
kelompok. Semua aspek kehidupan, bahkan setelah kehidupan manusia di
arahkan dan dipandu dan dia arahkan oleh agama, termasuk dalam aspek
pengetahuan dan teknologi. Dari pemaparan di atas dapat penulis simpulkan
bahwa Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia
memiliki andil dalam pembentukan akhlak dan karakter anak bangsa. Telah
banyak tokoh-tokoh Nasional yang lahir dari rahim pesantren. Demikian
tersebut dikarenakan keberhasilan pesantren dalam menyusun kurikulum
yang seimbang. Dalam arti, bahwa kurikulum yang disusun oleh pesantren
tidak hanya fokus pada kecerdasan otak, tetapi juga pembentukan akhlak
mulia. Maka model lembaga-lembaga pendidikan seperti di pesantren
seperti ini harus selalu dikembangkan dan dilestarikan sehingga dapat
memberikan alternatif dan solusi bagi bangsa Indonesia, khususnya dalam
pembentukan akhlak dan karakter anak bangsa yang lebih baik.

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan
suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif
mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual
keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta
ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan Negara.

Seiring dengan kondisi lingkungan global yang terus berkembang
secara dinamis, maka sesungguhnya pembangunan/pembentukan karakter
bangsa adalah sebuah proses berkelanjutan, character building is never ending
process. Kita semua menyakini bahwa bangsa yang besar adalah bangsa yang

berkarakter yang dengan kekokohan karakternya mampu menjawab setiap

46



tantangan dan mengatasi segala hambatan. Karakter bangsa adalah kualitas
perilaku kolektif kebangsaan yang tercermin dalam kesadaran kebersamaan,
pemahaman rasa, karsa individu dan kelompok dalam suatu kehidupan

berbangsa dan bernegara.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Musanna, Revitalisasi Kurikulum Muatan Lokal Untuk Pendidikan Karakter
Melalui Evaluasi Responsif, Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional:
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober
2010.

Ali Masykur Musa, Membumikan Islam Nusantara Respons Islam Terhadap Isu-Isu
Aktual (Jakarta: PT. Serambi [lmu Semesta, 2014),

Abdullah Hamid, Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren (Surabaya: imtiyaz,
2017).

Ani Jailani, Chaerul Rochman &Nina Nurmila, Peran Pendidikan Agama Islam
Dalam Membentuk Karakter Jujur Pada Siswa. Al-Tadzkiyyah: Jurnal
Pendidikan Islam, Volume 10. No. 2. (2019).

Abbas Mahmoud al-Akkad, Allah (Ketuhanan Sepanjang Ajaran agama-Agama dan
Pemikiran Manusia), diterjemahkan oleh A. Hanafi (Jakarta: Bulan
Bintang, 1973).

Bambang Q. Annes & Adang Hambali, Pendidikan Karakter Berbasis Qur’ani
(Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2008),

Darliana Sormin, Peran Agama Dalam Membangun Karakter Bangsa. Al-Fatih:
Jurnal Pendidikan dan Keislaman, Vol. II. No. 2 Juli - Desember (2019).

Donni Koesoema A, Pendidikan Karakter di Zaman Keblinger, Mengembangkan Visi
Guru Sebagai Pelaku Perubahan dan Pendidikan Karakter ( Jakarta: Grasindo,
2009),

Fadloli dkk, Penddikan Agama Islam pada Perquruan Tinggi Umum, (Malang:
Aditya Media Publishing, 2014).

47



Fauzan, Peran Agama dalam Pembentukan Karakter Manusia pada Lembaga
Pendidikan, FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam
Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019.

Kasmuri, Selamat, dkk. Akhlak Tasawuf. Upaya Meraih Kehalusan Budi dan
Kedekatan Ilahi. (Jakarta: Kalam Mulia, 2012).

Lahmuddin Lubis, Elfiah Muchtar., Pendidikan Agama dalam Perspekif Islam,
Kristen dan Budha (Bandung: Citapustaka Media Perintis, 2016),

Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam ( Jakarta: Raja Grafindo, 1998).

Masnur  Muslich, Pendidikan  Karakter, — Menjawab  Tantangan  Krisis
Multidimensional (Jakarta: Bumi Aksara, 2011).

Muhammad Nasir, Islam Sebagai Dasar Negara (Jakrta: Media Dakwah, 2000).

Nurchaili, Membangun Karakter Siswa Melalui Keteladanan Guru, Jurnal
Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 2010,
Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional.

Oos M. Anwas, Televisi Mendidik Karakter Bangsa: Harapan dan Tantangan, Jurnal
Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober 2010,
Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional

Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, MA, Rekonstruksi Pendidikan Tinggi Islam: Memberi
Makna Kelahiran UINSU (Bandung: Citapustaka Media, 2015).

Sri Judiani, Implementasi Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar Melalui Pengamatan
Pelaksanaan Kurikulum, Balitbang Kementerian Pendidikan Nasional:
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Volume 16 Edisi khusus III, Oktober
2010.

Syaiful Anwar, Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Karakter Bangsa,
Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 7, November 2016

Silfia Hanani, Menggali Interelasi Sosiologi dan Agama (Bandung: Humaniora,,
2011),

UU Sistem Pendudikan Nasional, ayat 1 pasal 12, UU No. 20 Tahun 2003.

48



