
AJIL: Aceh Journal of Islamic Law 
Vol. 1 No. 1 (Jan-Juni 2025): 1-15 
Submid: 28 Feb 2024 | Publish: 4 Juli 2025 

Rosmawati et al |Urgency of...|1 

 

 
Urgency of Legalizing Places of Worship Establishment in Aceh: A 

Comparative Study of Ministerial Joint Regulation (PBM) and Aceh 
Qanun 

  
 

1Rosmawati 
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 

rosmawatiajil@gmail.com 
 

Muhammad Rusdi bin Muhammaddiah 
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 

muhammadrusdi@iainlangsa.ac.id 
 

M. Anzaikhan 
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 

m.anzaikhan@iainlangsa.ac.id 
 

Izdihar Nurul Fajar 
Al-Azhar University, Cairo, Egypt 

ibndoulas643@gmail.com 
 
 

Abstract 
The legality of establishing places of worship in Aceh should ideally adhere to 
national provisions as stipulated in the Ministerial Joint Regulation (PBM) No. 
4 Year 9/No. 8 of 2006. However, the Aceh Qanun on the establishment of 
places of worship, as outlined in Aceh Qanun No. 4 of 2016, has been criticized 
for its narrow interpretation, which is perceived to hinder non-Muslims in 
obtaining permits for their places of worship. This study analyzes the 
implementation and urgency of the legality of establishing places of worship 
for both Muslims and non-Muslims, and compares the legal differences 
between national regulations and the Aceh Qanun. The research employs a 
qualitative approach with normative legal analysis and comparative study 
methodology, drawing primary data from Aceh Qanun and the 2006 PBM. The 
findings indicate that Aceh Qanun No. 4 of 2016 responds to social paradigms 
and emphasizes the need to minimize conflicts in Aceh. 
 
Keyword: legality, Places of Worship, Aceh Qanun 

 
 

Abstrak 
Legalitas pendirian tempat ibadah di Aceh idealnya mengikuti ketentuan 
nasional sebagaimana diatur dalam Peraturan Bersama Menteri (PBM) No. 

 
1 Corresponding Author 



Rosmawati et al |Urgency of...2 

 

4 Tahun 9/No. 8 Tahun 2006. Namun, Qanun Aceh tentang pendirian 
tempat ibadah, sebagaimana dituangkan dalam Qanun Aceh No. 4 Tahun 
2016, telah dikritik karena penafsirannya yang sempit, yang dianggap 
menghalangi non-Muslim dalam memperoleh izin untuk tempat ibadah 
mereka. Penelitian ini menganalisis implementasi dan urgensi legalitas 
pendirian tempat ibadah bagi Muslim dan non-Muslim, dan 
membandingkan perbedaan hukum antara peraturan nasional dan Qanun 
Aceh. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan analisis 
hukum normatif dan metodologi studi komparatif, mengambil data primer 
dari Qanun Aceh dan PBM 2006. Temuan menunjukkan bahwa Qanun Aceh 
No. 4 Tahun 2016 menanggapi paradigma sosial dan menekankan perlunya 
meminimalkan konflik di Aceh. 
 
Kata Kunci: Legalitas, Tempat Ibadah, Qanun Aceh 
 
 

Pendahuluan  
Indonesia sebagai negara yang berlandaskan Pancasila menjamin 

kebebasan beragama bagi seluruh warganya. Jaminan ini ditegaskan dalam Pasal 
29 ayat (2) Undang-Undang Dasar 1945 yang menyatakan bahwa negara 
menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-
masing dan beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya itu.2 Implementasi 
dari norma konstitusional ini diwujudkan melalui berbagai regulasi, baik di tingkat 
nasional maupun daerah, guna mengatur tata cara pendirian rumah ibadah sebagai 
salah satu bentuk perwujudan kebebasan beragama. Rumah ibadah bukan hanya 
sekadar bangunan fisik, melainkan juga simbol identitas, ruang spiritual, dan pusat 
aktivitas sosial keagamaan suatu komunitas. Oleh sebab itu, regulasi mengenai 
pendirian rumah ibadah menjadi isu yang sensitif dan sarat makna karena 
menyangkut relasi mayoritas dan minoritas dalam masyarakat plural. Sejak 
diterbitkannya Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri 
Nomor 9 dan 8 Tahun 2006 (PBM 2006), negara telah memberikan pedoman 
umum untuk seluruh provinsi di Indonesia agar tercipta keseragaman mekanisme 
dalam pendirian rumah ibadah. 

Namun, Aceh memiliki kekhususan tersendiri dalam regulasi rumah ibadah. 
Berdasarkan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, 
provinsi ini diberi kewenangan khusus untuk menyusun qanun sebagai peraturan 
daerah yang berbasis pada syariat Islam.3 Kekhususan ini kemudian diwujudkan 
dalam Qanun Aceh Nomor 4 Tahun 2016 tentang Pedoman Pemeliharaan 
Kerukunan Umat Beragama dan Pendirian Tempat Ibadah. Qanun ini pada 
dasarnya mengadopsi substansi PBM 2006, tetapi memberikan penekanan dan 
penyesuaian yang khas dengan kondisi sosiokultural masyarakat Aceh. Misalnya, 
dalam hal persyaratan administratif, umat non-Muslim diwajibkan memenuhi 

 
2 Kezia Valen Debora Manu, “Kajian Yuridis Terhadap Kebebasan Memeluk Agama Dan 
Kepercayaan di Indonesia Berdasarkan Pasal 29 UUD 1945,” Jurnal Lex Privatum 14, no. 2 (2024): 
h.1. 
3 Ardenolis Ardenolis and Busrianto Busrianto, “Keberadaan Peraturan Daerah Khusus Dan Qanun 
Dalam Penyelenggaraan Kehidupan Masyarakat,” Jurnal Gagasan Hukum 1, no. 2 (2019): h.235. 



Rosmawati et al |Urgency of...3 

 

jumlah minimal 140 orang pengguna serta 110 dukungan non-pengguna dari 
masyarakat sekitar. Ketentuan ini berbeda secara substansial dengan pengalaman 
umat Muslim, yang umumnya tidak mengalami kesulitan dalam mendirikan rumah 
ibadah. Perbedaan inilah yang menimbulkan perdebatan, apakah regulasi tersebut 
benar-benar sejalan dengan prinsip kebebasan beragama atau justru melahirkan 
diskriminasi terselubung terhadap kelompok minoritas. 

Regulasi yang tertuang dalam PBM maupun Qanun Aceh idealnya untuk 
menjaga kerukunan, menghindari konflik, dan memberi kepastian hukum bagi 
seluruh umat beragama dalam membangun rumah ibadah.4 Dengan legalitas yang 
jelas, rumah ibadah akan terlindungi secara hukum, diakui keberadaannya, dan 
tidak menimbulkan kecurigaan atau resistensi dari masyarakat sekitar. Namun, 
realitasnya implementasi aturan ini justru menimbulkan sejumlah persoalan. 
Beberapa umat non-Muslim daerah Aceh mengalami kesulitan mendirikan rumah 
ibadah karena terbentur persyaratan administratif yang sulit dipenuhi. Hal ini 
diperparah oleh resistensi sosial dari kelompok mayoritas, yang memandang 
pembangunan rumah ibadah non-Muslim sebagai ancaman terhadap dominasi 
Islam di Aceh. Akibatnya, sering muncul rumah ibadah non-legal atau “undung-
undung” yang kemudian memicu konflik, seperti yang pernah terjadi di Aceh 
Singkil pada tahun 2015. Dengan demikian, masalah utama penelitian ini adalah 
bagaimana urgensi legalisasi rumah ibadah di Aceh dipahami dan dipraktikkan 
dalam bingkai perbandingan antara PBM sebagai regulasi nasional dan Qanun 
Aceh sebagai regulasi lokal yang khas. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis urgensi legalisasi tempat 
ibadah di Aceh dengan menitikberatkan pada perbandingan antara PBM 2006 dan 
Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016. Analisis dilakukan untuk mengidentifikasi 
persamaan dan perbedaan substansial, menilai implikasi penerapan kedua 
regulasi tersebut, serta mengungkap dampaknya terhadap hak beragama dan 
kerukunan umat di Aceh. Kontribusi penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
pemahaman yang lebih mendalam tentang problematika hukum rumah ibadah di 
Aceh, serta menawarkan perspektif akademik bagi pembuat kebijakan agar 
regulasi ke depan lebih seimbang antara perlindungan mayoritas dan jaminan hak 
minoritas. Selain itu, penelitian ini juga dapat memperkaya literatur hukum tata 
negara dan hukum Islam mengenai relasi antara kekhususan daerah dan prinsip 
universal hak asasi manusia. 

 
 

Tinjauan Pustaka  

Kajian terkait urgensi legalitas tempat ibadah di Aceh bukanlah kajian yang 
benar-benar baru. Sudah ada sejumlah peneliti yang menaruh perhatian pada isu 
ini dengan berbagai metode, pendekatan, dan sudut pandang yang berbeda. 
Fenomena pendirian rumah ibadah, baik di level nasional maupun khususnya di 
Aceh, sering dikaitkan dengan dinamika kebebasan beragama, hak minoritas, serta 
hubungan antara regulasi formal dengan realitas sosial di lapangan. Oleh karena 
itu, studi-studi sebelumnya telah memberikan landasan penting untuk memahami 

 
4 Nany Suryawati and Martika Dini Syaputri, “Intoleransi Dalam Pembangunan Rumah Ibadah 
Berdasarkan Hak Konstitusional Warga Negara,” Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia 4, no. 3 
(2022): h.434-435. 



Rosmawati et al |Urgency of...4 

 

kompleksitas persoalan legalisasi rumah ibadah. Namun, sekalipun demikian, 
masih terdapat ruang kosong yang perlu diisi oleh penelitian ini, terutama dalam 
membandingkan regulasi nasional (PBM 2006) dengan kekhususan daerah melalui 
Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016. 

Febriawati dan Herdiani, dalam karya yang berjudul Analisis Polemik 
Disparitas Umat Nasrani di Aceh terhadap Regulasi Pendirian Tempat Ibadah, 
mengkaji secara signifikan persoalan yang dihadapi umat Nasrani di Aceh dalam 
konteks pendirian tempat ibadah.5 Karya tersebut cukup penting karena 
memetakan akar masalah ketegangan sosial terkait legalitas rumah ibadah. Namun 
demikian, penelitian ini tidak secara mendalam membahas Qanun Aceh No. 4 
Tahun 2016 yang justru menjadi regulasi kunci dalam persoalan legalitas rumah 
ibadah. Di sinilah letak perbedaan dengan penelitian penulis yang berfokus pada 
komparasi regulasi PBM dan Qanun. 

Aulia Hestiyara, melalui penelitiannya yang berjudul Efektivitas Penerapan 
Persyaratan Pendirian Rumah Ibadat Berdasarkan Peraturan Perundang-undangan 
yang Berlaku, menekankan bagaimana perubahan persyaratan pendirian rumah 
ibadah berdampak bagi pemeluk agama, khususnya kelompok minoritas.6 
Penelitian tersebut menyoroti kelebihan dan kekurangan regulasi nasional terkait 
syarat administratif dan dukungan masyarakat. Meski memiliki kesamaan dengan 
penelitian ini pada aspek kajian regulasi, penelitian Aulia hanya terbatas pada 
regulasi nasional, tanpa memberikan perhatian pada Qanun Aceh yang memiliki 
perbedaan mendasar. 

Pratiwi, dalam karyanya Dialog Antar Agama-Konflik: Jalan Damai Konflik 
Islam-Kristen di Aceh Singkil Tahun 2015, lebih menekankan aspek resolusi konflik 
berbasis musyawarah dan mufakat pasca insiden pembakaran rumah ibadah.7 
Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada latar belakang munculnya 
regulasi yang berhubungan dengan rumah ibadah, baik PBM nasional, Pergub 
Aceh, maupun Qanun. Namun, perbedaannya jelas terlihat: Pratiwi lebih 
menekankan solusi praktis berbasis dialog, sementara penelitian ini menekankan 
pada analisis regulasi, khususnya komparasi antara PBM 2006 dan Qanun Aceh. 

Faiq Tobrani, dalam karyanya Local-Sharia Regulations and Religious 
Expression in Aceh: Criticism of the Qanun about Establishing Places of Worship, 
melakukan kritik mendalam terhadap Qanun Aceh dengan melihat dampaknya 
pada ekspresi keagamaan masyarakat non-Muslim.8 Karya Faiq berfokus pada 
implementasi dan praktik lapangan, memperlihatkan bagaimana regulasi tersebut 
diterapkan di sejumlah wilayah di Aceh. Meski memiliki kedekatan fokus dengan 
penelitian ini, perbedaan mendasar terletak pada pendekatan: Faiq lebih 
menekankan kritik implementasi, sedangkan penelitian ini lebih menyoroti aspek 
komparasi normatif antara regulasi nasional (PBM) dan kekhususan daerah 
(Qanun Aceh). 

 
5 Zelika Rif’at Febriawati and Riska Zalfa Herdiani, “Analisis Polemik Disparitas Umat Nasrani Di 
Aceh Terhadap Regulasi Pendirian Tempat Ibadah,” Journal of Citizenship 1, no. 1 (2022). 
6 Aulia Hestyara, “Efektivitas Penerapan Persyaratan Pendirian Rumah Ibadat Berdasarkan 
Peraturan Perundang-Undangan Yang Berlaku,” Jurnal Ilmu Hukum 10, no. 1 (2021). 
7 Winda Ika Pratiwi, “Dialog Antar Agama-Konflik: Jalan Damai Konflik Islam-Kristen Di Aceh 
Singkil Tahun 2015,” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 4, no. 1 (2021). 
8 Faiq Tobroni, “Local-Sharia Regulations and Religious Expression in Aceh: Criticism of the Qanun 
about Establishing Places of Worship,” Asy-Syir’ah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum 55, no. 1 (2021). 



Rosmawati et al |Urgency of...5 

 

Metodologi Penelitian  
Artikel ini tergolong dalam penelitian pustaka dengan pendekatan 

kualitatif. Metodologi yang digunakan adalah studi analisis hukum normatif dan 
studi komparasi. Analisis hukum normatif digunakan untuk membedah isi Qanun 
Aceh Nomor 4 Tahun 2016 tentang Pedoman Pemeliharaan Kerukunan Umat 
Beragama dan Pendirian Tempat Ibadah dengan menelaah pasal-pasal yang 
relevan dalam konteks kebebasan beragama dan legalitas rumah ibadah. Melalui 
pendekatan pustaka, penulis mengkaji berbagai literatur seperti jurnal ilmiah, 
buku terbaru, dan karya akademik lain sebagai bahan analisis kritis. Adapun studi 
komparasi dilakukan untuk menilai perbedaan dan persamaan antara Qanun Aceh 
dengan regulasi nasional, yaitu Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri 
Dalam Negeri (PBM) Nomor 9/Nomor 8 Tahun 2006, serta Pergub Aceh terkait 
pendirian rumah ibadah. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini 
bersifat abstrak, sehingga tidak berfokus pada data numerik, melainkan pada 
kualitas analisis terhadap literatur, regulasi, dan interpretasi akademik. 

Sumber data penelitian dibagi menjadi tiga kategori. Sumber primer adalah 
Qanun Aceh Nomor 4 Tahun 2016 dan PBM Nomor 9/8 Tahun 2006 yang dijadikan 
objek utama kajian. Sumber sekunder berupa jurnal ilmiah dan buku terbitan 10 
tahun terakhir yang relevan dengan topik peraturan daerah, legalitas nasional, 
maupun penelitian sebelumnya tentang pendirian rumah ibadah. Analisis data 
dilakukan dengan teknik reduksi, klasifikasi, dan interpretasi berdasarkan 
relevansi terhadap permasalahan penelitian. Validasi data dan uji keabsahan 
dilakukan melalui teknik triangulasi sumber, yakni membandingkan data primer 
dan sekunder untuk memastikan konsistensi temuan. Penyusunan draft naskah 
penelitian dilakukan secara sistematis mulai dari pengumpulan literatur, 
klasifikasi tema, penyusunan kerangka konseptual, hingga analisis komparatif 
yang dituangkan dalam bentuk artikel akademik. 

 
 

Landasan Yuridis Regulasi Rumah Ibadah di Aceh 
Aceh memiliki posisi istimewa dalam sejarah Islam di Nusantara.9 Sejak 

masa awal kedatangan Islam, wilayah ini dikenal sebagai pintu gerbang utama 
penyebaran agama Islam ke kepulauan Indonesia. Identitas Aceh sebagai Serambi 
Mekkah bukanlah gelar kosong, melainkan representasi dari pengalaman panjang 
masyarakatnya yang menjadikan Islam sebagai dasar kehidupan sosial, budaya, 
dan politik. Senioritas Aceh dalam menerima Islam bahkan jauh mendahului 
lahirnya Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) pada tahun 1945. Maka tidak 
mengherankan apabila masyarakat Aceh terus memperjuangkan agar syariat Islam 
dapat dijalankan secara kaffah dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk bidang 
hukum dan tata kelola pemerintahan. 

Perjuangan untuk menegakkan syariat Islam di Aceh tidak berlangsung 
singkat. Sejak masa penjajahan hingga pasca-kemerdekaan, masyarakat Aceh 
menghadapi tantangan serius dalam mengintegrasikan syariat dengan sistem 

 
9 Mumammad Imran, “Sejarah Islam dan Tradisi Keilmuan di Aceh,” Jurnal Mudarrisuna 10, no. 2 
(2020): h.195-197. 



Rosmawati et al |Urgency of...6 

 

hukum nasional.10 Baru pada tahun 1999, titik balik penting terjadi ketika 
pemerintah memberikan kewenangan kepada Aceh untuk menerapkan syariat 
Islam melalui mekanisme otonomi khusus. Kewenangan ini kemudian dipertegas 
dalam Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 tentang Otonomi Khusus bagi 
Provinsi Daerah Istimewa Aceh sebagai Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam 
(NAD).11 Seiring waktu, ketentuan ini diperbaharui melalui Undang-Undang 
Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh (UUPA), yang menjadi dasar 
yuridis utama bagi lahirnya regulasi berbasis syariat, termasuk terkait rumah 
ibadah. 

Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 menegaskan bahwa Aceh berhak 
menyusun peraturan daerah khusus yang dikenal dengan istilah qanun.12 Pasal 1 
ayat (21) UUPA mendefinisikan qanun sebagai peraturan perundang-undangan 
yang berlaku khusus di Aceh, baik pada tingkat provinsi maupun kabupaten/kota, 
dan memiliki kedudukan yang setara dengan peraturan daerah di wilayah lain.  
Kehadiran qanun ini memberikan legalitas formal bagi masyarakat Aceh untuk 
melaksanakan nilai-nilai syariat Islam secara lebih luas. Salah satu bentuknya 
adalah lahirnya Qanun Aceh Nomor 4 Tahun 2016 tentang Pedoman Pendirian dan 
Pengelolaan Rumah Ibadah, yang mengatur tata cara pembangunan rumah ibadah 
dengan memperhatikan prinsip kerukunan, kearifan lokal, dan kebutuhan 
masyarakat. 

Qanun Rumah Ibadah di Aceh lahir dalam konteks yang unik. Di tingkat 
nasional, regulasi terkait rumah ibadah diatur melalui Peraturan Bersama Menteri 
(PBM) Agama dan Menteri Dalam Negeri Nomor 9 dan 8 Tahun 2006. Namun, Aceh 
sebagai daerah dengan otonomi khusus memiliki kewenangan untuk 
menyesuaikan regulasi tersebut sesuai dengan nilai-nilai syariat Islam dan kondisi 
sosial budaya setempat.13 Hal ini menunjukkan fleksibilitas sistem hukum nasional 
yang bersifat terbuka, di mana daerah dapat membuat pengaturan yang lebih 
spesifik sepanjang tetap dalam kerangka NKRI. Dengan demikian, Qanun Rumah 
Ibadah bukan hanya refleksi dari keinginan masyarakat Aceh untuk menjaga 
kerukunan, tetapi juga wujud nyata pengakuan negara atas hak istimewa Aceh 
dalam mengatur dirinya. 

Secara historis, qanun di Aceh tidak hanya bersandar pada sumber hukum 
nasional, tetapi juga bersumber dari nilai-nilai Islam dan kearifan lokal. Dari sisi 
tekstual, qanun merujuk pada Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran fuqaha klasik yang 
membahas persoalan jinayat, ibadah, dan muamalah.14 Dari sisi kontekstual, qanun 

 
10 Dahlan A Rahman et al., “Memahami Desentralisasi Dan Otonomi Khusus Di Aceh,” Jurnal Politik 
Dan Pemerintahan 8, no. 1 (2023): h.30-32. 
11 Wenny Oktaferani et al., “Penerapan Syariat Islam Dalam Sistem Hukum Di Provinsi Aceh,” 
Politea: Jurnal Politik Islam 5, no. 2 (2022): h.109, https://doi.org/10.20414/politea.v5i2.4429. 
12 Ajeng Ardinal Febriana and Zulkarnain Zulkarnain, “64 Tahun Keistimewaan Aceh: Tinjauan UU 
No 11/2006 Tentang Pemerintahan Aceh,” Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan Undiksha 11, no. 1 
(2023): h.3. 
13 Ridwan Nurdin and Muhammad Ridwansyah, “Aceh, Qanun and National Law: Study on Legal 
Development Orientation,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 4, no. 1 (2020): 
h.122. 
14 Sayuti Sayuti and Abdul Wahid, “Hadith as a Source of Local Wisdom in Aceh Qanun and Special 
Autonomy Law,” Bureaucracy Journal: Indonesia Journal of Law and Social-Political Governance 5, 
no. 1 (2025): h.854. 



Rosmawati et al |Urgency of...7 

 

merepresentasikan hasil ijtihad ulama dan penyesuaian dengan perkembangan 
zaman, termasuk dalam hal pengaturan rumah ibadah. Kehadiran Qanun Rumah 
Ibadah menegaskan bahwa pembentukan hukum di Aceh merupakan kombinasi 
antara otoritas agama, adat, dan negara. Sinergi inilah yang membedakan Aceh 
dari provinsi lain di Indonesia. 

Kedudukan qanun dalam sistem hukum nasional menimbulkan diskursus 
menarik. Meskipun memiliki otonomi khusus, Aceh tetap merupakan bagian 
integral dari NKRI yang berlandaskan UUD 1945. Sistem hukum Indonesia sendiri 
bersifat plural dan terbuka, di mana hukum positif dapat berdampingan dengan 
hukum adat maupun hukum Islam.15 Hal ini tampak jelas dalam praktik hukum 
perkawinan, waris, hingga peradilan agama yang sebagian besar berbasis hukum 
Islam. Qanun Rumah Ibadah di Aceh pun berdiri dalam kerangka sistem hukum 
nasional tersebut, sehingga walaupun bersifat khusus, tetap memiliki legitimasi 
yuridis yang kuat. Salah satu aspek penting dari Qanun Rumah Ibadah adalah 
penekanan pada kerukunan antarumat beragama. Aceh memang dikenal sebagai 
wilayah dengan mayoritas penduduk Muslim, namun keberadaan pemeluk agama 
lain juga diakui dan dilindungi. Qanun ini mencoba mengatur keseimbangan antara 
prinsip syariat Islam dengan prinsip konstitusional mengenai kebebasan 
beragama.16 Misalnya, syarat pendirian rumah ibadah di Aceh harus melibatkan 
partisipasi masyarakat sekitar serta mendapat rekomendasi dari Forum 
Kerukunan Umat Beragama (FKUB). Aturan ini sejatinya paralel dengan PBM 2006, 
namun dalam praktiknya diberi nuansa Aceh yang lebih kental dengan semangat 
syariat dan adat. 

Meskipun demikian, penerapan qanun tidak terlepas dari tantangan. 
Perbedaan persepsi antara masyarakat, pemerintah daerah, dan pemerintah pusat 
sering menimbulkan gesekan. Sebagian kalangan menilai bahwa regulasi rumah 
ibadah di Aceh masih sarat kepentingan politis, sehingga implementasinya kerap 
dianggap sekadar formalitas. Di sisi lain, kelompok Islam konservatif berpendapat 
bahwa regulasi tersebut belum sepenuhnya mencerminkan penerapan syariat 
yang kaffah. Perbedaan persepsi ini menunjukkan bahwa meskipun landasan 
yuridis qanun kuat, efektivitasnya sangat bergantung pada komitmen politik dan 
konsistensi penegakan hukum. Sebagai daerah dengan sejarah panjang penegakan 
syariat, Aceh memiliki lembaga-lembaga khusus yang mendukung pelaksanaan 
qanun, seperti Mahkamah Syariah, Wilayatul Hisbah (WH), dan Majelis 
Permusyawaratan Ulama (MPU). Kehadiran lembaga-lembaga ini juga memberi 
warna tersendiri dalam implementasi Qanun Rumah Ibadah. Namun, keterlibatan 
mereka kerap menimbulkan perdebatan, terutama ketika keputusan yang diambil 
berbeda dengan standar hukum nasional. Misalnya, sikap MPU terhadap praktik 
keagamaan tertentu kadang lebih ketat dibandingkan regulasi nasional, sehingga 
memunculkan perbedaan tafsir dalam pelaksanaannya. 

 
15 Achmad Hariri and Basuki Babussalam, “Legal Pluralism: Concept, Theoretical Dialectics, and Its 
Existence in Indonesia,” Walisongo Law Review (Walrev) 6, no. 2 (2024): h.147-149. 
16 Fachrur Razi Purnama, “Tanggung Jawab Negara Dalam Menjamin Hak Warga Negara Untuk 
Mendirikan Rumah Ibadah (Studi Kasus Penolakan Pendirian Masjid Muhammadiyah at Taqwa 
Desa Sangso Kecamatan Samalanga Kabupaten Bireuen Provinsi Aceh)” (Skripsi Sarjana, 
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 2022), h.38-40. 



Rosmawati et al |Urgency of...8 

 

Secara hukum, Qanun Rumah Ibadah Aceh memiliki kedudukan yang sama 
dengan peraturan daerah di provinsi lain. Hal ini ditegaskan dalam UU Nomor 12 
Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundang-undangan. Namun, yang 
membedakan Aceh adalah materi muatan qanun yang berorientasi pada syariat 
Islam. Dalam konteks rumah ibadah, hal ini memberikan ruang lebih besar bagi 
masyarakat Aceh untuk mengatur dirinya sesuai nilai yang diyakini, namun tetap 
berada dalam bingkai kebinekaan Indonesia. Dengan demikian, regulasi rumah 
ibadah di Aceh tidak bisa hanya dilihat sebagai produk hukum daerah, tetapi juga 
sebagai simbol kedaulatan kultural dan religius. Tantangan implementasi Qanun 
Rumah Ibadah di Aceh tidak hanya datang dari aspek hukum, tetapi juga dari 
aspek sosial. Realitas di lapangan menunjukkan bahwa meskipun qanun tegas, 
praktik masyarakat tidak selalu sejalan. Misalnya, dalam hal perizinan rumah 
ibadah, kerap kali terjadi tarik ulur antara kebutuhan umat, persyaratan 
administratif, dan resistensi masyarakat sekitar.  
 

 
Perbandingan Qanun Aceh dan PBM 2006 

Regulasi pendirian rumah ibadah di Indonesia pada dasarnya diatur secara 
nasional melalui Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri 
Nomor 9 dan 8 Tahun 2006 (PBM 2006).17 Regulasi ini menjadi pedoman bagi 
seluruh kepala daerah dalam menjaga kerukunan umat beragama, 
memberdayakan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB), serta mengatur tata 
cara pendirian rumah ibadah. PBM 2006 terdiri atas 10 bab dan 31 pasal yang 
mengatur aspek definisi, kewenangan pemerintah, mekanisme izin, hingga 
penyelesaian konflik. Akan tetapi, di Aceh sebagai daerah dengan kekhususan 
pelaksanaan syariat Islam aturan ini tidak berhenti pada tataran nasional. 
Pemerintah Aceh merespons dengan melahirkan Qanun Nomor 4 Tahun 2016 yang 
lebih rinci dan spesifik, dengan memperhatikan konteks sosial, kultural, serta 
status Aceh sebagai daerah istimewa. Dengan demikian, perbandingan antara PBM 
2006 dan Qanun Aceh tidak hanya soal teks hukum, melainkan juga soal politik 
hukum dan relasi agama di tingkat lokal. 

PBM 2006 lahir dari beberapa pertimbangan fundamental. Pertama, hak 
asasi manusia dalam melaksanakan kebebasan beragama yang dijamin oleh 
konstitusi. Kedua, tanggung jawab negara dalam menjamin kebebasan 
pelaksanaan ibadah sesuai kepercayaan masing-masing. Ketiga, peran pemerintah 
dalam membimbing kerukunan dan kedamaian antarumat beragama. Keempat, 
kerukunan umat beragama dipandang sebagai bagian tak terpisahkan dari 
kerukunan nasional.18 Pertimbangan inilah yang menjadikan PBM sebagai 
instrumen kebijakan nasional dengan pendekatan universal, sehingga berlaku 
untuk seluruh wilayah Indonesia tanpa membedakan mayoritas atau minoritas di 
suatu daerah. Namun, penerapannya di Aceh memiliki warna berbeda karena di 

 
17 Binsar Antoni Hutabarat, “Evaluasi Terhadap Peraturan Bersama Menteri Tahun 2006 Tentang 
Pendirian Rumah Ibadah,” Societas Dei: Jurnal Agama Dan Masyarakat 4, no. 1 (2017): h.8. 
18 Wahyu Pratama. Tamba, “Dinamika Kebebasan Beragama Dan Pendirian Rumah Ibadah di 
Indonesia: Suatu Tinjauan Kritis Terhadap Peraturan Bersama Menteri.,” Journal of Religious Policy 
3, no. 2 (2024): h.198-201. 



Rosmawati et al |Urgency of...9 

 

sana berlaku syariat Islam dengan basis qanun yang berfungsi sebagai hukum 
daerah. 

Dalam struktur PBM 2006, Bab I berisi ketentuan umum yang 
mendefinisikan konsep kerukunan umat beragama, rumah ibadah, ormas 
keagamaan, FKUB, hingga panitia pelaksana. Pada bagian ini juga ditegaskan 
bahwa izin mendirikan rumah ibadah (IMB) secara legal dikeluarkan oleh Bupati 
atau Wali Kota. Bab II kemudian menegaskan tanggung jawab pemerintah daerah 
dalam mewujudkan kerukunan umat beragama, dengan menekankan koordinasi 
antara kabupaten/kota dengan departemen keagamaan setempat. Di sinilah 
terlihat bahwa PBM 2006 menempatkan pemerintah daerah sebagai aktor utama 
dalam menjaga harmoni, dengan pengawasan vertikal dari gubernur hingga ke 
level camat dan kepala desa. Pola top-down ini menunjukkan adanya struktur 
pengawasan yang hierarkis, meski tetap berbasis pada asas musyawarah. 
Bab IV PBM 2006 khusus membahas tentang FKUB. Lembaga ini diberi legitimasi 
hukum sebagai mitra pemerintah daerah dalam membangun kerukunan umat 
beragama. FKUB di tingkat provinsi menjadi bagian dari program kerja gubernur, 
sementara di tingkat kabupaten/kota menjadi bagian dari program kerja bupati 
atau wali kota.19 Anggota FKUB berasal dari perwakilan berbagai agama, dengan 
masa jabatan tertentu, serta tugas dan fungsi yang jelas. Keterlibatan FKUB dalam 
proses perizinan rumah ibadah menjadi penting karena lembaga ini dianggap 
representatif dari kerukunan lintas agama di suatu daerah.20 Dengan demikian, 
PBM 2006 menekankan peran FKUB bukan hanya sebagai lembaga konsultatif, 
tetapi juga sebagai filter sosial terhadap permohonan pendirian rumah ibadah. 

Poin yang paling krusial dalam PBM 2006 terdapat pada Bab V tentang 
pendirian rumah ibadah. Aturan ini menetapkan syarat pengguna minimal 90 
orang dan non-pengguna sebanyak 60 orang, keduanya dibuktikan dengan KTP 
sesuai wilayah.21 Jika syarat pengguna terpenuhi tetapi syarat non-pengguna 
belum, pemerintah berkewajiban memfasilitasi lokasi alternatif yang dapat 
diterima masyarakat. Hal ini menunjukkan adanya upaya kompromi agar proses 
pendirian rumah ibadah tidak tersendat oleh resistensi sosial. PBM juga mengatur 
jangka waktu penyelesaian perizinan maksimal 90 hari, serta memberi ruang 
penggunaan bangunan sementara sebagai rumah ibadah dengan izin pemerintah. 
Ketentuan ini menekankan fleksibilitas sekaligus perlindungan hak beribadah bagi 
semua pemeluk agama di Indonesia. 

Berbeda dengan PBM 2006, Qanun Aceh Nomor 4 Tahun 2016 memiliki 
cakupan yang lebih luas sekaligus lebih ketat. Qanun ini lahir sebagai respons atas 
konflik keagamaan di Aceh Singkil tahun 2015 yang ditandai dengan pembakaran 
rumah ibadah. Pemerintah Aceh menilai PBM 2006 belum cukup mampu 
menjawab dinamika lokal, sehingga diperlukan aturan khusus. Dalam qanun 

 
19 Abi Ichwanuddin and Tuti Widyaningrum, “Implikasi Normatif Peraturan Bersama Menteri 
Nomor 9 Dan 8 Tahun 2006 Terhadap Perlindungan Kelompok Minroritas di Wilayah Provinsi DKI 
Jakarta,” Jurnal Hukum Staatrechts 4, no. 2 (2021): h.72. 
20 Murni Sari Cahya Ningras, “Implikasi Peraturan Bersama Menteri Nomor 9 Tahun 2006 Dan 
Nomor 8 Tahun 2006 Terkait Syarat Pendirian Rumah Ibadah Dalam Perspektif Perundang-
Undangan” (Skripsi Sarjana, Universitas Diponegoro Semarang, 2024), h.75-77. 
21 Budiman N.P.D Sinaga et al., “Regulasi Pendirian Rumah Ibadat di Indonesia: Tinjauan Asas-Asas 
Pembentukan Hukum,” Journal of Education, Humaniora and Social Sciences 6, no. 3 (2024): h.1033-
1034. 



Rosmawati et al |Urgency of...10 

 

tersebut, syarat pendirian rumah ibadah dinaikkan menjadi 140 pengguna dan 110 
non-pengguna, meskipun angka ini sebenarnya lebih rendah dibanding Peraturan 
Gubernur Aceh 2007 yang mensyaratkan 150 pengguna. Namun, jika dibandingkan 
dengan PBM 2006, syarat dalam Qanun Aceh jelas lebih berat dan menuntut 
keterlibatan masyarakat yang lebih luas. Hal ini mencerminkan kehati-hatian 
pemerintah Aceh dalam mengendalikan potensi konflik. 

Selain jumlah pengguna dan non-pengguna, perbedaan mencolok juga 
terlihat dalam syarat rekomendasi. PBM hanya mensyaratkan dua rekomendasi, 
yakni dari Departemen Agama Kabupaten/Kota dan FKUB. Sementara Qanun Aceh 
menuntut rekomendasi dari berbagai pihak, mulai dari Keuchik, Imam Mukim, 
Camat, KUA, hingga Kemenag. Rekomendasi ini tidak boleh bersifat koordinatif, 
melainkan harus dikeluarkan secara terpisah. Artinya, jika satu pihak tidak 
memberikan rekomendasi, maka syarat belum dianggap terpenuhi. Mekanisme ini 
jelas memperpanjang prosedur dan memperketat kontrol, yang pada akhirnya 
menimbulkan persepsi bahwa pemerintah Aceh lebih restriktif terhadap rumah 
ibadah non-Muslim. Namun, dari perspektif lokal, mekanisme ini dianggap perlu 
untuk memastikan legitimasi sosial di tengah masyarakat yang mayoritas Muslim. 

Qanun Aceh juga mengatur aspek-aspek yang tidak ditemukan secara rinci 
dalam PBM 2006. Misalnya, pada Pasal 20–22, qanun melarang segala bentuk 
program misionaris, baik melalui kegiatan langsung maupun media promosi 
seperti spanduk dan iklan daring. Ketentuan ini erat kaitannya dengan sensitivitas 
masyarakat Aceh terhadap isu konversi agama, yang dipandang dapat memicu 
konflik. Bahkan, aturan ini selaras dengan Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015 
tentang Perlindungan Aqidah yang mengatur sanksi bagi pelaku murtad. Dengan 
demikian, Qanun Rumah Ibadah bukan hanya mengatur perizinan administratif, 
tetapi juga berfungsi sebagai instrumen perlindungan akidah umat Islam di Aceh. 

Perbedaan lainnya terletak pada pengaturan mengenai bantuan luar negeri. 
Pasal 23–24 Qanun Aceh secara tegas mensyaratkan izin pemerintah jika rumah 
ibadah menerima bantuan dari luar negeri atau mengundang rohaniawan asing. 
Hal ini dimaksudkan untuk mencegah infiltrasi ideologi maupun kepentingan 
politik yang dapat mengganggu stabilitas sosial. Ketentuan ini berlaku tidak hanya 
bagi agama non-Muslim, tetapi juga bagi umat Islam, khususnya ketika terjadi 
perbedaan mazhab yang berpotensi menimbulkan perpecahan. Kasus Aceh 
Tamiang, misalnya, menunjukkan betapa pemerintah sangat berhati-hati terhadap 
bantuan yang berpotensi berasal dari jaringan terorisme. Aspek ini tidak diatur 
dalam PBM 2006, sehingga memperlihatkan kekhasan qanun sebagai produk 
hukum daerah dengan basis syariat. 

Dalam hal penyelesaian sengketa, PBM 2006 dan Qanun Aceh sama-sama 
mengutamakan musyawarah dan mufakat. Namun, jika PBM lebih menekankan 
peran Kantor Kemenag setempat sebagai mediator, Qanun Aceh menempatkan 
pemerintah daerah lebih aktif sebagai pelaksana resolusi konflik. Hal ini sesuai 
dengan karakteristik Aceh sebagai daerah otonomi khusus, di mana peran 
eksekutif daerah lebih luas dalam implementasi syariat Islam. Dengan demikian, 
pola penyelesaian konflik dalam qanun lebih terintegrasi dengan sistem 
pemerintahan lokal, sekaligus memperlihatkan nuansa hukum Islam yang lebih 
menonjol dibanding pendekatan netral dalam PBM. 



Rosmawati et al |Urgency of...11 

 

Perbandingan antara PBM 2006 dan Qanun Aceh menunjukkan bahwa 
qanun merupakan bentuk adaptasi lokal terhadap regulasi nasional. Qanun 
mengambil substansi PBM sebagai dasar, tetapi melakukan revisi dan penambahan 
syarat dengan mempertimbangkan kondisi Aceh sebagai daerah syariat. 
Pengetatan persyaratan, larangan misionaris, dan kontrol terhadap bantuan luar 
negeri semuanya lahir dari kebutuhan menjaga stabilitas sosial dan akidah umat 
Islam. Namun, dari perspektif kelompok non-Muslim, regulasi ini dinilai 
diskriminatif karena memperberat proses pendirian rumah ibadah mereka. Di 
sinilah letak dilema antara kebijakan berbasis syariat dengan prinsip kebebasan 
beragama yang dijamin konstitusi. 

Perbandingan ini menunjukkan bahwa meskipun PBM 2006 dan Qanun 
Aceh memiliki tujuan yang sama yaitu menjaga kerukunan umat beragama cara 
pencapaiannya berbeda. PBM 2006 menekankan asas kesetaraan dan 
perlindungan hak beribadah secara nasional, sedangkan Qanun Aceh menekankan 
perlindungan terhadap syariat dan identitas Islam. Keduanya sah dalam perspektif 
hukum, karena PBM berlaku secara nasional sementara qanun mendapat 
legitimasi dari status kekhususan Aceh. Tantangannya adalah bagaimana kedua 
regulasi ini dapat diharmonisasikan agar tidak menimbulkan ketegangan, 
melainkan benar-benar menciptakan kerukunan yang berkeadilan bagi seluruh 
umat beragama di Aceh. 
 

Urgensi Legalitas Pendirian Rumah Ibadah di Aceh 
Legalitas pendirian rumah ibadah di Aceh memiliki urgensi yang sangat 

tinggi karena menyangkut dua dimensi penting: hak asasi manusia dan 
pemeliharaan kerukunan antarumat beragama. Aceh sebagai daerah istimewa 
yang menerapkan syariat Islam tidak hanya mengatur praktik kehidupan umat 
Muslim, tetapi juga berimplikasi terhadap keberadaan umat non-Muslim yang 
hidup berdampingan di dalamnya. Dalam konteks hukum nasional, kebebasan 
beragama dijamin oleh UUD 1945, namun pelaksanaannya di Aceh mendapat 
sentuhan kekhususan melalui qanun yang lahir dari kewenangan otonomi khusus. 
Dengan demikian, isu legalitas rumah ibadah tidak bisa dipandang sederhana, 
melainkan berkaitan dengan upaya menjaga keseimbangan antara identitas 
keislaman Aceh dan prinsip-prinsip pluralisme yang dijunjung tinggi dalam 
bingkai NKRI. 

Bagi umat Muslim di Aceh, legalitas rumah ibadah hampir tidak pernah 
menjadi persoalan besar. Mesjid sebagai pusat ibadah dan aktivitas sosial 
keagamaan sudah menjadi bagian integral dari budaya masyarakat Aceh. Pendirian 
mesjid biasanya mendapat dukungan luas dari masyarakat dan pemerintah, 
sehingga hambatan yang muncul lebih bersifat teknis seperti perizinan 
administratif atau ketersediaan lahan. Hal ini menunjukkan bahwa mayoritas 
Muslim di Aceh menikmati kemudahan dalam mengekspresikan ajaran agama 
mereka. Namun, kemudahan tersebut pada sisi lain menimbulkan tantangan 
keadilan karena umat non-Muslim di Aceh justru menghadapi regulasi yang jauh 
lebih ketat. 

Perbedaan mencolok terlihat ketika membahas legalitas pendirian rumah 
ibadah non-Muslim. Berdasarkan Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016, umat non-Muslim 
diwajibkan memenuhi syarat administratif yang sangat berat, yaitu minimal 140 



Rosmawati et al |Urgency of...12 

 

orang pengguna dan 110 orang dukungan dari masyarakat sekitar yang non-
pengguna.22 Ketentuan ini tidak berlaku bagi umat Muslim. Secara proporsional, 
syarat tersebut sering kali dianggap memberatkan karena jumlah komunitas non-
Muslim di banyak wilayah Aceh relatif kecil. Akibatnya, banyak rumah ibadah non-
Muslim sulit mendapatkan legalitas, meskipun kebutuhan ibadah merupakan hak 
dasar yang tidak boleh dibatasi secara diskriminatif. 

Meski demikian, pemerintah Aceh memiliki argumentasi tersendiri di balik 
ketatnya regulasi tersebut. Dengan basis mayoritas Muslim yang sangat dominan, 
pengetatan aturan pendirian rumah ibadah non-Muslim dianggap sebagai langkah 
preventif untuk menjaga stabilitas sosial. Pemerintah dan pemangku kepentingan 
beranggapan bahwa tanpa regulasi yang ketat, potensi konflik horizontal akan 
semakin besar, terutama karena sensitivitas masyarakat terhadap kehadiran 
rumah ibadah non-Muslim masih cukup tinggi.23 Dari sudut pandang ini, legalitas 
rumah ibadah bukan sekadar dokumen administratif, melainkan instrumen 
rekayasa sosial untuk mencegah gesekan antarumat beragama di Aceh. 

Urgensi legalitas juga dapat dilihat dari sisi perlindungan hak non-Muslim 
di Aceh. Tanpa status legal, rumah ibadah mereka berpotensi dianggap liar atau 
ilegal sehingga memicu penolakan keras dari masyarakat mayoritas. Dengan 
adanya legalitas, rumah ibadah non-Muslim memiliki legitimasi hukum yang 
melindungi mereka dari tindakan intoleran, termasuk pengrusakan atau 
pelarangan ibadah. Artinya, legalitas bukan hanya kewajiban administratif, tetapi 
juga perisai hukum yang menjamin kebebasan beragama di Aceh tetap berjalan 
dalam koridor konstitusi. Selain melindungi hak non-Muslim, legalitas rumah 
ibadah juga penting untuk membangun ruang dialog antaragama. Kehadiran 
rumah ibadah yang sah secara hukum memungkinkan umat beragama menjalin 
relasi yang sehat, karena tidak ada kecurigaan atau tuduhan bahwa rumah ibadah 
berdiri tanpa izin.24 Hal ini sejalan dengan misi Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016 yang 
menekankan pentingnya pemeliharaan kerukunan umat beragama. Dengan 
demikian, regulasi rumah ibadah tidak hanya mengatur soal bangunan, tetapi juga 
menjadi medium untuk memperkuat toleransi dan komunikasi antaragama. 

Faktor lain yang memperkuat urgensi legalitas adalah pengalaman konflik 
keagamaan di Aceh Singkil tahun 2015.25 Konflik tersebut dipicu oleh 
pembangunan gereja tanpa izin resmi yang kemudian memicu amarah masyarakat 
mayoritas. Beberapa gereja dibakar, dan peristiwa itu menimbulkan korban jiwa 
serta luka yang dalam bagi relasi antaragama. Dari kasus tersebut dapat dipetik 
pelajaran bahwa ketiadaan legalitas rumah ibadah sangat rentan memunculkan 
konflik. Oleh karena itu, qanun disusun untuk menutup celah semacam itu dengan 
menegaskan prosedur pendirian rumah ibadah yang jelas dan terukur. Kehadiran 
legalitas juga berfungsi sebagai pengendali terhadap maraknya rumah ibadah kecil 

 
22 Sabda Ramadani and Yudi Kornelis, “Perlindungan Hukum Terhadap Kebebasan Beragama 
Dalam Konteks Penistaan Agama Di Kota Banda Aceh,” Judge: Jurnal Hukum 5, no. 2 (2024): h.169. 
23 Ramadani and Kornelis, “Perlindungan Hukum Terhadap Kebebasan Beragama Dalam Konteks 
Penistaan Agama Di Kota Banda Aceh,” h.168. 
24 Muhammad Irfan Helmy et al., “The Understanding of Islamic Moderation (Wasatiyyah al-Islam) 
and the Hadiths on Inter-Religious Relations in the Javanese Pesantrens,” Indonesian Journal of 
Islam and Muslim Societies 11, no. 2 (2021): h.377-401. 
25 Adelia Rizka et al., “Social Conflict over the Establishment of Christian Houses of Worship in Aceh 
Singkil Regency (1979-2015),” Jurnal Pendidikan IPS 15, no. 1 (2025): h.88. 



Rosmawati et al |Urgency of...13 

 

yang disebut undung-undung. Sebelum memiliki gereja besar dengan syarat yang 
sulit dipenuhi, komunitas Kristen diperbolehkan mendirikan rumah ibadah kecil 
dengan izin pemerintah. Legalitas inilah yang membedakan antara rumah ibadah 
resmi dan ilegal. Tanpa pengaturan yang jelas, undung-undung dapat menjamur 
dan menimbulkan kesan ekspansi agama yang mengancam bagi masyarakat 
Muslim. Dengan legalitas, keberadaan undung-undung dapat dikontrol sekaligus 
tetap memberi ruang bagi umat Kristen untuk beribadah. 

Aspek lain yang memperkuat urgensi legalitas adalah perbedaan sistem 
ibadah antara umat Islam dan Kristen. Dalam Islam, mesjid memiliki sifat terbuka 
sehingga seorang Muslim dapat beribadah di mesjid mana saja. Sebaliknya, umat 
Kristen biasanya terikat dengan satu gereja tertentu, baik secara administrasi 
maupun finansial. Iuran 10% penghasilan jemaat, misalnya, dialokasikan secara 
eksklusif untuk satu gereja saja. Hal ini menjelaskan mengapa komunitas Kristen 
sangat membutuhkan legalitas gereja di wilayah tertentu, sebab mereka tidak bisa 
berpindah-pindah tempat ibadah. Tanpa legalitas, hak beribadah mereka akan 
sangat terganggu. 

Urgensi legalitas juga menyangkut upaya pencegahan konflik jangka 
panjang.26 Tanpa legalitas, rumah ibadah akan tumbuh liar dan memicu resistensi 
masyarakat. Ketika resistensi itu meledak, potensi kerusuhan dan korban jiwa 
sangat besar, seperti yang pernah terjadi sebelumnya. Legalitas dengan standar 
yang ketat menjadi semacam konsensus sosial bahwa pembangunan rumah ibadah 
harus mengikuti aturan yang disepakati bersama. Dengan begitu, masyarakat 
Muslim sebagai mayoritas merasa dilibatkan dalam prosesnya, sementara non-
Muslim tetap mendapat jaminan legalitas untuk menjalankan ibadah. Dari sisi 
politik hukum, urgensi legalitas pendirian rumah ibadah juga memperlihatkan 
konsistensi Aceh dalam menjalankan kekhususan otonomi daerahnya. Qanun Aceh 
No. 4 Tahun 2016 lahir tidak lama setelah pemerintah pusat menerbitkan 
Peraturan Bersama Menteri 2006. Hal ini menunjukkan bahwa pemerintah Aceh 
serius menindaklanjuti regulasi nasional dengan menyesuaikan pada konteks 
lokal. Aceh berupaya mengharmonikan dua hal sekaligus: menjamin kebebasan 
beragama sebagai hak konstitusional warga, sekaligus mempertahankan identitas 
syariat Islam sebagai dasar sosial politiknya. 

 
 

Kesimpulan 
Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa legalisasi 

pendirian rumah ibadah di Aceh memiliki urgensi yang sangat tinggi dalam rangka 
menjamin kebebasan beragama, perlindungan hak asasi manusia, serta 
pemeliharaan kerukunan antarumat beragama. Peraturan Bersama Menteri (PBM) 
2006 memberikan dasar regulasi nasional yang bersifat umum dan inklusif, dengan 
menekankan keterlibatan masyarakat dan pemerintah daerah dalam proses 
perizinan. Sementara itu, Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016 hadir dengan ketentuan 
yang lebih ketat, khususnya bagi non-Muslim, sebagai respons atas dinamika sosial 
dan historis di Aceh yang berlandaskan penerapan syariat Islam. Perbedaan 

 
26 Tajmila Tajmila et al., “Peran Dan Tanggung Jawab Pemerintah Daerah Dalam Perizinan 

Rumah Ibadah Berdasarkan Hak Konstitusional Kebebasan Beragama,” WATHAN: Jurnal Ilmu Sosial 
Dan Humaniora 2, no. 2 (2025): h.263-266. 



Rosmawati et al |Urgency of...14 

 

mendasar ini mencerminkan adanya ketegangan antara semangat perlindungan 
kebebasan beragama di level nasional dengan kekhususan daerah yang berbasis 
hukum Islam. 

Regulasi rumah ibadah berfungsi sebagai instrumen keadilan yang 
menyeimbangkan kepentingan mayoritas dan minoritas. Namun realitas di Aceh 
menunjukkan bahwa non-Muslim menghadapi tantangan berat dalam memenuhi 
syarat legalisasi rumah ibadah, baik dari aspek administratif maupun resistensi 
sosial. Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan bahwa meskipun Qanun Aceh 
bertujuan menjaga stabilitas dan mencegah konflik, tetap diperlukan evaluasi agar 
penerapannya tidak mengorbankan prinsip kebebasan beragama yang dijamin 
konstitusi. Dengan demikian, kontribusi penelitian ini terletak pada pemahaman 
bahwa perbandingan PBM dan Qanun Aceh bukan hanya menyangkut regulasi 
formal, tetapi juga menyangkut harmonisasi antara kekhususan daerah dengan 
prinsip universal hak asasi manusia. 

 
  

Referensi 
Ahmad, Haidlor Ali. “Resolusi Konflik Keagamaan Di Aceh Singkil Dalam Perspektif 

Budaya Dominan.” Jurnal Multikultural Dan Multireligius 15, no. 3 (2017). 
Ardenolis, Ardenolis, and Busrianto Busrianto. “Keberadaan Peraturan Daerah 

Khusus Dan Qanun Dalam Penyelenggaraan Kehidupan Masyarakat.” Jurnal 
Gagasan Hukum 1, no. 2 (2019). 

Febriana, Ajeng Ardinal, and Zulkarnain Zulkarnain. “64 Tahun Keistimewaan 
Aceh: Tinjauan UU No 11/2006 Tentang Pemerintahan Aceh.” Jurnal 
Pendidikan Kewarganegaraan Undiksha 11, no. 1 (2023): 3. 

Febriawati, Zelika Rif’at, and Riska Zalfa Herdiani. “Analisis Polemik Disparitas 
Umat Nasrani di Aceh Terhadap Regulasi Pendirian Tempat Ibadah.” Journal 
of Citizenship 1, no. 1 (2022). 

Hariri, Achmad, and Basuki Babussalam. “Legal Pluralism: Concept, Theoretical 
Dialectics, and Its Existence in Indonesia.” Walisongo Law Review (Walrev) 
6, no. 2 (2024): 147–49. 

Helmy, Muhammad Irfan, Ahmad Darojat Jumadil Kubro, and Muhamad Ali. “The 
Understanding of Islamic Moderation (Wasatiyyah al-Islam) and the 
Hadiths on Inter-Religious Relations in the Javanese Pesantrens.” 
Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 2 (2021). 

Hestyara, Aulia. “Efektivitas Penerapan Persyaratan Pendirian Rumah Ibadat 
Berdasarkan Peraturan Perundang-Undangan Yang Berlaku.” Jurnal Ilmu 
Hukum 10, no. 1 (2021). 

Hutabarat, Binsar Antoni. “Evaluasi Terhadap Peraturan Bersama Menteri Tahun 
2006 Tentang Pendirian Rumah Ibadah.” Societas Dei: Jurnal Agama Dan 
Masyarakat 4, no. 1 (2017). 

Ichwanuddin, Abi, and Tuti Widyaningrum. “Implikasi Normatif Peraturan 
Bersama Menteri Nomor 9 Dan 8 Tahun 2006 Terhadap Perlindungan 
Kelompok Minroritas di Wilayah Provinsi DKI Jakarta.” Jurnal Hukum 
Staatrechts 4, no. 2 (2021): 72. 

Imran, Mumammad. “Sejarah Islam Dan Tradisi Keilmuan Di Aceh.” Jurnal 
Mudarrisuna 10, no. 2 (2020): 195–97. 



Rosmawati et al |Urgency of...15 

 

Manu, Kezia Valen Debora. “Kajian Yuridis Terhadap Kebebasan Memeluk Agama 
Dan Kepercayaan di Indonesia Berdasarkan Pasal 29 UUD 1945.” Jurnal Lex 
Privatum 14, no. 2 (2024): 1. 

Ningras, Murni Sari Cahya. “Implikasi Peraturan Bersama Menteri Nomor 9 Tahun 
2006 Dan Nomor 8 Tahun 2006 Terkait Syarat Pendirian Rumah Ibadah 
Dalam Perspektif Perundang-Undangan.” Skripsi Sarjana, Universitas 
Diponegoro Semarang, 2024. 

Nurdin, Ridwan, and Muhammad Ridwansyah. “Aceh, Qanun and National Law: 
Study on Legal Development Orientation.” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga 
Dan Hukum Islam 4, no. 1 (2020): 122. 

Oktaferani, Wenny, Ariesta Nurlailatul Jannah, and Fariha Ramadhanti. “Penerapan 
Syariat Islam Dalam Sistem Hukum di Provinsi Aceh.” Politea: Jurnal Politik 
Islam 5, no. 2 (2022). https://doi.org/10.20414/politea.v5i2.4429. 

Pratiwi, Winda Ika. “Dialog Antar Agama-Konflik: Jalan Damai Konflik Islam-
Kristen Di Aceh Singkil Tahun 2015.” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama 
Dan Masyarakat 4, no. 1 (2021). 

Rahman, Dahlan A, Muhammad Bin Abubakar, and Muhammad Rizwan. 
“Memahami Desentralisasi Dan Otonomi Khusus Di Aceh.” Jurnal Politik Dan 
Pemerintahan 8, no. 1 (2023): 30–32. 

Ramadani, Sabda, and Yudi Kornelis. “Perlindungan Hukum Terhadap Kebebasan 
Beragama Dalam Konteks Penistaan Agama Di Kota Banda Aceh.” Judge: 
Jurnal Hukum 5, no. 2 (2024): 168. 

Rizka, Adelia, Bunari Bunari, and Suroyo Suroyo. “Social Conflict over the 
Establishment of Christian Houses of Worship in Aceh Singkil Regency 
(1979-2015).” Jurnal Pendidikan IPS 15, no. 1 (2025): 88. 

Sayuti, Sayuti, and Abdul Wahid. “Hadith as a Source of Local Wisdom in Aceh 
Qanun and Special Autonomy Law.” Bureaucracy Journal: Indonesia Journal 
of Law and Social-Political Governance 5, no. 1 (2025): 854. 

Sinaga, Budiman N.P.D, Hisar Sirega, Samuel Raymando, and Desy Febrina Sitepu. 
“Regulasi Pendirian Rumah Ibadat di Indonesia: Tinjauan Asas-Asas 
Pembentukan Hukum.” Journal of Education, Humaniora and Social Sciences 
6, no. 3 (2024): 1033–34. 

Suryawati, Nany, and Martika Dini Syaputri. “Intoleransi Dalam Pembangunan 
Rumah Ibadah Berdasarkan Hak Konstitusional Warga Negara.” Jurnal 
Pembangunan Hukum Indonesia 4, no. 3 (2022): 434–35. 

Tajmila, Tajmila, Akhmad Syahwan, Muhammad Dzikra Shandi Aditya, Prayoga 
Abdul Rafi, Muhammad Rahman, and Yunus Muzakir. “Peran Dan Tanggung 
Jawab Pemerintah Daerah Dalam Perizinan Rumah Ibadah Berdasarkan 
Hak Konstitusional Kebebasan Beragama.” Wathan: Jurnal Ilmu Sosial Dan 
Humaniora 2, no. 2 (2025). 

Tamba, Wahyu Pratama. “Dinamika Kebebasan Beragama Dan Pendirian Rumah 
Ibadah di Indonesia: Suatu Tinjauan Kritis Terhadap Peraturan Bersama 
Menteri.” Journal of Religious Policy 3, no. 2 (2024). 

Tobroni, Faiq. “Local-Sharia Regulations and Religious Expression in Aceh: 
Criticism of the Qanun about Establishing Places of Worship.” Asy-Syir’ah: 
Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum 55, no. 1 (2021). 

 


