AJIL: Aceh Journal of Islamic La

Vol. 1 No. 1 (Jan-Juni 2025): 1-15
Submid: 28 Feb 2024 | Publish: 4 Juli 2025

Urgency of Legalizing Places of Worship Establishment in Aceh: A
Comparative Study of Ministerial Joint Regulation (PBM) and Aceh
Qanun

'Rosmawati
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia
rosmawatiajil@gmail.com

Muhammad Rusdi bin Muhammaddiah
[AIN Langsa, Aceh, Indonesia
muhammadrusdi@iainlangsa.ac.id

M. Anzaikhan
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia
m.anzaikhan@iainlangsa.ac.id

Izdihar Nurul Fajar
Al-Azhar University, Cairo, Egypt
ibndoulas643@gmail.com

Abstract

The legality of establishing places of worship in Aceh should ideally adhere to
national provisions as stipulated in the Ministerial Joint Regulation (PBM) No.
4 Year 9/No. 8 of 2006. However, the Aceh Qanun on the establishment of
places of worship, as outlined in Aceh Qanun No. 4 of 2016, has been criticized
for its narrow interpretation, which is perceived to hinder non-Muslims in
obtaining permits for their places of worship. This study analyzes the
implementation and urgency of the legality of establishing places of worship
for both Muslims and non-Muslims, and compares the legal differences
between national regulations and the Aceh Qanun. The research employs a
qualitative approach with normative legal analysis and comparative study
methodology, drawing primary data from Aceh Qanun and the 2006 PBM. The
findings indicate that Aceh Qanun No. 4 of 2016 responds to social paradigms
and emphasizes the need to minimize conflicts in Aceh.

Keyword: legality, Places of Worship, Aceh Qanun
Abstrak

Legalitas pendirian tempat ibadah di Aceh idealnya mengikuti ketentuan
nasional sebagaimana diatur dalam Peraturan Bersama Menteri (PBM) No.

1 Corresponding Author

Rosmawati et al |Urgency of...|1



4 Tahun 9/No. 8 Tahun 2006. Namun, Qanun Aceh tentang pendirian
tempat ibadah, sebagaimana dituangkan dalam Qanun Aceh No. 4 Tahun
2016, telah dikritik karena penafsirannya yang sempit, yang dianggap
menghalangi non-Muslim dalam memperoleh izin untuk tempat ibadah
mereka. Penelitian ini menganalisis implementasi dan urgensi legalitas
pendirian tempat ibadah bagi Muslim dan non-Muslim, dan
membandingkan perbedaan hukum antara peraturan nasional dan Qanun
Aceh. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan analisis
hukum normatif dan metodologi studi komparatif, mengambil data primer
dari Qanun Aceh dan PBM 2006. Temuan menunjukkan bahwa Qanun Aceh
No. 4 Tahun 2016 menanggapi paradigma sosial dan menekankan perlunya
meminimalkan konflik di Aceh.

Kata Kunci: Legalitas, Tempat Ibadah, Qanun Aceh

Pendahuluan

Indonesia sebagai negara yang berlandaskan Pancasila menjamin
kebebasan beragama bagi seluruh warganya. Jaminan ini ditegaskan dalam Pasal
29 ayat (2) Undang-Undang Dasar 1945 yang menyatakan bahwa negara
menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-
masing dan beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya itu.2 Implementasi
dari norma konstitusional ini diwujudkan melalui berbagai regulasi, baik di tingkat
nasional maupun daerah, guna mengatur tata cara pendirian rumah ibadah sebagai
salah satu bentuk perwujudan kebebasan beragama. Rumah ibadah bukan hanya
sekadar bangunan fisik, melainkan juga simbol identitas, ruang spiritual, dan pusat
aktivitas sosial keagamaan suatu komunitas. Oleh sebab itu, regulasi mengenai
pendirian rumah ibadah menjadi isu yang sensitif dan sarat makna karena
menyangkut relasi mayoritas dan minoritas dalam masyarakat plural. Sejak
diterbitkannya Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri
Nomor 9 dan 8 Tahun 2006 (PBM 2006), negara telah memberikan pedoman
umum untuk seluruh provinsi di Indonesia agar tercipta keseragaman mekanisme
dalam pendirian rumah ibadah.

Namun, Aceh memiliki kekhususan tersendiri dalam regulasi rumah ibadah.
Berdasarkan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh,
provinsi ini diberi kewenangan khusus untuk menyusun qanun sebagai peraturan
daerah yang berbasis pada syariat Islam.? Kekhususan ini kemudian diwujudkan
dalam Qanun Aceh Nomor 4 Tahun 2016 tentang Pedoman Pemeliharaan
Kerukunan Umat Beragama dan Pendirian Tempat Ibadah. Qanun ini pada
dasarnya mengadopsi substansi PBM 2006, tetapi memberikan penekanan dan
penyesuaian yang khas dengan kondisi sosiokultural masyarakat Aceh. Misalnya,
dalam hal persyaratan administratif, umat non-Muslim diwajibkan memenubhi

2 Kezia Valen Debora Manu, “Kajian Yuridis Terhadap Kebebasan Memeluk Agama Dan
Kepercayaan di Indonesia Berdasarkan Pasal 29 UUD 1945,” Jurnal Lex Privatum 14, no. 2 (2024):
h.1.

3 Ardenolis Ardenolis and Busrianto Busrianto, “Keberadaan Peraturan Daerah Khusus Dan Qanun
Dalam Penyelenggaraan Kehidupan Masyarakat,” Jurnal Gagasan Hukum 1, no. 2 (2019): h.235.

Rosmawati et al |Urgency of...2



jumlah minimal 140 orang pengguna serta 110 dukungan non-pengguna dari
masyarakat sekitar. Ketentuan ini berbeda secara substansial dengan pengalaman
umat Muslim, yang umumnya tidak mengalami kesulitan dalam mendirikan rumah
ibadah. Perbedaan inilah yang menimbulkan perdebatan, apakah regulasi tersebut
benar-benar sejalan dengan prinsip kebebasan beragama atau justru melahirkan
diskriminasi terselubung terhadap kelompok minoritas.

Regulasi yang tertuang dalam PBM maupun Qanun Aceh idealnya untuk
menjaga kerukunan, menghindari konflik, dan memberi kepastian hukum bagi
seluruh umat beragama dalam membangun rumah ibadah.* Dengan legalitas yang
jelas, rumah ibadah akan terlindungi secara hukum, diakui keberadaannya, dan
tidak menimbulkan kecurigaan atau resistensi dari masyarakat sekitar. Namun,
realitasnya implementasi aturan ini justru menimbulkan sejumlah persoalan.
Beberapa umat non-Muslim daerah Aceh mengalami kesulitan mendirikan rumah
ibadah karena terbentur persyaratan administratif yang sulit dipenuhi. Hal ini
diperparah oleh resistensi sosial dari kelompok mayoritas, yang memandang
pembangunan rumah ibadah non-Muslim sebagai ancaman terhadap dominasi
Islam di Aceh. Akibatnya, sering muncul rumah ibadah non-legal atau “undung-
undung” yang kemudian memicu konflik, seperti yang pernah terjadi di Aceh
Singkil pada tahun 2015. Dengan demikian, masalah utama penelitian ini adalah
bagaimana urgensi legalisasi rumah ibadah di Aceh dipahami dan dipraktikkan
dalam bingkai perbandingan antara PBM sebagai regulasi nasional dan Qanun
Aceh sebagai regulasi lokal yang khas.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis urgensi legalisasi tempat
ibadah di Aceh dengan menitikberatkan pada perbandingan antara PBM 2006 dan
Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016. Analisis dilakukan untuk mengidentifikasi
persamaan dan perbedaan substansial, menilai implikasi penerapan kedua
regulasi tersebut, serta mengungkap dampaknya terhadap hak beragama dan
kerukunan umat di Aceh. Kontribusi penelitian ini diharapkan dapat memberikan
pemahaman yang lebih mendalam tentang problematika hukum rumah ibadah di
Aceh, serta menawarkan perspektif akademik bagi pembuat kebijakan agar
regulasi ke depan lebih seimbang antara perlindungan mayoritas dan jaminan hak
minoritas. Selain itu, penelitian ini juga dapat memperkaya literatur hukum tata
negara dan hukum Islam mengenai relasi antara kekhususan daerah dan prinsip
universal hak asasi manusia.

Tinjauan Pustaka

Kajian terkait urgensi legalitas tempat ibadah di Aceh bukanlah kajian yang
benar-benar baru. Sudah ada sejumlah peneliti yang menaruh perhatian pada isu
ini dengan berbagai metode, pendekatan, dan sudut pandang yang berbeda.
Fenomena pendirian rumah ibadah, baik di level nasional maupun khususnya di
Aceh, sering dikaitkan dengan dinamika kebebasan beragama, hak minoritas, serta
hubungan antara regulasi formal dengan realitas sosial di lapangan. Oleh karena
itu, studi-studi sebelumnya telah memberikan landasan penting untuk memahami

4 Nany Suryawati and Martika Dini Syaputri, “Intoleransi Dalam Pembangunan Rumah Ibadah
Berdasarkan Hak Konstitusional Warga Negara,” Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia 4, no. 3
(2022): h.434-435.

Rosmawati et al |Urgency of...3



kompleksitas persoalan legalisasi rumah ibadah. Namun, sekalipun demikian,
masih terdapat ruang kosong yang perlu diisi oleh penelitian ini, terutama dalam
membandingkan regulasi nasional (PBM 2006) dengan kekhususan daerah melalui
Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016.

Febriawati dan Herdiani, dalam karya yang berjudul Analisis Polemik
Disparitas Umat Nasrani di Aceh terhadap Regulasi Pendirian Tempat Ibadah,
mengkaji secara signifikan persoalan yang dihadapi umat Nasrani di Aceh dalam
konteks pendirian tempat ibadah.> Karya tersebut cukup penting karena
memetakan akar masalah ketegangan sosial terkait legalitas rumah ibadah. Namun
demikian, penelitian ini tidak secara mendalam membahas Qanun Aceh No. 4
Tahun 2016 yang justru menjadi regulasi kunci dalam persoalan legalitas rumah
ibadah. Di sinilah letak perbedaan dengan penelitian penulis yang berfokus pada
komparasi regulasi PBM dan Qanun.

Aulia Hestiyara, melalui penelitiannya yang berjudul Efektivitas Penerapan
Persyaratan Pendirian Rumah Ibadat Berdasarkan Peraturan Perundang-undangan
yang Berlaku, menekankan bagaimana perubahan persyaratan pendirian rumah
ibadah berdampak bagi pemeluk agama, khususnya kelompok minoritas.®
Penelitian tersebut menyoroti kelebihan dan kekurangan regulasi nasional terkait
syarat administratif dan dukungan masyarakat. Meski memiliki kesamaan dengan
penelitian ini pada aspek kajian regulasi, penelitian Aulia hanya terbatas pada
regulasi nasional, tanpa memberikan perhatian pada Qanun Aceh yang memiliki
perbedaan mendasar.

Pratiwi, dalam karyanya Dialog Antar Agama-Konflik: Jalan Damai Konflik
Islam-Kristen di Aceh Singkil Tahun 2015, lebih menekankan aspek resolusi konflik
berbasis musyawarah dan mufakat pasca insiden pembakaran rumah ibadah.”
Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada latar belakang munculnya
regulasi yang berhubungan dengan rumah ibadah, baik PBM nasional, Pergub
Aceh, maupun Qanun. Namun, perbedaannya jelas terlihat: Pratiwi lebih
menekankan solusi praktis berbasis dialog, sementara penelitian ini menekankan
pada analisis regulasi, khususnya komparasi antara PBM 2006 dan Qanun Aceh.

Faiq Tobrani, dalam karyanya Local-Sharia Regulations and Religious
Expression in Aceh: Criticism of the Qanun about Establishing Places of Worship,
melakukan kritik mendalam terhadap Qanun Aceh dengan melihat dampaknya
pada ekspresi keagamaan masyarakat non-Muslim.8 Karya Faiq berfokus pada
implementasi dan praktik lapangan, memperlihatkan bagaimana regulasi tersebut
diterapkan di sejumlah wilayah di Aceh. Meski memiliki kedekatan fokus dengan
penelitian ini, perbedaan mendasar terletak pada pendekatan: Faiq lebih
menekankan kritik implementasi, sedangkan penelitian ini lebih menyoroti aspek
komparasi normatif antara regulasi nasional (PBM) dan kekhususan daerah
(Qanun Aceh).

5 Zelika Rif'at Febriawati and Riska Zalfa Herdiani, “Analisis Polemik Disparitas Umat Nasrani Di
Aceh Terhadap Regulasi Pendirian Tempat Ibadah,” Journal of Citizenship 1, no. 1 (2022).

6 Aulia Hestyara, “Efektivitas Penerapan Persyaratan Pendirian Rumah Ibadat Berdasarkan
Peraturan Perundang-Undangan Yang Berlaku,” Jurnal [Imu Hukum 10, no. 1 (2021).

7Winda Ika Pratiwi, “Dialog Antar Agama-Konflik: Jalan Damai Konflik Islam-Kristen Di Aceh
Singkil Tahun 2015,” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 4, no. 1 (2021).

8 Faiq Tobroni, “Local-Sharia Regulations and Religious Expression in Aceh: Criticism of the Qanun
about Establishing Places of Worship,” Asy-Syir‘ah: Jurnal llmu Syari’ah Dan Hukum 55, no. 1 (2021).

Rosmawati et al |Urgency of...4



Metodologi Penelitian

Artikel ini tergolong dalam penelitian pustaka dengan pendekatan
kualitatif. Metodologi yang digunakan adalah studi analisis hukum normatif dan
studi komparasi. Analisis hukum normatif digunakan untuk membedah isi Qanun
Aceh Nomor 4 Tahun 2016 tentang Pedoman Pemeliharaan Kerukunan Umat
Beragama dan Pendirian Tempat Ibadah dengan menelaah pasal-pasal yang
relevan dalam konteks kebebasan beragama dan legalitas rumah ibadah. Melalui
pendekatan pustaka, penulis mengkaji berbagai literatur seperti jurnal ilmiah,
buku terbaru, dan karya akademik lain sebagai bahan analisis kritis. Adapun studi
komparasi dilakukan untuk menilai perbedaan dan persamaan antara Qanun Aceh
dengan regulasi nasional, yaitu Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri
Dalam Negeri (PBM) Nomor 9/Nomor 8 Tahun 2006, serta Pergub Aceh terkait
pendirian rumah ibadah. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini
bersifat abstrak, sehingga tidak berfokus pada data numerik, melainkan pada
kualitas analisis terhadap literatur, regulasi, dan interpretasi akademik.

Sumber data penelitian dibagi menjadi tiga kategori. Sumber primer adalah
Qanun Aceh Nomor 4 Tahun 2016 dan PBM Nomor 9/8 Tahun 2006 yang dijadikan
objek utama kajian. Sumber sekunder berupa jurnal ilmiah dan buku terbitan 10
tahun terakhir yang relevan dengan topik peraturan daerah, legalitas nasional,
maupun penelitian sebelumnya tentang pendirian rumah ibadah. Analisis data
dilakukan dengan teknik reduksi, Kklasifikasi, dan interpretasi berdasarkan
relevansi terhadap permasalahan penelitian. Validasi data dan uji keabsahan
dilakukan melalui teknik triangulasi sumber, yakni membandingkan data primer
dan sekunder untuk memastikan konsistensi temuan. Penyusunan draft naskah
penelitian dilakukan secara sistematis mulai dari pengumpulan literatur,
klasifikasi tema, penyusunan kerangka konseptual, hingga analisis komparatif
yang dituangkan dalam bentuk artikel akademik.

Landasan Yuridis Regulasi Rumah Ibadah di Aceh

Aceh memiliki posisi istimewa dalam sejarah Islam di Nusantara.® Sejak
masa awal kedatangan Islam, wilayah ini dikenal sebagai pintu gerbang utama
penyebaran agama Islam ke kepulauan Indonesia. Identitas Aceh sebagai Serambi
Mekkah bukanlah gelar kosong, melainkan representasi dari pengalaman panjang
masyarakatnya yang menjadikan Islam sebagai dasar kehidupan sosial, budaya,
dan politik. Senioritas Aceh dalam menerima Islam bahkan jauh mendahului
lahirnya Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) pada tahun 1945. Maka tidak
mengherankan apabila masyarakat Aceh terus memperjuangkan agar syariat Islam
dapat dijalankan secara kaffah dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk bidang
hukum dan tata kelola pemerintahan.

Perjuangan untuk menegakkan syariat Islam di Aceh tidak berlangsung
singkat. Sejak masa penjajahan hingga pasca-kemerdekaan, masyarakat Aceh
menghadapi tantangan serius dalam mengintegrasikan syariat dengan sistem

9 Mumammad Imran, “Sejarah Islam dan Tradisi Keilmuan di Aceh,” Jurnal Mudarrisuna 10, no. 2
(2020): h.195-197.

Rosmawati et al |Urgency of...5



hukum nasional.l® Baru pada tahun 1999, titik balik penting terjadi ketika
pemerintah memberikan kewenangan kepada Aceh untuk menerapkan syariat
[slam melalui mekanisme otonomi khusus. Kewenangan ini kemudian dipertegas
dalam Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 tentang Otonomi Khusus bagi
Provinsi Daerah Istimewa Aceh sebagai Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam
(NAD).11 Seiring waktu, ketentuan ini diperbaharui melalui Undang-Undang
Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh (UUPA), yang menjadi dasar
yuridis utama bagi lahirnya regulasi berbasis syariat, termasuk terkait rumah
ibadah.

Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 menegaskan bahwa Aceh berhak
menyusun peraturan daerah khusus yang dikenal dengan istilah ganun.1? Pasal 1
ayat (21) UUPA mendefinisikan ganun sebagai peraturan perundang-undangan
yang berlaku khusus di Aceh, baik pada tingkat provinsi maupun kabupaten/kota,
dan memiliki kedudukan yang setara dengan peraturan daerah di wilayah lain.
Kehadiran ganun ini memberikan legalitas formal bagi masyarakat Aceh untuk
melaksanakan nilai-nilai syariat Islam secara lebih luas. Salah satu bentuknya
adalah lahirnya Qanun Aceh Nomor 4 Tahun 2016 tentang Pedoman Pendirian dan
Pengelolaan Rumah Ibadah, yang mengatur tata cara pembangunan rumah ibadah
dengan memperhatikan prinsip kerukunan, kearifan lokal, dan kebutuhan
masyarakat.

Qanun Rumah Ibadah di Aceh lahir dalam konteks yang unik. Di tingkat
nasional, regulasi terkait rumah ibadah diatur melalui Peraturan Bersama Menteri
(PBM) Agama dan Menteri Dalam Negeri Nomor 9 dan 8 Tahun 2006. Namun, Aceh
sebagai daerah dengan otonomi khusus memiliki kewenangan untuk
menyesuaikan regulasi tersebut sesuai dengan nilai-nilai syariat Islam dan kondisi
sosial budaya setempat.13 Hal ini menunjukkan fleksibilitas sistem hukum nasional
yang bersifat terbuka, di mana daerah dapat membuat pengaturan yang lebih
spesifik sepanjang tetap dalam kerangka NKRI. Dengan demikian, Qanun Rumah
Ibadah bukan hanya refleksi dari keinginan masyarakat Aceh untuk menjaga
kerukunan, tetapi juga wujud nyata pengakuan negara atas hak istimewa Aceh
dalam mengatur dirinya.

Secara historis, ganun di Aceh tidak hanya bersandar pada sumber hukum
nasional, tetapi juga bersumber dari nilai-nilai Islam dan kearifan lokal. Dari sisi
tekstual, qanun merujuk pada Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran fugaha klasik yang
membahas persoalan jinayat, ibadah, dan muamalah.14 Dari sisi kontekstual, ganun

10 Dahlan A Rahman et al., “Memahami Desentralisasi Dan Otonomi Khusus Di Aceh,” Jurnal Politik
Dan Pemerintahan 8, no. 1 (2023): h.30-32.

11 Wenny Oktaferani et al,, “Penerapan Syariat Islam Dalam Sistem Hukum Di Provinsi Aceh,”
Politea: Jurnal Politik Islam 5, no. 2 (2022): h.109, https://doi.org/10.20414 /politea.v5i2.4429.

12 Ajeng Ardinal Febriana and Zulkarnain Zulkarnain, “64 Tahun Keistimewaan Aceh: Tinjauan UU
No 11/2006 Tentang Pemerintahan Aceh,” Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan Undiksha 11, no. 1
(2023): h.3.

13 Ridwan Nurdin and Muhammad Ridwansyah, “Aceh, Qanun and National Law: Study on Legal
Development Orientation,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 4, no. 1 (2020):
h.122.

14 Sayuti Sayuti and Abdul Wahid, “Hadith as a Source of Local Wisdom in Aceh Qanun and Special
Autonomy Law,” Bureaucracy Journal: Indonesia Journal of Law and Social-Political Governance 5,
no. 1 (2025): h.854.

Rosmawati et al |Urgency of...6



merepresentasikan hasil ijtihad ulama dan penyesuaian dengan perkembangan
zaman, termasuk dalam hal pengaturan rumah ibadah. Kehadiran Qanun Rumah
Ibadah menegaskan bahwa pembentukan hukum di Aceh merupakan kombinasi
antara otoritas agama, adat, dan negara. Sinergi inilah yang membedakan Aceh
dari provinsi lain di Indonesia.

Kedudukan gqanun dalam sistem hukum nasional menimbulkan diskursus
menarik. Meskipun memiliki otonomi khusus, Aceh tetap merupakan bagian
integral dari NKRI yang berlandaskan UUD 1945. Sistem hukum Indonesia sendiri
bersifat plural dan terbuka, di mana hukum positif dapat berdampingan dengan
hukum adat maupun hukum Islam.1> Hal ini tampak jelas dalam praktik hukum
perkawinan, waris, hingga peradilan agama yang sebagian besar berbasis hukum
Islam. Qanun Rumah Ibadah di Aceh pun berdiri dalam kerangka sistem hukum
nasional tersebut, sehingga walaupun bersifat khusus, tetap memiliki legitimasi
yuridis yang kuat. Salah satu aspek penting dari Qanun Rumah Ibadah adalah
penekanan pada kerukunan antarumat beragama. Aceh memang dikenal sebagai
wilayah dengan mayoritas penduduk Muslim, namun keberadaan pemeluk agama
lain juga diakui dan dilindungi. Qanun ini mencoba mengatur keseimbangan antara
prinsip syariat Islam dengan prinsip konstitusional mengenai kebebasan
beragama.l® Misalnya, syarat pendirian rumah ibadah di Aceh harus melibatkan
partisipasi masyarakat sekitar serta mendapat rekomendasi dari Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB). Aturan ini sejatinya paralel dengan PBM 2006,
namun dalam praktiknya diberi nuansa Aceh yang lebih kental dengan semangat
syariat dan adat.

Meskipun demikian, penerapan ganun tidak terlepas dari tantangan.
Perbedaan persepsi antara masyarakat, pemerintah daerah, dan pemerintah pusat
sering menimbulkan gesekan. Sebagian kalangan menilai bahwa regulasi rumah
ibadah di Aceh masih sarat kepentingan politis, sehingga implementasinya kerap
dianggap sekadar formalitas. Di sisi lain, kelompok Islam konservatif berpendapat
bahwa regulasi tersebut belum sepenuhnya mencerminkan penerapan syariat
yang kaffah. Perbedaan persepsi ini menunjukkan bahwa meskipun landasan
yuridis qanun kuat, efektivitasnya sangat bergantung pada komitmen politik dan
konsistensi penegakan hukum. Sebagai daerah dengan sejarah panjang penegakan
syariat, Aceh memiliki lembaga-lembaga khusus yang mendukung pelaksanaan
ganun, seperti Mahkamah Syariah, Wilayatul Hisbah (WH), dan Majelis
Permusyawaratan Ulama (MPU). Kehadiran lembaga-lembaga ini juga memberi
warna tersendiri dalam implementasi Qanun Rumah Ibadah. Namun, keterlibatan
mereka kerap menimbulkan perdebatan, terutama ketika keputusan yang diambil
berbeda dengan standar hukum nasional. Misalnya, sikap MPU terhadap praktik
keagamaan tertentu kadang lebih ketat dibandingkan regulasi nasional, sehingga
memunculkan perbedaan tafsir dalam pelaksanaannya.

15 Achmad Hariri and Basuki Babussalam, “Legal Pluralism: Concept, Theoretical Dialectics, and Its
Existence in Indonesia,” Walisongo Law Review (Walrev) 6, no. 2 (2024): h.147-149.

16 Fachrur Razi Purnama, “Tanggung Jawab Negara Dalam Menjamin Hak Warga Negara Untuk
Mendirikan Rumah Ibadah (Studi Kasus Penolakan Pendirian Masjid Muhammadiyah at Tagwa
Desa Sangso Kecamatan Samalanga Kabupaten Bireuen Provinsi Aceh)” (Skripsi Sarjana,
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 2022), h.38-40.

Rosmawati et al |Urgency of...7



Secara hukum, Qanun Rumah Ibadah Aceh memiliki kedudukan yang sama
dengan peraturan daerah di provinsi lain. Hal ini ditegaskan dalam UU Nomor 12
Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundang-undangan. Namun, yang
membedakan Aceh adalah materi muatan gqanun yang berorientasi pada syariat
Islam. Dalam konteks rumah ibadah, hal ini memberikan ruang lebih besar bagi
masyarakat Aceh untuk mengatur dirinya sesuai nilai yang diyakini, namun tetap
berada dalam bingkai kebinekaan Indonesia. Dengan demikian, regulasi rumah
ibadah di Aceh tidak bisa hanya dilihat sebagai produk hukum daerah, tetapi juga
sebagai simbol kedaulatan kultural dan religius. Tantangan implementasi Qanun
Rumah Ibadah di Aceh tidak hanya datang dari aspek hukum, tetapi juga dari
aspek sosial. Realitas di lapangan menunjukkan bahwa meskipun ganun tegas,
praktik masyarakat tidak selalu sejalan. Misalnya, dalam hal perizinan rumah
ibadah, kerap kali terjadi tarik ulur antara kebutuhan umat, persyaratan
administratif, dan resistensi masyarakat sekitar.

Perbandingan Qanun Aceh dan PBM 2006

Regulasi pendirian rumah ibadah di Indonesia pada dasarnya diatur secara
nasional melalui Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri
Nomor 9 dan 8 Tahun 2006 (PBM 2006).17 Regulasi ini menjadi pedoman bagi
seluruh  kepala daerah dalam menjaga kerukunan umat beragama,
memberdayakan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB), serta mengatur tata
cara pendirian rumah ibadah. PBM 2006 terdiri atas 10 bab dan 31 pasal yang
mengatur aspek definisi, kewenangan pemerintah, mekanisme izin, hingga
penyelesaian konflik. Akan tetapi, di Aceh sebagai daerah dengan kekhususan
pelaksanaan syariat Islam aturan ini tidak berhenti pada tataran nasional.
Pemerintah Aceh merespons dengan melahirkan Qanun Nomor 4 Tahun 2016 yang
lebih rinci dan spesifik, dengan memperhatikan konteks sosial, kultural, serta
status Aceh sebagai daerah istimewa. Dengan demikian, perbandingan antara PBM
2006 dan Qanun Aceh tidak hanya soal teks hukum, melainkan juga soal politik
hukum dan relasi agama di tingkat lokal.

PBM 2006 lahir dari beberapa pertimbangan fundamental. Pertama, hak
asasi manusia dalam melaksanakan kebebasan beragama yang dijamin oleh
konstitusi. Kedua, tanggung jawab negara dalam menjamin kebebasan
pelaksanaan ibadah sesuai kepercayaan masing-masing. Ketiga, peran pemerintah
dalam membimbing kerukunan dan kedamaian antarumat beragama. Keempat,
kerukunan umat beragama dipandang sebagai bagian tak terpisahkan dari
kerukunan nasional.® Pertimbangan inilah yang menjadikan PBM sebagai
instrumen kebijakan nasional dengan pendekatan universal, sehingga berlaku
untuk seluruh wilayah Indonesia tanpa membedakan mayoritas atau minoritas di
suatu daerah. Namun, penerapannya di Aceh memiliki warna berbeda karena di

17 Binsar Antoni Hutabarat, “Evaluasi Terhadap Peraturan Bersama Menteri Tahun 2006 Tentang
Pendirian Rumah Ibadah,” Societas Dei: Jurnal Agama Dan Masyarakat 4, no. 1 (2017): h.8.

18 Wahyu Pratama. Tamba, “Dinamika Kebebasan Beragama Dan Pendirian Rumah Ibadah di
Indonesia: Suatu Tinjauan Kritis Terhadap Peraturan Bersama Menteri.,” Journal of Religious Policy
3,n0.2 (2024): h.198-201.

Rosmawati et al |Urgency of...8



sana berlaku syariat Islam dengan basis qanun yang berfungsi sebagai hukum
daerah.

Dalam struktur PBM 2006, Bab I berisi ketentuan umum yang
mendefinisikan konsep kerukunan umat beragama, rumah ibadah, ormas
keagamaan, FKUB, hingga panitia pelaksana. Pada bagian ini juga ditegaskan
bahwa izin mendirikan rumah ibadah (IMB) secara legal dikeluarkan oleh Bupati
atau Wali Kota. Bab II kemudian menegaskan tanggung jawab pemerintah daerah
dalam mewujudkan kerukunan umat beragama, dengan menekankan koordinasi
antara kabupaten/kota dengan departemen keagamaan setempat. Di sinilah
terlihat bahwa PBM 2006 menempatkan pemerintah daerah sebagai aktor utama
dalam menjaga harmoni, dengan pengawasan vertikal dari gubernur hingga ke
level camat dan kepala desa. Pola top-down ini menunjukkan adanya struktur
pengawasan yang hierarkis, meski tetap berbasis pada asas musyawarah.
Bab IV PBM 2006 khusus membahas tentang FKUB. Lembaga ini diberi legitimasi
hukum sebagai mitra pemerintah daerah dalam membangun kerukunan umat
beragama. FKUB di tingkat provinsi menjadi bagian dari program kerja gubernur,
sementara di tingkat kabupaten/kota menjadi bagian dari program kerja bupati
atau wali kota.l® Anggota FKUB berasal dari perwakilan berbagai agama, dengan
masa jabatan tertentu, serta tugas dan fungsi yang jelas. Keterlibatan FKUB dalam
proses perizinan rumah ibadah menjadi penting karena lembaga ini dianggap
representatif dari kerukunan lintas agama di suatu daerah.20 Dengan demikian,
PBM 2006 menekankan peran FKUB bukan hanya sebagai lembaga konsultatif,
tetapi juga sebagai filter sosial terhadap permohonan pendirian rumah ibadah.

Poin yang paling krusial dalam PBM 2006 terdapat pada Bab V tentang
pendirian rumah ibadah. Aturan ini menetapkan syarat pengguna minimal 90
orang dan non-pengguna sebanyak 60 orang, keduanya dibuktikan dengan KTP
sesuai wilayah.?1 Jika syarat pengguna terpenuhi tetapi syarat non-pengguna
belum, pemerintah berkewajiban memfasilitasi lokasi alternatif yang dapat
diterima masyarakat. Hal ini menunjukkan adanya upaya kompromi agar proses
pendirian rumah ibadah tidak tersendat oleh resistensi sosial. PBM juga mengatur
jangka waktu penyelesaian perizinan maksimal 90 hari, serta memberi ruang
penggunaan bangunan sementara sebagai rumah ibadah dengan izin pemerintah.
Ketentuan ini menekankan fleksibilitas sekaligus perlindungan hak beribadah bagi
semua pemeluk agama di Indonesia.

Berbeda dengan PBM 2006, Qanun Aceh Nomor 4 Tahun 2016 memiliki
cakupan yang lebih luas sekaligus lebih ketat. Qanun ini lahir sebagai respons atas
konflik keagamaan di Aceh Singkil tahun 2015 yang ditandai dengan pembakaran
rumah ibadah. Pemerintah Aceh menilai PBM 2006 belum cukup mampu
menjawab dinamika lokal, sehingga diperlukan aturan khusus. Dalam ganun

19 Abi Ichwanuddin and Tuti Widyaningrum, “Implikasi Normatif Peraturan Bersama Menteri
Nomor 9 Dan 8 Tahun 2006 Terhadap Perlindungan Kelompok Minroritas di Wilayah Provinsi DKI
Jakarta,” Jurnal Hukum Staatrechts 4, no. 2 (2021): h.72.

20 Murni Sari Cahya Ningras, “Implikasi Peraturan Bersama Menteri Nomor 9 Tahun 2006 Dan
Nomor 8 Tahun 2006 Terkait Syarat Pendirian Rumah Ibadah Dalam Perspektif Perundang-
Undangan” (Skripsi Sarjana, Universitas Diponegoro Semarang, 2024), h.75-77.

21 Budiman N.P.D Sinaga et al., “Regulasi Pendirian Rumah Ibadat di Indonesia: Tinjauan Asas-Asas
Pembentukan Hukum,” Journal of Education, Humaniora and Social Sciences 6, no. 3 (2024): h.1033-
1034.

Rosmawati et al |Urgency of...9



tersebut, syarat pendirian rumah ibadah dinaikkan menjadi 140 pengguna dan 110
non-pengguna, meskipun angka ini sebenarnya lebih rendah dibanding Peraturan
Gubernur Aceh 2007 yang mensyaratkan 150 pengguna. Namun, jika dibandingkan
dengan PBM 2006, syarat dalam Qanun Aceh jelas lebih berat dan menuntut
keterlibatan masyarakat yang lebih luas. Hal ini mencerminkan kehati-hatian
pemerintah Aceh dalam mengendalikan potensi konflik.

Selain jumlah pengguna dan non-pengguna, perbedaan mencolok juga
terlihat dalam syarat rekomendasi. PBM hanya mensyaratkan dua rekomendasi,
yakni dari Departemen Agama Kabupaten/Kota dan FKUB. Sementara Qanun Aceh
menuntut rekomendasi dari berbagai pihak, mulai dari Keuchik, Imam Mukim,
Camat, KUA, hingga Kemenag. Rekomendasi ini tidak boleh bersifat koordinatif,
melainkan harus dikeluarkan secara terpisah. Artinya, jika satu pihak tidak
memberikan rekomendasi, maka syarat belum dianggap terpenuhi. Mekanisme ini
jelas memperpanjang prosedur dan memperketat kontrol, yang pada akhirnya
menimbulkan persepsi bahwa pemerintah Aceh lebih restriktif terhadap rumah
ibadah non-Muslim. Namun, dari perspektif lokal, mekanisme ini dianggap perlu
untuk memastikan legitimasi sosial di tengah masyarakat yang mayoritas Muslim.

Qanun Aceh juga mengatur aspek-aspek yang tidak ditemukan secara rinci
dalam PBM 2006. Misalnya, pada Pasal 20-22, ganun melarang segala bentuk
program misionaris, baik melalui kegiatan langsung maupun media promosi
seperti spanduk dan iklan daring. Ketentuan ini erat kaitannya dengan sensitivitas
masyarakat Aceh terhadap isu konversi agama, yang dipandang dapat memicu
konflik. Bahkan, aturan ini selaras dengan Qanun Aceh Nomor 8 Tahun 2015
tentang Perlindungan Aqidah yang mengatur sanksi bagi pelaku murtad. Dengan
demikian, Qanun Rumah Ibadah bukan hanya mengatur perizinan administratif,
tetapi juga berfungsi sebagai instrumen perlindungan akidah umat Islam di Aceh.

Perbedaan lainnya terletak pada pengaturan mengenai bantuan luar negeri.
Pasal 23-24 Qanun Aceh secara tegas mensyaratkan izin pemerintah jika rumah
ibadah menerima bantuan dari luar negeri atau mengundang rohaniawan asing.
Hal ini dimaksudkan untuk mencegah infiltrasi ideologi maupun kepentingan
politik yang dapat mengganggu stabilitas sosial. Ketentuan ini berlaku tidak hanya
bagi agama non-Muslim, tetapi juga bagi umat Islam, khususnya ketika terjadi
perbedaan mazhab yang berpotensi menimbulkan perpecahan. Kasus Aceh
Tamiang, misalnya, menunjukkan betapa pemerintah sangat berhati-hati terhadap
bantuan yang berpotensi berasal dari jaringan terorisme. Aspek ini tidak diatur
dalam PBM 2006, sehingga memperlihatkan kekhasan qanun sebagai produk
hukum daerah dengan basis syariat.

Dalam hal penyelesaian sengketa, PBM 2006 dan Qanun Aceh sama-sama
mengutamakan musyawarah dan mufakat. Namun, jika PBM lebih menekankan
peran Kantor Kemenag setempat sebagai mediator, Qanun Aceh menempatkan
pemerintah daerah lebih aktif sebagai pelaksana resolusi konflik. Hal ini sesuai
dengan Kkarakteristik Aceh sebagai daerah otonomi khusus, di mana peran
eksekutif daerah lebih luas dalam implementasi syariat Islam. Dengan demikian,
pola penyelesaian konflik dalam qanun lebih terintegrasi dengan sistem
pemerintahan lokal, sekaligus memperlihatkan nuansa hukum Islam yang lebih
menonjol dibanding pendekatan netral dalam PBM.

Rosmawati et al |Urgency of...10



Perbandingan antara PBM 2006 dan Qanun Aceh menunjukkan bahwa
ganun merupakan bentuk adaptasi lokal terhadap regulasi nasional. Qanun
mengambil substansi PBM sebagai dasar, tetapi melakukan revisi dan penambahan
syarat dengan mempertimbangkan kondisi Aceh sebagai daerah syariat.
Pengetatan persyaratan, larangan misionaris, dan kontrol terhadap bantuan luar
negeri semuanya lahir dari kebutuhan menjaga stabilitas sosial dan akidah umat
Islam. Namun, dari perspektif kelompok non-Muslim, regulasi ini dinilai
diskriminatif karena memperberat proses pendirian rumah ibadah mereka. Di
sinilah letak dilema antara kebijakan berbasis syariat dengan prinsip kebebasan
beragama yang dijamin konstitusi.

Perbandingan ini menunjukkan bahwa meskipun PBM 2006 dan Qanun
Aceh memiliki tujuan yang sama yaitu menjaga kerukunan umat beragama cara
pencapaiannya berbeda. PBM 2006 menekankan asas Kkesetaraan dan
perlindungan hak beribadah secara nasional, sedangkan Qanun Aceh menekankan
perlindungan terhadap syariat dan identitas Islam. Keduanya sah dalam perspektif
hukum, karena PBM berlaku secara nasional sementara ganun mendapat
legitimasi dari status kekhususan Aceh. Tantangannya adalah bagaimana kedua
regulasi ini dapat diharmonisasikan agar tidak menimbulkan ketegangan,
melainkan benar-benar menciptakan kerukunan yang berkeadilan bagi seluruh
umat beragama di Aceh.

Urgensi Legalitas Pendirian Rumah Ibadah di Aceh

Legalitas pendirian rumah ibadah di Aceh memiliki urgensi yang sangat
tinggi karena menyangkut dua dimensi penting: hak asasi manusia dan
pemeliharaan kerukunan antarumat beragama. Aceh sebagai daerah istimewa
yang menerapkan syariat Islam tidak hanya mengatur praktik kehidupan umat
Muslim, tetapi juga berimplikasi terhadap keberadaan umat non-Muslim yang
hidup berdampingan di dalamnya. Dalam konteks hukum nasional, kebebasan
beragama dijamin oleh UUD 1945, namun pelaksanaannya di Aceh mendapat
sentuhan kekhususan melalui ganun yang lahir dari kewenangan otonomi khusus.
Dengan demikian, isu legalitas rumah ibadah tidak bisa dipandang sederhana,
melainkan berkaitan dengan upaya menjaga keseimbangan antara identitas
keislaman Aceh dan prinsip-prinsip pluralisme yang dijunjung tinggi dalam
bingkai NKRI.

Bagi umat Muslim di Aceh, legalitas rumah ibadah hampir tidak pernah
menjadi persoalan besar. Mesjid sebagai pusat ibadah dan aktivitas sosial
keagamaan sudah menjadi bagian integral dari budaya masyarakat Aceh. Pendirian
mesjid biasanya mendapat dukungan luas dari masyarakat dan pemerintah,
sehingga hambatan yang muncul lebih bersifat teknis seperti perizinan
administratif atau ketersediaan lahan. Hal ini menunjukkan bahwa mayoritas
Muslim di Aceh menikmati kemudahan dalam mengekspresikan ajaran agama
mereka. Namun, kemudahan tersebut pada sisi lain menimbulkan tantangan
keadilan karena umat non-Muslim di Aceh justru menghadapi regulasi yang jauh
lebih ketat.

Perbedaan mencolok terlihat ketika membahas legalitas pendirian rumah
ibadah non-Muslim. Berdasarkan Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016, umat non-Muslim
diwajibkan memenuhi syarat administratif yang sangat berat, yaitu minimal 140

Rosmawati et al |Urgency of...11



orang pengguna dan 110 orang dukungan dari masyarakat sekitar yang non-
pengguna.?2 Ketentuan ini tidak berlaku bagi umat Muslim. Secara proporsional,
syarat tersebut sering kali dianggap memberatkan karena jumlah komunitas non-
Muslim di banyak wilayah Aceh relatif kecil. Akibatnya, banyak rumah ibadah non-
Muslim sulit mendapatkan legalitas, meskipun kebutuhan ibadah merupakan hak
dasar yang tidak boleh dibatasi secara diskriminatif.

Meski demikian, pemerintah Aceh memiliki argumentasi tersendiri di balik
ketatnya regulasi tersebut. Dengan basis mayoritas Muslim yang sangat dominan,
pengetatan aturan pendirian rumah ibadah non-Muslim dianggap sebagai langkah
preventif untuk menjaga stabilitas sosial. Pemerintah dan pemangku kepentingan
beranggapan bahwa tanpa regulasi yang ketat, potensi konflik horizontal akan
semakin besar, terutama karena sensitivitas masyarakat terhadap kehadiran
rumah ibadah non-Muslim masih cukup tinggi.23 Dari sudut pandang ini, legalitas
rumah ibadah bukan sekadar dokumen administratif melainkan instrumen
rekayasa sosial untuk mencegah gesekan antarumat beragama di Aceh.

Urgensi legalitas juga dapat dilihat dari sisi perlindungan hak non-Muslim
di Aceh. Tanpa status legal, rumah ibadah mereka berpotensi dianggap liar atau
ilegal sehingga memicu penolakan keras dari masyarakat mayoritas. Dengan
adanya legalitas, rumah ibadah non-Muslim memiliki legitimasi hukum yang
melindungi mereka dari tindakan intoleran, termasuk pengrusakan atau
pelarangan ibadah. Artinya, legalitas bukan hanya kewajiban administratif, tetapi
juga perisai hukum yang menjamin kebebasan beragama di Aceh tetap berjalan
dalam koridor konstitusi. Selain melindungi hak non-Muslim, legalitas rumah
ibadah juga penting untuk membangun ruang dialog antaragama. Kehadiran
rumah ibadah yang sah secara hukum memungkinkan umat beragama menjalin
relasi yang sehat, karena tidak ada kecurigaan atau tuduhan bahwa rumah ibadah
berdiri tanpa izin.24 Hal ini sejalan dengan misi Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016 yang
menekankan pentingnya pemeliharaan kerukunan umat beragama. Dengan
demikian, regulasi rumah ibadah tidak hanya mengatur soal bangunan, tetapi juga
menjadi medium untuk memperkuat toleransi dan komunikasi antaragama.

Faktor lain yang memperkuat urgensi legalitas adalah pengalaman konflik
keagamaan di Aceh Singkil tahun 2015.25 Konflik tersebut dipicu oleh
pembangunan gereja tanpa izin resmi yang kemudian memicu amarah masyarakat
mayoritas. Beberapa gereja dibakar, dan peristiwa itu menimbulkan korban jiwa
serta luka yang dalam bagi relasi antaragama. Dari kasus tersebut dapat dipetik
pelajaran bahwa ketiadaan legalitas rumah ibadah sangat rentan memunculkan
konflik. Oleh karena itu, ganun disusun untuk menutup celah semacam itu dengan
menegaskan prosedur pendirian rumah ibadah yang jelas dan terukur. Kehadiran
legalitas juga berfungsi sebagai pengendali terhadap maraknya rumah ibadah kecil

22 Sabda Ramadani and Yudi Kornelis, “Perlindungan Hukum Terhadap Kebebasan Beragama
Dalam Konteks Penistaan Agama Di Kota Banda Aceh,” Judge: Jurnal Hukum 5, no. 2 (2024): h.169.
23 Ramadani and Kornelis, “Perlindungan Hukum Terhadap Kebebasan Beragama Dalam Konteks
Penistaan Agama Di Kota Banda Aceh,” h.168.

24 Muhammad Irfan Helmy et al., “The Understanding of Islamic Moderation (Wasatiyyah al-Islam)
and the Hadiths on Inter-Religious Relations in the Javanese Pesantrens,” Indonesian Journal of
Islam and Muslim Societies 11, no. 2 (2021): h.377-401.

25 Adelia Rizka et al., “Social Conflict over the Establishment of Christian Houses of Worship in Aceh
Singkil Regency (1979-2015),” Jurnal Pendidikan IPS 15, no. 1 (2025): h.88.

Rosmawati et al |Urgency of...12



yang disebut undung-undung. Sebelum memiliki gereja besar dengan syarat yang
sulit dipenuhi, komunitas Kristen diperbolehkan mendirikan rumah ibadah kecil
dengan izin pemerintah. Legalitas inilah yang membedakan antara rumah ibadah
resmi dan ilegal. Tanpa pengaturan yang jelas, undung-undung dapat menjamur
dan menimbulkan kesan ekspansi agama yang mengancam bagi masyarakat
Muslim. Dengan legalitas, keberadaan undung-undung dapat dikontrol sekaligus
tetap memberi ruang bagi umat Kristen untuk beribadah.

Aspek lain yang memperkuat urgensi legalitas adalah perbedaan sistem
ibadah antara umat Islam dan Kristen. Dalam Islam, mesjid memiliki sifat terbuka
sehingga seorang Muslim dapat beribadah di mesjid mana saja. Sebaliknya, umat
Kristen biasanya terikat dengan satu gereja tertentu, baik secara administrasi
maupun finansial. luran 10% penghasilan jemaat, misalnya, dialokasikan secara
eksklusif untuk satu gereja saja. Hal ini menjelaskan mengapa komunitas Kristen
sangat membutuhkan legalitas gereja di wilayah tertentu, sebab mereka tidak bisa
berpindah-pindah tempat ibadah. Tanpa legalitas, hak beribadah mereka akan
sangat terganggu.

Urgensi legalitas juga menyangkut upaya pencegahan konflik jangka
panjang.?¢ Tanpa legalitas, rumah ibadah akan tumbuh liar dan memicu resistensi
masyarakat. Ketika resistensi itu meledak, potensi kerusuhan dan korban jiwa
sangat besar, seperti yang pernah terjadi sebelumnya. Legalitas dengan standar
yang ketat menjadi semacam konsensus sosial bahwa pembangunan rumah ibadah
harus mengikuti aturan yang disepakati bersama. Dengan begitu, masyarakat
Muslim sebagai mayoritas merasa dilibatkan dalam prosesnya, sementara non-
Muslim tetap mendapat jaminan legalitas untuk menjalankan ibadah. Dari sisi
politik hukum, urgensi legalitas pendirian rumah ibadah juga memperlihatkan
konsistensi Aceh dalam menjalankan kekhususan otonomi daerahnya. Qanun Aceh
No. 4 Tahun 2016 lahir tidak lama setelah pemerintah pusat menerbitkan
Peraturan Bersama Menteri 2006. Hal ini menunjukkan bahwa pemerintah Aceh
serius menindaklanjuti regulasi nasional dengan menyesuaikan pada konteks
lokal. Aceh berupaya mengharmonikan dua hal sekaligus: menjamin kebebasan
beragama sebagai hak konstitusional warga, sekaligus mempertahankan identitas
syariat Islam sebagai dasar sosial politiknya.

Kesimpulan

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa legalisasi
pendirian rumah ibadah di Aceh memiliki urgensi yang sangat tinggi dalam rangka
menjamin kebebasan beragama, perlindungan hak asasi manusia, serta
pemeliharaan kerukunan antarumat beragama. Peraturan Bersama Menteri (PBM)
2006 memberikan dasar regulasi nasional yang bersifat umum dan inklusif, dengan
menekankan keterlibatan masyarakat dan pemerintah daerah dalam proses
perizinan. Sementara itu, Qanun Aceh No. 4 Tahun 2016 hadir dengan ketentuan
yang lebih ketat, khususnya bagi non-Muslim, sebagai respons atas dinamika sosial
dan historis di Aceh yang berlandaskan penerapan syariat Islam. Perbedaan

26 Tajmila Tajmila et al,, “Peran Dan Tanggung Jawab Pemerintah Daerah Dalam Perizinan
Rumah Ibadah Berdasarkan Hak Konstitusional Kebebasan Beragama,” WATHAN: Jurnal Ilmu Sosial
Dan Humaniora 2, no. 2 (2025): h.263-266.

Rosmawati et al |Urgency of...13



mendasar ini mencerminkan adanya ketegangan antara semangat perlindungan
kebebasan beragama di level nasional dengan kekhususan daerah yang berbasis
hukum Islam.

Regulasi rumah ibadah berfungsi sebagai instrumen keadilan yang
menyeimbangkan kepentingan mayoritas dan minoritas. Namun realitas di Aceh
menunjukkan bahwa non-Muslim menghadapi tantangan berat dalam memenubhi
syarat legalisasi rumah ibadah, baik dari aspek administratif maupun resistensi
sosial. Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan bahwa meskipun Qanun Aceh
bertujuan menjaga stabilitas dan mencegah konflik, tetap diperlukan evaluasi agar
penerapannya tidak mengorbankan prinsip kebebasan beragama yang dijamin
konstitusi. Dengan demikian, kontribusi penelitian ini terletak pada pemahaman
bahwa perbandingan PBM dan Qanun Aceh bukan hanya menyangkut regulasi
formal, tetapi juga menyangkut harmonisasi antara kekhususan daerah dengan
prinsip universal hak asasi manusia.

Referensi

Ahmad, Haidlor Ali. “Resolusi Konflik Keagamaan Di Aceh Singkil Dalam Perspektif
Budaya Dominan.” Jurnal Multikultural Dan Multireligius 15, no. 3 (2017).

Ardenolis, Ardenolis, and Busrianto Busrianto. “Keberadaan Peraturan Daerah
Khusus Dan Qanun Dalam Penyelenggaraan Kehidupan Masyarakat.” Jurnal
Gagasan Hukum 1, no. 2 (2019).

Febriana, Ajeng Ardinal, and Zulkarnain Zulkarnain. “64 Tahun Keistimewaan
Aceh: Tinjauan UU No 11/2006 Tentang Pemerintahan Aceh.” Jurnal
Pendidikan Kewarganegaraan Undiksha 11, no. 1 (2023): 3.

Febriawati, Zelika Rif’at, and Riska Zalfa Herdiani. “Analisis Polemik Disparitas
Umat Nasrani di Aceh Terhadap Regulasi Pendirian Tempat Ibadah.” Journal
of Citizenship 1, no. 1 (2022).

Hariri, Achmad, and Basuki Babussalam. “Legal Pluralism: Concept, Theoretical
Dialectics, and Its Existence in Indonesia.” Walisongo Law Review (Walrev)
6, no. 2 (2024): 147-49.

Helmy, Muhammad Irfan, Ahmad Darojat Jumadil Kubro, and Muhamad Ali. “The
Understanding of Islamic Moderation (Wasatiyyah al-Islam) and the
Hadiths on Inter-Religious Relations in the Javanese Pesantrens.”
Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 2 (2021).

Hestyara, Aulia. “Efektivitas Penerapan Persyaratan Pendirian Rumah Ibadat
Berdasarkan Peraturan Perundang-Undangan Yang Berlaku.” Jurnal Ilmu
Hukum 10, no. 1 (2021).

Hutabarat, Binsar Antoni. “Evaluasi Terhadap Peraturan Bersama Menteri Tahun
2006 Tentang Pendirian Rumah Ibadah.” Societas Dei: Jurnal Agama Dan
Masyarakat 4,no. 1 (2017).

Ichwanuddin, Abi, and Tuti Widyaningrum. “Implikasi Normatif Peraturan
Bersama Menteri Nomor 9 Dan 8 Tahun 2006 Terhadap Perlindungan
Kelompok Minroritas di Wilayah Provinsi DKI Jakarta.” Jurnal Hukum
Staatrechts 4, no. 2 (2021): 72.

Imran, Mumammad. “Sejarah Islam Dan Tradisi Keilmuan Di Aceh.” Jurnal
Mudarrisuna 10, no. 2 (2020): 195-97.

Rosmawati et al |Urgency of...14



Manu, Kezia Valen Debora. “Kajian Yuridis Terhadap Kebebasan Memeluk Agama
Dan Kepercayaan di Indonesia Berdasarkan Pasal 29 UUD 1945.” Jurnal Lex
Privatum 14, no. 2 (2024): 1.

Ningras, Murni Sari Cahya. “Implikasi Peraturan Bersama Menteri Nomor 9 Tahun
2006 Dan Nomor 8 Tahun 2006 Terkait Syarat Pendirian Rumah Ibadah
Dalam Perspektif Perundang-Undangan.” Skripsi Sarjana, Universitas
Diponegoro Semarang, 2024.

Nurdin, Ridwan, and Muhammad Ridwansyah. “Aceh, Qanun and National Law:
Study on Legal Development Orientation.” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga
Dan Hukum Islam 4, no. 1 (2020): 122.

Oktaferani, Wenny, Ariesta Nurlailatul Jannah, and Fariha Ramadhanti. “Penerapan
Syariat Islam Dalam Sistem Hukum di Provinsi Aceh.” Politea: Jurnal Politik
Islam 5, no. 2 (2022). https://doi.org/10.20414 /politea.v5i2.4429.

Pratiwi, Winda Ika. “Dialog Antar Agama-Konflik: Jalan Damai Konflik Islam-
Kristen Di Aceh Singkil Tahun 2015.” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama
Dan Masyarakat 4, no. 1 (2021).

Rahman, Dahlan A, Muhammad Bin Abubakar, and Muhammad Rizwan.
“Memahami Desentralisasi Dan Otonomi Khusus Di Aceh.” Jurnal Politik Dan
Pemerintahan 8, no. 1 (2023): 30-32.

Ramadani, Sabda, and Yudi Kornelis. “Perlindungan Hukum Terhadap Kebebasan
Beragama Dalam Konteks Penistaan Agama Di Kota Banda Aceh.” Judge:
Jurnal Hukum 5, no. 2 (2024): 168.

Rizka, Adelia, Bunari Bunari, and Suroyo Suroyo. “Social Conflict over the
Establishment of Christian Houses of Worship in Aceh Singkil Regency
(1979-2015).” Jurnal Pendidikan IPS 15, no. 1 (2025): 88.

Sayuti, Sayuti, and Abdul Wahid. “Hadith as a Source of Local Wisdom in Aceh
Qanun and Special Autonomy Law.” Bureaucracy Journal: Indonesia Journal
of Law and Social-Political Governance 5, no. 1 (2025): 854.

Sinaga, Budiman N.P.D, Hisar Sirega, Samuel Raymando, and Desy Febrina Sitepu.
“Regulasi Pendirian Rumah Ibadat di Indonesia: Tinjauan Asas-Asas
Pembentukan Hukum.” Journal of Education, Humaniora and Social Sciences
6, no. 3 (2024): 1033-34.

Suryawati, Nany, and Martika Dini Syaputri. “Intoleransi Dalam Pembangunan
Rumah Ibadah Berdasarkan Hak Konstitusional Warga Negara.” Jurnal
Pembangunan Hukum Indonesia 4, no. 3 (2022): 434-35.

Tajmila, Tajmila, Akhmad Syahwan, Muhammad Dzikra Shandi Aditya, Prayoga
Abdul Rafi, Muhammad Rahman, and Yunus Muzakir. “Peran Dan Tanggung
Jawab Pemerintah Daerah Dalam Perizinan Rumah Ibadah Berdasarkan
Hak Konstitusional Kebebasan Beragama.” Wathan: Jurnal Ilmu Sosial Dan
Humaniora 2, no. 2 (2025).

Tamba, Wahyu Pratama. “Dinamika Kebebasan Beragama Dan Pendirian Rumah
Ibadah di Indonesia: Suatu Tinjauan Kritis Terhadap Peraturan Bersama
Menteri.” Journal of Religious Policy 3, no. 2 (2024).

Tobroni, Faig. “Local-Sharia Regulations and Religious Expression in Aceh:
Criticism of the Qanun about Establishing Places of Worship.” Asy-Syir’ah:
Jurnal Ilmu Syari’‘ah Dan Hukum 55, no. 1 (2021).

Rosmawati et al |Urgency of...15



