
AJIL: Aceh Journal of Islamic Law 
Vol. 1 No. 1 (Februari-Juni 2024): 36-54 
Submid: 30 April 2024 | Publish: 7 Juli 2024 

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...|36 

 

  

Qardh with Additional Fees as Service in Geudubang Jawa: 
Analysis of Riba Elements in Transactions 

 
1Sri Mutia 

IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 
msri04504@gmail.com 

 
Syawaluddin Ismail 

IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 
syawaluddin.ismail@iainlangsa.ac.id 

 
Rosmiati 

IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 
rosmiati@iainlangsa.ac.id 

 
 Faisal bin Husen Ismail 

Universiti Tun Hussein Onn Malaysia, Johor, Malaysia 
 
 

Abstract 
In the Islamic economic system, the qardh contract is practiced as a form of 
social solidarity without compensation, purely intended to assist those in 
need. In Gampong Geudubang Jawa, however, this contract has evolved into 
a transactional pattern that imposes additional fees as service charges, 
either explicitly or implicitly, even in cases of delayed repayment. This study 
aims to conduct an in-depth analysis of the qardh practice accompanied by 
service fees in Gampong Geudubang Jawa and to examine it within the 
framework of Fatwa DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 as a normative 
standard of Islamic economic law. This article is a qualitative study using 
field research methods, supported by a normative approach through content 
analysis of the fatwa and interviews with transaction participants. The 
findings reveal that such practices deviate from the principles of qardh in 
Sharia, as they establish profit in advance. The additional fees imposed also 
contain elements of riba and contradict the fatwa's provisions. 
 
Keyword: Qardh, DSN Fatwa, Riba 
 

 
Abstrak 

Dalam sistem ekonomi Islam, akad qardh dipraktikkan sebagai bentuk 
solidaritas sosial tanpa imbalan, yang murni bertujuan membantu pihak 
yang membutuhkan. Di Gampong Geudubang Jawa, bentuk akad ini justru 
berkembang dalam pola transaksi yang menetapkan tambahan biaya 

 
1 Corresponding Author 

mailto:rosmiati@iainlangsa.ac.id


Sri Mutia et al | Qardh with Additional...37 

 

sebagai jasa, baik secara eksplisit maupun implisit, bahkan dalam kondisi 
keterlambatan pelunasan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
secara mendalam praktik qardh yang disertai tambahan biaya sebagai jasa 
di Gampong Geudubang Jawa dan meninjaunya dalam bingkai ketentuan 
Fatwa DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 sebagai standar normatif hukum 
ekonomi syariah. Artikel ini tergolong dalam penelitian kualitatif dengan 
metode studi lapangan, didukung pendekatan normatif melalui analisis isi 
terhadap fatwa dan wawancara terhadap para pelaku transaksi. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa praktik tersebut menyimpang dari prinsip 
qardh dalam syariah karena menetapkan keuntungan sejak awal. 
Tambahan biaya yang dikenakan juga mengandung unsur riba dan 
bertentangan dengan ketentuan fatwa. 

 
Kata Kunci: Qardh, Fatwa DSN, Riba 
 
 

Pendahuluan  
Perubahan sosial yang terus berlangsung telah memengaruhi banyak aspek 

kehidupan masyarakat muslim, termasuk dalam praktik ekonomi dan keuangan 
sehari-hari. Berbagai bentuk interaksi muamalah mengalami penyesuaian, seiring 
dengan meningkatnya kebutuhan hidup dan kompleksitas hubungan sosial. Salah 
satu bentuk transaksi yang tetap eksis dalam kehidupan masyarakat adalah qardh 
atau praktik utang-piutang. Dalam sistem ekonomi Islam, qardh tidak hanya 
dipandang sebagai hubungan keuangan, tetapi juga sebagai wujud solidaritas dan 
kepedulian sosial terhadap sesama. Semangat untuk membantu sesama yang 
sedang mengalami kesulitan ekonomi menjadi dasar utama dalam pelaksanaan 
qardh menurut perspektif syariah. 

Konsep dasar qardh dalam Islam menekankan prinsip non-komersial, di 
mana pemberi pinjaman tidak diperbolehkan memperoleh keuntungan dari 
transaksi tersebut. Qardh berfungsi sebagai instrumen sosial dalam sistem 
keuangan Islam yang ditujukan untuk mengurangi ketimpangan ekonomi.2 Praktik 
ini tidak dapat disamakan dengan sistem pinjam-meminjam dalam ekonomi 
konvensional yang biasanya mensyaratkan bunga atau imbalan sebagai bentuk 
kompensasi. Dalam tinjauan fiqih, setiap tambahan yang dipersyaratkan di atas 
jumlah pokok utang dianggap sebagai riba dan dilarang secara tegas. 

Ajaran Islam sangat menekankan keadilan, keseimbangan, dan empati 
dalam setiap bentuk transaksi muamalah. Qardh sebagai akad tabarru’ memiliki 
dimensi spiritual dan sosial yang tinggi, karena dilandasi oleh niat ikhlas untuk 
membantu. Dalam pelaksanaannya, qardh harus terbebas dari unsur eksploitasi, 
ketidakpastian (gharar), dan prilaku zhalim.3 Namun, praktik qardh di berbagai 
komunitas masyarakat menunjukkan variasi penerapan yang tidak selalu sejalan 

 
2 Muhammad Maksum and Nur Hidayah, “The Mechanism of Avoiding Riba in Islamic Financial 
Institutions: Experiences of Indonesia and Malaysia,” JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah) 22, No. 2 
(December 15, 2023): 235–44, https://doi.org/10.31958/juris.v22i2.6952. 
3 Nur Azlina and Cholil Nafis, “Implementasi Akad Qard sebagai Akad Tabarru’ dalam Perbankan 
Syariah Indonesia,” Tasharruf: Journal of Islamic Economics and Business 4, No. 1 (May 13, 2023): 
49–57, https://doi.org/10.55757/tasharruf.v4i1.246. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...38 

 

dengan prinsip syariah. Di sinilah pentingnya regulasi dan fatwa dari otoritas 
keagamaan sebagai panduan agar muamalah tetap berada dalam koridor hukum 
Islam yang benar dan tidak merugikan salah satu pihak. 

Di Gampong Geudubang Jawa, Kota Langsa, praktik qardh telah menjadi 
bagian dari aktivitas ekonomi masyarakat sehari-hari. Warga saling meminjamkan 
uang dalam bentuk qardh sebagai bentuk solidaritas, terutama ketika menghadapi 
kebutuhan mendesak seperti pengobatan, pendidikan, atau kebutuhan rumah 
tangga. Sayangnya, dalam praktik tersebut ditemukan adanya tambahan biaya 
yang dibebankan kepada peminjam sebagai bentuk jasa atas pinjaman yang 
diberikan. Tambahan ini tidak hanya disepakati sejak awal, tetapi juga 
diberlakukan secara konsisten dalam setiap transaksi, bahkan ketika pelunasan 
dilakukan tepat waktu. Hal ini menimbulkan kekhawatiran mengenai legalitas 
syariah dari praktik tersebut. 

Dalam konteks fikih muamalah, tambahan biaya yang bersifat wajib dalam 
transaksi qardh mengindikasikan adanya unsur riba. Meskipun masyarakat 
menyebutnya sebagai “jasa”, praktik ini secara esensial tidak berbeda dengan 
pengambilan keuntungan dari utang, yang dilarang dalam Islam. Ketentuan yang 
tertuang dalam Fatwa DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 secara eksplisit melarang 
penambahan yang disyaratkan dalam akad qardh. Tambahan hanya diperbolehkan 
jika diberikan secara sukarela oleh pihak yang berutang setelah akad selesai. 
Penerapan tambahan jasa sejak awal menunjukkan pelanggaran terhadap 
ketentuan ini, dan perlu dikaji lebih jauh dampaknya terhadap keberlangsungan 
prinsip keadilan dalam masyarakat.4 

Pemberlakuan tambahan biaya dalam praktik qardh di Geudubang Jawa 
tidak didukung oleh dokumen resmi atau akad tertulis, melainkan hanya 
berdasarkan kesepakatan lisan. Hal ini menyebabkan adanya ambiguitas dalam 
pengaturan, serta membuka peluang penyimpangan dan eksploitasi terhadap 
pihak yang membutuhkan pinjaman. Tidak ada mekanisme pengawasan atau 
penyelesaian jika terjadi sengketa, karena semua transaksi bersifat informal dan 
bergantung pada relasi sosial serta reputasi individu. Praktik ini menjadi potret 
bagaimana ketiadaan literasi ekonomi syariah dapat mendorong terbentuknya 
sistem keuangan mikro yang rentan terhadap penyalahgunaan. 

Permasalahan yang muncul dalam praktik qardh dengan tambahan biaya di 
Geudubang Jawa mencerminkan pentingnya penguatan edukasi hukum ekonomi 
Islam di tingkat masyarakat akar rumput. Masyarakat seringkali tidak menyadari 
bahwa kebiasaan yang mereka anggap wajar ternyata bertentangan dengan 
prinsip syariah. Padahal, regulasi berupa fatwa sudah tersedia dan seharusnya 
dijadikan acuan. Ketidaksesuaian antara prinsip normatif yang bersumber dari 
fatwa DSN dan praktik sosial yang berlangsung secara turun-temurun 
menimbulkan kesenjangan pemahaman yang perlu dijembatani melalui kajian 
ilmiah. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif praktik 
qardh yang disertai tambahan biaya sebagai jasa di Gampong Geudubang Jawa. 
Penelitian ini juga ingin meninjau praktik tersebut dalam bingkai ketentuan Fatwa 

 
4 Rakhma Ikafitria Dewi et al., “Akad Qardh Perspektif Fatwa DSN-MUI tentang Qardh: Studi Kasus 
pada Gabungan Kelompok Tani Ngudi Makmur Magetan,” Jurnal Antologi Hukum 2, No. 2 
(Desember 2022): 301–17, https://doi.org/10.21154/antologihukum.v2i2.1333. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...39 

 

DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 sebagai standar normatif hukum ekonomi syariah 
di Indonesia. Analisis ini dilakukan untuk mengidentifikasi bentuk ketidaksesuaian 
antara praktik dan ketentuan, serta memberikan pemahaman yang lebih jernih 
mengenai status hukum praktik tersebut menurut Islam. Dua rumusan masalah 
utama menjadi fokus penelitian, yaitu bagaimana bentuk praktik qardh yang 
disertai tambahan biaya di lapangan, dan bagaimana kesesuaiannya dengan fatwa 
yang berlaku. 

Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis 
dalam pengembangan sistem muamalah berbasis syariah, terutama dalam konteks 
keuangan mikro masyarakat. Temuan dari penelitian ini diharapkan mampu 
memperjelas batas antara transaksi sosial dan transaksi komersial dalam praktik 
qardh. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat memperkuat literasi 
masyarakat terhadap pentingnya kepatuhan pada prinsip-prinsip hukum Islam 
dalam setiap bentuk muamalah, termasuk dalam transaksi yang dilakukan secara 
sederhana dan informal. 

Penelitian ini penting sebagai upaya untuk memperkaya wacana akademik 
tentang praktik muamalah kontemporer dan korelasinya dengan fatwa sebagai 
perangkat hukum Islam modern. Di tengah berkembangnya sistem keuangan 
syariah di Indonesia, pemahaman terhadap praktik-praktik keuangan informal 
masyarakat menjadi sangat relevan. Kajian ini juga berpotensi memberikan 
rekomendasi kebijakan untuk otoritas lokal dan lembaga keuangan mikro agar 
mampu menyusun strategi pendekatan yang lebih adaptif dan edukatif dalam 
mengimplementasikan prinsip qardh sesuai syariat. 

 
 

Tinjauan Pustaka  

Kajian tentang qardh bukanlah sesuatu yang baru. Beragam penelitian 
sebelumnya telah menyoroti topik ini dari berbagai perspektif. Siti Kumairoh, 
Wahidullah, dan Zahrotun Nafisah dalam tulisan yang berjudul “Analisis 
Pemahaman Akad Qordh pada Pinjaman Multiguna di KSPPS Guna Lestari Cabang 
Troso”, telah mendeskripsikan secara rinci tentang tingkat pemahaman anggota 
koperasi syariah terhadap akad qardh sebagai salah satu instrumen pembiayaan 
bebas bunga.5 Penelitian ini menggambarkan adanya keterbatasan pemahaman 
anggota koperasi terhadap konsep, ketentuan, dan mekanisme pengembalian 
dalam akad qardh, meskipun sebagian besar dari mereka telah mengetahui bahwa 
akad tersebut tidak mengandung unsur bunga. Kajian ini juga mengulas berbagai 
upaya edukatif yang telah dilakukan oleh KSPPS Guna Lestari Jaya, seperti 
penggunaan media sosial dan pelaksanaan program penyuluhan langsung, yang 
sayangnya belum memberikan hasil maksimal akibat hambatan teknis dan 
rendahnya antusiasme anggota dalam mengikuti kegiatan edukasi tersebut. 
Tulisan di atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks 
penelaahan terhadap implementasi akad qardh dan potensi penyimpangan yang 
terjadi akibat ketidaktahuan masyarakat atau pelaku akad terhadap prinsip-
prinsip syariah. Keduanya menekankan pentingnya pemahaman yang utuh 

 
5 Siti Kumairoh, Wahidullah, and Zahrotun Nafisah, “Analisis Pemahaman Akad Qordh pada 
Pinjaman Multiguna di KSPPS Guna Lestari Cabang Troso,” El-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis 
Islam 6, No. 5 (May 1, 2025): 1995–2004, https://doi.org/10.47467/elmal.v6i5.7845. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...40 

 

terhadap akad qardh agar transaksi berjalan sesuai dengan nilai-nilai keadilan dan 
bebas dari unsur riba. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek edukasi 
dan persepsi anggota koperasi syariah terhadap akad qardh dalam konteks 
kelembagaan formal, penulis menyoroti dimensi praksis dari akad qardh dalam 
kehidupan masyarakat.  

Niqqi Imelda Izzatul Maghfiroh, Muhamat Nur Maarif, dan Lina Kushidayati 
dalam tulisan yang berjudul “Tinjauan Hukum Ekonomi Syariah terhadap 
Implementasi Akad Qardh dalam Praktik Tradisi Sinoman”, telah mengulas dengan 
sangat terperinci tentang bentuk-bentuk akad qardh yang terjadi dalam tradisi 
tolong-menolong masyarakat di Desa Tlogorejo, Kecamatan Wonosalam, 
Kabupaten Demak, yang dikenal sebagai sinoman.6 Penelitian ini menyoroti 
bagaimana praktik pinjam-meminjam barang yang dilakukan untuk keperluan 
hajatan, seperti pernikahan dan khitanan, dijalankan dalam kerangka budaya lokal, 
namun tetap sejalan dengan prinsip-prinsip hukum ekonomi syariah. Tradisi 
tersebut, meskipun berbasis pada norma sosial dan adat, tetap mencerminkan 
akad qardh yang menghindari unsur riba dan tekanan terhadap salah satu pihak, 
bahkan dalam kondisi ketidakmampuan ekonomi. Tulisan di atas memiliki 
kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks pembahasan tentang praktik 
qardh berbasis kearifan lokal dan keterkaitannya dengan nilai-nilai syariah. 
Keduanya menelaah realitas sosial masyarakat dalam memaknai akad utang-
piutang bukan semata-mata sebagai transaksi ekonomi, tetapi juga sebagai bagian 
dari solidaritas sosial. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek budaya 
tradisional sinoman sebagai bagian dari mekanisme sosial dalam sistem pinjam-
meminjam barang non-uang, penulis fokus pada aspek penggunaan uang dalam 
praktik qardh di masyarakat Geudubang Jawa.  

Epy Pujiaty dan Ahmad Hasan Ridwan dalam tulisan yang berjudul 
“Pelaksanaan Akad Qard dalam Sistem Pendanaan Online Berbasis Syariah”, telah 
membahas dengan sangat konstruktif tentang dinamika dan tantangan 
implementasi akad qardh dalam layanan financial technology (fintech) yang 
berbasis prinsip-prinsip syariah.7 Penelitian ini membahas munculnya berbagai 
platform fintech syariah sebagai solusi alternatif pembiayaan bagi umat Muslim, 
khususnya bagi mereka yang ingin menghindari sistem pinjaman konvensional 
yang mengandung unsur riba. Meskipun secara teoritis akad qardh diperbolehkan 
sebagai bagian dari akad tabarru’ (tolong-menolong), studi ini mengungkap bahwa 
dalam praktiknya, tidak semua penyelenggara fintech syariah benar-benar 
mematuhi prinsip-prinsip syariah secara menyeluruh. Bahkan, terdapat kasus 
pembatalan izin operasional oleh OJK akibat pelanggaran terhadap ketentuan 
syariah. Tulisan di atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks 
pembahasan akad qardh dan kesesuaiannya dengan prinsip hukum ekonomi Islam, 
terutama dalam melihat pergeseran nilai-nilai syariah dalam praktik kontemporer 

 
6 Niqqi Imelda Maghfiroh, Muhamat Nur Maarif, and Lina Kushidayati, “Tinjauan Hukum Ekonomi 
Syariah terhadap Implementasi Akad Qardh dalam Praktik Tradisi Sinoman,” Tawazun: Journal of 
Sharia Economic Law 6, No. 2 (November 24, 2023): 313–26, 
https://doi.org/10.21043/tawazun.v6i2.23670. 
7 Epy Pujiaty and Ahmad Hasan Ridwan, “Pelaksanaan Akad Qard dalam Sistem Pendanaan Online 
Berbasis Syariah,” Maro: Jurnal Ekonomi Syariah dan Bisnis 6, No. 1 (May 12, 2023): 179–89, 
https://doi.org/10.31949/maro.v6i1.4623. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...41 

 

yang berbasis teknologi maupun sosial. Keduanya menelaah bagaimana akad 
qardh diimplementasikan dalam situasi yang berkembang, baik secara struktural 
(di lembaga formal seperti fintech) maupun kultural (di masyarakat lokal). 
Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek regulasi dan kepatuhan 
syariah dalam sistem digital fintech lending syariah berbasis literatur, penulis 
fokus pada aspek praktik qardh konvensional di tingkat masyarakat yang 
dilakukan secara lisan.  

Ketiga karya yang telah diulas merupakan referensi yang paling relevan dan 
sejalan dengan fokus kajian penulis karena sama-sama membahas implementasi 
akad qardh dalam berbagai ranah, mulai dari konteks kelembagaan, budaya lokal, 
hingga layanan keuangan digital berbasis syariah. Masing-masing memberikan 
kontribusi dalam memperluas pemahaman mengenai dinamika qardh dari sudut 
pandang edukatif, normatif, maupun regulatif. Namun, kajian ini tetap 
menawarkan orisinalitas yang menonjol karena menghadirkan sudut pandang 
yang belum banyak diungkap, yakni praktik qardh yang berlangsung dalam 
komunitas sosial non-lembaga dan berkembang secara informal tanpa kontrol 
kelembagaan. Penelitian ini menyoroti pembiasaan atas penambahan biaya dalam 
transaksi qardh yang dibungkus sebagai jasa, padahal berpotensi mengandung 
unsur riba. Inilah yang menjadikan posisi penelitian ini berbeda secara signifikan 
dari kajian-kajian sebelumnya yang dominan berfokus pada tataran institusional. 
Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada identifikasi bentuk-bentuk 
penyimpangan terhadap prinsip qardh yang telah dilegitimasi secara sosial, 
sekaligus menekankan urgensi pendekatan edukatif dan regulasi berbasis nilai-
nilai lokal sebagai upaya untuk meluruskan praktik muamalah agar tetap sesuai 
dengan ketentuan syariah. 

 
 

Metodologi Penelitian  
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan alasan untuk 

menggali pemahaman mendalam mengenai praktik qardh yang disertai tambahan 
biaya sebagai jasa. Pendekatan kualitatif memberikan ruang untuk mengeksplorasi 
realitas sosial sebagaimana adanya melalui narasi-narasi responden, interaksi 
sosial, serta konteks budaya lokal yang melingkupi praktik tersebut. Penelitian ini 
menekankan pada proses pemaknaan subjek terhadap fenomena hutang-piutang, 
dengan memperlakukan data sebagai konstruksi sosial yang bersifat dinamis dan 
kontekstual. Pemilihan pendekatan ini diharapkan mampu menangkap 
kompleksitas praktik qardh yang tidak bisa dijelaskan hanya melalui angka atau 
statistik semata. 

Metode yang digunakan adalah studi lapangan (field research), yang 
dilaksanakan secara langsung di lokasi penelitian, yaitu Gampong Geudubang Jawa, 
Kecamatan Langsa Baro, Kota Langsa. Penelitian ini menggabungkan dua jenis 
data: data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara tidak 
terstruktur dengan tujuh orang responden yang terlibat langsung dalam praktik 
hutang-piutang, baik sebagai pemberi maupun penerima pinjaman. Observasi 
partisipatif juga dilakukan untuk menangkap situasi riil dan perilaku sosial 
masyarakat dalam konteks transaksi qardh. Sementara itu, data sekunder 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...42 

 

diperoleh dari literatur yang relevan seperti jurnal akademik, dan dokumen resmi 
seperti Fatwa DSN No. 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Al-Qardh. 

Teknik pengumpulan data meliputi tiga instrumen utama, yaitu wawancara, 
observasi, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan secara mendalam dan fleksibel 
untuk memungkinkan munculnya narasi-narasi alami dari responden. Observasi 
dilakukan selama enam bulan, sehingga peneliti dapat melihat praktik qardh 
berlangsung secara langsung dan mengidentifikasi pola-pola yang berulang. 
Dokumentasi dilakukan dengan merekam catatan-catatan lapangan, mencatat isi 
kesepakatan, serta mengumpulkan bukti non-formal berupa dokumen pribadi atau 
komunitas yang berkaitan. Analisis data dilakukan secara deskriptif melalui 
pendekatan deduktif, dengan cara membandingkan data empirik dari lapangan 
terhadap kerangka teori dan ketentuan syariah. Hal ini bertujuan untuk 
memperoleh gambaran yang utuh tentang kesesuaian atau penyimpangan praktik 
terhadap nilai-nilai dasar hukum Islam. 

 
 

Praktik Qardh dengan Tambahan Biaya sebagai Jasa di Gampong Geudubang 
Jawa Langsa 

Praktik qardh atau utang-piutang dalam Islam merupakan bagian integral 
dari sistem muamalah yang menekankan nilai-nilai sosial dan spiritual. Dalam 
hukum Islam, qardh dikategorikan sebagai akad tabarru’, yakni akad kebajikan 
yang dilandasi oleh semangat tolong-menolong dan empati terhadap sesama. 
Tujuannya bukanlah mencari keuntungan, melainkan meringankan beban orang 
yang tengah mengalami kesulitan finansial.8 Prinsip ini ditegaskan dalam berbagai 
dalil syar’i, baik dari al-Qur’an maupun hadis, yang mengaitkan pemberian 
pinjaman tanpa riba sebagai amal yang berpahala besar. Maka, akad qardh 
seharusnya bebas dari segala bentuk imbal balik materi, baik secara tersurat 
maupun tersirat, agar tidak melanggar ketentuan syariah. Nilai-nilai inilah yang 
menjadi pondasi utama keuangan Islam dalam membangun sistem ekonomi yang 
berkeadilan.9 

Di Gampong Geudubang Jawa, Kecamatan Langsa Baro, Kota Langsa, praktik 
qardh telah menjadi bagian dari kehidupan sosial-ekonomi masyarakat setempat. 
Masyarakat menggunakan utang-piutang sebagai solusi atas berbagai kebutuhan 
mendesak, seperti biaya pendidikan, kebutuhan rumah tangga, hingga pengobatan. 
Transaksi dilakukan secara informal tanpa kontrak tertulis atau keterlibatan 
institusi keuangan, cukup dengan perjanjian lisan yang disaksikan dua orang saksi 
sebagai bentuk legitimasi sosial. Sistem ini berjalan dengan mengandalkan norma-
norma adat, rasa saling percaya, dan tradisi lokal yang telah mengakar kuat. 
Bentuk semacam ini dianggap cukup oleh masyarakat karena mereka memandang 
relasi sosial lebih penting daripada formalitas hukum. Namun, praktik ini 

 
8 Khairatun Muna, “Al-Qard sebagai Penerapan Akad Tabarru’,” Al-Hiwalah: Journal Syariah 
Economic Law 1, No. 2 (December 27, 2022): 101–24, 
https://doi.org/10.47766/alhiwalah.v1i2.805. 
9 Muhammad Iqbal Sanjaya and Noor Ajijah, “Penerapan Akad Qard dan Tabarru’ pada KPRI Syariah 
Kelda Kandangan,” Sentri: Jurnal Riset Ilmiah 3, No. 5 (May 15, 2024): 2430–38, 
https://doi.org/10.55681/sentri.v3i5.2786. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...43 

 

menyimpan potensi masalah apabila tidak diselaraskan dengan prinsip-prinsip 
ekonomi syariah. 

Seiring berjalannya waktu, praktik qardh di Geudubang Jawa mengalami 
pergeseran nilai yang cukup signifikan. Banyak warga yang awalnya memberikan 
pinjaman atas dasar niat membantu, mulai memberlakukan tambahan biaya 
sebagai bentuk “jasa” atas pinjaman tersebut. Tambahan ini tidak muncul secara 
sukarela setelah akad, tetapi telah disepakati sejak awal sebagai bagian dari 
kewajiban penerima utang. Praktik semacam ini berpotensi mengubah qardh dari 
akad tabarru’ menjadi akad tijari (komersial), karena mengandung unsur 
kompensasi yang ditentukan. Masyarakat menyebut tambahan ini sebagai bentuk 
penghargaan atau balas jasa, meski pada hakikatnya hal ini tidak berbeda jauh dari 
praktik riba yang dilarang oleh syariat Islam. Dalam kerangka hukum ekonomi 
Islam, tambahan seperti ini dapat membatalkan keabsahan akad qardh itu sendiri. 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa tambahan biaya tersebut dihitung 
berdasarkan nominal pinjaman dan waktu pengembalian. Semakin besar pinjaman 
dan semakin lama tenggat pelunasan, semakin besar pula jumlah tambahan yang 
dibebankan kepada peminjam. Yang lebih mengkhawatirkan adalah praktik 
pemberlakuan denda ganda ketika terjadi keterlambatan pembayaran. Beberapa 
responden menyatakan bahwa jika tidak mampu melunasi pinjaman tepat waktu, 
maka mereka harus membayar tambahan dua kali lipat dari kesepakatan awal. Ini 
menunjukkan adanya penalti atas keterlambatan, yang secara substantif 
merupakan riba jahiliyah yaitu pengambilan tambahan atas utang karena waktu 
pelunasan ditunda. Praktik ini menunjukkan ketidaksesuaian dengan hukum 
syariah dan bertentangan dengan semangat tolong-menolong yang menjadi dasar 
akad qardh. 

Fatwa DSN-MUI No. 19/DSN-MUI/IV/2001 secara eksplisit melarang segala 
bentuk tambahan yang disyaratkan dalam akad qardh. Dalam fatwa tersebut 
dijelaskan bahwa segala bentuk imbalan atas pinjaman hanya boleh diberikan 
secara sukarela oleh penerima utang dan tidak boleh menjadi syarat dalam 
perjanjian awal.10 Apabila terdapat unsur kesepakatan tentang tambahan biaya, 
maka akad tersebut gugur dari kategori tabarru’ dan masuk dalam kategori riba. 
Ketentuan ini dibuat untuk menjaga agar praktik qardh tidak dijadikan sebagai alat 
eksploitasi terhadap pihak yang sedang kesulitan, serta untuk melindungi 
keikhlasan dalam relasi sosial. Sayangnya, ketentuan ini belum dipahami 
sepenuhnya oleh masyarakat Geudubang Jawa, sehingga praktik qardh yang 
berkembang masih jauh dari ketentuan ideal syariah. 

Lebih jauh, penelitian ini juga mengungkap bahwa banyak masyarakat yang 
belum memahami bahwa tambahan biaya tersebut termasuk dalam kategori riba. 
Mereka menganggapnya sebagai hal yang wajar dan bahkan perlu, sebagai bentuk 
penghargaan atas kebaikan pemberi pinjaman. Pemahaman seperti ini 
menunjukkan adanya kesenjangan antara nilai-nilai normatif syariah dan realitas 
sosial masyarakat. Hal ini diperparah dengan tidak adanya sosialisasi atau edukasi 
yang sistematis dari lembaga keagamaan maupun otoritas keuangan syariah. 

 
10 Muhammad Yunus, “Analisis Fatwa DSN-MUI terhadap Kontrak Akad Qardh di Lembaga 
Keuangan Syariah (Studi Kasus pada BPRS Baiturridha Pusaka),” Jurnal Ilmiah Universitas 
Batanghari Jambi 21, No. 3 (October 11, 2021): 1104–11, 
https://doi.org/10.33087/jiubj.v21i3.1641. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...44 

 

Rendahnya literasi fiqh muamalah di tingkat akar rumput menyebabkan terjadinya 
normalisasi terhadap praktik yang sebenarnya menyimpang dari syariat Islam. Ini 
menjadi tantangan serius dalam pembangunan sistem ekonomi Islam yang 
berbasis keadilan dan ketulusan. 

Selain itu, sistem dokumentasi yang sangat minim dalam praktik qardh di 
Gampong Geudubang Jawa menjadi celah besar bagi terjadinya penyimpangan. 
Seluruh transaksi dilakukan tanpa kontrak tertulis, yang membuat tidak adanya 
kepastian hukum ketika terjadi perselisihan antara pihak-pihak terkait. Dalam 
beberapa kasus, terjadi konflik karena perbedaan persepsi antara pemberi dan 
penerima pinjaman mengenai nominal yang harus dikembalikan, terutama karena 
tambahan biaya seringkali tidak dikomunikasikan secara terbuka. Hal ini 
menunjukkan bahwa sistem berbasis kepercayaan tanpa pengawasan formal 
belum tentu menjamin keadilan dan kepatuhan terhadap syariat, apalagi dalam 
masyarakat dengan pemahaman keagamaan yang terbatas. 

Budaya lokal juga berperan besar dalam melanggengkan praktik qardh 
dengan tambahan biaya. Konsep “balas jasa” dan “penghargaan” telah mengakar 
dalam struktur sosial masyarakat, sehingga pemberian tambahan dianggap 
sebagai bentuk kesopanan dan rasa terima kasih.11 Sayangnya, ketika balas jasa 
tersebut disepakati di awal dan dijadikan kewajiban, ia telah berubah menjadi 
bentuk keuntungan yang bersyarat, dan tidak lagi murni sebagai amal sosial. 
Dalam jangka panjang, hal ini dapat mengaburkan batas antara transaksi sosial 
dan transaksi komersial. Apabila dibiarkan tanpa edukasi, kebiasaan ini berisiko 
menjauhkan masyarakat dari nilai-nilai syariah dan menormalisasi praktik riba 
yang terselubung. 

Dalam konteks ini, pendekatan edukatif menjadi sangat penting untuk 
membenahi pemahaman masyarakat. Lembaga keagamaan lokal seperti MPU, 
tokoh agama, dan institusi pendidikan keagamaan perlu mengambil peran aktif 
dalam memberikan pemahaman yang benar tentang prinsip-prinsip akad qardh. 
Sosialisasi dapat dilakukan melalui khutbah Jumat, pelatihan ekonomi syariah 
berbasis komunitas, dan penyebaran informasi melalui media sosial atau radio 
lokal. Pendekatan yang berbasis kearifan lokal juga diperlukan agar pesan-pesan 
syariah lebih mudah diterima oleh masyarakat. Selain itu, penguatan literasi fiqh 
muamalah menjadi hal mendesak yang perlu diintegrasikan ke dalam pendidikan 
masyarakat desa. 

Selain edukasi, intervensi regulatif juga dibutuhkan untuk mengatasi 
praktik qardh yang menyimpang. Pemerintah daerah dapat merancang peraturan 
atau pedoman lokal berbasis Qanun Syariah Aceh untuk mengawasi praktik 
keuangan informal di masyarakat. Baitul Mal atau koperasi syariah desa dapat 
dilibatkan sebagai institusi pendamping transaksi qardh agar praktiknya lebih 
akuntabel dan tidak menyimpang dari syariah. Penyediaan model surat perjanjian 
sederhana juga dapat membantu mengurangi konflik di kemudian hari. 
Keberadaan regulasi yang bersifat persuasif dan edukatif, bukan represif, menjadi 
alternatif solusi agar praktik qardh kembali ke nilai aslinya sebagai sarana 
kebajikan. 

 
11 Anisa Lestari and Umi Khozinatul Khoiriyah, “Innovation of Money Offering in Digital Landscape 
of Sharia Perspective: Challenges and Prospects,” Regulate: Jurnal Ilmu Pendidikan, Hukum dan 
Bisnis 2, No. 1 (February 14, 2025): 22–37, https://doi.org/10.61166/regulate.v2i1.10. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...45 

 

Dengan demikian, subbab ini tidak hanya memaparkan fakta empiris 
tentang praktik qardh dengan tambahan biaya di Gampong Geudubang Jawa, tetapi 
juga merefleksikan tantangan struktural dan kultural dalam penerapan prinsip-
prinsip syariah di tingkat komunitas lokal. Fenomena ini memperlihatkan 
bagaimana praktik ekonomi masyarakat tidak terlepas dari pengaruh budaya, 
pemahaman keagamaan, dan kondisi sosial yang membentuk realitas mereka. 
Pemulihan makna qardh sebagai akad tabarru’ perlu dilakukan melalui 
pendekatan yang holistik, dengan melibatkan aspek pendidikan, kelembagaan, dan 
regulasi yang kontekstual. Tanpa langkah konkret, penyimpangan ini akan terus 
berulang dan memperlemah fondasi ekonomi syariah yang sejatinya bertujuan 
mewujudkan keadilan dan kemaslahatan bersama. 

Temuan ini menjadi sangat penting untuk dijadikan dasar dalam 
pembahasan subbab selanjutnya yang akan menelaah dimensi hukum normatif 
dari praktik tersebut. Dengan meninjau ketentuan dalam fatwa DSN-MUI dan 
maqashid syariah, analisis mendalam dapat dilakukan untuk menjawab 
pertanyaan pokok mengenai keabsahan praktik qardh dengan biaya tambahan ini. 
Harapannya, penelitian ini dapat menjadi pintu masuk bagi reformulasi praktik 
muamalah berbasis komunitas agar lebih selaras dengan hukum Islam. Selain itu, 
studi ini diharapkan mampu mendorong lahirnya kebijakan lokal yang berpihak 
pada nilai-nilai syariah dan memperkuat sistem keuangan mikro Islam yang 
inklusif dan berkeadilan. 

 
 

Tinjauan Fatwa Dsn No 19/Dsn/Mui/Iv/2001 Terhadap Qardh Dengan 
Tambahan Biaya Sebagai Jasa 

Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) No. 
19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Al-Qardh merupakan salah satu rujukan normatif 
utama dalam pelaksanaan transaksi utang-piutang berbasis syariah di Indonesia. 
Fatwa ini mengatur ketentuan-ketentuan mendasar terkait konsep qardh, 
termasuk batasan dan prinsip-prinsip dasar yang harus dipatuhi dalam 
praktiknya.12 Dalam konteks Gampong Geudubang Jawa, praktik qardh dengan 
tambahan biaya sebagai jasa menunjukkan adanya ketidaksesuaian signifikan 
dengan beberapa ketentuan dalam fatwa tersebut, terutama pada bagian 
ketentuan umum poin 5 dan 6. Hal ini menandakan adanya jarak antara regulasi 
normatif dan realitas praktik di lapangan, yang berpotensi menimbulkan 
penyimpangan dari prinsip-prinsip dasar ekonomi Islam. 

Fatwa DSN tersebut menegaskan bahwa qardh adalah pinjaman yang 
diberikan kepada nasabah (muqtaridh) yang memerlukan dana, di mana pihak 
pemberi pinjaman (muqrid) tidak boleh mengambil manfaat finansial dari 
transaksi tersebut. Dalam praktik di Gampong Geudubang Jawa, memang terlihat 
bahwa tujuan awal pemberian pinjaman adalah membantu pihak yang 
membutuhkan. Namun, penyisipan syarat tambahan biaya yang disepakati sejak 
awal menunjukkan bahwa akad yang terjadi bukanlah semata-mata akad tabarru’, 
melainkan telah mengarah kepada akad tijari (komersial) yang berorientasi 

 
12 Iin Fajar Duhri Saputri and Rudi Hermawan, “Tinjauan Fatwa Nomor 19/DSN-MUI/IV/2011 Al-
Qardh terhadap Pembiayaan Bermasalah di KSPPS BMT Halaqoh,” Kaffa: Journal of Sharia Economic 
& Bussines Law 3, No. 1 (March 1, 2024): 17–28. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...46 

 

keuntungan. Ini menjadi persoalan mendasar karena mengaburkan esensi qardh 
sebagai bentuk solidaritas sosial. 

Dalam ketentuan Fatwa DSN No. 19/DSN-MUI/IV/2001 disebutkan bahwa 
nasabah berkewajiban mengembalikan pokok pinjaman sesuai dengan waktu yang 
telah disepakati dalam akad. Di Gampong Geudubang Jawa, ketentuan mengenai 
jatuh tempo pada dasarnya telah diterapkan sebagaimana kesepakatan antara 
pemberi dan penerima pinjaman. Meskipun demikian, praktik di lapangan 
menunjukkan bahwa apabila terjadi keterlambatan pelunasan, pemberi pinjaman 
akan memberlakukan tambahan jasa yang nilainya bisa dua kali lipat dari jumlah 
awal. Tambahan ini tidak dikenakan sebagai biaya administrasi riil maupun bentuk 
pemberian sukarela, tetapi telah disepakati sejak awal transaksi dan menjadi 
syarat tetap. Ketentuan semacam ini tidak sesuai dengan spirit fatwa DSN, yang 
melarang penambahan yang disyaratkan dalam akad qardh. Praktik ini 
mengindikasikan adanya unsur riba dan mendekati bentuk riba jahiliyah, yang 
secara tegas dilarang dalam hukum ekonomi Islam. 

Fatwa DSN juga menyebutkan bahwa biaya administrasi dapat dibebankan 
kepada nasabah, asalkan tidak dikaitkan dengan manfaat ekonomi bagi pemberi 
pinjaman. Dalam praktik di Geudubang Jawa, meskipun tidak ada biaya 
administrasi yang secara eksplisit dinyatakan, keberadaan tambahan biaya yang 
disepakati sejak awal justru menggantikan posisi biaya administrasi secara tidak 
sah. Biaya ini tidak digunakan untuk kepentingan pengelolaan transaksi, 
melainkan menjadi kompensasi atas pinjaman itu sendiri. Tambahan biaya ini 
tidak dapat dibenarkan secara syar’i karena tidak mencerminkan pengeluaran 
aktual dari pihak pemberi pinjaman. 

Terkait masalah jaminan (rahn), fatwa memberikan kelonggaran kepada 
Lembaga Keuangan Syariah (LKS) sebagai pemberi pinjaman (muqrid) untuk 
meminta jaminan jika diperlukan.13 Dalam praktik qardh di Gampong Geudubang 
Jawa, ditemukan variasi pendekatan dalam hal ini. Misalnya, Ibu Mariani tidak 
mensyaratkan jaminan dalam transaksi yang ia lakukan, sedangkan Bapak Andre 
Irawa mengharuskan adanya jaminan sebagai bentuk antisipasi terhadap 
wanprestasi. Perbedaan pendekatan ini menunjukkan bahwa tidak ada standar 
yang diterapkan secara seragam dalam masyarakat. Meskipun penggunaan 
jaminan dibolehkan, namun hal ini tidak boleh disalahgunakan untuk 
membenarkan tambahan biaya yang bersifat tetap dan mengikat. 

Fatwa DSN No. 19/DSN-MUI/IV/2001 memperbolehkan adanya tambahan 
dari nasabah kepada pemberi pinjaman selama tidak disyaratkan di awal akad dan 
diberikan secara sukarela sebagai bentuk ungkapan terima kasih. Akan tetapi, 
dalam praktik yang terjadi di Gampong Geudubang Jawa, tambahan biaya justru 
telah ditentukan dan disepakati sejak awal transaksi, sehingga kehilangan sifat 
kesukarelaan dan berubah menjadi kewajiban. Kondisi ini menunjukkan adanya 
penyimpangan dari ketentuan yang dibenarkan dalam fatwa. Bahkan, ditemukan 
kasus di mana besar tambahan ditetapkan secara sepihak oleh pemberi pinjaman 
tanpa ada kesepakatan adil atau musyawarah bersama. Pola relasi semacam ini 
menciptakan ketimpangan posisi antara pihak yang memberikan dan yang 

 
13 Siska Hana Pertiwi and Iza Hanifuddin, “Analisis Qardh dalam Pembiayaan Rahn di Lembaga 
Keuangan Syariah (Studi Kasus Pinjaman Usaha),” Niqosiya: Journal of Economics and Business 
Research 1, No. 2 (December 6, 2021): 173–96, https://doi.org/10.21154/niqosiya.v1i2.276. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...47 

 

menerima pinjaman, serta membuka ruang dominasi satu pihak terhadap pihak 
lainnya dalam akad yang semestinya dilandasi oleh keikhlasan dan semangat 
tolong-menolong. 

Aspek terakhir dari ketentuan umum fatwa menyebutkan bahwa dalam 
kondisi nasabah tidak mampu melunasi hutang, maka LKS dapat memberikan 
keringanan atau perpanjangan waktu tanpa menambahkan beban finansial 
tambahan. Dalam praktik di Geudubang Jawa, ditemukan bahwa perpanjangan 
waktu justru disertai dengan penambahan jumlah jasa yang harus dibayar. Artinya, 
semakin lama pelunasan ditunda, semakin besar beban finansial yang harus 
ditanggung nasabah. Praktik ini bertentangan secara langsung dengan spirit 
keringanan dan kasih sayang yang terkandung dalam fatwa DSN tersebut. 

Ketidaksesuaian antara praktik lapangan dan regulasi fatwa ini 
menunjukkan pentingnya pemahaman mendalam terhadap prinsip-prinsip dasar 
muamalah Islam di kalangan masyarakat. Fatwa tidak sekadar menjadi dokumen 
normatif, tetapi harus dijadikan sebagai panduan yang hidup dalam setiap 
transaksi. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan edukatif yang intensif dari para 
ulama, praktisi ekonomi syariah, dan pemerintah desa untuk menjembatani 
kesenjangan antara norma dan realitas.14 

Lebih lanjut, fenomena ini juga menunjukkan perlunya monitoring dan 
evaluasi berkala terhadap implementasi fatwa DSN dalam praktik keuangan mikro 
di masyarakat. Tidak cukup hanya dengan menerbitkan fatwa, tetapi harus ada 
pendampingan dan sosialisasi secara masif, khususnya di wilayah-wilayah yang 
memiliki tradisi transaksi informal yang kuat. Ini merupakan tantangan besar bagi 
perkembangan sistem keuangan syariah di tingkat akar rumput. Analisis terhadap 
praktik qardh di Gampong Geudubang Jawa melalui perspektif fatwa DSN No. 
19/DSN-MUI/IV/2001 memperlihatkan adanya kesenjangan serius antara 
idealitas hukum syariah dan implementasi sosialnya. Diperlukan sinergi antara 
regulasi, edukasi, dan kontrol sosial untuk memastikan bahwa prinsip-prinsip 
keuangan syariah benar-benar terimplementasi secara adil, inklusif, dan sesuai 
maqashid syariah. 

 
 

Konsep Qardh dalam Hukum Islam 
Dalam tradisi hukum Islam, qardh merupakan salah satu bentuk akad 

muamalah yang memiliki dimensi sosial yang sangat kuat. Secara etimologis, kata 
qardh berasal dari bahasa Arab yang berarti "memotong", karena dalam 
praktiknya pihak pemberi pinjaman dianggap memotong sebagian hartanya untuk 
diserahkan sementara kepada pihak yang memerlukan.15 Secara terminologis, 
qardh didefinisikan sebagai akad pemberian harta dari satu pihak kepada pihak 
lain dengan syarat bahwa harta tersebut akan dikembalikan dalam bentuk dan 

 
14 Maulidatul Jannah, Rusdiana Rusdiana, and Lisda Aisyah, “Debt Repayment Practices among 
Rural Farmers: An Islamic Economic Perspective,” Journal of Islamic Economics Management and 
Business (JIEMB) 5, No. 2 (December 10, 2023): 243–58, 
https://doi.org/10.21580/jiemb.2023.5.2.21582. 
15 Kahar Kahar, Achmad Abubakar, and Rusydi Khalid, “Al-Qardh (Pinjam-Meminjam) dalam 
Perspektif Al-Qur’an,” Adz-Dzahab: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 7, No. 2 (October 31, 2022): 
199–209, https://doi.org/10.47435/adz-dzahab.v7i2.1075. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...48 

 

jumlah yang sama pada waktu yang disepakati.16 Konsep ini ditegaskan oleh para 
fuqaha klasik, seperti Imam al-Kasani dan Imam al-Nawawi, yang memandang 
qardh sebagai akad tabarru’ yang tidak boleh mengandung unsur keuntungan. 

Qardh dalam hukum Islam didasarkan pada semangat tolong-menolong 
(ta’awun) dan kasih sayang (rahmah) antar sesama muslim. Praktik qardh tidak 
boleh dimanfaatkan untuk meraih keuntungan finansial. Hal ini ditegaskan dalam 
banyak hadis Nabi Muhammad SAW, salah satunya adalah hadis yang 
diriwayatkan oleh Ibn Majah: “Setiap pinjaman yang menarik manfaat adalah riba.” 
Hadis ini menjadi dasar penting dalam menilai batasan qardh, yaitu bahwa segala 
bentuk manfaat atau kelebihan yang diperoleh pemberi pinjaman, apabila 
disyaratkan dalam akad, termasuk dalam kategori riba. Dalam konteks ini, qardh 
tidak hanya berfungsi sebagai instrumen keuangan, tetapi juga sebagai sarana 
untuk memperkuat solidaritas sosial. 

Lebih lanjut, qardh merupakan bentuk tanggung jawab moral dan spiritual 
yang tinggi. Dalam Al-Qur’an, surah al-Baqarah ayat 245 disebutkan: "Siapakah 
yang mau memberi pinjaman kepada Allah, pinjaman yang baik (qardhan 
hasanan), maka Allah akan melipatgandakan balasannya." Ayat ini menunjukkan 
bahwa memberikan qardh bukan hanya transaksi horizontal antara manusia, 
tetapi juga mengandung dimensi vertikal sebagai bentuk ibadah kepada Allah. Oleh 
karena itu, niat, keikhlasan, dan kejujuran menjadi elemen fundamental dalam 
pelaksanaan qardh. Mengubah qardh menjadi instrumen bisnis yang mengejar 
keuntungan justru bertentangan dengan semangat ayat tersebut. 

Dalam fiqih empat mazhab, terdapat konsistensi pendapat bahwa qardh 
adalah akad yang bersifat sosial dan tidak boleh disertai dengan syarat tambahan 
yang menguntungkan pihak pemberi pinjaman. Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan 
Hanbali sepakat bahwa penambahan manfaat atas pinjaman, jika disyaratkan 
dalam akad, adalah bentuk riba yang diharamkan.17 Namun demikian, jika pihak 
peminjam memberikan tambahan secara sukarela tanpa syarat, maka hal itu 
diperbolehkan dan bahkan dipandang sebagai bentuk kesantunan. Perbedaan ini 
menjadi penting dalam membedakan antara tambahan yang bersifat riba dan yang 
merupakan bentuk penghargaan sukarela. 

Dalam kerangka ekonomi Islam modern, qardh tetap menjadi salah satu 
instrumen keuangan yang digunakan oleh lembaga keuangan syariah untuk 
membantu nasabah yang membutuhkan, tanpa mengharapkan keuntungan. Qardh 
hasan, misalnya, adalah bentuk pembiayaan sosial yang diberikan oleh bank 
syariah atau Baitul Mal wat Tamwil (BMT) kepada individu dengan kondisi 
ekonomi tertentu. Prinsip qardh hasan ini sangat menekankan aspek sosial, dengan 
tujuan untuk memberdayakan ekonomi umat, bukan mengejar profit. Oleh sebab 

 
16 Falufi Anggara and Nuri Safitri, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Hutang Piutang dengan Jaminan 
Sawah,” Eksyda: Jurnal Studi Ekonomi Syariah 2, No. 2 (2022): 167–81, 
https://doi.org/10.51226/eksyda.v2i2.767. 
17 Depi Lisnawati and Mik Imbah Arbaina, “Praktik Perjanjian Utang antara Petani dan Agen Sawit 
dalam Perspektif Qardh dan ‘Urf (Studi Kasus di Kecamatan Longkip),” At-Tahdzib: Jurnal Studi 
Islam dan Muamalah 11, no. 2 (October 16, 2023): 52–61, https://doi.org/10.61181/at-
tahdzib.v11i2.313. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...49 

 

itu, qardh hasan sering digunakan dalam program CSR (Corporate Social 
Responsibility) atau dana sosial keagamaan lainnya.18 

Di sisi lain, tantangan terbesar dalam implementasi qardh dalam kehidupan 
modern adalah bagaimana menjaga agar prinsip keikhlasan tetap dijaga dalam 
sistem keuangan yang semakin terinstitusionalisasi. Lembaga keuangan cenderung 
menetapkan biaya-biaya operasional yang secara tidak langsung membebani 
peminjam. Meskipun fatwa DSN-MUI memperbolehkan adanya biaya administrasi 
yang proporsional dan tidak dikaitkan dengan keuntungan, dalam praktiknya 
batas antara biaya administrasi dan keuntungan seringkali kabur. Oleh karena itu, 
penting adanya edukasi dan transparansi agar qardh tetap sesuai dengan prinsip-
prinsip syariah. 

Selain itu, praktik qardh juga mengandung nilai-nilai etika yang sangat kuat. 
Etika qardh menuntut kejujuran dari peminjam untuk mengembalikan dana tepat 
waktu, serta kelapangan hati dari pemberi pinjaman untuk tidak menagih secara 
zalim atau mengambil kesempatan dalam kesempitan. Dalam konteks ini, Al-
Qur’an memberikan panduan jelas, seperti dalam surah al-Baqarah ayat 280: "Dan 
jika (orang yang berutang) dalam kesulitan, maka berilah tangguh sampai dia 
memperoleh kelapangan." Ayat ini menekankan bahwa prinsip keadilan dan 
empati harus dikedepankan dalam relasi keuangan antarindividu. 

Qardh juga menjadi salah satu indikator keberhasilan masyarakat dalam 
menerapkan prinsip keuangan Islam secara mikro. Masyarakat yang mampu 
menjalankan praktik qardh secara benar mencerminkan tingkat kesadaran sosial 
dan religius yang tinggi. Dalam banyak kasus, qardh menjadi instrumen pengikat 
solidaritas komunitas, karena kepercayaan dan amanah menjadi landasan utama 
dalam pelaksanaannya. Pelaksanaan qardh yang menyimpang dari prinsip syariah, 
seperti menetapkan tambahan jasa atau denda keterlambatan, bukan hanya 
melanggar hukum fiqih, tetapi juga merusak nilai-nilai sosial yang terkandung di 
dalamnya. 

Konsep qardh dalam hukum Islam bukan hanya sekadar transaksi pinjam-
meminjam, melainkan sebuah bentuk pengabdian sosial yang mendalam. Prinsip-
prinsip qardh yang menolak adanya tambahan atau keuntungan finansial, 
didasarkan pada nilai-nilai keadilan, solidaritas, dan kepedulian terhadap sesama. 
Oleh sebab itu, segala bentuk penyimpangan dari konsep dasar qardh, seperti yang 
ditemukan dalam praktik dengan tambahan biaya sebagai jasa, harus ditinjau 
ulang secara kritis. Hanya dengan mengembalikan qardh kepada hakikat 
syariahnya, transaksi ini dapat berkontribusi terhadap pembangunan sistem 
keuangan yang adil, inklusif, dan berkelanjutan dalam masyarakat. 
 

Teori Riba dalam Perspektif Ekonomi Islam 
Riba merupakan salah satu konsep sentral dalam hukum ekonomi Islam 

yang mendapat perhatian besar dari Al-Qur’an dan hadis. Secara bahasa, riba 
berarti “tambahan” atau “kelebihan”. Namun dalam konteks muamalah, riba 

 
18 Eka Nurlina and Rusdi Rusdi, “Implementasi CSR PT. LCI dalam Pemberdayaan Masyarakat 
Lhoknga-Leupung dalam Tinjauan Maslahah,” Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 4, No. 1 
(April 30, 2020), https://doi.org/10.35308/jbkan.v4i1.1997. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...50 

 

diartikan sebagai pengambilan tambahan dari pokok utang secara tidak sah.19 
Dalam Al-Qur’an, larangan riba ditegaskan secara tegas dalam surah Al-Baqarah 
ayat 275-279. Ayat-ayat ini tidak hanya mengharamkan riba, tetapi juga 
menggambarkannya sebagai perbuatan zalim yang bertentangan dengan prinsip 
keadilan. Islam secara eksplisit membedakan antara transaksi yang bersifat 
tolong-menolong seperti qardh dengan transaksi yang mengejar keuntungan 
melalui penindasan ekonomi. 

Dalam literatur fiqih, ulama membagi riba menjadi dua jenis utama, yaitu 
riba al-nasi’ah dan riba al-fadl. Riba al-nasi’ah adalah tambahan atas utang yang 
dibayar karena penundaan pelunasan, sementara riba al-fadl adalah pertukaran 
barang ribawi yang tidak seimbang dalam ukuran atau takaran. Dalam konteks 
qardh, yang menjadi perhatian utama adalah riba al-nasi’ah. Penambahan biaya 
atas pokok utang, apalagi yang disepakati sejak awal, jelas termasuk dalam 
kategori ini. Tambahan biaya yang dikenakan dalam praktik qardh di Gampong 
Geudubang Jawa perlu dianalisis dengan cermat untuk menentukan apakah masuk 
dalam kategori riba yang diharamkan. 

Para ulama klasik seperti Imam al-Ghazali dan Ibnu Qudamah menekankan 
bahwa riba adalah instrumen yang merusak struktur sosial masyarakat. Menurut 
mereka, praktik riba memperkuat ketimpangan ekonomi, karena memperkaya 
pemberi utang dan menekan pihak yang berutang. Riba dianggap bertentangan 
dengan maqashid al-syariah yang menjunjung tinggi keadilan, perlindungan 
terhadap harta, dan kesejahteraan umat. Dalam konteks ini, larangan riba bukan 
semata-mata karena aspek hukumnya, melainkan karena dampak destruktifnya 
terhadap masyarakat secara luas. 

Dalam ekonomi Islam kontemporer, riba dikaitkan dengan sistem bunga 
(interest) dalam perbankan konvensional. Namun, para ekonom syariah 
menekankan bahwa tidak semua tambahan adalah riba. Tambahan hanya 
dikategorikan riba jika disyaratkan dalam akad pinjaman dan tidak memiliki dasar 
yang dibenarkan secara syar’i, seperti biaya riil atau kerugian yang nyata. Penting 
untuk membedakan antara keuntungan usaha yang sah dan eksploitasi ekonomi 
yang terselubung di balik praktik pinjam-meminjam. Analisis ini menjadi sangat 
relevan dalam menilai praktik tambahan jasa dalam transaksi qardh di 
masyarakat. 

Riba juga memiliki implikasi sosial-psikologis yang merusak. Masyarakat 
yang terbiasa dengan praktik riba cenderung menjadi individualis, pragmatis, dan 
tidak peduli terhadap kesulitan orang lain. Ini bertentangan dengan etika Islam 
yang menekankan ukhuwah, kejujuran, dan empati. Dalam jangka panjang, praktik 
riba dapat merusak harmoni sosial dan menimbulkan ketegangan antar anggota 
masyarakat. Oleh sebab itu, Islam tidak hanya melarang riba, tetapi juga 
mendorong lahirnya sistem ekonomi alternatif yang berbasis keadilan, seperti 
sistem zakat, infaq, dan qardh hasan. 

Fatwa DSN-MUI No. 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang al-Qardh juga 
menegaskan larangan eksplisit terhadap praktik yang mengarah pada riba. 
Tambahan yang diberikan oleh nasabah kepada pemberi pinjaman hanya 

 
19 Ipandang Ipandang and Andi Askar, “Konsep Riba dalam Fiqih dan Al-Qur’an: Studi Komparasi,” 
Ekspose: Jurnal Penelitian Hukum dan Pendidikan 19, No. 2 (December 29, 2020): 1080–90, 
https://doi.org/10.30863/ekspose.v19i2.1143. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...51 

 

dibolehkan jika bersifat sukarela dan tidak disyaratkan dalam akad. Ketentuan ini 
bertujuan untuk menjaga agar akad qardh tetap bersih dari unsur riba.20 Dalam 
konteks Gampong Geudubang Jawa, penambahan biaya jasa yang disepakati sejak 
awal telah melanggar batas ini. Hal ini menegaskan bahwa praktik tersebut tidak 
sekadar menyalahi fatwa, tetapi juga mengandung unsur riba al-nasi’ah secara 
substansial. 

Analisis terhadap praktik qardh dengan tambahan biaya di Geudubang Jawa 
menunjukkan adanya penyimpangan yang signifikan dari teori riba dalam 
ekonomi Islam. Penetapan tambahan jasa sebagai syarat dalam perjanjian 
pinjaman menjadikan transaksi tersebut tidak lagi sebagai akad tabarru’, tetapi 
menjadi akad tijari (komersial) yang berorientasi laba. Dalam teori ekonomi Islam, 
setiap akad harus diletakkan dalam maqashid-nya yang benar, dan setiap 
pergeseran dari niat sosial ke niat komersial tanpa dasar syar’i akan menyalahi 
prinsip keadilan. Oleh karena itu, praktik ini harus dikritisi dan diluruskan agar 
tidak merusak nilai-nilai ekonomi Islam di masyarakat akar rumput. 

Jika dibandingkan dengan teori riba, praktik di Geudubang Jawa tidak hanya 
mengandung unsur tambahan yang disepakati, tetapi juga penalti keterlambatan 
yang membebani peminjam dua kali lipat. Ini merupakan bentuk eksploitasi yang 
dilarang keras dalam Islam. Bahkan dalam sistem ekonomi konvensional pun, 
praktik bunga berbunga (compound interest) dianggap tidak etis dalam banyak 
yurisdiksi hukum. Maka, penerapan denda ganda dalam qardh oleh masyarakat 
Geudubang Jawa merupakan bentuk penindasan ekonomi yang bertentangan 
dengan semangat keadilan syariah. 

Melalui analisis antara fakta lapangan dan teori riba dalam ekonomi Islam, 
tampak jelas bahwa praktik qardh di Geudubang Jawa telah bergeser jauh dari 
prinsip-prinsip ideal qardh hasan. Sementara teori menekankan prinsip non-profit 
dan solidaritas sosial, praktik lokal justru menjadikan qardh sebagai sarana 
eksploitasi ekonomi terselubung. Ketimpangan ini menunjukkan adanya 
kebutuhan mendesak untuk mengedukasi masyarakat tentang batasan riba dan 
hakikat qardh dalam Islam. Pendidikan ekonomi syariah yang komprehensif dapat 
menjadi jalan keluar untuk menumbuhkan kembali semangat qardh sebagai 
ibadah dan bukan sebagai instrumen bisnis. 

Dengan demikian, subbab ini tidak hanya menyajikan teori riba secara 
konseptual, tetapi juga mengaitkannya secara langsung dengan praktik sosial yang 
berlangsung. Analisis dan sintesis ini memberikan landasan kuat untuk menarik 
kesimpulan akademik yang objektif, serta menawarkan rekomendasi kebijakan 
dan edukasi yang dapat memperbaiki praktik muamalah keuangan di tingkat 
masyarakat. Dalam konteks keilmuan, penting untuk terus mendorong kajian 
interdisipliner antara ekonomi, hukum Islam, dan sosiologi untuk memahami 
dinamika kompleks dalam implementasi fatwa syariah di lapangan. 

 
 

 
20 Baijuri Baijuri, “Akad Qardh pada Pinjaman Modal Usaha di Bank Mikro Menurut Fatwa No: 
19/DSN-MUI/IV/2001 Tentang Qardh,” An Nawawi 4, No. 1 (November 6, 2024): 67–76, 
https://doi.org/10.55252/annawawi.v4i1.47. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...52 

 

Kesimpulan 
Penelitian ini berhasil mengungkap secara komprehensif praktik qardh 

dengan tambahan biaya sebagai jasa yang berkembang di Gampong Geudubang 
Jawa. Praktik ini menunjukkan adanya pola transaksi utang-piutang yang telah 
melembaga secara sosial dan dilakukan secara lisan, namun menetapkan syarat 
pembayaran tambahan sejak awal perjanjian. Tambahan biaya yang dibebankan 
tidak berlandaskan perhitungan biaya riil administrasi, melainkan dianggap 
sebagai bentuk jasa atas bantuan pinjaman. Hal ini menunjukkan bahwa praktik 
qardh di masyarakat tidak lagi murni bersifat sosial atau tabarru’, melainkan telah 
bergeser ke arah transaksi komersial yang memuat unsur pengambilan 
keuntungan dari pihak peminjam, terutama saat terjadi keterlambatan 
pengembalian. 

Dalam perspektif hukum ekonomi syariah, khususnya jika ditinjau 
berdasarkan Fatwa DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 tentang Al-Qardh, praktik 
tersebut jelas menyimpang dari ketentuan normatif yang telah ditetapkan. Fatwa 
tersebut hanya membolehkan adanya tambahan secara sukarela tanpa syarat 
dalam akad dan melarang segala bentuk pengenaan tambahan biaya yang telah 
ditetapkan sebelumnya, karena berpotensi mengandung unsur riba. Fakta di 
lapangan menunjukkan bahwa tambahan tersebut telah menjadi bagian dari 
kesepakatan awal, bahkan dalam beberapa kasus dikenakan ganda saat terjadi 
keterlambatan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa terdapat 
urgensi untuk melakukan edukasi hukum syariah kepada masyarakat serta 
mendorong peran aktif institusi keagamaan dan pemerintah dalam melakukan 
pembinaan agar praktik qardh kembali sejalan dengan prinsip keadilan dan 
kepatuhan terhadap syariat Islam. 

 
  

Referensi 
Anggara, Falufi, and Nuri Safitri. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Hutang Piutang 

dengan Jaminan Sawah.” Eksyda: Jurnal Studi Ekonomi Syariah 2, No. 2 
(2022): 167–81. https://doi.org/10.51226/eksyda.v2i2.767. 

Azlina, Nur, and Cholil Nafis. “Implementasi Akad Qard Sebagai Akad Tabarru’ 
dalam Perbankan Syariah Indonesia.” Tasharruf: Journal of Islamic 
Economics and Business 4, No. 1 (May 13, 2023): 49–57. 
https://doi.org/10.55757/tasharruf.v4i1.246. 

Baijuri, Baijuri. “Akad Qardh Pada Pinjaman Modal Usaha di Bank Mikro Menurut 
Fatwa No: 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Qardh.” An Nawawi 4, No. 1 
(November 6, 2024): 67–76. https://doi.org/10.55252/annawawi.v4i1.47. 

Dewi, Rakhma Ikafitria, Soleh Hasan Wahid, Lutvia Izzul Islami, and Zafira Putri 
Rahma. “Akad Qardh Perspektif Fatwa DSN-MUI tentang Qardh: Studi Kasus 
pada Gabungan Kelompok Tani Ngudi Makmur Magetan.” Jurnal Antologi 
Hukum 2, No. 2 (Desember 2022): 301–17. 
https://doi.org/10.21154/antologihukum.v2i2.1333. 

Ipandang, Ipandang, and Andi Askar. “Konsep Riba dalam Fiqih dan Al-Qur’an: 
Studi Komparasi.” Ekspose: Jurnal Penelitian Hukum dan Pendidikan 19, No. 
2 (December 29, 2020): 1080–90. 
https://doi.org/10.30863/ekspose.v19i2.1143. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...53 

 

Jannah, Maulidatul, Rusdiana Rusdiana, and Lisda Aisyah. “Debt Repayment 
Practices among Rural Farmers: An Islamic Economic Perspective.” Journal 
of Islamic Economics Management and Business (JIEMB) 5, No. 2 (December 
10, 2023): 243–58. https://doi.org/10.21580/jiemb.2023.5.2.21582. 

Kahar, Kahar, Achmad Abubakar, and Rusydi Khalid. “Al-Qardh (Pinjam-
Meminjam) Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Adz-Dzahab: Jurnal Ekonomi Dan 
Bisnis Islam 7, No. 2 (October 31, 2022): 199–209. 
https://doi.org/10.47435/adz-dzahab.v7i2.1075. 

Kumairoh, Siti, Wahidullah, and Zahrotun Nafisah. “Analisis Pemahaman Akad 
Qordh pada Pinjaman Multiguna di KSPPS Guna Lestari Cabang Troso.” El-
Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam 6, No. 5 (May 1, 2025): 1995–
2004. https://doi.org/10.47467/elmal.v6i5.7845. 

Lestari, Anisa, and Umi Khozinatul Khoiriyah. “Innovation of Money Offering in 
Digital Landscape of Sharia Perspective: Challenges and Prospects.” 
Regulate: Jurnal Ilmu Pendidikan, Hukum dan Bisnis 2, No. 1 (February 14, 
2025): 22–37. https://doi.org/10.61166/regulate.v2i1.10. 

Lisnawati, Depi, and Mik Imbah Arbaina. “Praktik Perjanjian Utang antara Petani 
dan Agen Sawit dalam Perspektif Qardh dan ‘Urf (Studi Kasus di Kecamatan 
Longkip).” At-Tahdzib: Jurnal Studi Islam dan Muamalah 11, No. 2 (October 
16, 2023): 52–61. https://doi.org/10.61181/at-tahdzib.v11i2.313. 

Maghfiroh, Niqqi Imelda, Muhamat Nur Maarif, and Lina Kushidayati. “Tinjauan 
Hukum Ekonomi Syariah terhadap Implementasi Akad Qardh dalam Praktik 
Tradisi Sinoman.” Tawazun: Journal of Sharia Economic Law 6, No. 2 
(November 24, 2023): 313–26. 
https://doi.org/10.21043/tawazun.v6i2.23670. 

Maksum, Muhammad, and Nur Hidayah. “The Mechanism of Avoiding Riba in 
Islamic Financial Institutions: Experiences of Indonesia and Malaysia.” 
JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah) 22, No. 2 (December 15, 2023): 235–44. 
https://doi.org/10.31958/juris.v22i2.6952. 

Muna, Khairatun. “Al-Qard sebagai Penerapan Akad Tabarru’.” Al-Hiwalah: Journal 
Syariah Economic Law 1, No. 2 (December 27, 2022): 101–24. 
https://doi.org/10.47766/alhiwalah.v1i2.805. 

Nurlina, Eka, and Rusdi Rusdi. “Implementasi CSR PT. LCI dalam Pemberdayaan 
Masyarakat Lhoknga-Leupung dalam Tinjauan Maslahah.” Jurnal Bisnis dan 
Kajian Strategi Manajemen 4, No. 1 (April 30, 2020). 
https://doi.org/10.35308/jbkan.v4i1.1997. 

Pertiwi, Siska Hana, and Iza Hanifuddin. “Analisis Qardh dalam Pembiayaan Rahn 
di Lembaga Keuangan Syariah (Studi Kasus Pinjaman Usaha).” Niqosiya: 
Journal of Economics and Business Research 1, No. 2 (December 6, 2021): 
173–96. https://doi.org/10.21154/niqosiya.v1i2.276. 

Pujiaty, Epy, and Ahmad Hasan Ridwan. “Pelaksanaan Akad Qard dalam Sistem 
Pendanaan Online Berbasis Syariah.” Maro: Jurnal Ekonomi Syariah dan 
Bisnis 6, No. 1 (May 12, 2023): 179–89. 
https://doi.org/10.31949/maro.v6i1.4623. 

Sanjaya, Muhammad Iqbal, and Noor Ajijah. “Penerapan Akad Qard dan Tabarru’ 
Pada KPRI Syariah Kelda Kandangan.” Sentri: Jurnal Riset Ilmiah 3, No. 5 
(May 15, 2024): 2430–38. https://doi.org/10.55681/sentri.v3i5.2786. 



Sri Mutia et al | Qardh with Additional...54 

 

Saputri, Iin Fajar Duhri, and Rudi Hermawan. “Tinajuan Fatwa Nomor 19/DSN-
MUI/IV/2011 Al-Qardh terhadap Pembiayaan Bermasalah Di KSPPS BMT 
Halaqoh.” Kaffa: Journal of Sharia Economic & Bussines Law 3, No. 1 (March 
1, 2024): 17–28. 

Yunus, Muhammad. “Analisis Fatwa DSN-MUI terhadap Kontrak Akad Qardh di 
Lembaga Keuangan Syariah (Studi Kasus Pada BPRS Baiturridha Pusaka).” 
Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari Jambi 21, No. 3 (October 11, 2021): 
1104–11. https://doi.org/10.33087/jiubj.v21i3.1641. 

 


