AJIL: Aceh Journal of Islamic La

Vol. 1 No. 1 (Februari-Juni 2024): 36-54
Submid: 30 April 2024 | Publish: 7 Juli 2024

Qardh with Additional Fees as Service in Geudubang Jawa:
Analysis of Riba Elements in Transactions

1Sri Mutia
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia
msri04504@gmail.com

Syawaluddin Ismail
[AIN Langsa, Aceh, Indonesia
syawaluddin.ismail@iainlangsa.ac.id

Rosmiati
IAIN Langsa, Aceh, Indonesia
rosmiati@iainlangsa.ac.id

Faisal bin Husen Ismail
Universiti Tun Hussein Onn Malaysia, Johor, Malaysia

Abstract

In the Islamic economic system, the qardh contract is practiced as a form of
social solidarity without compensation, purely intended to assist those in
need. In Gampong Geudubang Jawa, however, this contract has evolved into
a transactional pattern that imposes additional fees as service charges,
either explicitly or implicitly, even in cases of delayed repayment. This study
aims to conduct an in-depth analysis of the qardh practice accompanied by
service fees in Gampong Geudubang Jawa and to examine it within the
framework of Fatwa DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 as a normative
standard of Islamic economic law. This article is a qualitative study using
field research methods, supported by a normative approach through content
analysis of the fatwa and interviews with transaction participants. The
findings reveal that such practices deviate from the principles of qardh in
Sharia, as they establish profit in advance. The additional fees imposed also
contain elements of riba and contradict the fatwa's provisions.

Keyword: Qardh, DSN Fatwa, Riba

Abstrak
Dalam sistem ekonomi Islam, akad qardh dipraktikkan sebagai bentuk
solidaritas sosial tanpa imbalan, yang murni bertujuan membantu pihak
yang membutuhkan. Di Gampong Geudubang Jawa, bentuk akad ini justru
berkembang dalam pola transaksi yang menetapkan tambahan biaya

1 Corresponding Author

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...|36


mailto:rosmiati@iainlangsa.ac.id

sebagai jasa, baik secara eksplisit maupun implisit, bahkan dalam kondisi
keterlambatan pelunasan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
secara mendalam praktik gardh yang disertai tambahan biaya sebagai jasa
di Gampong Geudubang Jawa dan meninjaunya dalam bingkai ketentuan
Fatwa DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 sebagai standar normatif hukum
ekonomi syariah. Artikel ini tergolong dalam penelitian kualitatif dengan
metode studi lapangan, didukung pendekatan normatif melalui analisis isi
terhadap fatwa dan wawancara terhadap para pelaku transaksi. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa praktik tersebut menyimpang dari prinsip
gardh dalam syariah karena menetapkan keuntungan sejak awal.
Tambahan biaya yang dikenakan juga mengandung unsur riba dan
bertentangan dengan ketentuan fatwa.

Kata Kunci: Qardh, Fatwa DSN, Riba

Pendahuluan

Perubahan sosial yang terus berlangsung telah memengaruhi banyak aspek
kehidupan masyarakat muslim, termasuk dalam praktik ekonomi dan keuangan
sehari-hari. Berbagai bentuk interaksi muamalah mengalami penyesuaian, seiring
dengan meningkatnya kebutuhan hidup dan kompleksitas hubungan sosial. Salah
satu bentuk transaksi yang tetap eksis dalam kehidupan masyarakat adalah qgardh
atau praktik utang-piutang. Dalam sistem ekonomi Islam, qgardh tidak hanya
dipandang sebagai hubungan keuangan, tetapi juga sebagai wujud solidaritas dan
kepedulian sosial terhadap sesama. Semangat untuk membantu sesama yang
sedang mengalami kesulitan ekonomi menjadi dasar utama dalam pelaksanaan
qardh menurut perspektif syariah.

Konsep dasar gardh dalam Islam menekankan prinsip non-komersial, di
mana pemberi pinjaman tidak diperbolehkan memperoleh keuntungan dari
transaksi tersebut. Qardh berfungsi sebagai instrumen sosial dalam sistem
keuangan Islam yang ditujukan untuk mengurangi ketimpangan ekonomi.2 Praktik
ini tidak dapat disamakan dengan sistem pinjam-meminjam dalam ekonomi
konvensional yang biasanya mensyaratkan bunga atau imbalan sebagai bentuk
kompensasi. Dalam tinjauan figih, setiap tambahan yang dipersyaratkan di atas
jumlah pokok utang dianggap sebagai riba dan dilarang secara tegas.

Ajaran Islam sangat menekankan keadilan, keseimbangan, dan empati
dalam setiap bentuk transaksi muamalah. Qardh sebagai akad tabarru’ memiliki
dimensi spiritual dan sosial yang tinggi, karena dilandasi oleh niat ikhlas untuk
membantu. Dalam pelaksanaannya, qardh harus terbebas dari unsur eksploitasi,
ketidakpastian (gharar), dan prilaku zhalim.3 Namun, praktik qardh di berbagai
komunitas masyarakat menunjukkan variasi penerapan yang tidak selalu sejalan

2 Muhammad Maksum and Nur Hidayah, “The Mechanism of Avoiding Riba in Islamic Financial
Institutions: Experiences of Indonesia and Malaysia,” JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah) 22, No. 2
(December 15, 2023): 235-44, https://doi.org/10.31958/juris.v22i2.6952.

3 Nur Azlina and Cholil Nafis, “Implementasi Akad Qard sebagai Akad Tabarru’ dalam Perbankan
Syariah Indonesia,” Tasharruf: Journal of Islamic Economics and Business 4, No. 1 (May 13, 2023):
49-57, https://doi.org/10.55757 /tasharruf.v4il.246.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...37



dengan prinsip syariah. Di sinilah pentingnya regulasi dan fatwa dari otoritas
keagamaan sebagai panduan agar muamalah tetap berada dalam koridor hukum
I[slam yang benar dan tidak merugikan salah satu pihak.

Di Gampong Geudubang Jawa, Kota Langsa, praktik qardh telah menjadi
bagian dari aktivitas ekonomi masyarakat sehari-hari. Warga saling meminjamkan
uang dalam bentuk gardh sebagai bentuk solidaritas, terutama ketika menghadapi
kebutuhan mendesak seperti pengobatan, pendidikan, atau kebutuhan rumah
tangga. Sayangnya, dalam praktik tersebut ditemukan adanya tambahan biaya
yang dibebankan kepada peminjam sebagai bentuk jasa atas pinjaman yang
diberikan. Tambahan ini tidak hanya disepakati sejak awal, tetapi juga
diberlakukan secara konsisten dalam setiap transaksi, bahkan ketika pelunasan
dilakukan tepat waktu. Hal ini menimbulkan kekhawatiran mengenai legalitas
syariah dari praktik tersebut.

Dalam konteks fikih muamalah, tambahan biaya yang bersifat wajib dalam
transaksi qardh mengindikasikan adanya unsur riba. Meskipun masyarakat
menyebutnya sebagai “jasa”, praktik ini secara esensial tidak berbeda dengan
pengambilan keuntungan dari utang, yang dilarang dalam Islam. Ketentuan yang
tertuang dalam Fatwa DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 secara eksplisit melarang
penambahan yang disyaratkan dalam akad qardh. Tambahan hanya diperbolehkan
jika diberikan secara sukarela oleh pihak yang berutang setelah akad selesai.
Penerapan tambahan jasa sejak awal menunjukkan pelanggaran terhadap
ketentuan ini, dan perlu dikaji lebih jauh dampaknya terhadap keberlangsungan
prinsip keadilan dalam masyarakat.4

Pemberlakuan tambahan biaya dalam praktik gardh di Geudubang Jawa
tidak didukung oleh dokumen resmi atau akad tertulis, melainkan hanya
berdasarkan kesepakatan lisan. Hal ini menyebabkan adanya ambiguitas dalam
pengaturan, serta membuka peluang penyimpangan dan eksploitasi terhadap
pihak yang membutuhkan pinjaman. Tidak ada mekanisme pengawasan atau
penyelesaian jika terjadi sengketa, karena semua transaksi bersifat informal dan
bergantung pada relasi sosial serta reputasi individu. Praktik ini menjadi potret
bagaimana ketiadaan literasi ekonomi syariah dapat mendorong terbentuknya
sistem keuangan mikro yang rentan terhadap penyalahgunaan.

Permasalahan yang muncul dalam praktik gardh dengan tambahan biaya di
Geudubang Jawa mencerminkan pentingnya penguatan edukasi hukum ekonomi
[slam di tingkat masyarakat akar rumput. Masyarakat seringkali tidak menyadari
bahwa kebiasaan yang mereka anggap wajar ternyata bertentangan dengan
prinsip syariah. Padahal, regulasi berupa fatwa sudah tersedia dan seharusnya
dijadikan acuan. Ketidaksesuaian antara prinsip normatif yang bersumber dari
fatwa DSN dan praktik sosial yang berlangsung secara turun-temurun
menimbulkan kesenjangan pemahaman yang perlu dijembatani melalui kajian
ilmiah.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif praktik
qardh yang disertai tambahan biaya sebagai jasa di Gampong Geudubang Jawa.
Penelitian ini juga ingin meninjau praktik tersebut dalam bingkai ketentuan Fatwa

4 Rakhma Ikafitria Dewi et al.,, “Akad Qardh Perspektif Fatwa DSN-MUI tentang Qardh: Studi Kasus
pada Gabungan Kelompok Tani Ngudi Makmur Magetan,” Jurnal Antologi Hukum 2, No. 2
(Desember 2022): 301-17, https://doi.org/10.21154 /antologihukum.v2i2.1333.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...38



DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 sebagai standar normatif hukum ekonomi syariah
di Indonesia. Analisis ini dilakukan untuk mengidentifikasi bentuk ketidaksesuaian
antara praktik dan ketentuan, serta memberikan pemahaman yang lebih jernih
mengenai status hukum praktik tersebut menurut Islam. Dua rumusan masalah
utama menjadi fokus penelitian, yaitu bagaimana bentuk praktik qardh yang
disertai tambahan biaya di lapangan, dan bagaimana kesesuaiannya dengan fatwa
yang berlaku.

Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis
dalam pengembangan sistem muamalah berbasis syariah, terutama dalam konteks
keuangan mikro masyarakat. Temuan dari penelitian ini diharapkan mampu
memperjelas batas antara transaksi sosial dan transaksi komersial dalam praktik
qardh. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat memperkuat literasi
masyarakat terhadap pentingnya kepatuhan pada prinsip-prinsip hukum Islam
dalam setiap bentuk muamalah, termasuk dalam transaksi yang dilakukan secara
sederhana dan informal.

Penelitian ini penting sebagai upaya untuk memperkaya wacana akademik
tentang praktik muamalah kontemporer dan korelasinya dengan fatwa sebagai
perangkat hukum Islam modern. Di tengah berkembangnya sistem keuangan
syariah di Indonesia, pemahaman terhadap praktik-praktik keuangan informal
masyarakat menjadi sangat relevan. Kajian ini juga berpotensi memberikan
rekomendasi kebijakan untuk otoritas lokal dan lembaga keuangan mikro agar
mampu menyusun strategi pendekatan yang lebih adaptif dan edukatif dalam
mengimplementasikan prinsip qardh sesuai syariat.

Tinjauan Pustaka

Kajian tentang gardh bukanlah sesuatu yang baru. Beragam penelitian
sebelumnya telah menyoroti topik ini dari berbagai perspektif. Siti Kumairoh,
Wahidullah, dan Zahrotun Nafisah dalam tulisan yang berjudul “Analisis
Pemahaman Akad Qordh pada Pinjaman Multiguna di KSPPS Guna Lestari Cabang
Troso”, telah mendeskripsikan secara rinci tentang tingkat pemahaman anggota
koperasi syariah terhadap akad qardh sebagai salah satu instrumen pembiayaan
bebas bunga.> Penelitian ini menggambarkan adanya keterbatasan pemahaman
anggota koperasi terhadap konsep, ketentuan, dan mekanisme pengembalian
dalam akad qardh, meskipun sebagian besar dari mereka telah mengetahui bahwa
akad tersebut tidak mengandung unsur bunga. Kajian ini juga mengulas berbagai
upaya edukatif yang telah dilakukan oleh KSPPS Guna Lestari Jaya, seperti
penggunaan media sosial dan pelaksanaan program penyuluhan langsung, yang
sayangnya belum memberikan hasil maksimal akibat hambatan teknis dan
rendahnya antusiasme anggota dalam mengikuti kegiatan edukasi tersebut.
Tulisan di atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks
penelaahan terhadap implementasi akad qardh dan potensi penyimpangan yang
terjadi akibat ketidaktahuan masyarakat atau pelaku akad terhadap prinsip-
prinsip syariah. Keduanya menekankan pentingnya pemahaman yang utuh

5> Siti Kumairoh, Wahidullah, and Zahrotun Nafisah, “Analisis Pemahaman Akad Qordh pada
Pinjaman Multiguna di KSPPS Guna Lestari Cabang Troso,” El-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis
Islam 6, No. 5 (May 1, 2025): 1995-2004, https://doi.org/10.47467 /elmal.v6i5.7845.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...39



terhadap akad qardh agar transaksi berjalan sesuai dengan nilai-nilai keadilan dan
bebas dari unsur riba. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek edukasi
dan persepsi anggota koperasi syariah terhadap akad gardh dalam konteks
kelembagaan formal, penulis menyoroti dimensi praksis dari akad qardh dalam
kehidupan masyarakat.

Niqqi Imelda Izzatul Maghfiroh, Muhamat Nur Maarif, dan Lina Kushidayati
dalam tulisan yang berjudul “Tinjauan Hukum Ekonomi Syariah terhadap
Implementasi Akad Qardh dalam Praktik Tradisi Sinoman”, telah mengulas dengan
sangat terperinci tentang bentuk-bentuk akad qardh yang terjadi dalam tradisi
tolong-menolong masyarakat di Desa Tlogorejo, Kecamatan Wonosalam,
Kabupaten Demak, yang dikenal sebagai sinoman.6 Penelitian ini menyoroti
bagaimana praktik pinjam-meminjam barang yang dilakukan untuk keperluan
hajatan, seperti pernikahan dan khitanan, dijalankan dalam kerangka budaya lokal,
namun tetap sejalan dengan prinsip-prinsip hukum ekonomi syariah. Tradisi
tersebut, meskipun berbasis pada norma sosial dan adat, tetap mencerminkan
akad gardh yang menghindari unsur riba dan tekanan terhadap salah satu pihak,
bahkan dalam kondisi ketidakmampuan ekonomi. Tulisan di atas memiliki
kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks pembahasan tentang praktik
qardh berbasis kearifan lokal dan keterkaitannya dengan nilai-nilai syariah.
Keduanya menelaah realitas sosial masyarakat dalam memaknai akad utang-
piutang bukan semata-mata sebagai transaksi ekonomi, tetapi juga sebagai bagian
dari solidaritas sosial. Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek budaya
tradisional sinoman sebagai bagian dari mekanisme sosial dalam sistem pinjam-
meminjam barang non-uang, penulis fokus pada aspek penggunaan uang dalam
praktik gqardh di masyarakat Geudubang Jawa.

Epy Pujiaty dan Ahmad Hasan Ridwan dalam tulisan yang berjudul
“Pelaksanaan Akad Qard dalam Sistem Pendanaan Online Berbasis Syariah”, telah
membahas dengan sangat konstruktif tentang dinamika dan tantangan
implementasi akad qardh dalam layanan financial technology (fintech) yang
berbasis prinsip-prinsip syariah.” Penelitian ini membahas munculnya berbagai
platform fintech syariah sebagai solusi alternatif pembiayaan bagi umat Muslim,
khususnya bagi mereka yang ingin menghindari sistem pinjaman konvensional
yang mengandung unsur riba. Meskipun secara teoritis akad qardh diperbolehkan
sebagai bagian dari akad tabarru’ (tolong-menolong), studi ini mengungkap bahwa
dalam praktiknya, tidak semua penyelenggara fintech syariah benar-benar
mematuhi prinsip-prinsip syariah secara menyeluruh. Bahkan, terdapat kasus
pembatalan izin operasional oleh OJK akibat pelanggaran terhadap ketentuan
syariah. Tulisan di atas memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks
pembahasan akad gardh dan kesesuaiannya dengan prinsip hukum ekonomi Islam,
terutama dalam melihat pergeseran nilai-nilai syariah dalam praktik kontemporer

6 Niqqi Imelda Maghfiroh, Muhamat Nur Maarif, and Lina Kushidayati, “Tinjauan Hukum Ekonomi
Syariah terhadap Implementasi Akad Qardh dalam Praktik Tradisi Sinoman,” Tawazun: Journal of
Sharia Economic Law 6, No. 2 (November 24, 2023): 313-26,
https://doi.org/10.21043/tawazun.v6i2.23670.

7 Epy Pujiaty and Ahmad Hasan Ridwan, “Pelaksanaan Akad Qard dalam Sistem Pendanaan Online
Berbasis Syariah,” Maro: Jurnal Ekonomi Syariah dan Bisnis 6, No. 1 (May 12, 2023): 179-89,
https://doi.org/10.31949 /maro.v6il1.4623.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...40



yang berbasis teknologi maupun sosial. Keduanya menelaah bagaimana akad
qardh diimplementasikan dalam situasi yang berkembang, baik secara struktural
(di lembaga formal seperti fintech) maupun kultural (di masyarakat lokal).
Perbedaannya, jika tulisan di atas fokus pada aspek regulasi dan kepatuhan
syariah dalam sistem digital fintech lending syariah berbasis literatur, penulis
fokus pada aspek praktik qardh konvensional di tingkat masyarakat yang
dilakukan secara lisan.

Ketiga karya yang telah diulas merupakan referensi yang paling relevan dan
sejalan dengan fokus kajian penulis karena sama-sama membahas implementasi
akad qardh dalam berbagai ranah, mulai dari konteks kelembagaan, budaya lokal,
hingga layanan keuangan digital berbasis syariah. Masing-masing memberikan
kontribusi dalam memperluas pemahaman mengenai dinamika qardh dari sudut
pandang edukatif, normatif, maupun regulatif. Namun, kajian ini tetap
menawarkan orisinalitas yang menonjol karena menghadirkan sudut pandang
yang belum banyak diungkap, yakni praktik qardh yang berlangsung dalam
komunitas sosial non-lembaga dan berkembang secara informal tanpa kontrol
kelembagaan. Penelitian ini menyoroti pembiasaan atas penambahan biaya dalam
transaksi qardh yang dibungkus sebagai jasa, padahal berpotensi mengandung
unsur riba. Inilah yang menjadikan posisi penelitian ini berbeda secara signifikan
dari kajian-kajian sebelumnya yang dominan berfokus pada tataran institusional.
Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada identifikasi bentuk-bentuk
penyimpangan terhadap prinsip qardh yang telah dilegitimasi secara sosial,
sekaligus menekankan urgensi pendekatan edukatif dan regulasi berbasis nilai-
nilai lokal sebagai upaya untuk meluruskan praktik muamalah agar tetap sesuai
dengan ketentuan syariah.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan alasan untuk
menggali pemahaman mendalam mengenai praktik gardh yang disertai tambahan
biaya sebagai jasa. Pendekatan kualitatif memberikan ruang untuk mengeksplorasi
realitas sosial sebagaimana adanya melalui narasi-narasi responden, interaksi
sosial, serta konteks budaya lokal yang melingkupi praktik tersebut. Penelitian ini
menekankan pada proses pemaknaan subjek terhadap fenomena hutang-piutang,
dengan memperlakukan data sebagai konstruksi sosial yang bersifat dinamis dan
kontekstual. Pemilihan pendekatan ini diharapkan mampu menangkap
kompleksitas praktik qardh yang tidak bisa dijelaskan hanya melalui angka atau
statistik semata.

Metode yang digunakan adalah studi lapangan (field research), yang
dilaksanakan secara langsung di lokasi penelitian, yaitu Gampong Geudubang Jawa,
Kecamatan Langsa Baro, Kota Langsa. Penelitian ini menggabungkan dua jenis
data: data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara tidak
terstruktur dengan tujuh orang responden yang terlibat langsung dalam praktik
hutang-piutang, baik sebagai pemberi maupun penerima pinjaman. Observasi
partisipatif juga dilakukan untuk menangkap situasi riil dan perilaku sosial
masyarakat dalam konteks transaksi qardh. Sementara itu, data sekunder

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...41



diperoleh dari literatur yang relevan seperti jurnal akademik, dan dokumen resmi
seperti Fatwa DSN No. 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Al-Qardh.

Teknik pengumpulan data meliputi tiga instrumen utama, yaitu wawancara,
observasi, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan secara mendalam dan fleksibel
untuk memungkinkan munculnya narasi-narasi alami dari responden. Observasi
dilakukan selama enam bulan, sehingga peneliti dapat melihat praktik qardh
berlangsung secara langsung dan mengidentifikasi pola-pola yang berulang.
Dokumentasi dilakukan dengan merekam catatan-catatan lapangan, mencatat isi
kesepakatan, serta mengumpulkan bukti non-formal berupa dokumen pribadi atau
komunitas yang berkaitan. Analisis data dilakukan secara deskriptif melalui
pendekatan deduktif, dengan cara membandingkan data empirik dari lapangan
terhadap kerangka teori dan ketentuan syariah. Hal ini bertujuan untuk
memperoleh gambaran yang utuh tentang kesesuaian atau penyimpangan praktik
terhadap nilai-nilai dasar hukum Islam.

Praktik Qardh dengan Tambahan Biaya sebagai Jasa di Gampong Geudubang
Jawa Langsa

Praktik qardh atau utang-piutang dalam Islam merupakan bagian integral
dari sistem muamalah yang menekankan nilai-nilai sosial dan spiritual. Dalam
hukum Islam, gardh dikategorikan sebagai akad tabarru’, yakni akad kebajikan
yang dilandasi oleh semangat tolong-menolong dan empati terhadap sesama.
Tujuannya bukanlah mencari keuntungan, melainkan meringankan beban orang
yang tengah mengalami kesulitan finansial.® Prinsip ini ditegaskan dalam berbagai
dalil syar’i, baik dari al-Qur'an maupun hadis, yang mengaitkan pemberian
pinjaman tanpa riba sebagai amal yang berpahala besar. Maka, akad qardh
seharusnya bebas dari segala bentuk imbal balik materi, baik secara tersurat
maupun tersirat, agar tidak melanggar ketentuan syariah. Nilai-nilai inilah yang
menjadi pondasi utama keuangan Islam dalam membangun sistem ekonomi yang
berkeadilan.?

Di Gampong Geudubang Jawa, Kecamatan Langsa Baro, Kota Langsa, praktik
qardh telah menjadi bagian dari kehidupan sosial-ekonomi masyarakat setempat.
Masyarakat menggunakan utang-piutang sebagai solusi atas berbagai kebutuhan
mendesak, seperti biaya pendidikan, kebutuhan rumah tangga, hingga pengobatan.
Transaksi dilakukan secara informal tanpa kontrak tertulis atau keterlibatan
institusi keuangan, cukup dengan perjanjian lisan yang disaksikan dua orang saksi
sebagai bentuk legitimasi sosial. Sistem ini berjalan dengan mengandalkan norma-
norma adat, rasa saling percaya, dan tradisi lokal yang telah mengakar kuat.
Bentuk semacam ini dianggap cukup oleh masyarakat karena mereka memandang
relasi sosial lebih penting daripada formalitas hukum. Namun, praktik ini

8 Khairatun Muna, “Al-Qard sebagai Penerapan Akad Tabarru’,” Al-Hiwalah: Journal Syariah
Economic Law 1, No. 2 (December 27, 2022): 101-24,
https://doi.org/10.47766/alhiwalah.v1i2.805.

9 Muhammad Igbal Sanjaya and Noor Ajijah, “Penerapan Akad Qard dan Tabarru’ pada KPRI Syariah
Kelda Kandangan,” Sentri: Jurnal Riset IImiah 3, No. 5 (May 15, 2024): 2430-38,
https://doi.org/10.55681/sentri.v3i5.2786.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...4?2



menyimpan potensi masalah apabila tidak diselaraskan dengan prinsip-prinsip
ekonomi syariah.

Seiring berjalannya waktu, praktik gardh di Geudubang Jawa mengalami
pergeseran nilai yang cukup signifikan. Banyak warga yang awalnya memberikan
pinjaman atas dasar niat membantu, mulai memberlakukan tambahan biaya
sebagai bentuk “jasa” atas pinjaman tersebut. Tambahan ini tidak muncul secara
sukarela setelah akad, tetapi telah disepakati sejak awal sebagai bagian dari
kewajiban penerima utang. Praktik semacam ini berpotensi mengubah qardh dari
akad tabarru’ menjadi akad tijari (komersial), karena mengandung unsur
kompensasi yang ditentukan. Masyarakat menyebut tambahan ini sebagai bentuk
penghargaan atau balas jasa, meski pada hakikatnya hal ini tidak berbeda jauh dari
praktik riba yang dilarang oleh syariat Islam. Dalam kerangka hukum ekonomi
Islam, tambahan seperti ini dapat membatalkan keabsahan akad gardh itu sendiri.

Temuan lapangan menunjukkan bahwa tambahan biaya tersebut dihitung
berdasarkan nominal pinjaman dan waktu pengembalian. Semakin besar pinjaman
dan semakin lama tenggat pelunasan, semakin besar pula jumlah tambahan yang
dibebankan kepada peminjam. Yang lebih mengkhawatirkan adalah praktik
pemberlakuan denda ganda ketika terjadi keterlambatan pembayaran. Beberapa
responden menyatakan bahwa jika tidak mampu melunasi pinjaman tepat waktu,
maka mereka harus membayar tambahan dua kali lipat dari kesepakatan awal. Ini
menunjukkan adanya penalti atas keterlambatan, yang secara substantif
merupakan riba jahiliyah yaitu pengambilan tambahan atas utang karena waktu
pelunasan ditunda. Praktik ini menunjukkan ketidaksesuaian dengan hukum
syariah dan bertentangan dengan semangat tolong-menolong yang menjadi dasar
akad qardh.

Fatwa DSN-MUI No. 19/DSN-MUI/IV/2001 secara eksplisit melarang segala
bentuk tambahan yang disyaratkan dalam akad qardh. Dalam fatwa tersebut
dijelaskan bahwa segala bentuk imbalan atas pinjaman hanya boleh diberikan
secara sukarela oleh penerima utang dan tidak boleh menjadi syarat dalam
perjanjian awal.l0 Apabila terdapat unsur kesepakatan tentang tambahan biaya,
maka akad tersebut gugur dari kategori tabarru’ dan masuk dalam kategori riba.
Ketentuan ini dibuat untuk menjaga agar praktik gardh tidak dijadikan sebagai alat
eksploitasi terhadap pihak yang sedang kesulitan, serta untuk melindungi
keikhlasan dalam relasi sosial. Sayangnya, ketentuan ini belum dipahami
sepenuhnya oleh masyarakat Geudubang Jawa, sehingga praktik qardh yang
berkembang masih jauh dari ketentuan ideal syariah.

Lebih jauh, penelitian ini juga mengungkap bahwa banyak masyarakat yang
belum memahami bahwa tambahan biaya tersebut termasuk dalam kategori riba.
Mereka menganggapnya sebagai hal yang wajar dan bahkan perlu, sebagai bentuk
penghargaan atas kebaikan pemberi pinjaman. Pemahaman seperti ini
menunjukkan adanya kesenjangan antara nilai-nilai normatif syariah dan realitas
sosial masyarakat. Hal ini diperparah dengan tidak adanya sosialisasi atau edukasi
yang sistematis dari lembaga keagamaan maupun otoritas keuangan syariah.

10 Muhammad Yunus, “Analisis Fatwa DSN-MUI terhadap Kontrak Akad Qardh di Lembaga
Keuangan Syariah (Studi Kasus pada BPRS Baiturridha Pusaka),” Jurnal Ilmiah Universitas
Batanghari Jambi 21, No. 3 (October 11, 2021): 1104-11,

https://doi.org/10.33087 /jiubj.v21i3.1641.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...43



Rendahnya literasi figh muamalah di tingkat akar rumput menyebabkan terjadinya
normalisasi terhadap praktik yang sebenarnya menyimpang dari syariat Islam. Ini
menjadi tantangan serius dalam pembangunan sistem ekonomi Islam yang
berbasis keadilan dan ketulusan.

Selain itu, sistem dokumentasi yang sangat minim dalam praktik qardh di
Gampong Geudubang Jawa menjadi celah besar bagi terjadinya penyimpangan.
Seluruh transaksi dilakukan tanpa kontrak tertulis, yang membuat tidak adanya
kepastian hukum ketika terjadi perselisihan antara pihak-pihak terkait. Dalam
beberapa kasus, terjadi konflik karena perbedaan persepsi antara pemberi dan
penerima pinjaman mengenai nominal yang harus dikembalikan, terutama karena
tambahan biaya seringkali tidak dikomunikasikan secara terbuka. Hal ini
menunjukkan bahwa sistem berbasis kepercayaan tanpa pengawasan formal
belum tentu menjamin keadilan dan kepatuhan terhadap syariat, apalagi dalam
masyarakat dengan pemahaman keagamaan yang terbatas.

Budaya lokal juga berperan besar dalam melanggengkan praktik qardh
dengan tambahan biaya. Konsep “balas jasa” dan “penghargaan” telah mengakar
dalam struktur sosial masyarakat, sehingga pemberian tambahan dianggap
sebagai bentuk kesopanan dan rasa terima kasih.1l Sayangnya, ketika balas jasa
tersebut disepakati di awal dan dijadikan kewajiban, ia telah berubah menjadi
bentuk keuntungan yang bersyarat, dan tidak lagi murni sebagai amal sosial.
Dalam jangka panjang, hal ini dapat mengaburkan batas antara transaksi sosial
dan transaksi komersial. Apabila dibiarkan tanpa edukasi, kebiasaan ini berisiko
menjauhkan masyarakat dari nilai-nilai syariah dan menormalisasi praktik riba
yang terselubung.

Dalam konteks ini, pendekatan edukatif menjadi sangat penting untuk
membenahi pemahaman masyarakat. Lembaga keagamaan lokal seperti MPU,
tokoh agama, dan institusi pendidikan keagamaan perlu mengambil peran aktif
dalam memberikan pemahaman yang benar tentang prinsip-prinsip akad gardh.
Sosialisasi dapat dilakukan melalui khutbah Jumat, pelatihan ekonomi syariah
berbasis komunitas, dan penyebaran informasi melalui media sosial atau radio
lokal. Pendekatan yang berbasis kearifan lokal juga diperlukan agar pesan-pesan
syariah lebih mudah diterima oleh masyarakat. Selain itu, penguatan literasi figh
muamalah menjadi hal mendesak yang perlu diintegrasikan ke dalam pendidikan
masyarakat desa.

Selain edukasi, intervensi regulatif juga dibutuhkan untuk mengatasi
praktik gardh yang menyimpang. Pemerintah daerah dapat merancang peraturan
atau pedoman lokal berbasis Qanun Syariah Aceh untuk mengawasi praktik
keuangan informal di masyarakat. Baitul Mal atau koperasi syariah desa dapat
dilibatkan sebagai institusi pendamping transaksi qardh agar praktiknya lebih
akuntabel dan tidak menyimpang dari syariah. Penyediaan model surat perjanjian
sederhana juga dapat membantu mengurangi konflik di kemudian hari.
Keberadaan regulasi yang bersifat persuasif dan edukatif, bukan represif, menjadi
alternatif solusi agar praktik qgardh kembali ke nilai aslinya sebagai sarana
kebajikan.

11 Anisa Lestari and Umi Khozinatul Khoiriyah, “Innovation of Money Offering in Digital Landscape
of Sharia Perspective: Challenges and Prospects,” Regulate: Jurnal llmu Pendidikan, Hukum dan
Bisnis 2, No. 1 (February 14, 2025): 22-37, https://doi.org/10.61166/regulate.v2i1.10.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...44



Dengan demikian, subbab ini tidak hanya memaparkan fakta empiris
tentang praktik gardh dengan tambahan biaya di Gampong Geudubang Jawa, tetapi
juga merefleksikan tantangan struktural dan kultural dalam penerapan prinsip-
prinsip syariah di tingkat komunitas lokal. Fenomena ini memperlihatkan
bagaimana praktik ekonomi masyarakat tidak terlepas dari pengaruh budaya,
pemahaman keagamaan, dan kondisi sosial yang membentuk realitas mereka.
Pemulihan makna gqardh sebagai akad tabarru’ perlu dilakukan melalui
pendekatan yang holistik, dengan melibatkan aspek pendidikan, kelembagaan, dan
regulasi yang kontekstual. Tanpa langkah konkret, penyimpangan ini akan terus
berulang dan memperlemah fondasi ekonomi syariah yang sejatinya bertujuan
mewujudkan keadilan dan kemaslahatan bersama.

Temuan ini menjadi sangat penting untuk dijadikan dasar dalam
pembahasan subbab selanjutnya yang akan menelaah dimensi hukum normatif
dari praktik tersebut. Dengan meninjau ketentuan dalam fatwa DSN-MUI dan
maqashid syariah, analisis mendalam dapat dilakukan untuk menjawab
pertanyaan pokok mengenai keabsahan praktik qardh dengan biaya tambahan ini.
Harapannya, penelitian ini dapat menjadi pintu masuk bagi reformulasi praktik
muamalah berbasis komunitas agar lebih selaras dengan hukum Islam. Selain itu,
studi ini diharapkan mampu mendorong lahirnya kebijakan lokal yang berpihak
pada nilai-nilai syariah dan memperkuat sistem keuangan mikro Islam yang
inklusif dan berkeadilan.

Tinjauan Fatwa Dsn No 19/Dsn/Mui/Iv/2001 Terhadap Qardh Dengan
Tambahan Biaya Sebagai Jasa

Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) No.
19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Al-Qardh merupakan salah satu rujukan normatif
utama dalam pelaksanaan transaksi utang-piutang berbasis syariah di Indonesia.
Fatwa ini mengatur ketentuan-ketentuan mendasar terkait konsep qardh,
termasuk batasan dan prinsip-prinsip dasar yang harus dipatuhi dalam
praktiknya.l? Dalam konteks Gampong Geudubang Jawa, praktik qardh dengan
tambahan biaya sebagai jasa menunjukkan adanya ketidaksesuaian signifikan
dengan beberapa ketentuan dalam fatwa tersebut, terutama pada bagian
ketentuan umum poin 5 dan 6. Hal ini menandakan adanya jarak antara regulasi
normatif dan realitas praktik di lapangan, yang berpotensi menimbulkan
penyimpangan dari prinsip-prinsip dasar ekonomi Islam.

Fatwa DSN tersebut menegaskan bahwa qardh adalah pinjaman yang
diberikan kepada nasabah (mugqtaridh) yang memerlukan dana, di mana pihak
pemberi pinjaman (mugqrid) tidak boleh mengambil manfaat finansial dari
transaksi tersebut. Dalam praktik di Gampong Geudubang Jawa, memang terlihat
bahwa tujuan awal pemberian pinjaman adalah membantu pihak yang
membutuhkan. Namun, penyisipan syarat tambahan biaya yang disepakati sejak
awal menunjukkan bahwa akad yang terjadi bukanlah semata-mata akad tabarru’,
melainkan telah mengarah kepada akad tijari (komersial) yang berorientasi

12 [in Fajar Duhri Saputri and Rudi Hermawan, “Tinjauan Fatwa Nomor 19/DSN-MUI/IV/2011 Al-
Qardh terhadap Pembiayaan Bermasalah di KSPPS BMT Halaqoh,” Kaffa: Journal of Sharia Economic
& Bussines Law 3, No. 1 (March 1, 2024): 17-28.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...45



keuntungan. Ini menjadi persoalan mendasar karena mengaburkan esensi qardh
sebagai bentuk solidaritas sosial.

Dalam ketentuan Fatwa DSN No. 19/DSN-MUI/IV/2001 disebutkan bahwa
nasabah berkewajiban mengembalikan pokok pinjaman sesuai dengan waktu yang
telah disepakati dalam akad. Di Gampong Geudubang Jawa, ketentuan mengenai
jatuh tempo pada dasarnya telah diterapkan sebagaimana kesepakatan antara
pemberi dan penerima pinjaman. Meskipun demikian, praktik di lapangan
menunjukkan bahwa apabila terjadi keterlambatan pelunasan, pemberi pinjaman
akan memberlakukan tambahan jasa yang nilainya bisa dua kali lipat dari jumlah
awal. Tambahan ini tidak dikenakan sebagai biaya administrasi riil maupun bentuk
pemberian sukarela, tetapi telah disepakati sejak awal transaksi dan menjadi
syarat tetap. Ketentuan semacam ini tidak sesuai dengan spirit fatwa DSN, yang
melarang penambahan yang disyaratkan dalam akad qardh. Praktik ini
mengindikasikan adanya unsur riba dan mendekati bentuk riba jahiliyah, yang
secara tegas dilarang dalam hukum ekonomi Islam.

Fatwa DSN juga menyebutkan bahwa biaya administrasi dapat dibebankan
kepada nasabah, asalkan tidak dikaitkan dengan manfaat ekonomi bagi pemberi
pinjaman. Dalam praktik di Geudubang Jawa, meskipun tidak ada biaya
administrasi yang secara eksplisit dinyatakan, keberadaan tambahan biaya yang
disepakati sejak awal justru menggantikan posisi biaya administrasi secara tidak
sah. Biaya ini tidak digunakan untuk kepentingan pengelolaan transaksi,
melainkan menjadi kompensasi atas pinjaman itu sendiri. Tambahan biaya ini
tidak dapat dibenarkan secara syar’i karena tidak mencerminkan pengeluaran
aktual dari pihak pemberi pinjaman.

Terkait masalah jaminan (rahn), fatwa memberikan kelonggaran kepada
Lembaga Keuangan Syariah (LKS) sebagai pemberi pinjaman (mugqrid) untuk
meminta jaminan jika diperlukan.13 Dalam praktik gqardh di Gampong Geudubang
Jawa, ditemukan variasi pendekatan dalam hal ini. Misalnya, Ibu Mariani tidak
mensyaratkan jaminan dalam transaksi yang ia lakukan, sedangkan Bapak Andre
Irawa mengharuskan adanya jaminan sebagai bentuk antisipasi terhadap
wanprestasi. Perbedaan pendekatan ini menunjukkan bahwa tidak ada standar
yang diterapkan secara seragam dalam masyarakat. Meskipun penggunaan
jaminan dibolehkan, namun hal ini tidak boleh disalahgunakan untuk
membenarkan tambahan biaya yang bersifat tetap dan mengikat.

Fatwa DSN No. 19/DSN-MUI/IV/2001 memperbolehkan adanya tambahan
dari nasabah kepada pemberi pinjaman selama tidak disyaratkan di awal akad dan
diberikan secara sukarela sebagai bentuk ungkapan terima kasih. Akan tetapi,
dalam praktik yang terjadi di Gampong Geudubang Jawa, tambahan biaya justru
telah ditentukan dan disepakati sejak awal transaksi, sehingga kehilangan sifat
kesukarelaan dan berubah menjadi kewajiban. Kondisi ini menunjukkan adanya
penyimpangan dari ketentuan yang dibenarkan dalam fatwa. Bahkan, ditemukan
kasus di mana besar tambahan ditetapkan secara sepihak oleh pemberi pinjaman
tanpa ada kesepakatan adil atau musyawarah bersama. Pola relasi semacam ini
menciptakan ketimpangan posisi antara pihak yang memberikan dan yang

13 Siska Hana Pertiwi and Iza Hanifuddin, “Analisis Qardh dalam Pembiayaan Rahn di Lembaga
Keuangan Syariah (Studi Kasus Pinjaman Usaha),” Niqosiya: Journal of Economics and Business
Research 1, No. 2 (December 6, 2021): 173-96, https://doi.org/10.21154 /niqosiya.v1i2.276.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...46



menerima pinjaman, serta membuka ruang dominasi satu pihak terhadap pihak
lainnya dalam akad yang semestinya dilandasi oleh keikhlasan dan semangat
tolong-menolong.

Aspek terakhir dari ketentuan umum fatwa menyebutkan bahwa dalam
kondisi nasabah tidak mampu melunasi hutang, maka LKS dapat memberikan
keringanan atau perpanjangan waktu tanpa menambahkan beban finansial
tambahan. Dalam praktik di Geudubang Jawa, ditemukan bahwa perpanjangan
waktu justru disertai dengan penambahan jumlah jasa yang harus dibayar. Artinya,
semakin lama pelunasan ditunda, semakin besar beban finansial yang harus
ditanggung nasabah. Praktik ini bertentangan secara langsung dengan spirit
keringanan dan kasih sayang yang terkandung dalam fatwa DSN tersebut.

Ketidaksesuaian antara praktik lapangan dan regulasi fatwa ini
menunjukkan pentingnya pemahaman mendalam terhadap prinsip-prinsip dasar
muamalah Islam di kalangan masyarakat. Fatwa tidak sekadar menjadi dokumen
normatif, tetapi harus dijadikan sebagai panduan yang hidup dalam setiap
transaksi. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan edukatif yang intensif dari para
ulama, praktisi ekonomi syariah, dan pemerintah desa untuk menjembatani
kesenjangan antara norma dan realitas.14

Lebih lanjut, fenomena ini juga menunjukkan perlunya monitoring dan
evaluasi berkala terhadap implementasi fatwa DSN dalam praktik keuangan mikro
di masyarakat. Tidak cukup hanya dengan menerbitkan fatwa, tetapi harus ada
pendampingan dan sosialisasi secara masif, khususnya di wilayah-wilayah yang
memiliki tradisi transaksi informal yang kuat. Ini merupakan tantangan besar bagi
perkembangan sistem keuangan syariah di tingkat akar rumput. Analisis terhadap
praktik qardh di Gampong Geudubang Jawa melalui perspektif fatwa DSN No.
19/DSN-MUI/IV/2001 memperlihatkan adanya kesenjangan serius antara
idealitas hukum syariah dan implementasi sosialnya. Diperlukan sinergi antara
regulasi, edukasi, dan kontrol sosial untuk memastikan bahwa prinsip-prinsip
keuangan syariah benar-benar terimplementasi secara adil, inklusif, dan sesuai
magqashid syariah.

Konsep Qardh dalam Hukum Islam

Dalam tradisi hukum Islam, qardh merupakan salah satu bentuk akad
muamalah yang memiliki dimensi sosial yang sangat kuat. Secara etimologis, kata
qardh berasal dari bahasa Arab yang berarti "memotong”, karena dalam
praktiknya pihak pemberi pinjaman dianggap memotong sebagian hartanya untuk
diserahkan sementara kepada pihak yang memerlukan.l> Secara terminologis,
qardh didefinisikan sebagai akad pemberian harta dari satu pihak kepada pihak
lain dengan syarat bahwa harta tersebut akan dikembalikan dalam bentuk dan

14 Maulidatul Jannah, Rusdiana Rusdiana, and Lisda Aisyah, “Debt Repayment Practices among
Rural Farmers: An Islamic Economic Perspective,” Journal of Islamic Economics Management and
Business (JIEMB) 5, No. 2 (December 10, 2023): 243-58,
https://doi.org/10.21580/jiemb.2023.5.2.21582.

15 Kahar Kahar, Achmad Abubakar, and Rusydi Khalid, “Al-Qardh (Pinjam-Meminjam) dalam
Perspektif Al-Qur’an,” Adz-Dzahab: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 7, No. 2 (October 31, 2022):
199-209, https://doi.org/10.47435 /adz-dzahab.v7i2.1075.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...47



jumlah yang sama pada waktu yang disepakati.l® Konsep ini ditegaskan oleh para
fugaha klasik, seperti Imam al-Kasani dan Imam al-Nawawi, yang memandang
qardh sebagai akad tabarru’yang tidak boleh mengandung unsur keuntungan.

Qardh dalam hukum Islam didasarkan pada semangat tolong-menolong
(ta’awun) dan kasih sayang (rahmah) antar sesama muslim. Praktik gardh tidak
boleh dimanfaatkan untuk meraih keuntungan finansial. Hal ini ditegaskan dalam
banyak hadis Nabi Muhammad SAW, salah satunya adalah hadis yang
diriwayatkan oleh Ibn Majah: “Setiap pinjaman yang menarik manfaat adalah riba.”
Hadis ini menjadi dasar penting dalam menilai batasan gardh, yaitu bahwa segala
bentuk manfaat atau kelebihan yang diperoleh pemberi pinjaman, apabila
disyaratkan dalam akad, termasuk dalam kategori riba. Dalam konteks ini, gardh
tidak hanya berfungsi sebagai instrumen keuangan, tetapi juga sebagai sarana
untuk memperkuat solidaritas sosial.

Lebih lanjut, gardh merupakan bentuk tanggung jawab moral dan spiritual
yang tinggi. Dalam Al-Qur’an, surah al-Baqarah ayat 245 disebutkan: "Siapakah
yang mau memberi pinjaman kepada Allah, pinjaman yang baik (qardhan
hasanan), maka Allah akan melipatgandakan balasannya." Ayat ini menunjukkan
bahwa memberikan gardh bukan hanya transaksi horizontal antara manusia,
tetapi juga mengandung dimensi vertikal sebagai bentuk ibadah kepada Allah. Oleh
karena itu, niat, keikhlasan, dan kejujuran menjadi elemen fundamental dalam
pelaksanaan gardh. Mengubah qardh menjadi instrumen bisnis yang mengejar
keuntungan justru bertentangan dengan semangat ayat tersebut.

Dalam figih empat mazhab, terdapat konsistensi pendapat bahwa gardh
adalah akad yang bersifat sosial dan tidak boleh disertai dengan syarat tambahan
yang menguntungkan pihak pemberi pinjaman. Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan
Hanbali sepakat bahwa penambahan manfaat atas pinjaman, jika disyaratkan
dalam akad, adalah bentuk riba yang diharamkan.” Namun demikian, jika pihak
peminjam memberikan tambahan secara sukarela tanpa syarat, maka hal itu
diperbolehkan dan bahkan dipandang sebagai bentuk kesantunan. Perbedaan ini
menjadi penting dalam membedakan antara tambahan yang bersifat riba dan yang
merupakan bentuk penghargaan sukarela.

Dalam kerangka ekonomi Islam modern, qardh tetap menjadi salah satu
instrumen keuangan yang digunakan oleh lembaga keuangan syariah untuk
membantu nasabah yang membutuhkan, tanpa mengharapkan keuntungan. Qardh
hasan, misalnya, adalah bentuk pembiayaan sosial yang diberikan oleh bank
syariah atau Baitul Mal wat Tamwil (BMT) kepada individu dengan kondisi
ekonomi tertentu. Prinsip gardh hasan ini sangat menekankan aspek sosial, dengan
tujuan untuk memberdayakan ekonomi umat, bukan mengejar profit. Oleh sebab

16 Falufi Anggara and Nuri Safitri, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Hutang Piutang dengan Jaminan
Sawah,” Eksyda: Jurnal Studi Ekonomi Syariah 2, No. 2 (2022): 167-81,

https://doi.org/10.51226 /eksyda.v2i2.767.

17 Depi Lisnawati and Mik Imbah Arbaina, “Praktik Perjanjian Utang antara Petani dan Agen Sawit
dalam Perspektif Qardh dan ‘Urf (Studi Kasus di Kecamatan Longkip),” At-Tahdzib: Jurnal Studi
Islam dan Muamalah 11, no. 2 (October 16, 2023): 52-61, https://doi.org/10.61181/at-
tahdzib.v11i2.313.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...48



itu, qardh hasan sering digunakan dalam program CSR (Corporate Social
Responsibility) atau dana sosial keagamaan lainnya.18

Di sisi lain, tantangan terbesar dalam implementasi qardh dalam kehidupan
modern adalah bagaimana menjaga agar prinsip keikhlasan tetap dijaga dalam
sistem keuangan yang semakin terinstitusionalisasi. Lembaga keuangan cenderung
menetapkan biaya-biaya operasional yang secara tidak langsung membebani
peminjam. Meskipun fatwa DSN-MUI memperbolehkan adanya biaya administrasi
yang proporsional dan tidak dikaitkan dengan keuntungan, dalam praktiknya
batas antara biaya administrasi dan keuntungan seringkali kabur. Oleh karena itu,
penting adanya edukasi dan transparansi agar qardh tetap sesuai dengan prinsip-
prinsip syariah.

Selain itu, praktik gardh juga mengandung nilai-nilai etika yang sangat kuat.
Etika gardh menuntut kejujuran dari peminjam untuk mengembalikan dana tepat
waktu, serta kelapangan hati dari pemberi pinjaman untuk tidak menagih secara
zalim atau mengambil kesempatan dalam kesempitan. Dalam konteks ini, Al-
Qur'an memberikan panduan jelas, seperti dalam surah al-Bagarah ayat 280: "Dan
jika (orang yang berutang) dalam kesulitan, maka berilah tangguh sampai dia
memperoleh kelapangan.”" Ayat ini menekankan bahwa prinsip keadilan dan
empati harus dikedepankan dalam relasi keuangan antarindividu.

Qardh juga menjadi salah satu indikator keberhasilan masyarakat dalam
menerapkan prinsip keuangan Islam secara mikro. Masyarakat yang mampu
menjalankan praktik gardh secara benar mencerminkan tingkat kesadaran sosial
dan religius yang tinggi. Dalam banyak kasus, gardh menjadi instrumen pengikat
solidaritas komunitas, karena kepercayaan dan amanah menjadi landasan utama
dalam pelaksanaannya. Pelaksanaan gardh yang menyimpang dari prinsip syariah,
seperti menetapkan tambahan jasa atau denda keterlambatan, bukan hanya
melanggar hukum fiqgih, tetapi juga merusak nilai-nilai sosial yang terkandung di
dalamnya.

Konsep qardh dalam hukum Islam bukan hanya sekadar transaksi pinjam-
meminjam, melainkan sebuah bentuk pengabdian sosial yang mendalam. Prinsip-
prinsip gqardh yang menolak adanya tambahan atau keuntungan finansial,
didasarkan pada nilai-nilai keadilan, solidaritas, dan kepedulian terhadap sesama.
Oleh sebab itu, segala bentuk penyimpangan dari konsep dasar qardh, seperti yang
ditemukan dalam praktik dengan tambahan biaya sebagai jasa, harus ditinjau
ulang secara kritis. Hanya dengan mengembalikan qardh kepada hakikat
syariahnya, transaksi ini dapat berkontribusi terhadap pembangunan sistem
keuangan yang adil, inklusif, dan berkelanjutan dalam masyarakat.

Teori Riba dalam Perspektif Ekonomi Islam

Riba merupakan salah satu konsep sentral dalam hukum ekonomi Islam
yang mendapat perhatian besar dari Al-Qur’an dan hadis. Secara bahasa, riba
berarti “tambahan” atau “kelebihan”. Namun dalam konteks muamalah, riba

18 Eka Nurlina and Rusdi Rusdi, “Implementasi CSR PT. LCI dalam Pemberdayaan Masyarakat
Lhoknga-Leupung dalam Tinjauan Maslahah,” Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 4, No. 1
(April 30, 2020), https://doi.org/10.35308/jbkan.v4i1.1997.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...49



diartikan sebagai pengambilan tambahan dari pokok utang secara tidak sah.1?
Dalam Al-Qur’an, larangan riba ditegaskan secara tegas dalam surah Al-Baqarah
ayat 275-279. Ayat-ayat ini tidak hanya mengharamkan riba, tetapi juga
menggambarkannya sebagai perbuatan zalim yang bertentangan dengan prinsip
keadilan. Islam secara eksplisit membedakan antara transaksi yang bersifat
tolong-menolong seperti gardh dengan transaksi yang mengejar keuntungan
melalui penindasan ekonomi.

Dalam literatur figih, ulama membagi riba menjadi dua jenis utama, yaitu
riba al-nasi’ah dan riba al-fadl. Riba al-nasi’ah adalah tambahan atas utang yang
dibayar karena penundaan pelunasan, sementara riba al-fadl adalah pertukaran
barang ribawi yang tidak seimbang dalam ukuran atau takaran. Dalam konteks
qardh, yang menjadi perhatian utama adalah riba al-nasi’‘ah. Penambahan biaya
atas pokok utang, apalagi yang disepakati sejak awal, jelas termasuk dalam
kategori ini. Tambahan biaya yang dikenakan dalam praktik qardh di Gampong
Geudubang Jawa perlu dianalisis dengan cermat untuk menentukan apakah masuk
dalam kategori riba yang diharamkan.

Para ulama klasik seperti Imam al-Ghazali dan Ibnu Qudamah menekankan
bahwa riba adalah instrumen yang merusak struktur sosial masyarakat. Menurut
mereka, praktik riba memperkuat ketimpangan ekonomi, karena memperkaya
pemberi utang dan menekan pihak yang berutang. Riba dianggap bertentangan
dengan maqashid al-syariah yang menjunjung tinggi keadilan, perlindungan
terhadap harta, dan kesejahteraan umat. Dalam konteks ini, larangan riba bukan
semata-mata karena aspek hukumnya, melainkan karena dampak destruktifnya
terhadap masyarakat secara luas.

Dalam ekonomi Islam kontemporer, riba dikaitkan dengan sistem bunga
(interest) dalam perbankan konvensional. Namun, para ekonom syariah
menekankan bahwa tidak semua tambahan adalah riba. Tambahan hanya
dikategorikan riba jika disyaratkan dalam akad pinjaman dan tidak memiliki dasar
yang dibenarkan secara syar’i, seperti biaya riil atau kerugian yang nyata. Penting
untuk membedakan antara keuntungan usaha yang sah dan eksploitasi ekonomi
yang terselubung di balik praktik pinjam-meminjam. Analisis ini menjadi sangat
relevan dalam menilai praktik tambahan jasa dalam transaksi qardh di
masyarakat.

Riba juga memiliki implikasi sosial-psikologis yang merusak. Masyarakat
yang terbiasa dengan praktik riba cenderung menjadi individualis, pragmatis, dan
tidak peduli terhadap kesulitan orang lain. Ini bertentangan dengan etika Islam
yang menekankan ukhuwabh, kejujuran, dan empati. Dalam jangka panjang, praktik
riba dapat merusak harmoni sosial dan menimbulkan ketegangan antar anggota
masyarakat. Oleh sebab itu, Islam tidak hanya melarang riba, tetapi juga
mendorong lahirnya sistem ekonomi alternatif yang berbasis keadilan, seperti
sistem zakat, infaq, dan qardh hasan.

Fatwa DSN-MUI No. 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang al-Qardh juga
menegaskan larangan eksplisit terhadap praktik yang mengarah pada riba.
Tambahan yang diberikan oleh nasabah kepada pemberi pinjaman hanya

19 [pandang Ipandang and Andi Askar, “Konsep Riba dalam Fiqih dan Al-Qur’an: Studi Komparasi,”
Ekspose: Jurnal Penelitian Hukum dan Pendidikan 19, No. 2 (December 29, 2020): 1080-90,
https://doi.org/10.30863/ekspose.v19i2.1143.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...50



dibolehkan jika bersifat sukarela dan tidak disyaratkan dalam akad. Ketentuan ini
bertujuan untuk menjaga agar akad qardh tetap bersih dari unsur riba.2® Dalam
konteks Gampong Geudubang Jawa, penambahan biaya jasa yang disepakati sejak
awal telah melanggar batas ini. Hal ini menegaskan bahwa praktik tersebut tidak
sekadar menyalahi fatwa, tetapi juga mengandung unsur riba al-nasi’ah secara
substansial.

Analisis terhadap praktik gardh dengan tambahan biaya di Geudubang Jawa
menunjukkan adanya penyimpangan yang signifikan dari teori riba dalam
ekonomi Islam. Penetapan tambahan jasa sebagai syarat dalam perjanjian
pinjaman menjadikan transaksi tersebut tidak lagi sebagai akad tabarru’, tetapi
menjadi akad tijari (komersial) yang berorientasi laba. Dalam teori ekonomi Islam,
setiap akad harus diletakkan dalam maqashid-nya yang benar, dan setiap
pergeseran dari niat sosial ke niat komersial tanpa dasar syar’i akan menyalahi
prinsip keadilan. Oleh karena itu, praktik ini harus dikritisi dan diluruskan agar
tidak merusak nilai-nilai ekonomi Islam di masyarakat akar rumput.

Jika dibandingkan dengan teori riba, praktik di Geudubang Jawa tidak hanya
mengandung unsur tambahan yang disepakati, tetapi juga penalti keterlambatan
yang membebani peminjam dua kali lipat. Ini merupakan bentuk eksploitasi yang
dilarang keras dalam Islam. Bahkan dalam sistem ekonomi konvensional pun,
praktik bunga berbunga (compound interest) dianggap tidak etis dalam banyak
yurisdiksi hukum. Maka, penerapan denda ganda dalam qardh oleh masyarakat
Geudubang Jawa merupakan bentuk penindasan ekonomi yang bertentangan
dengan semangat keadilan syariah.

Melalui analisis antara fakta lapangan dan teori riba dalam ekonomi Islam,
tampak jelas bahwa praktik gqardh di Geudubang Jawa telah bergeser jauh dari
prinsip-prinsip ideal gardh hasan. Sementara teori menekankan prinsip non-profit
dan solidaritas sosial, praktik lokal justru menjadikan gardh sebagai sarana
eksploitasi ekonomi terselubung. Ketimpangan ini menunjukkan adanya
kebutuhan mendesak untuk mengedukasi masyarakat tentang batasan riba dan
hakikat gardh dalam Islam. Pendidikan ekonomi syariah yang komprehensif dapat
menjadi jalan keluar untuk menumbuhkan kembali semangat gardh sebagai
ibadah dan bukan sebagai instrumen bisnis.

Dengan demikian, subbab ini tidak hanya menyajikan teori riba secara
konseptual, tetapi juga mengaitkannya secara langsung dengan praktik sosial yang
berlangsung. Analisis dan sintesis ini memberikan landasan kuat untuk menarik
kesimpulan akademik yang objektif, serta menawarkan rekomendasi kebijakan
dan edukasi yang dapat memperbaiki praktik muamalah keuangan di tingkat
masyarakat. Dalam konteks keilmuan, penting untuk terus mendorong kajian
interdisipliner antara ekonomi, hukum Islam, dan sosiologi untuk memahami
dinamika kompleks dalam implementasi fatwa syariah di lapangan.

20 Baijuri Baijuri, “Akad Qardh pada Pinjaman Modal Usaha di Bank Mikro Menurut Fatwa No:
19/DSN-MUI/IV/2001 Tentang Qardh,” An Nawawi 4, No. 1 (November 6, 2024): 67-76,
https://doi.org/10.55252 /annawawi.v4il.47.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...51



Kesimpulan

Penelitian ini berhasil mengungkap secara komprehensif praktik qardh
dengan tambahan biaya sebagai jasa yang berkembang di Gampong Geudubang
Jawa. Praktik ini menunjukkan adanya pola transaksi utang-piutang yang telah
melembaga secara sosial dan dilakukan secara lisan, namun menetapkan syarat
pembayaran tambahan sejak awal perjanjian. Tambahan biaya yang dibebankan
tidak berlandaskan perhitungan biaya riil administrasi, melainkan dianggap
sebagai bentuk jasa atas bantuan pinjaman. Hal ini menunjukkan bahwa praktik
qardh di masyarakat tidak lagi murni bersifat sosial atau tabarru’, melainkan telah
bergeser ke arah transaksi komersial yang memuat unsur pengambilan
keuntungan dari pihak peminjam, terutama saat terjadi keterlambatan
pengembalian.

Dalam perspektif hukum ekonomi syariah, khususnya jika ditinjau
berdasarkan Fatwa DSN No. 19/DSN/MUI/IV/2001 tentang Al-Qardh, praktik
tersebut jelas menyimpang dari ketentuan normatif yang telah ditetapkan. Fatwa
tersebut hanya membolehkan adanya tambahan secara sukarela tanpa syarat
dalam akad dan melarang segala bentuk pengenaan tambahan biaya yang telah
ditetapkan sebelumnya, karena berpotensi mengandung unsur riba. Fakta di
lapangan menunjukkan bahwa tambahan tersebut telah menjadi bagian dari
kesepakatan awal, bahkan dalam beberapa kasus dikenakan ganda saat terjadi
keterlambatan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa terdapat
urgensi untuk melakukan edukasi hukum syariah kepada masyarakat serta
mendorong peran aktif institusi keagamaan dan pemerintah dalam melakukan
pembinaan agar praktik qardh kembali sejalan dengan prinsip keadilan dan
kepatuhan terhadap syariat Islam.

Referensi

Anggara, Falufi, and Nuri Safitri. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Hutang Piutang
dengan Jaminan Sawah.” Eksyda: Jurnal Studi Ekonomi Syariah 2, No. 2
(2022): 167-81. https://doi.org/10.51226 /eksyda.v2i2.767.

Azlina, Nur, and Cholil Nafis. “Implementasi Akad Qard Sebagai Akad Tabarru’
dalam Perbankan Syariah Indonesia.” Tasharruf: Journal of Islamic
Economics and Business 4, No. 1 (May 13, 2023): 49-57.
https://doi.org/10.55757 /tasharruf.v4i1.246.

Baijuri, Baijuri. “Akad Qardh Pada Pinjaman Modal Usaha di Bank Mikro Menurut
Fatwa No: 19/DSN-MUI/IV/2001 tentang Qardh.” An Nawawi 4, No. 1
(November 6, 2024): 67-76. https://doi.org/10.55252 /annawawi.v4i1.47.

Dewi, Rakhma Ikafitria, Soleh Hasan Wahid, Lutvia Izzul Islami, and Zafira Putri
Rahma. “Akad Qardh Perspektif Fatwa DSN-MUI tentang Qardh: Studi Kasus
pada Gabungan Kelompok Tani Ngudi Makmur Magetan.” Jurnal Antologi
Hukum 2, No. 2 (Desember 2022): 301-17.
https://doi.org/10.21154/antologihukum.v2i2.1333.

Ipandang, Ipandang, and Andi Askar. “Konsep Riba dalam Fiqih dan Al-Qur’an:
Studi Komparasi.” Ekspose: Jurnal Penelitian Hukum dan Pendidikan 19, No.
2 (December 29, 2020): 1080-90.
https://doi.org/10.30863/ekspose.v19i2.1143.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...52



Jannah, Maulidatul, Rusdiana Rusdiana, and Lisda Aisyah. “Debt Repayment
Practices among Rural Farmers: An Islamic Economic Perspective.” Journal
of Islamic Economics Management and Business (JIEMB) 5, No. 2 (December
10, 2023): 243-58. https://doi.org/10.21580/jiemb.2023.5.2.21582.

Kahar, Kahar, Achmad Abubakar, and Rusydi Khalid. “Al-Qardh (Pinjam-
Meminjam) Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Adz-Dzahab: Jurnal Ekonomi Dan
Bisnis Islam 7, No. 2 (October 31, 2022): 199-209.
https://doi.org/10.47435/adz-dzahab.v7i2.1075.

Kumairoh, Siti, Wahidullah, and Zahrotun Nafisah. “Analisis Pemahaman Akad
Qordh pada Pinjaman Multiguna di KSPPS Guna Lestari Cabang Troso.” El-
Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam 6, No. 5 (May 1, 2025): 1995-
2004. https://doi.org/10.47467 /elmal.v6i5.7845.

Lestari, Anisa, and Umi Khozinatul Khoiriyah. “Innovation of Money Offering in
Digital Landscape of Sharia Perspective: Challenges and Prospects.”
Regulate: Jurnal Ilmu Pendidikan, Hukum dan Bisnis 2, No. 1 (February 14,
2025): 22-37. https://doi.org/10.61166/regulate.v2i1.10.

Lisnawati, Depi, and Mik Imbah Arbaina. “Praktik Perjanjian Utang antara Petani
dan Agen Sawit dalam Perspektif Qardh dan ‘Urf (Studi Kasus di Kecamatan
Longkip).” At-Tahdzib: Jurnal Studi Islam dan Muamalah 11, No. 2 (October
16,2023): 52-61. https://doi.org/10.61181 /at-tahdzib.v11i2.313.

Maghfiroh, Niqqi Imelda, Muhamat Nur Maarif, and Lina Kushidayati. “Tinjauan
Hukum Ekonomi Syariah terhadap Implementasi Akad Qardh dalam Praktik
Tradisi Sinoman.” Tawazun: Journal of Sharia Economic Law 6, No. 2
(November 24, 2023): 313-26.
https://doi.org/10.21043 /tawazun.v6i2.23670.

Maksum, Muhammad, and Nur Hidayah. “The Mechanism of Avoiding Riba in
[slamic Financial Institutions: Experiences of Indonesia and Malaysia.”
JURIS (Jurnal lImiah Syariah) 22, No. 2 (December 15, 2023): 235-44.
https://doi.org/10.31958/juris.v22i2.6952.

Muna, Khairatun. “Al-Qard sebagai Penerapan Akad Tabarru’.” Al-Hiwalah: Journal
Syariah Economic Law 1, No. 2 (December 27, 2022): 101-24.
https://doi.org/10.47766/alhiwalah.v1i2.805.

Nurlina, Eka, and Rusdi Rusdi. “Implementasi CSR PT. LCI dalam Pemberdayaan
Masyarakat Lhoknga-Leupung dalam Tinjauan Maslahah.” Jurnal Bisnis dan
Kajian Strategi Manajemen 4, No. 1 (April 30, 2020).
https://doi.org/10.35308/jbkan.v4i1.1997.

Pertiwi, Siska Hana, and Iza Hanifuddin. “Analisis Qardh dalam Pembiayaan Rahn
di Lembaga Keuangan Syariah (Studi Kasus Pinjaman Usaha).” Nigosiya:
Journal of Economics and Business Research 1, No. 2 (December 6, 2021):
173-96. https://doi.org/10.21154 /niqosiya.v1i2.276.

Pujiaty, Epy, and Ahmad Hasan Ridwan. “Pelaksanaan Akad Qard dalam Sistem
Pendanaan Online Berbasis Syariah.” Maro: Jurnal Ekonomi Syariah dan
Bisnis 6, No. 1 (May 12, 2023): 179-89.
https://doi.org/10.31949 /maro.v6i1.4623.

Sanjaya, Muhammad Igbal, and Noor Ajijah. “Penerapan Akad Qard dan Tabarru’
Pada KPRI Syariah Kelda Kandangan.” Sentri: Jurnal Riset [Imiah 3, No. 5
(May 15, 2024): 2430-38. https://doi.org/10.55681 /sentri.v3i5.2786.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...53



Saputri, lin Fajar Duhri, and Rudi Hermawan. “Tinajuan Fatwa Nomor 19/DSN-
MUI/1IV/2011 Al-Qardh terhadap Pembiayaan Bermasalah Di KSPPS BMT
Halaqoh.” Kaffa: Journal of Sharia Economic & Bussines Law 3, No. 1 (March
1,2024): 17-28.

Yunus, Muhammad. “Analisis Fatwa DSN-MUI terhadap Kontrak Akad Qardh di
Lembaga Keuangan Syariah (Studi Kasus Pada BPRS Baiturridha Pusaka).”
Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari Jambi 21, No. 3 (October 11, 2021):
1104-11. https://doi.org/10.33087 /jiubj.v21i3.1641.

Sri Mutia et al | Qardh with Additional...54



