
AJIL: Aceh Journal of Islamic Law 
Vol. 1 No. 1 (Februari-Juni 2024): 133-152 
Submid: 30 April 2024 | Publish: 12 Juli 2024 

Armida et al | Enforcement of Islamic...|133 

 

  

Enforcement of Islamic Law in Aceh as a Sharia Region: Challenges 
and Obstacles of the Sharia Office 

 
1Armida 

IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 
Armidaarmida873.gmail.com 

 
Yaser Amri 

IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 
yaser.amri@iainlangsa.ac.id 

 
M. Alkaf 

IAIN Langsa, Aceh, Indonesia 
alkaf@iainlangsa.ac.id 

 
Phaison Da-Oh 

Prince of Songkla University, Phuket, Thailand 
phaisonda-oh@hotmail.com 

 
 

Abstract 
Enforcement of Sharia Law in Aceh is expected to create a society that 
adheres to the qanun, internalizes Islamic values in daily life, and regards 
Sharia law as a comprehensive moral and social guideline. Field conditions 
indicate a gap between written regulations and societal behavior, where low 
compliance, the influence of cultural habits, limited human resources, 
inadequate infrastructure, as well as coordination and bureaucratic 
obstacles affect the effectiveness of law enforcement. This study aims to 
examine the role, strategies, and operational challenges of the Sharia Office 
in enforcing qanun, as well as to understand the factors influencing the 
effectiveness of Sharia law implementation in Aceh. This paper employs a 
qualitative approach with empirical legal methods, utilizing primary data 
through interviews and direct observation, along with secondary data from 
relevant documentation. Data are analyzed using inductive reasoning to 
produce a comprehensive understanding of institutional dynamics and 
operational challenges. The enforcement of Sharia through the Sharia Office 
includes community guidance, supervision, and the sanctioning of violations; 
however, its effectiveness is still influenced by low public compliance and 
institutional capacity limitations. This study provides a realistic depiction of 
the complexities involved in enforcing Sharia law in Aceh. 
 
Keyword: Sharia enforcement, Islamic law, Aceh 
 

 
1 Corresponding Author 

mailto:alkaf@iainlangsa.ac.id
mailto:phaisonda-oh@hotmail.com


Armida et al | Enforcement of Islamic...134 

 

Abstrak 
Penegakan syariat Islam di Aceh diharapkan menciptakan masyarakat 
yang taat terhadap qanun, mampu menginternalisasi nilai-nilai Islam 
dalam kehidupan sehari-hari, serta menjadikan hukum syariat sebagai 
pedoman moral dan sosial yang menyeluruh. Kondisi di lapangan 
menunjukkan adanya kesenjangan antara aturan yang tertulis dengan 
perilaku masyarakat, di mana masih ditemui rendahnya kepatuhan, 
pengaruh budaya dan kebiasaan lama, keterbatasan sumber daya 
manusia, sarana prasarana, serta hambatan koordinasi dan birokrasi yang 
mempengaruhi efektivitas penegakan hukum. Penelitian ini bertujuan 
untuk mengkaji peran, strategi, dan kendala operasional Dinas Syariat 
Islam dalam penegakan qanun, serta untuk memahami faktor-faktor yang 
memengaruhi efektivitas penerapan hukum syariat di Aceh. Tulisan ini 
menggunakan penelitian kualitatif dengan pendekatan hukum empiris, 
memanfaatkan data primer melalui wawancara dan observasi langsung, 
serta data sekunder dari dokumentasi terkait. Data dianalisis 
menggunakan penalaran induktif untuk menghasilkan pemahaman 
menyeluruh mengenai dinamika kelembagaan dan tantangan operasional. 
Penegakan syariat melalui Dinas Syariat Islam mencakup pembinaan 
masyarakat, pengawasan, serta penindakan pelanggaran, namun 
efektivitasnya masih dipengaruhi oleh rendahnya kepatuhan masyarakat 
dan keterbatasan kapasitas kelembagaan. Penelitian ini memberikan 
gambaran nyata tentang kompleksitas penegakan syariat Islam di Aceh. 

 
Kata Kunci: Penegakan Syariat, Hukum Islam, Aceh 
 
 
 

Pendahuluan  
Aceh sering disebut sebagai Serambi Mekkah karena sejarah panjangnya 

dalam menerima dan mengembangkan ajaran Islam. Identitas religius ini bukan 
sekadar label, melainkan telah membentuk karakter sosial, budaya, dan politik 
masyarakat Aceh. Islam menyatu erat dengan adat dan tradisi lokal sehingga 
banyak aktivitas masyarakat berlandaskan nilai agama. Hal ini memberikan posisi 
istimewa bagi Aceh dalam konteks keindonesiaan, karena di wilayah ini ajaran 
Islam tidak hanya dianut secara spiritual, tetapi juga dilembagakan ke dalam 
sistem hukum formal. Keunikan ini menjadikan Aceh menarik untuk dikaji, 
terutama terkait penerapan syariat Islam yang berlaku secara resmi di semua 
kabupaten dan kota. 

Kekhususan Aceh diatur dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 
tentang Pemerintahan Aceh yang memberikan dasar hukum bagi pelaksanaan 
syariat Islam. Regulasi ini kemudian melahirkan berbagai qanun, termasuk Qanun 
Nomor 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat, yang mengatur tindak pidana seperti 
perjudian, minuman keras, dan pelanggaran moral.2 Penerapan qanun ini diawasi 
dan ditegakkan oleh Dinas Syariat Islam, sebuah lembaga resmi pemerintah 

 
2 Jufrizal Jufrizal, “Hukum Cambuk di Aceh: Antara Efek Jera dan Perlindungan Hak Asasi Manusia,” 
Madania: Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan Islam 15, No. 1 (2025): 53–56. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...135 

 

daerah yang bertugas memastikan keberlangsungan pelaksanaan hukum Islam. 
Keberadaan lembaga ini menjadikan Aceh sebagai daerah yang memiliki sistem 
hukum hybrid, yakni kombinasi hukum nasional dan hukum Islam yang berjalan 
berdampingan. 

Harapan yang melekat pada penerapan syariat Islam adalah terwujudnya 
masyarakat yang bermoral, berkeadilan, dan jauh dari perilaku maksiat. Qanun 
yang berlaku seharusnya dapat menjadi pedoman bagi masyarakat agar terhindar 
dari perbuatan yang merusak diri maupun lingkungannya. Sistem penegakan 
hukum berbasis syariat juga diharapkan mampu memberikan perlindungan sosial 
sekaligus mendidik masyarakat agar lebih sadar akan nilai-nilai agama. Sebuah 
mekanisme hukum yang tegas namun edukatif seharusnya dapat menekan angka 
pelanggaran serta memperkuat jati diri Aceh sebagai daerah berciri khas Islam. 
Kenyataan menunjukkan bahwa penerapan syariat Islam di Aceh belum 
sepenuhnya berjalan sesuai harapan. Pelanggaran hukum syariat seperti 
perjudian, konsumsi khamar, hingga pelanggaran moral masih sering ditemukan, 
bahkan melibatkan kalangan remaja.3 Fenomena ini menimbulkan ironi karena 
Aceh dikenal sangat religius, tetapi praktik maksiat masih terjadi. Kesenjangan 
antara norma yang diatur dalam qanun dengan perilaku masyarakat menimbulkan 
pertanyaan besar mengenai efektivitas lembaga pelaksana syariat. Situasi ini 
sekaligus menyoroti pentingnya menelaah lebih dalam faktor-faktor yang 
memengaruhi keberhasilan atau kegagalan penegakan hukum Islam di Aceh. 

Pelanggaran berulang terhadap qanun syariat memperlihatkan adanya 
problem struktural dan kultural. Dari sisi struktural, keterbatasan aparat, sarana 
prasarana, dan dukungan kebijakan sering menjadi penghambat penegakan.4 Dari 
sisi kultural, pergaulan bebas, modernisasi, dan tekanan lingkungan sosial 
membuat sebagian masyarakat sulit sepenuhnya menerima aturan syariat.5 
Pergeseran nilai di kalangan generasi muda juga menjadi tantangan besar bagi 
Dinas Syariat Islam dalam melakukan pembinaan. Problem ini memperlihatkan 
bahwa penegakan syariat Islam tidak bisa hanya mengandalkan regulasi, tetapi 
juga harus ditopang oleh internalisasi nilai keagamaan. Kondisi yang terjadi 
menunjukkan bahwa Dinas Syariat Islam menghadapi beban kerja yang tidak 
ringan. Fungsi pengawasan, pembinaan, hingga penindakan hukum tidak selalu 
berjalan efektif karena keterbatasan sumber daya. Selain itu, sebagian masyarakat 
masih menilai pelaksanaan syariat hanya sebatas formalitas hukum, bukan 
kebutuhan spiritual. Persepsi ini membuat aturan syariat sulit ditegakkan secara 
menyeluruh. Perbedaan pemahaman antara masyarakat yang patuh dan yang 
cenderung mengabaikan syariat memperlebar jurang kepatuhan hukum. Fakta ini 
menegaskan perlunya strategi komprehensif yang menggabungkan aspek hukum, 
pendidikan, dan budaya. 

 
3 A. Manan, “Acceptance of the Implementation of Islamic Sharia Laws in West Aceh, Indonesia,” 
KnE Social Sciences, ahead of print, 2020, https://doi.org/10.18502/kss.v4i14.7919. 
4 Oklin Riinan Winowoda and Akmal Quddus, “Kinerja Wilayatul Hisbah dalam Pelaksanaan Syariat 
Islam di Kota Banda Aceh, Provinsi Aceh,” Jurnal Media Birokrasi 3 (October 2021): 44–63, 
https://doi.org/10.33701/jmb.v3i2.2477. 
5 Fakhrul Husni and Mohd Reza Pahlevi, “Urgensi Pendidikan Syariat Islam: Tinjauan terhadap 
Implementasi dan Tantangannya bagi Generasi Aceh,” Fitrah: International Islamic Education 
Journal 6, No. 2 (2024): 215–33, https://doi.org/10.22373/fitrah.v6i2.7484. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...136 

 

Koordinasi antar lembaga penegak hukum juga masih menjadi isu penting. 
Dinas Syariat Islam tidak bekerja sendirian, melainkan harus berkolaborasi dengan 
Wilayatul Hisbah (polisi syariah), kejaksaan, hingga pengadilan. Kurangnya sinergi 
antar lembaga menyebabkan pelaksanaan hukuman terhadap pelanggar sering kali 
tidak maksimal.6 Inkonsistensi prosedur juga dapat mengurangi wibawa hukum 
syariat di mata masyarakat. Hambatan koordinasi ini menegaskan bahwa 
penegakan syariat memerlukan mekanisme kerja yang jelas dan terintegrasi, agar 
pelaksanaan aturan tidak terhenti pada tataran formal. Berdasarkan latar belakang 
tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan secara komprehensif konsep 
syariat Islam yang menjadi dasar penerapan hukum di Aceh, menelusuri latar 
belakang historis pembentukan Dinas Syariat Islam, menganalisis peran serta 
kewenangan lembaga tersebut dalam penegakan hukum, dan mengidentifikasi 
tantangan serta hambatan yang dihadapi dalam praktik. Kajian ini berfokus pada 
hubungan antara nilai-nilai agama, struktur kelembagaan, serta dinamika sosial 
masyarakat yang berpengaruh terhadap implementasi syariat Islam di Aceh. 

Rumusan tujuan tersebut diharapkan dapat menjawab pertanyaan 
mendasar mengenai sejauh mana peran Dinas Syariat Islam dalam memastikan 
keberlangsungan hukum syariat. Kajian ini juga berusaha memahami kompleksitas 
tantangan yang dihadapi, baik dari segi kesadaran masyarakat, faktor budaya, 
keterbatasan sumber daya, maupun kendala birokrasi. Penelitian ini berupaya 
menyajikan gambaran menyeluruh tentang kondisi penegakan hukum syariat di 
Aceh, yang tidak hanya dilihat dari sisi normatif, tetapi juga realitas sosial yang 
melingkupinya. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 
akademis dalam memperkaya literatur mengenai hukum Islam di tingkat lokal, 
khususnya dalam konteks integrasi antara hukum agama dan hukum negara. 
Kontribusi praktis juga diharapkan dapat dirasakan oleh pembuat kebijakan di 
Aceh, terutama dalam merumuskan langkah strategis yang lebih efektif untuk 
mengatasi hambatan penegakan syariat. Dengan pendekatan yang lebih adaptif, 
penelitian ini diharapkan mendorong terwujudnya penegakan syariat yang tidak 
hanya bersifat simbolis, tetapi benar-benar membawa kemaslahatan bagi 
masyarakat. 

 
 

Tinjauan Pustaka  

Kajian mengenai penegakan syariah Islam di Aceh bukanlah hal baru, 
karena sejumlah penelitian sebelumnya telah menelaah topik ini dari berbagai 
perspektif. Febri Nurrahmi dalam tulisan berjudul “Mediated Representation of 
Sharia in Aceh: A Hybrid Approach to Media Frames,” telah mendeskripsikan 
dengan sangat baik tentang bagaimana media lokal (Serambi Indonesia) 
membingkai pemberitaan seputar penerapan syariat di Aceh sejak pra-Qanun 
Jinayat hingga pasca-pengesahannya. Penelitian ini menyoroti jenis-jenis frame 
yang dominan dan bagaimana perubahan kerangka pemberitaan berkaitan dengan 

 
6 Fauzah Nur Aksa et al., “The Implementation of Qanun of Jinayat in Aceh: A Legal Point of View,” 
Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syari’ah dan Hukum 8, No. 1 (2023): 16–34, 
https://doi.org/10.22515/alahkam.v8i1.5896. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...137 

 

peristiwa-peristiwa kritis seperti pengesahan Qanun Jinayat.7 Tulisan di atas 
memiliki kesamaan dengan kajian penulis dalam konteks fokus pada dinamika 
penerapan syariat yang berdampak pada wacana publik di Aceh. Perbedaannya, 
jika tulisan di atas fokus pada analisis framing media dan representasi publik 
terhadap syariat, penulis fokus secara spesifik pada kinerja kelembagaan, 
khususnya peran, strategi, dan hambatan operasional Dinas Syariat Islam dalam 
penegakan qanun di lapangan.  

Khamami Zada, Windy Triana, dan Nur Hidayah dalam tulisan berjudul 
“Muslim Youth Under Sharia Regime in Aceh: From Accommodation to Resistance,” 
telah mengulas dengan terperinci tentang respons generasi muda Aceh terhadap 
normalisasi syariat, dari bentuk akomodasi dan adaptasi hingga munculnya bentuk 
resistensi dan ruang kontra-budaya. Penelitian ini menyoroti variasi sikap kaum 
muda (penerimaan ritual, kepatuhan simbolik, sekaligus tindakan penolakan 
kreatif) dan implikasinya bagi keberlanjutan norma syariat di lapangan.8 Tulisan 
tersebut memiliki kesamaan dengan kajian penulis karena sama-sama mengamati 
gap antara kebijakan syariat dan perilaku sosial. Perbedaannya, jika kajian dia atas 
fokus pada persepsi dan praktik kaum muda serta dinamika kulturalnya, penulis 
menekankan aspek kelembagaan dan teknis penegakan, misalnya kapasitas SDM 
Dinas Syariat, mekanisme pengawasan Wilayatul Hisbah, serta koordinasi antar-
lembaga sebagai faktor penentu efektivitas penegakan.  

Fauzi Ismail dalam artikel berjudul “Public’s Perception of the 
Implementation of Shari’a in Banda Aceh (A Phenomenological Study),” telah 
memaparkan secara komprehensif tentang persepsi publik terhadap implementasi 
syariat di Banda Aceh dan menemukan bahwa implementasi seringkali bersifat 
simbolik, belum menyentuh substansi kehidupan masyarakat, dan terganjal oleh 
masalah sosialisasi, ketidakjelasan prosedur, serta keterbatasan fasilitas. 
Penelitian ini menyoroti problem komunikasi kebijakan, rendahnya pemahaman 
masyarakat, dan ekspektasi yang belum terpenuhi terhadap tujuan qanun.9 Tulisan 
tersebut berkaitan dengan kajian penulis karena sama-sama mengidentifikasi 
jurang antara teks qanun dan kondisi lapangan. Perbedaannya, jika studi 
fenomenologis ini menitikberatkan pada perspektif warga baik dalam bentuk 
persepsi dan pengalaman hidup sehari-hari, sedangkan penulis menempatkan 
fokus pada analisis struktural kelembagaan, yaitu bagaimana Dinas Syariat Islam 
secara institusional merancang, mengawasi, dan menindak pelanggaran serta 
hambatan administratif dan koordinatif yang mengganggu pelaksanaan fungsi 
tersebut.  

Ketiga karya yang telah dijelaskan di atas merupakan publikasi yang paling 
dekat dan linear dengan kajian penulis, karena sama-sama menyoroti 
implementasi syariat Islam di Aceh dan tantangan yang muncul dalam praktiknya. 
Berdasarkan kajian literatur tersebut, penelitian ini menunjukkan keunikan dan 

 
7 Febri Nurrahmi, “Mediated Representation of Sharia in Aceh: A Hybrid Approach to Media 
Frames,” Religions 13, No. 9 (2022): 857, https://doi.org/10.3390/rel13090857. 
8 Khamami Zada et al., “Muslim Youth Under Sharia Regime in Aceh: From Accommodation to 
Resistance,” Al-Ihkam: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 17, No. 2 (2022): 412–33, 
https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v17i2.7262. 
9 Fauzi Ismail, “Public’s Perception of the Implementation of Shari’a in Aceh (A Phenomenological 
Study on the Implementation of Islamic Shari’a in the City of Banda Aceh),” Jurnal Adabiya 26, No. 1 
(2024): 99–109, https://doi.org/10.22373/adabiya.v26i1.20312. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...138 

 

orisinalitasnya, karena berbeda dari studi sebelumnya yang fokus pada framing 
media, persepsi generasi muda, maupun pengalaman publik terhadap syariat; 
penelitian ini secara khusus menempatkan perhatian pada aspek kelembagaan, 
yakni peran, strategi, dan kendala operasional Dinas Syariat Islam dalam 
penegakan qanun di lapangan. Posisi penelitian ini dalam konteks state of the art 
menegaskan bahwa meskipun literatur sebelumnya telah mengulas dinamika 
sosial, budaya, dan persepsi publik, penelitian ini menekankan analisis struktural 
dan teknis kelembagaan sebagai faktor penentu efektivitas penegakan hukum 
syariat. Hal ini menghadirkan novelty yang penting, karena memberikan perspektif 
yang lebih mendalam dan sistematis tentang kinerja institusi yang menjadi ujung 
tombak penerapan syariat, sekaligus menawarkan kontribusi akademik yang 
signifikan bagi pengembangan studi hukum Islam, tata kelola kelembagaan, dan 
kebijakan publik di Aceh sebagai daerah syariah. 

 
 

Metodologi Penelitian  
Penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian lapangan dengan 

pendekatan kualitatif deskriptif-analitis, yang berfokus pada penegakan syariat 
Islam di Aceh melalui peran Dinas Syariat Islam. Pendekatan ini dipilih karena isu 
yang dikaji menyangkut fenomena sosial, kelembagaan, dan hukum yang 
memerlukan penjelasan mendalam mengenai praktik di lapangan, bukan hanya 
analisis dokumen atau literatur semata. Metode pengumpulan data dilakukan 
melalui wawancara mendalam dengan pejabat Dinas Syariat Islam, aparat 
Wilayatul Hisbah, dan akademisi yang meneliti hukum Islam di Aceh, serta 
observasi langsung terhadap kegiatan operasional dan pelaksanaan qanun di 
lapangan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman 
komprehensif tentang dinamika sosial, tantangan kelembagaan, dan hambatan 
dalam penegakan hukum syariat. 

Sumber data penelitian terbagi menjadi primer dan sekunder. Data primer 
mencakup hasil wawancara, observasi lapangan, serta dokumen resmi seperti 
Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, Qanun-Qanun 
Syariat Islam, dan laporan kinerja Dinas Syariat Islam Aceh. Data sekunder 
diperoleh dari literatur akademik berupa buku, jurnal nasional dan internasional, 
artikel ilmiah, serta penelitian terdahulu yang relevan. Kombinasi sumber data ini 
memungkinkan analisis yang seimbang antara kerangka normatif dan realitas 
empiris di lapangan.  

Proses pengolahan data dalam penelitian ini dilakukan secara sistematis 
melalui beberapa tahap yaitu reduksi data, penyajian data dan penarikan 
kesimpulan.10 Pertama, dilakukan reduksi data, yaitu menyaring dan 
memfokuskan informasi yang relevan dari data mentah yang diperoleh melalui 
wawancara, observasi, dan dokumen resmi. Tahap ini bertujuan untuk 
memisahkan informasi yang signifikan dengan tema penelitian dari informasi yang 
kurang relevan. Selanjutnya, data yang telah direduksi disusun dalam penyajian 
data, di mana informasi diklasifikasikan ke dalam kategori tertentu, seperti 
landasan hukum, peran kelembagaan, tantangan, serta hambatan dalam 

 
10 M. B. Miles and A. M. Huberman, Qualitative Data Analysis: An Expanded Sourcebook, 2nd ed (Sage 
Publications, 1994). H. 10-11 



Armida et al | Enforcement of Islamic...139 

 

penegakan syariat. Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan, di mana data 
yang telah terorganisir dianalisis menggunakan pendekatan deskriptif-analitis 
dengan membandingkan teori yang ada dengan praktik di lapangan. Hasil analisis 
kemudian disajikan dalam bentuk narasi ilmiah yang sistematis, sehingga 
penelitian ini dapat memberikan temuan yang akurat dan valid. 

 
Konsep Syariat Islam 

Syariat Islam secara terminologis dipahami sebagai seperangkat aturan 
yang bersumber dari wahyu Allah Swt dan sunnah Nabi Muhammad Saw yang 
mengatur seluruh aspek kehidupan manusia.11 Secara filosofis, syariat bukan 
hanya sekadar hukum formal, melainkan juga mencerminkan nilai-nilai moral, 
etika, dan spiritual yang bertujuan menuntun manusia menuju kehidupan yang 
seimbang dan bermartabat. Syariat mencakup pengaturan ibadah, muamalah, 
pidana, hingga tata kelola sosial, sehingga menjadi pedoman yang komprehensif 
dalam kehidupan individu maupun masyarakat. Definisi syariat Islam selalu 
berkaitan erat dengan aspek normatif yang bersumber dari teks agama serta aspek 
filosofis yang menekankan tujuan-tujuan kemaslahatan. 

Dalam perspektif yang lebih luas, syariat Islam dipandang sebagai 
instrumen yang mampu menegakkan keadilan dan kesejahteraan. Nilai filosofis 
yang terkandung di dalamnya menegaskan bahwa syariat bertujuan menjaga 
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (maqashid al-syari’ah). Prinsip-prinsip ini 
menjadi pondasi dalam memahami penerapan syariat dalam konteks kehidupan 
modern, termasuk dalam masyarakat yang plural. Definisi syariat Islam ini tidak 
semata mengikat umat Islam secara ritual, tetapi juga mengatur relasi sosial 
dengan menjunjung tinggi nilai keadilan dan kemanusiaan universal. Hal inilah 
yang membuat syariat Islam tetap relevan diterapkan dalam berbagai konteks 
ruang dan waktu. 

Dari sisi landasan hukum, syariat Islam bersumber dari Al-Qur’an dan hadis 
yang menjadi rujukan utama dalam setiap ketentuan hukum. Kedua sumber ini 
diperkuat dengan ijma’ (kesepakatan ulama) dan qiyas (analogi hukum) yang 
berfungsi melengkapi kebutuhan hukum sesuai dengan perkembangan zaman.12 
Keempat sumber tersebut menjadi pijakan normatif yang memberikan legitimasi 
teologis terhadap penerapan syariat Islam di tengah masyarakat. Selain itu, syariat 
juga memperoleh kekuatan hukum ketika dilembagakan dalam bentuk regulasi 
formal seperti undang-undang atau qanun daerah, sebagaimana diterapkan di 
Aceh. Dengan demikian, penerapan syariat tidak hanya memiliki dasar teologis, 
tetapi juga legitimasi legal yang memperkuat pelaksanaannya. 

Landasan teologis dari penerapan syariat Islam dapat ditemukan dalam 
berbagai ayat Al-Qur’an, misalnya dalam surah Al-Maidah ayat 44 yang 
menegaskan kewajiban menegakkan hukum Allah. Ayat tersebut menjadi 
legitimasi spiritual bagi setiap Muslim bahwa syariat bukanlah pilihan, melainkan 

 
11 Winona Nur Annisaa and Fahmi Aunillah, “Telaah Filosofis, Yuridis, dan Sosiologis dalam Konteks 
Hukum Islam Kontemporer terhadap Syariah dan Qanun,” Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-
Qur’an 6, No. 1 (2025): 289–300, https://doi.org/10.37985/hq.v6i1.514. 
12 Firdaus et al., “Various Methods of Establishing Contemporary Islamic Law,” Ulumuddin: Jurnal 
Ilmu-Ilmu Keislaman 10, No. 1 (2020): 39–58, https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v10i1.340. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...140 

 

sebuah kewajiban yang harus ditegakkan. Demikian pula, hadis Nabi Saw 
memberikan penegasan bahwa kehidupan seorang Muslim harus berlandaskan 
aturan syariat dalam segala bidang. Dengan mengacu pada landasan teologis ini, 
penerapan syariat Islam di daerah seperti Aceh memperoleh posisi yang kuat, 
bukan sekadar warisan budaya, tetapi juga wujud nyata dari pelaksanaan perintah 
agama. Hal ini menjadikan syariat sebagai bagian integral dari identitas 
masyarakat. 

Selain bersandar pada teks agama, penerapan syariat juga mendapat 
dukungan dari tradisi ulama yang menekankan pentingnya hukum Islam dalam 
mengatur tatanan sosial. Dalam sejarah Islam, syariat selalu menjadi acuan utama 
dalam menyelesaikan persoalan kehidupan umat, baik dalam skala personal 
maupun publik. Landasan ini semakin menguat ketika negara memberikan ruang 
bagi implementasi syariat, sehingga nilai-nilai agama dapat hadir dalam ranah 
hukum positif. Dasar teologis dan hukum yang dimiliki syariat Islam menegaskan 
bahwa penerapannya bukanlah hal baru, melainkan kelanjutan dari tradisi panjang 
yang sudah mengakar kuat dalam masyarakat Muslim. Relevansi syariat Islam 
dalam tata kehidupan bermasyarakat terletak pada kemampuannya memberikan 
arah dan pedoman moral. Syariat Islam mengajarkan prinsip keadilan, 
persaudaraan, dan tolong-menolong yang menjadi fondasi terciptanya tatanan 
sosial yang harmonis.  

Dalam konteks masyarakat Aceh, penerapan syariat menjadi sarana untuk 
menjaga identitas kultural sekaligus memperkuat solidaritas sosial. Aturan 
mengenai larangan perjudian, khamar, dan perbuatan maksiat, misalnya, tidak 
hanya melindungi individu dari kerusakan moral, tetapi juga menjaga ketertiban 
umum. Syariat Islam hadir sebagai instrumen penting dalam membentuk 
masyarakat yang beradab dan bermartabat. Lebih jauh, syariat Islam memiliki 
peran signifikan dalam membatasi perilaku yang merugikan masyarakat. Misalnya, 
larangan terhadap minuman keras bertujuan mencegah rusaknya akal dan 
hilangnya kesadaran yang dapat berujung pada tindakan kriminal. Begitu pula 
larangan perjudian dimaksudkan agar masyarakat terhindar dari praktik yang 
menimbulkan kerugian ekonomi maupun konflik sosial. Dengan aturan-aturan 
tersebut, syariat Islam tidak hanya bersifat religius, tetapi juga sosial karena 
menjaga keseimbangan dan ketentraman dalam kehidupan bersama. Inilah yang 
membuat relevansi syariat semakin terasa dalam konteks kehidupan modern yang 
penuh dengan tantangan moral.13 

Selain aspek larangan, syariat Islam juga mengajarkan nilai-nilai positif 
yang mendorong pembangunan masyarakat. Prinsip kejujuran, tanggung jawab, 
dan kepedulian sosial menjadi bagian dari ajaran syariat yang harus 
diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam bidang ekonomi, 
misalnya, syariat menekankan pentingnya transaksi yang adil dan menghindari 
praktik riba. Hal ini menunjukkan bahwa syariat tidak hanya membatasi, tetapi 
juga memberi solusi untuk menciptakan sistem sosial yang adil. Dengan cara ini, 
relevansi syariat Islam semakin tampak sebagai pedoman hidup yang 

 
13 Mahmudin Mahmudin, “Characteristics of Islamic Law and the Principles of Its Application,” Al-
Falah: Jurnal Ilmiah Keislaman dan Kemasyarakatan 21, No. 1 (2021): 16–41, 
https://doi.org/10.47732/alfalahjikk.v21i1.147. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...141 

 

komprehensif dan aplikatif dalam menghadapi persoalan masyarakat 
kontemporer. 

Dalam konteks pluralisme, syariat Islam tetap relevan selama diletakkan 
dalam kerangka toleransi dan penghormatan terhadap keberagaman. Di Aceh, 
meskipun syariat Islam berlaku secara formal, masyarakat non-Muslim tetap 
diberikan kebebasan menjalankan keyakinannya.14 Hal ini menunjukkan bahwa 
syariat Islam tidak serta-merta meniadakan hak orang lain, melainkan 
memberikan ruang yang adil dalam kehidupan bersama. Prinsip ini sejalan dengan 
nilai universal Islam yang menjunjung tinggi kebebasan beragama dan 
menghormati hak asasi manusia. Dengan demikian, syariat Islam dapat 
diimplementasikan tanpa menimbulkan diskriminasi, asalkan dilandasi dengan 
semangat keadilan dan kebersamaan. Syariat Islam juga relevan dalam 
membentuk generasi muda yang berkarakter. Melalui pendidikan berbasis syariat, 
anak-anak diajarkan pentingnya akhlak mulia, kedisiplinan, dan tanggung jawab 
sosial. Nilai-nilai ini sangat penting dalam menghadapi era globalisasi yang sarat 
dengan pengaruh negatif.  

Dengan adanya pembinaan karakter yang berlandaskan syariat, generasi 
muda diharapkan mampu menjadi penerus bangsa yang kuat secara moral 
maupun intelektual. Oleh karena itu, penerapan syariat tidak hanya menyentuh 
ranah hukum formal, tetapi juga membangun kualitas manusia yang unggul dan 
berdaya saing tinggi. Syariat Islam dapat dipahami sebagai sistem hukum sekaligus 
pedoman hidup yang memiliki relevansi universal. Dalam konteks Aceh, syariat 
tidak hanya diposisikan sebagai simbol identitas, tetapi juga sebagai mekanisme 
nyata untuk membangun masyarakat yang taat hukum dan berakhlak mulia. 
Definisi, landasan hukum, serta relevansi syariat Islam membuktikan bahwa 
penerapannya bukan sekadar formalitas, tetapi kebutuhan untuk menjaga 
ketertiban dan moralitas sosial. Dengan pemahaman ini, penerapan syariat Islam 
di Aceh memiliki landasan yang kokoh, baik secara teologis maupun filosofis, 
sehingga layak menjadi contoh bagi daerah lain dalam upaya menegakkan nilai-
nilai agama dalam kehidupan bermasyarakat. 

 
 

Latar Belakang Historis Dinas Syariat Islam 
Pembentukan Dinas Syariat Islam di Aceh memiliki akar historis yang 

panjang, erat kaitannya dengan identitas religius masyarakat Aceh yang sejak 
dahulu menjadikan Islam sebagai dasar kehidupan. Aceh dikenal dengan sebutan 
Serambi Mekkah karena peranannya dalam sejarah penyebaran Islam di 
Nusantara. Julukan tersebut tidak hanya simbolik, tetapi mencerminkan praktik 
keagamaan yang kental dalam kehidupan sosial, politik, maupun budaya. Ketika 
pemerintah pusat memberikan ruang otonomi khusus, masyarakat Aceh 
memanfaatkan kesempatan ini untuk memperjuangkan legalitas syariat Islam 
dalam tata pemerintahan daerah. Lembaga formal pun dibutuhkan agar 
pelaksanaan syariat tidak hanya sebatas tradisi atau adat, melainkan masuk dalam 

 
14 Bukhari Bukhari and Azwir Azwir, “Moderasi Beragama di Aceh: Jalan Tengah dalam 
Keberagaman Syariat dan Nasionalisme,” Moderation: Journal of Religious Harmony 1, No. 2 (2024): 
54–62, https://doi.org/10.47766/moderation.v1i2.4783. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...142 

 

kerangka kelembagaan negara. Dari sinilah cikal bakal berdirinya Dinas Syariat 
Islam.15 

Secara politik, lahirnya Dinas Syariat Islam dipengaruhi oleh dinamika 
hubungan Aceh dengan pemerintah pusat yang sempat diwarnai konflik panjang. 
Konflik bersenjata antara Gerakan Aceh Merdeka (GAM) dan pemerintah Indonesia 
menimbulkan ketegangan yang serius, sehingga diperlukan solusi politik yang 
mampu meredam gejolak. Salah satu bentuk solusi tersebut adalah pemberian 
kewenangan otonomi khusus yang mengakui keistimewaan Aceh, terutama dalam 
penerapan hukum Islam. Dari titik inilah, legitimasi untuk membentuk lembaga 
khusus yang mengawal syariat mulai terbuka lebar. Dengan hadirnya lembaga ini, 
masyarakat Aceh merasa aspirasi keagamaannya diakomodasi, sementara 
pemerintah pusat dapat menunjukkan penghormatan terhadap identitas lokal 
tanpa harus mengorbankan prinsip negara kesatuan. 

Dari sisi yuridis, keberadaan Dinas Syariat Islam berlandaskan pada 
Undang-Undang Nomor 44 Tahun 1999 tentang Penyelenggaraan Keistimewaan 
Provinsi Daerah Istimewa Aceh. Undang-undang ini secara eksplisit memberikan 
kewenangan kepada Aceh untuk mengatur kehidupan sosial berdasarkan nilai-
nilai Islam. Ketentuan tersebut diperkuat lagi dengan lahirnya Undang-Undang 
Nomor 18 Tahun 2001 tentang Otonomi Khusus, yang memberikan dasar hukum 
lebih kokoh bagi implementasi syariat Islam dalam bentuk qanun sebagai produk 
hukum daerah. Legitimasi ini sangat penting karena menjadikan pelaksanaan 
syariat tidak bertentangan dengan sistem hukum nasional. Maka, Dinas Syariat 
Islam berdiri bukan hanya sebagai lembaga administratif, tetapi juga sebagai 
entitas yang memiliki payung hukum yang sah di mata konstitusi. 

Pembentukan Dinas Syariat Islam juga dilatarbelakangi oleh keinginan 
masyarakat untuk melihat syariat Islam ditegakkan secara nyata, tidak sekadar 
simbolik. Aspirasi tersebut sebenarnya sudah muncul sejak lama, mengingat Aceh 
memiliki sejarah kerajaan Islam yang kuat, seperti Kesultanan Aceh Darussalam 
yang menjadikan hukum Islam sebagai dasar pemerintahan. Setelah integrasi Aceh 
ke dalam NKRI, keinginan itu sempat terpinggirkan karena dominasi hukum 
nasional. Namun, ketika peluang otonomi khusus hadir, masyarakat segera 
mendorong terbentuknya lembaga yang mampu menghidupkan kembali warisan 
hukum Islam. Berdirinya Dinas Syariat Islam bukan hanya lahir dari dinamika 
modern, tetapi juga sebagai kelanjutan tradisi historis panjang yang telah 
mengakar dalam masyarakat. 

Seiring dengan pembentukannya, Dinas Syariat Islam menetapkan tujuan 
utama, yakni mengawasi dan melaksanakan penerapan syariat di Aceh secara 
komprehensif.16 Pada tahap awal, fokus utamanya meliputi bidang akidah, ibadah, 
dan akhlak, yang dianggap sebagai fondasi kehidupan umat Islam. Akan tetapi, 
seiring perkembangan masyarakat, fungsi Dinas ini melebar ke ranah hukum 
publik, termasuk penanganan pelanggaran jinayat seperti khalwat, khamar, dan 

 
15 Khamami Zada, “Sharia and Islamic State in Indonesia Constitutional Democracy: An Aceh 
Experience,” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan 23, No. 1 (2023): 1–17, 
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v23i1.1-18. 
16 Abdul Manan and Cut Intan Salasiyah, “Evaluating the Implementation of Sharia in Aceh, 
Indonesia: (Examining the Qanun Jinayat in Bireuen Regency),” Jurnal Ilmiah Peuradeun 9, No. 3 
(2021): 549–66, https://doi.org/10.26811/peuradeun.v9i3.593. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...143 

 

maisir. Hal ini menunjukkan bahwa lembaga tersebut tidak hanya bergerak di 
ranah moral dan spiritual, tetapi juga menjadi penopang tertib sosial melalui 
regulasi formal. Dengan visi demikian, keberadaan Dinas Syariat Islam 
memperlihatkan dimensi ganda, yakni sebagai lembaga pembinaan sekaligus 
lembaga penegakan hukum. 

Transformasi kelembagaan Dinas Syariat Islam tidak terjadi dalam sekejap, 
melainkan melalui proses panjang. Pada awalnya, lembaga ini lebih banyak 
bergerak dalam ranah sosialisasi dan edukasi, memperkenalkan aturan-aturan 
syariat kepada masyarakat. Namun, seiring lahirnya berbagai qanun, peranannya 
semakin melebar menjadi institusi yang berwenang mengawasi, bahkan menindak 
pelanggaran hukum Islam. Di titik ini, Dinas bekerja sama dengan aparat khusus 
seperti Wilayatul Hisbah, yang bertugas sebagai polisi syariat. Kolaborasi tersebut 
memperlihatkan adanya sistem kelembagaan yang utuh, di mana Dinas berperan 
sebagai pembuat kebijakan dan pengawas, sementara Wilayatul Hisbah menjadi 
pelaksana teknis di lapangan. Dalam praktiknya, berbagai qanun yang dikeluarkan 
setelah tahun 2002 menjadi tonggak penting bagi perjalanan Dinas Syariat Islam. 
Misalnya, Qanun Jinayat yang mengatur sanksi pidana atas pelanggaran syariat, 
menjadi instrumen utama yang harus diawasi implementasinya oleh Dinas. 

Keberadaan qanun ini membuat lembaga memiliki pedoman operasional 
yang jelas dalam menegakkan syariat. Tidak hanya sebatas pengawasan, tetapi 
juga merancang strategi sosialisasi agar masyarakat memahami hukum yang 
berlaku. Dengan demikian, sejarah Dinas Syariat Islam dapat dipahami sebagai 
bagian dari sejarah pelembagaan qanun, yang mengubah nilai-nilai agama menjadi 
norma hukum formal. Selain fungsi hukum, Dinas Syariat Islam juga memikul 
beban moral untuk menjadi motor pembinaan umat. Kegiatan sosialisasi hukum 
syariat selalu diiringi dengan pendidikan keagamaan agar masyarakat tidak hanya 
takut pada sanksi, tetapi juga memiliki kesadaran iman dalam menjalankannya. 
Model pendekatan ini memperlihatkan strategi ganda, yakni preventif dan represif. 
Pendekatan preventif diwujudkan dalam bentuk dakwah, penyuluhan, dan 
pendidikan publik, sementara pendekatan represif dijalankan melalui sanksi 
hukum bagi pelanggar. Dua strategi ini menjadi karakteristik khas Dinas Syariat 
Islam yang membedakannya dari lembaga penegak hukum lain dalam struktur 
negara. 

Perjalanan sejarah lembaga ini tidak terlepas dari berbagai tantangan 
internal. Pada masa awal berdirinya, Dinas menghadapi keterbatasan sumber daya 
manusia yang benar-benar memahami hukum Islam secara komprehensif. Selain 
itu, koordinasi dengan institusi penegak hukum lainnya seperti kepolisian, 
kejaksaan, dan pengadilan juga belum sepenuhnya berjalan optimal.17 Tantangan 
ini sempat menimbulkan kesan bahwa pelaksanaan syariat Islam belum efektif. 
Akan tetapi, melalui pembelajaran kelembagaan yang terus menerus, Dinas 
mampu memperbaiki diri, membangun struktur yang lebih profesional, serta 
memperkuat koordinasi lintas sektor. Hal ini menunjukkan bahwa sejarahnya 
adalah proses adaptasi yang dinamis. Momentum penting bagi penguatan Dinas 
Syariat Islam muncul setelah bencana tsunami 2004 yang melanda Aceh. Tragedi 

 
17 Sehat Ihsan Shadiqin and Eka Srimulyani, “The Contested Authorities: Institution and Agency in 
the Enforcement of Sharia Law in Aceh, Indonesia,” Journal of Contemporary Islam and Muslim 
Societies 5, No. 2 (2022): 198–223, https://doi.org/10.30821/jcims.v5i2.10601. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...144 

 

kemanusiaan itu mendorong lahirnya kesadaran kolektif untuk kembali 
meneguhkan nilai-nilai keislaman sebagai fondasi kehidupan. Dalam konteks ini, 
Dinas mendapatkan legitimasi moral yang lebih besar dari masyarakat untuk 
menjalankan fungsinya.  

Peluang ini digunakan untuk memperluas program pembinaan, mulai dari 
penyuluhan keluarga Islami, peningkatan pemahaman hukum jinayat, hingga 
upaya rehabilitasi sosial bagi pelanggar. Peristiwa tersebut menjadi babak baru 
dalam sejarah Dinas Syariat Islam, karena perannya semakin diterima sebagai 
instrumen penting dalam membangun kembali moralitas masyarakat pasca-
bencana. Keberadaan Dinas Syariat Islam dalam konteks nasional menjadi 
fenomena yang unik. Tidak ada provinsi lain di Indonesia yang memiliki lembaga 
serupa dengan kewenangan yang begitu luas dalam implementasi hukum Islam. 
Karena itu, sejarah pembentukan lembaga ini kerap dijadikan objek kajian 
akademik maupun politik, terutama dalam diskusi tentang hubungan agama dan 
negara. Bagi pemerintah pusat, keberadaan Dinas menunjukkan fleksibilitas sistem 
hukum Indonesia dalam mengakomodasi keistimewaan daerah tanpa mengganggu 
prinsip dasar negara. Sementara bagi Aceh, lembaga ini adalah simbol pengakuan 
terhadap identitas kultural-religius mereka. Dengan demikian, sejarahnya 
memiliki dimensi lokal sekaligus nasional. 
 
 

Peran Dinas Syariat Islam dalam Penegakan Hukum 
Dinas Syariat Islam dibentuk dengan tujuan utama untuk memastikan 

penerapan hukum Islam berjalan sesuai dengan prinsip-prinsip syariat yang telah 
dilegalkan dalam bentuk qanun. Fungsi dasarnya adalah merumuskan kebijakan, 
mengawasi implementasi aturan, serta melakukan pembinaan masyarakat agar 
nilai-nilai syariat dapat hidup secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. 
Wewenang lembaga ini meliputi penyusunan pedoman teknis, koordinasi dengan 
lembaga terkait, serta pengawasan terhadap jalannya hukum syariat di tingkat 
daerah.18 Dengan fungsi dan kewenangan tersebut, Dinas Syariat Islam menjadi 
aktor penting dalam menjembatani aturan normatif syariat dengan realitas sosial 
masyarakat Aceh. 

Kewenangan Dinas Syariat Islam juga meluas pada penyusunan program 
kerja tahunan yang menyesuaikan prioritas pembangunan daerah dengan 
kebutuhan penegakan syariat. Dalam hal ini, lembaga tidak hanya berperan 
administratif, tetapi juga substantif, karena harus mampu menerjemahkan teks-
teks normatif hukum Islam ke dalam kebijakan yang aplikatif. Tugas tersebut 
menuntut Dinas untuk selalu memperhatikan konteks sosial, budaya, dan politik 
agar program yang dijalankan efektif. Fungsi regulatif dan fasilitatif menjadi 
bagian integral yang menghubungkan antara teori hukum Islam dengan 
mekanisme pemerintahan daerah. 

Program dan strategi pemberantasan pelanggaran syariat yang dijalankan 
oleh Dinas Syariat Islam bersifat komprehensif. Tidak hanya mengandalkan aspek 
penindakan, lembaga ini juga menekankan pada pencegahan melalui edukasi, 

 
18 Muklis Muklis and Abdillah Abi Imanu, “Sinergisitas Hukum Peran Dinas Syariat Islam dan 
Kepolisian Kota Langsa dalam Pemberantasan Maisir,” Iuris Studia: Jurnal Kajian Hukum 2, No. 3 
(2021): 673–78, https://doi.org/10.55357/is.v2i3.194. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...145 

 

penyuluhan, dan pembinaan masyarakat. Strategi ini penting karena penegakan 
syariat tidak dapat berjalan hanya dengan sanksi, tetapi membutuhkan perubahan 
pola pikir dan perilaku masyarakat. Program-program Dinas selalu 
mengedepankan keseimbangan antara aspek preventif dan represif agar 
masyarakat lebih sadar hukum dan memiliki motivasi internal untuk menaati 
aturan.19 Salah satu strategi penting adalah pembinaan masyarakat. Melalui 
program ini, Dinas Syariat Islam menyelenggarakan pengajian, seminar, dan 
kegiatan dakwah yang bertujuan untuk memperkuat pemahaman agama 
masyarakat. Tokoh agama, guru, dan ulama dilibatkan untuk memberikan 
legitimasi kultural dan religius terhadap pesan-pesan pembinaan yang 
disampaikan. Dengan cara ini, masyarakat tidak hanya diingatkan tentang larangan 
dan sanksi, tetapi juga diberi pemahaman tentang nilai-nilai moral dan tujuan 
luhur syariat. Pembinaan menjadi kunci untuk menciptakan kepatuhan yang lahir 
dari kesadaran, bukan sekadar karena rasa takut terhadap hukuman. 

Pembinaan juga diarahkan pada kelompok rentan seperti remaja, pelajar, 
dan masyarakat yang berisiko tinggi melakukan pelanggaran. Melalui kegiatan 
ekstrakurikuler, pelatihan kepemudaan, dan sosialisasi hukum syariat di sekolah, 
Dinas berupaya membangun generasi muda yang memiliki ketahanan moral. Hal 
ini penting karena generasi muda sering menjadi sasaran utama dari pengaruh 
negatif seperti pergaulan bebas, narkoba, dan praktik perjudian. Dengan 
pembinaan yang sistematis, Dinas berharap dapat mencetak agen-agen perubahan 
yang akan memperkuat pelaksanaan syariat di masa depan. Selain pembinaan, 
pengawasan terhadap pelaksanaan hukum Islam menjadi pilar utama peran Dinas 
Syariat Islam. Pengawasan dilakukan melalui koordinasi dengan aparat Wilayatul 
Hisbah (polisi syariat) dan perangkat desa, serta melalui laporan masyarakat. 
Sistem pengawasan ini bertujuan untuk mendeteksi dan mencegah terjadinya 
pelanggaran sejak dini. Dinas juga mengembangkan pedoman teknis agar 
pelaksanaan pengawasan lebih seragam dan transparan. Dengan pengawasan yang 
baik, diharapkan penerapan qanun tidak hanya formalitas, tetapi benar-benar 
berdampak nyata dalam kehidupan sosial. 

Pengawasan yang dijalankan oleh Dinas Syariat Islam tidak bersifat represif 
semata, tetapi juga edukatif. Setiap temuan pelanggaran tidak langsung dibawa ke 
ranah hukum, melainkan terlebih dahulu diberikan peringatan, pembinaan, dan 
arahan. Langkah ini bertujuan agar masyarakat merasa dilindungi dan diarahkan, 
bukan ditakut-takuti. Jika pendekatan persuasif tidak berhasil, barulah langkah 
hukum diambil sesuai dengan prosedur yang berlaku. Dengan cara ini, 
pengawasan tidak kehilangan sisi humanisnya dan tetap sejalan dengan semangat 
syariat yang mengedepankan maslahat. Dalam konteks penegakan hukum, Dinas 
Syariat Islam berperan sebagai fasilitator yang menjembatani masyarakat dengan 
aparat penegak hukum seperti Wilayatul Hisbah dan Mahkamah Syar’iyah. Dinas 
bertugas memberikan rekomendasi administratif, menyusun laporan pelanggaran, 
dan memastikan bahwa proses hukum berjalan sesuai aturan. Meski bukan 
lembaga yudikatif, Dinas memiliki otoritas moral dan administratif untuk 
memastikan bahwa setiap pelanggaran ditangani secara adil. Penegakan hukum 

 
19 Ratna Gustina, “Strategi Dakwah Wilayatul Hisbah dalam Pelaksanaan Pengawasan Syari’at Islam 
di Kota Langsa,” Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam 1, No. 1 (2019): 63–85, 
https://doi.org/10.22373/tadabbur.v1i1.11. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...146 

 

yang transparan dan akuntabel ini menjadi landasan penting untuk menjaga 
kepercayaan masyarakat terhadap penerapan syariat. 

Dalam penegakan hukum, pendekatan yang diutamakan adalah keadilan 
dan pembinaan. Sanksi dijatuhkan bukan semata-mata untuk menghukum, tetapi 
juga untuk memberikan efek jera sekaligus kesempatan rehabilitasi bagi 
pelanggar.20 Misalnya, pelaku pelanggaran ringan dapat diberikan hukuman sosial 
atau pembinaan agama sebelum diarahkan ke proses hukum lebih lanjut. 
Pendekatan seperti ini menunjukkan bahwa Dinas Syariat Islam tidak hanya 
berorientasi pada aspek represif, tetapi juga pada pemulihan sosial masyarakat. 
Dengan demikian, hukum syariat dapat berfungsi sebagai sarana perbaikan, bukan 
semata-mata alat represif. Efektivitas penegakan hukum syariat sangat bergantung 
pada sinergi antara Dinas Syariat Islam dan lembaga lain. Kolaborasi dengan polisi 
syariah, kejaksaan, dan pengadilan syariah penting agar penanganan kasus 
pelanggaran berjalan lancar. Tanpa koordinasi yang baik, sering terjadi tumpang 
tindih kewenangan atau bahkan konflik antar lembaga. Dinas berupaya 
membangun mekanisme kerja sama formal dalam bentuk nota kesepahaman, 
pertemuan rutin, dan forum koordinasi. Sinergi ini memastikan setiap kasus 
ditangani sesuai prosedur hukum dan tidak menimbulkan kebingungan di 
masyarakat. 

Kerja sama juga diperluas dengan melibatkan tokoh agama, adat, dan 
organisasi masyarakat sipil. Kolaborasi ini penting karena penegakan syariat tidak 
hanya urusan pemerintah, melainkan juga tanggung jawab kolektif masyarakat. 
Dengan dukungan tokoh-tokoh lokal, pesan-pesan syariat lebih mudah diterima 
dan dijalankan karena memiliki legitimasi sosial. Selain itu, keterlibatan 
masyarakat sipil dapat memperkuat kontrol sosial dan memperluas jangkauan 
program pembinaan. Kolaborasi multi-pihak inilah yang menjadi kunci 
keberhasilan pelaksanaan syariat secara menyeluruh dan berkelanjutan. Peran 
Dinas Syariat Islam dalam penegakan hukum meliputi fungsi regulatif, pembinaan, 
pengawasan, penegakan, dan kolaborasi. Peran tersebut menunjukkan bahwa 
lembaga ini tidak hanya berfungsi administratif, tetapi juga sebagai penggerak 
moral dan sosial. Keberhasilan pelaksanaan syariat sangat bergantung pada sejauh 
mana Dinas mampu mengintegrasikan fungsi-fungsi tersebut secara seimbang dan 
profesional. Jika peran ini dijalankan dengan baik, maka Dinas Syariat Islam tidak 
hanya menjadi pelaksana kebijakan, tetapi juga motor penggerak perubahan sosial 
yang membawa masyarakat hidup sesuai dengan nilai-nilai syariat Islam. 

 
 

Tantangan dan Hambatan dalam Penegakan Syariat Islam 

1. Kurangnya Kesadaran Masyarakat 
Kurangnya kesadaran masyarakat merupakan salah satu hambatan 

mendasar dalam penegakan syariat Islam di Aceh. Banyak orang mengetahui 
bahwa aturan syariat melarang perbuatan seperti berjudi, minum minuman keras, 
atau berperilaku tidak sesuai dengan norma berpakaian Islami, tetapi pengetahuan 
ini sering tidak diiringi dengan kepatuhan dalam praktik sehari-hari. Kesadaran 

 
20 Syaiful Mubarok, “Penegakan Hukum Qanun Jinayat di Aceh Kaitannya dengan Pluralisme 
Hukum,” Jurnal Hukum Lex Generalis 6, No. 2 (2025): 1–12, https://doi.org/10.56370/jhlg.v6i2.637. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...147 

 

hukum yang rendah menyebabkan pelanggaran masih terus terjadi di berbagai 
kalangan, baik di wilayah perkotaan maupun pedesaan.21 Kondisi ini menunjukkan 
adanya kesenjangan antara pemahaman normatif masyarakat tentang syariat 
dengan sikap nyata dalam mengamalkannya. Tanpa kesadaran yang kuat, hukum 
hanya dipandang sebagai aturan formal yang bisa dilanggar ketika tidak ada 
pengawasan, sehingga tujuan penegakan syariat belum tercapai secara optimal. 

Kesadaran masyarakat yang belum merata juga terlihat dari cara pandang 
mereka terhadap aturan syariat. Sebagian masyarakat masih menganggap bahwa 
penegakan syariat hanyalah urusan aparat, bukan tanggung jawab bersama. 
Padahal, keberhasilan penerapan syariat memerlukan dukungan kolektif dari 
seluruh lapisan masyarakat, mulai dari keluarga, lembaga pendidikan, hingga 
komunitas sosial. Jika kesadaran ini tidak diperkuat, maka aparat penegak syariat 
akan selalu menghadapi kesulitan karena jumlah mereka terbatas dan tidak 
mungkin mengawasi seluruh aktivitas masyarakat setiap saat. Oleh karena itu, 
peningkatan kesadaran menjadi hal utama yang harus diperhatikan dalam rangka 
memperkuat keberhasilan pelaksanaan syariat Islam. 

 
2. Faktor Budaya dan Kebiasaan yang Sulit Diubah 

Selain masalah kesadaran, faktor budaya dan kebiasaan masyarakat juga 
menjadi tantangan besar dalam penegakan syariat Islam. Tradisi yang telah 
mengakar puluhan tahun sering kali sulit diubah secara cepat, apalagi jika tradisi 
tersebut bertentangan dengan aturan syariat.22 Misalnya, sebagian masyarakat 
masih terbiasa dengan kegiatan hiburan tradisional yang bercampur dengan 
praktik tidak sesuai syariat, atau pesta adat yang menyertakan minuman keras dan 
hiburan berlebihan. Hal ini menunjukkan bahwa penegakan syariat tidak hanya 
berhadapan dengan individu pelanggar, tetapi juga berhadapan dengan sistem 
budaya yang diwariskan secara turun-temurun. 

Mengubah kebiasaan masyarakat tentu tidak bisa dilakukan secara instan. 
Masyarakat membutuhkan waktu untuk beradaptasi dan menerima perubahan 
yang diinginkan. Jika pendekatan dilakukan hanya dengan cara represif, maka 
kemungkinan besar akan muncul penolakan karena masyarakat merasa adat dan 
kebiasaannya terancam. Perlu ada pendekatan yang bijaksana dengan memberikan 
pemahaman secara bertahap. Upaya ini akan membantu menggeser kebiasaan 
lama menuju perilaku yang sesuai dengan aturan syariat tanpa menimbulkan 
konflik yang lebih besar. Dengan demikian, keberhasilan penegakan syariat tidak 
hanya terletak pada aturan formal, tetapi juga pada kemampuan mengelola 
perubahan budaya di tengah masyarakat. 

 
3. Keterbatasan Sumber Daya Manusia dan Sarana Prasarana 

Penegakan syariat Islam juga menghadapi hambatan yang berasal dari 
keterbatasan sumber daya manusia dan sarana prasarana. Jumlah aparat penegak 

 
21 Razita Faiqah et al., “Implementasi Qanun No. 6 Tahun 2014 Pada WH (Wilayatul Hisbah) dalam 
Pencegahan Pelanggaran di Kota Banda Aceh,” Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan 5, No. 2 (2025): 
645–57, https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4855. 
22 Mursyid Djawas and Soraya Devy, Syariat Islam dan Tantangan Global: Potret atas Fenomena 
Lokal di Aceh dan Pengaruh Kemajuan Teknologi Informasi, vol. 1 (Dinas Syariah Islam Aceh, 2022), 
https://repository.ar-raniry.ac.id/id/eprint/27268/. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...148 

 

syariat masih relatif sedikit dibandingkan dengan luas wilayah dan jumlah 
penduduk. Kondisi ini membuat pengawasan tidak dapat dilakukan secara 
menyeluruh dan berkesinambungan.23 Akibatnya, banyak pelanggaran yang tidak 
terpantau, terutama di daerah yang jauh dari pusat kota atau wilayah pedesaan 
yang sulit dijangkau. Ketimpangan antara kebutuhan lapangan dengan 
ketersediaan aparat merupakan faktor penghambat yang cukup serius. 

Selain keterbatasan personel, sarana dan prasarana pendukung juga belum 
memadai. Fasilitas transportasi, ruang tahanan, maupun tempat pembinaan bagi 
pelanggar masih terbatas sehingga proses penegakan sering terkendala. 
Keterbatasan ini menyebabkan aparat tidak maksimal dalam menjalankan 
tugasnya, sementara masyarakat juga melihat adanya kelemahan dalam 
implementasi aturan. Jika masalah ini tidak segera diatasi, maka efektivitas 
penegakan syariat akan terus terhambat karena aparat tidak memiliki daya 
dukung yang cukup untuk menjalankan perannya secara optimal. 

 
4. Hambatan Koordinasi antar Lembaga Penegak Hukum 

Hambatan lain yang tidak kalah penting adalah lemahnya koordinasi antar 
lembaga penegak hukum. Penegakan syariat Islam di Aceh melibatkan berbagai 
pihak, seperti Dinas Syariat Islam, Wilayatul Hisbah, kepolisian, dan kejaksaan. 
Masing-masing lembaga memiliki kewenangan tertentu, tetapi dalam praktiknya 
sering terjadi tumpang tindih kewenangan. Misalnya, ada kasus yang seharusnya 
ditangani secara langsung oleh aparat syariat, tetapi kemudian melibatkan 
kepolisian dengan prosedur berbeda. Kondisi ini membuat penanganan kasus 
menjadi tidak efektif dan kadang menimbulkan kebingungan di kalangan 
masyarakat.24 

Kurangnya koordinasi juga berpengaruh pada kecepatan penyelesaian 
kasus. Banyak pelanggaran yang prosesnya memakan waktu lama karena harus 
melewati birokrasi yang berbelit. Selain itu, ego sektoral antar lembaga juga sering 
muncul, sehingga menghambat terciptanya sinergi yang seharusnya mendukung 
penegakan hukum. Hambatan semacam ini dapat menurunkan kepercayaan 
masyarakat terhadap konsistensi pelaksanaan syariat Islam, karena masyarakat 
melihat adanya perbedaan perlakuan atau ketidakseriusan dalam menyelesaikan 
pelanggaran. Oleh sebab itu, koordinasi antar lembaga perlu diperkuat agar 
penegakan hukum lebih konsisten, cepat, dan terintegrasi. 

 
5. Faktor Internal Birokrasi 

Selain faktor eksternal, kendala juga datang dari sisi internal birokrasi 
Dinas Syariat Islam. Regulasi yang ada kadang masih tumpang tindih dan tidak 
selalu memberikan kejelasan tentang kewenangan lembaga. Prosedur 
administratif yang lambat juga menghambat pelaksanaan tugas, sehingga 

 
23 Syuri Anggrahimi et al., “Peran Wilayatul Hisbah pada Pencegahan Khamr di Kabupaten 
Simeulue,” Jurnal Sinergi Hukum dan Keadilan Nusantara 8, No. 3 (2025): 1–12. 
24 Fauzah Nur Aksa et al., “The Implementation of Qānūn of Jināyāt in Aceh: A Legal Point of View,” 
Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum 8, No. 1 (2023): 16–34, 
https://doi.org/10.22515/alahkam.v8i1.5896. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...149 

 

penanganan pelanggaran tidak berjalan sesuai dengan harapan.25 Kondisi 
birokrasi yang kaku ini membuat Dinas Syariat Islam kurang fleksibel dalam 
merespons dinamika masyarakat yang terus berkembang. 

Masalah birokrasi juga terlihat dari keterbatasan kewenangan yang dimiliki. 
Dalam beberapa kasus, Dinas Syariat Islam tidak dapat bertindak tegas karena 
kewenangannya terbatas hanya pada sosialisasi dan pembinaan, sementara 
penindakan membutuhkan koordinasi dengan lembaga lain. Hal ini membuat 
peran Dinas Syariat Islam sering dipandang kurang kuat dalam penegakan syariat. 
Untuk memperbaiki kondisi ini, diperlukan penyederhanaan birokrasi, penguatan 
regulasi, dan perluasan kewenangan agar lembaga ini benar-benar dapat 
menjalankan tugasnya secara efektif dan efisien. 

Penegakan syariat Islam di Aceh melalui Dinas Syariat Islam masih 
menghadapi tantangan dan hambatan yang cukup kompleks. Kurangnya kesadaran 
masyarakat, kuatnya pengaruh budaya yang sudah mengakar, keterbatasan 
sumber daya manusia dan sarana, lemahnya koordinasi antar lembaga penegak 
hukum, serta kendala internal birokrasi menjadi faktor dominan yang 
menghambat efektivitas pelaksanaan syariat. Kondisi tersebut menunjukkan 
bahwa penegakan syariat tidak cukup hanya mengandalkan regulasi dan aparat 
penegak hukum, melainkan membutuhkan dukungan masyarakat, pembaruan 
kebijakan, serta penguatan kelembagaan. Tanpa langkah strategis yang jelas, 
penerapan syariat berisiko kehilangan esensi dan hanya dipandang sebagai 
formalitas hukum. 

Solusi yang ditawarkan harus bersifat integratif dan berkelanjutan agar 
dapat menjawab tantangan tersebut secara efektif. Peningkatan kesadaran 
masyarakat dapat ditempuh melalui pendidikan dan sosialisasi yang intensif, 
sedangkan perubahan budaya memerlukan pendekatan persuasif yang 
menghargai kearifan lokal. Ketersediaan sumber daya manusia dan sarana 
prasarana juga harus diperkuat, sejalan dengan koordinasi antar lembaga yang 
lebih sinergis. Reformasi birokrasi serta penguatan regulasi menjadi langkah 
penting untuk memperjelas kewenangan dan mempercepat proses penegakan 
hukum. Dengan konsistensi dan komitmen semua pihak, tujuan penerapan syariat 
Islam berpeluang terwujud sebagai pedoman hidup yang menghadirkan 
kemaslahatan bagi masyarakat luas. 

 
 

Kesimpulan 
Penegakan syariat Islam di Aceh melalui Dinas Syariat Islam merupakan 

upaya kelembagaan yang strategis dalam memastikan kepatuhan masyarakat 
terhadap qanun. Dinas Syariat Islam memiliki fungsi dan wewenang yang 
mencakup pembinaan masyarakat, pengawasan pelaksanaan hukum, serta 
penindakan terhadap pelanggaran. Program-program yang dijalankan, seperti 
penyuluhan, pembinaan moral, pengawasan Wilayatul Hisbah, dan kolaborasi 
dengan aparat penegak hukum lain, menunjukkan bahwa penegakan hukum 
syariat bukan hanya bersifat represif, tetapi juga preventif dan edukatif. 
Keberhasilan implementasi sangat bergantung pada kualitas sumber daya 

 
25 Maryam et al., “Context of Islamic Sharia Enforcement Policy in North Aceh District,” 
International Journal of Research and Innovation in Social Science 6, No. 12 (2022): 669–73. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...150 

 

manusia, koordinasi antar-lembaga, serta pemahaman masyarakat terhadap nilai-
nilai syariat. Kinerja Dinas Syariat Islam mencerminkan upaya sistematis dalam 
menjembatani teks qanun dengan praktik kehidupan masyarakat di lapangan, 
sekaligus menjadi tolok ukur efektivitas penegakan hukum berbasis agama. 

Penerapan qanun di lapangan menghadapi berbagai tantangan yang 
bersifat internal dan eksternal. Tantangan utama berasal dari rendahnya 
kesadaran masyarakat, kebiasaan dan budaya yang sulit diubah, keterbatasan SDM 
dan sarana prasarana, hambatan koordinasi antar-lembaga penegak hukum, serta 
kendala birokrasi terkait administrasi, regulasi, dan kewenangan. Kondisi ini 
menunjukkan bahwa keberhasilan penegakan syariat memerlukan pendekatan 
holistik, menggabungkan pembinaan moral, sosialisasi hukum, dan penguatan 
kapasitas kelembagaan. Penelitian ini menegaskan bahwa efektivitas Dinas Syariat 
Islam tidak hanya ditentukan oleh regulasi yang ada, tetapi juga oleh penerimaan 
masyarakat dan sinergi antar-lembaga. Hasil kajian ini memberikan gambaran 
nyata tentang dinamika penegakan syariat di Aceh dan menekankan pentingnya 
strategi adaptif dalam menghadapi kendala yang muncul, agar tujuan terciptanya 
masyarakat yang taat syariat dapat lebih optimal. 

 
  

Referensi 
Aksa, Fauzah Nur, T. Saifullah, and Al Farabi. “The Implementation of Qānūn of 

Jināyāt in Aceh: A Legal Point of View.” Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syari’ah dan 
Hukum 8, No. 1 (2023): 16–34. 
https://doi.org/10.22515/alahkam.v8i1.5896. 

Aksa, Fauzah Nur, T. Saifullah, and Al Farabi. “The Implementation of Qānūn of 
Jināyāt in Aceh: A Legal Point of View.” Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syari’ah dan 
Hukum 8, No. 1 (2023): 16–34. 
https://doi.org/10.22515/alahkam.v8i1.5896. 

Anggrahimi, Syuri, Hasnul Arifin Melayu, and T. Surya Reza. “Peran Wilayatul 
Hisbah pada Pencegahan Khamr di Kabupaten Simeulue.” Jurnal Sinergi 
Hukum dan Keadilan Nusantara 8, No. 3 (2025): 1–12. 

Annisaa, Winona Nur, and Fahmi Aunillah. “Telaah Filosofis, Yuridis, dan Sosiologis 
dalam Konteks Hukum Islam Kontemporer terhadap Syariah dan Qanun.” 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu Ilmu Al-Qur’an 6, No. 1 (2025): 289–300. 
https://doi.org/10.37985/hq.v6i1.514. 

Bukhari, Bukhari, and Azwir Azwir. “Moderasi Beragama di Aceh: Jalan Tengah 
dalam Keberagaman Syariat dan Nasionalisme.” Moderation: Journal of 
Religious Harmony 1, No. 2 (2024): 54–62. 
https://doi.org/10.47766/moderation.v1i2.4783. 

Djawas, Mursyid, and Soraya Devy. Syariat Islam dan Tantangan Global: Potret atas 
Fenomena Lokal di Aceh dan Pengaruh Kemajuan Teknologi Informasi. Vol. 1. 
Dinas Syariah Islam Aceh, 2022. https://repository.ar-
raniry.ac.id/id/eprint/27268/. 

Faiqah, Razita, Hasnul Arifin Melayu, and Azmil Umur. “Implementasi Qanun No. 6 
Tahun 2014 pada WH (Wilayatul Hisbah) dalam Pencegahan Pelanggaran di 
Kota Banda Aceh.” Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan 5, No. 2 (2025): 645–
57. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4855. 



Armida et al | Enforcement of Islamic...151 

 

Firdaus, Ahmad Juneidi, Lola Astari, and Firda Mustika Sari. “Various Methods of 
Establishing Contemporary Islamic Law.” Ulumuddin: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Keislaman 10, No. 1 (2020): 39–58. 
https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v10i1.340. 

Gustina, Ratna. “Strategi Dakwah Wilayatul Hisbah dalam Pelaksanaan 
Pengawasan Syari’at Islam di Kota Langsa.” Tadabbur: Jurnal Peradaban 
Islam 1, No. 1 (2019): 63–85. https://doi.org/10.22373/tadabbur.v1i1.11. 

Husni, Fakhrul, and Mohd Reza Pahlevi. “Urgensi Pendidikan Syariat Islam: 
Tinjauan terhadap Implementasi dan Tantangannya bagi Generasi Aceh.” 
Fitrah: International Islamic Education Journal 6, No. 2 (2024): 215–33. 
https://doi.org/10.22373/fitrah.v6i2.7484. 

Ismail, Fauzi. “Public’s Perception of the Implementation of Shari’a in Aceh (A 
Phenomenological Study on the Implementation of Islamic Shari’a in the 
City of Banda Aceh).” Jurnal Adabiya 26, No. 1 (2024): 99–109. 
https://doi.org/10.22373/adabiya.v26i1.20312. 

Jufrizal, Jufrizal. “Hukum Cambuk di Aceh: Antara Efek Jera dan Perlindungan Hak 
Asasi Manusia.” Madania: Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan Islam 
15, No. 1 (2025): 53–56. 

Mahmudin, Mahmudin. “Characteristics of Islamic Law and the Principles of Its 
Application.” Al-Falah: Jurnal Ilmiah Keislaman dan Kemasyarakatan 21, No. 
1 (2021): 16–41. https://doi.org/10.47732/alfalahjikk.v21i1.147. 

Manan, A. “Acceptance of the Implementation of Islamic Sharia Laws in West Aceh, 
Indonesia.” KnE Social Sciences, ahead of print, 2020. 
https://doi.org/10.18502/kss.v4i14.7919. 

Manan, Abdul, and Cut Intan Salasiyah. “Evaluating the Implementation of Sharia in 
Aceh, Indonesia: (Examining the Qanun Jinayat in Bireuen Regency).” Jurnal 
Ilmiah Peuradeun 9, No. 3 (2021): 549–66. 
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v9i3.593. 

Maryam, Endang Larasati Ms, Kismartini, and Ida Hayu Dwimawanti. “Context of 
Islamic Sharia Enforcement Policy in North Aceh District.” International 
Journal of Research and Innovation in Social Science 6, No. 12 (2022): 669–
73. 

Miles, M. B., and A. M. Huberman. Qualitative Data Analysis: An Expanded 
Sourcebook. 2nd ed. Sage Publications, 1994. 

Mubarok, Syaiful. “Penegakan Hukum Qanun Jinayat di Aceh Kaitannya dengan 
Pluralisme Hukum.” Jurnal Hukum Lex Generalis 6, No. 2 (2025): 1–12. 
https://doi.org/10.56370/jhlg.v6i2.637. 

Muklis, Muklis, and Abdillah Abi Imanu. “Sinergisitas Hukum Peran Dinas Syariat 
Islam dan Kepolisian Kota Langsa dalam Pemberantasan Maisir.” Iuris 
Studia: Jurnal Kajian Hukum 2, No. 3 (2021): 673–78. 
https://doi.org/10.55357/is.v2i3.194. 

Nurrahmi, Febri. “Mediated Representation of Sharia in Aceh: A Hybrid Approach 
to Media Frames.” Religions 13, No. 9 (2022): 857. 
https://doi.org/10.3390/rel13090857. 

Shadiqin, Sehat Ihsan, and Eka Srimulyani. “The Contested Authorities: Institution 
and Agency in the Enforcement of Sharia Law in Aceh, Indonesia.” Journal of 



Armida et al | Enforcement of Islamic...152 

 

Contemporary Islam and Muslim Societies 5, No. 2 (2022): 198–223. 
https://doi.org/10.30821/jcims.v5i2.10601. 

Winowoda, Oklin Riinan, and Akmal Quddus. “Kinerja Wilayatul Hisbah dalam 
Pelaksanaan Syariat Islam di Kota Banda Aceh, Provinsi Aceh.” Jurnal Media 
Birokrasi 3 (October 2021): 44–63. 
https://doi.org/10.33701/jmb.v3i2.2477. 

Zada, Khamami. “Sharia and Islamic State in Indonesia Constitutional Democracy: 
An Aceh Experience.” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan 
23, No. 1 (2023): 1–17. https://doi.org/10.18326/ijtihad.v23i1.1-18. 

Zada, Khamami, Windy Triana, Nur Hidayah, Ummi Kultsum, and Fathudin. 
“Muslim Youth Under Sharia Regime in Aceh: From Accommodation to 
Resistance.” Al-Ihkam: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 17, No. 2 (2022): 
412–33. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v17i2.7262. 

 


