AL-BAY’

urnal Hukum Ekonomi Syari’al

Vol. 5 No.2 (Januari-Desember 2025)

Al-Takharuj dan al-Munasakhat: Pendekatan Tafsir Maqasidi
terhadap Penyelesaian Warisan Kolektif
dan Negosiasi Kekeluargaan

Eqie Rohiqim Makhtum?
UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten

ekirohikim02@gmail.com

Avisina Alfaqih?
UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten
Avisina22@gemail.com

Submission Accepted Published
Des 13, 2025 Des 30, 2025 Des 30, 2025
Abstract

The phenomenon of collective inheritance often generates social problems within
contemporary Muslim communities, particularly when the distribution of inherited assets
cannot be carried out individually and leads to disputes among heirs. In this context, the
concepts of al-takharuj (voluntary withdrawal from inheritance rights in exchange for
compensation) and al-munasakhat (reconciliation of inheritance rights following the transfer
of property between generations of heirs) serve as two classical figh mechanisms that can
provide alternative solutions. This study employs a maqasidi tafsir approach to reinterpret
these two concepts within the framework of social justice and familial welfare. Through a
library-based analysis of classical and contemporary literature, it is found that the maqasidi
perspective allows a shift in inheritance understanding from a purely textual orientation
toward a functional one —prioritizing the values of al-‘adl (justice) and al-maslahah al-
‘ammah (public welfare). This approach also emphasizes the importance of family negotiation
as a social instrument to achieve distributive justice aligned with the principles of maqasid al-
shari‘ah. Consequently, a maqasid-based reinterpretation of takharuj and munasakhat offers
a humanistic, flexible, and contextually relevant model for resolving collective inheritance
issues in modern Muslim societies.

Keywords:  Takharuj,  Munasakhat, ~Magqasidi  Tafsir,  Collective Inheritance,
Family Negotiation.

' Fakultas Syariah dan Hukum UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten,241110072, Email.ekirohikim02@gmail.com
*Fakultas Syariah dan Hukum UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten,241110086, Email. Avisina22@gmail.com

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat 63


mailto:ekirohikim02@gmail.com
mailto:Avisina22@gmail.com
mailto:ekirohikim02@gmail.com
mailto:Avisina22@gmail.com

Abstrak

Permasalahan warisan kolektif kerap memunculkan persoalan sosial di kalangan
masyarakat Muslim modern, terutama ketika harta peninggalan tidak dapat dibagi
secara individual dan menimbulkan pertentangan antar ahli waris. Dalam konteks
ini, konsep al-takharuj (pengunduran diri sukarela dari hak waris dengan
kompensasi tertentu) dan al-munasakhat (penyelesaian hak waris setelah adanya
perpindahan harta antar generasi ahli waris) menjadi dua mekanisme fikih klasik
yang relevan sebagai solusi alternatif. Penelitian ini menerapkan pendekatan tafsir
magqasidi untuk menafsirkan kembali kedua konsep tersebut dalam bingkai keadilan
sosial serta kemaslahatan keluarga. Melalui studi kepustakaan terhadap karya-karya
klasik dan modern, ditemukan bahwa perspektif maqasidi memungkinkan
pergeseran pemahaman hukum waris dari pendekatan tekstual menuju pendekatan
fungsional, yaitu penyelesaian yang menekankan nilai al-‘adl (keadilan) dan al-
maslahah al-‘ammah (kemaslahatan umum). Pendekatan ini juga menyoroti
pentingnya negosiasi keluarga sebagai sarana sosial dalam mewujudkan keadilan
distributif yang sejalan dengan prinsip maqasid al-syari‘ah. Dengan demikian,
penafsiran ulang terhadap konsep takharuj dan munasakhat berbasis maqasid dapat
menjadi model penyelesaian warisan kolektif yang lebih humanis, adaptif, dan
relevan bagi masyarakat masa kini.

Kata kunci: Takhruj, Munasakhat, Tafsir Magasidi, Warisan Kolektif, Negosisasi
Kekeluargaan.

PENDAHULUAN

Persoalan warisan masih menjadi isu krusial dalam kehidupan masyarakat
Muslim modern. Dalam praktiknya, proses pembagian harta peninggalan sering
menemui hambatan karena bentuk kepemilikan yang bersifat kolektif (al-mal al-
musytarak) atau karena dinamika hubungan keluarga yang kompleks. Akibatnya,
muncul berbagai konflik yang menunjukkan adanya ketegangan antara norma
hukum Islam yang bersifat tekstual dan kebutuhan sosial yang menuntut keadilan
serta kemaslahatan (Fera Fareha, 2024). Oleh karena itu, diperlukan pendekatan baru
yang mampu menjembatani antara teks normatif dan realitas sosial, salah satunya
melalui konsep al-takharuj dan al-munasakhat.

Secara terminologis, al-takharuj mengacu pada pelepasan sukarela hak waris oleh
salah satu ahli waris dengan imbalan tertentu, sementara al-munasakhat berarti
peralihan atau redistribusi hak waris dari pihak yang telah meninggal dunia kepada
ahli waris berikutnya. Kedua konsep ini menunjukkan adanya fleksibilitas dalam
sistem kewarisan Islam yang bertujuan menjaga harmoni sosial dan mencegah
perselisihan di antara ahli waris. Namun, dalam praktik masyarakat modern, kedua
konsep tersebut seringkali kurang mendapat perhatian karena dominannya
pendekatan hukum yang kaku dan tekstual (Ahmad Aziz, 2017). Akibatnya, nilai-

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat 64



nilai al-‘adl (keadilan) dan al-maslahah (kemaslahatan) yang menjadi inti ajaran
hukum waris tidak selalu terwujud secara optimal.

Pendekatan tafsir maqasidi kemudian hadir sebagai paradigma interpretatif yang
menekankan pemahaman hukum Islam berdasarkan tujuan-tujuan syariat (maqgasid
al-syari‘ah), seperti perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-
‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) (Heni Sholihah, 2023). Dalam
konteks hukum waris, pendekatan ini menuntut keseimbangan antara norma teks
dan realitas sosial sehingga hukum tidak hanya berhenti pada aspek pembagian
nominal, tetapi juga memperhatikan kemaslahatan dan keharmonisan antaranggota
keluarga. Dengan demikian, takharuj dan munasakhat dapat dipahami bukan hanya
sebagai mekanisme teknis, melainkan juga sebagai refleksi nilai maqasid berupa
keadilan distributif dan perdamaian keluarga.

Selain pendekatan hukum, penyelesaian sengketa warisan juga perlu
mempertimbangkan negosiasi kekeluargaan (tafaahum ‘a’ili) sebagai upaya
komunikasi yang menekankan musyawarah dan kesepahaman (H. T. Harahap, F.
Ananda, dan I. R. Siddik Turnip, 2022). Dalam khazanah Islam, prinsip sulh
(perdamaian) merupakan bagian penting dari maqasid hukum yang menekankan
nilai keharmonisan sosial. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk
meninjau kembali konsep al-takharuj dan al-munasakhat melalui kerangka tafsir
magqasidi serta menawarkan model penyelesaian warisan kolektif berbasis negosiasi
kekeluargaan yang relevan dengan konteks sosial umat Islam masa kini.

Melalui integrasi tafsir maqasidi dan pendekatan dialogis kekeluargaan,
diharapkan penelitian ini memberikan kontribusi teoretis terhadap pengembangan
hukum keluarga Islam, sekaligus menawarkan model penyelesaian warisan yang
adil, maslahat, dan sesuai dengan nilai-nilai Islam.

TINJAUAN PUSTAKA

Warisan Kolektif dalam Perspektif Hukum Islam Kontemporer

Warisan kolektif (al-mal al-musytarak) merupakan fenomena yang kerap terjadi
dalam masyarakat Muslim, khususnya ketika harta peninggalan berupa tanah,
rumah, atau usaha keluarga yang sulit dibagi secara individual. Studi-studi
kontemporer menunjukkan bahwa praktik warisan kolektif sering menimbulkan
konflik antar ahli waris akibat ketegangan antara norma hukum waris yang bersifat
tekstual dan realitas sosial yang kompleks (Fareha, 2024; Abdullah & Rahman, 2022).
Dalam konteks ini, pendekatan hukum yang rigid sering kali gagal mewujudkan
keadilan substantif dan keharmonisan keluarga.

Sejumlah penelitian mutakhir menekankan perlunya pendekatan kontekstual
dalam penyelesaian warisan kolektif, dengan mempertimbangkan aspek sosial,
ekonomi, dan relasi kekeluargaan (Nasution, 2023). Hal ini menunjukkan bahwa
hukum waris Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi sosial yang melingkupinya.

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat 65



Konsep Al-Takharuj dalam Hukum Waris Islam

Al-takharuj merupakan mekanisme fikih yang memungkinkan seorang ahli
waris mengundurkan diri dari hak warisnya secara sukarela dengan kompensasi
tertentu. Dalam literatur fikih klasik, konsep ini dipandang sebagai bentuk
kesepakatan yang sah selama dilandasi kerelaan (taradi) dan tidak menimbulkan
kezaliman (Aziz, 2021).

Penelitian terbaru menunjukkan bahwa al-takharuj memiliki relevansi tinggi
dalam konteks modern, terutama sebagai instrumen penyelesaian konflik warisan
kolektif melalui kesepakatan kekeluargaan (Huda & Karim, 2022). Namun, sebagian
penelitian mencatat bahwa penerapan al-takharuj masih terbatas karena kurangnya
pemahaman masyarakat terhadap fleksibilitas hukum waris Islam (Sholihah, 2023).

Al-Munasakhat sebagai Mekanisme Redistribusi Warisan

Al-munasakhat merujuk pada penyelesaian hak waris ketika salah satu ahli
waris meninggal dunia sebelum proses pembagian warisan selesai, sehingga terjadi
peralihan hak kepada generasi berikutnya. Studi kontemporer menilai bahwa al-
munasakhat merupakan bentuk adaptasi hukum waris Islam terhadap dinamika
sosial keluarga besar yang berlapis (Al-Farugqi, 2021).

Dalam konteks warisan kolektif, al-munasakhat berfungsi sebagai mekanisme
redistribusi yang dapat menjaga kesinambungan kepemilikan dan mencegah
fragmentasi aset keluarga (Rahman & Yusuf, 2024). Namun, tanpa pendekatan nilai,
mekanisme ini berpotensi melahirkan ketidakadilan baru jika hanya diterapkan
secara matematis.

Tafsir Maqasidi dalam Hukum Waris Islam

Pendekatan tafsir maqasidi menekankan pemahaman hukum Islam
berdasarkan tujuan-tujuan syariat (magasid al-syari‘ah), seperti keadilan (al-‘adl),
kemaslahatan (al-maslahah), dan perlindungan harta (hifz al-mal). Dalam kajian
hukum keluarga Islam, pendekatan ini dipandang sebagai paradigma progresif yang
mampu menjembatani teks normatif dan realitas sosial (Auda, 2021; Kamali, 2022).
Penelitian mutakhir menunjukkan bahwa tafsir maqasidi memungkinkan
reinterpretasi hukum waris dari sekadar pembagian numerik menuju penyelesaian
yang berorientasi pada kesejahteraan keluarga dan harmoni sosial (Fauzan, 2023).
Oleh karena itu, integrasi al-takharuj dan al-munasakhat dalam kerangka magqasidi
menjadi penting untuk menghasilkan keadilan distributif yang substantif.

Negosiasi Kekeluargaan dan Prinsip Sulh dalam Penyelesaian Warisan

Negosiasi kekeluargaan (tafahum ‘a’ili) merupakan praktik sosial yang
menekankan musyawarah dan kesepakatan bersama dalam menyelesaikan sengketa
keluarga. Dalam Islam, prinsip sulh dipandang sebagai instrumen penting dalam
menjaga keharmonisan sosial dan merupakan bagian dari tujuan syariat (Harahap et
al., 2022). Studi terbaru menegaskan bahwa negosiasi keluarga berbasis nilai maqgasid
mampu mengurangi konflik warisan dan mendorong solusi yang lebih adil serta
berkelanjutan (Yasin & Mahmud, 2025). Dengan demikian, pendekatan dialogis ini

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat 66



melengkapi mekanisme fikih al-takharuj dan al-munasakhat dalam konteks
masyarakat Muslim modern.

Posisi dan Kebaruan Penelitian

Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang membahas al-takharuj dan al-
munasakhat secara normatif atau teknis, penelitian ini memposisikan kedua konsep
tersebut dalam kerangka tafsir maqasidi dan negosiasi kekeluargaan sebagai
instrumen penyelesaian warisan kolektif yang humanis dan kontekstual. Dengan
demikian, penelitian ini menawarkan model integratif yang menekankan keadilan
substantif, kemaslahatan keluarga, dan relevansi sosial hukum waris Islam di era
modern.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian terletak
pada analisis konseptual terhadap al-takharuj dan al-munasakhat dalam hukum
waris Islam melalui perspektif tafsir maqasidi (M. S. Nasrullah, 2023). Data penelitian
bersumber dari literatur primer seperti kitab fikih klasik (Al-Figh al-Islmi wa
Adillatuh karya Wahbah az-Zuhaili dan Ahkam al-Tirkah wa al-Miras karya
Muhammad Abu Zahrah), serta sekunder berupa jurnal ilmiah dan buku-buku
modern tentang magqasid al-syari‘ah dan hukum waris. Analisis dilakukan dengan
pendekatan tafsir maqasidi, yaitu cara memahami teks hukum berdasarkan tujuan-
tujuan syariat yang menekankan pada nilai keadilan dan kemaslahatan (Heni
Sholihah, 2023). Penelitian ini menelusuri makna ayat-ayat kewarisan, kemudian
mengaitkannya dengan konteks sosial melalui analisis isi (content analysis) untuk
menemukan relevansi nilai maqgasid terhadap praktik takharuj dan munasakhat
dalam penyelesaian warisan kolektif (Zainal Abidin, 2021).

Metode ini diharapkan dapat menghadirkan pemahaman yang lebih dinamis
terhadap hukum waris Islam, sehingga konsep takharuj dan munasakhat tidak
hanya dilihat dari aspek normatif, tetapi juga fungsional dalam menjaga keadilan
dan keharmonisan keluarga.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep dan Landasan Normatif Al-Takharuj dalam Perspektif Hukum Islam

Konsep al-takharuj menempati posisi penting dalam sistem kewarisan Islam
karena mencerminkan fleksibilitas hukum Islam dalam merespons dinamika sosial
yang kompleks. Secara etimologis, istilah takharuj berasal dari kata kharaja yang
berarti “keluar” atau “menarik diri”. Dalam konteks faraidh, istilah ini menunjuk
pada tindakan seorang ahli waris yang secara sukarela melepaskan haknya atas
bagian warisan dengan imbalan atau kompensasi tertentu yang disetujui bersama.

Para ulama fikih klasik maupun kontemporer memandang takharuj sebagai
bentuk penyelesaian damai (sulh) dalam perkara warisan yang diperbolehkan oleh

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat-67



syariat, selama didasarkan pada prinsip kerelaan (taradi) dan tanpa adanya unsur
paksaan (ikrah) atau ketidakjelasan (gharar). Hal ini menunjukkan bahwa takharuj
bukan hanya sekadar transaksi material, tetapi juga mekanisme sosial yang

berlandaskan keadilan (“adl) dan musyawarah (syura) untuk menjaga keharmonisan
keluarga (Zainal Abidin, 2020).

Mazhab Hanafi dan Syafi‘i termasuk di antara mazhab yang secara komprehensif
membahas kebolehan takharuj. Dalam pandangan ulama Hanafi, praktik ini
diperbolehkan apabila semua ahli waris sepakat secara sukarela dan memperoleh
kejelasan mengenai nilai kompensasi. Adapun wulama Syafii menegaskan
pentingnya kejelasan akad agar tidak menimbulkan perselisihan di kemudian hari.

Wahbah az-Zuhaili dalam Al-Figh al-Islam wa Adillatuh menegaskan bahwa
takharuj merupakan bentuk ijtihad sosial yang sesuai dengan prinsip maqasid al-
syari‘ah, sebab ia mampu menghindarkan konflik dan menyelesaikan sengketa
warisan secara damai tanpa harus melalui proses peradilan. Dengan demikian,
takharuj merupakan manifestasi nyata dari dua tujuan pokok syariat, yaitu hifz al-
mal (menjaga harta) dan fifz al-nafs (menjaga hubungan antarmanusia). Praktik ini
tidak hanya memiliki dasar hukum, tetapi juga nilai sosial dan moral yang tinggi.

Dalam konteks kekinian, takharuj menjadi solusi yang sangat relevan terutama
bagi kasus warisan kolektif yakni warisan berupa aset yang sulit dibagi secara fisik,
seperti rumah, lahan, atau usaha keluarga (Hasyim Nawawi, 2023). Sering Kkali,
ketidakmampuan membagi harta tersebut secara adil memicu konflik di antara ahli
waris. Melalui takharuj, Islam menghadirkan solusi yang mengakomodasi
kepentingan semua pihak: ahli waris yang mundur mendapatkan kompensasi wajar,
sedangkan yang lain memperoleh hak pengelolaan tanpa menimbulkan perpecahan
(Nur Kholis, 2023).

Pendekatan maqasidi terhadap takharuj memandang praktik ini sebagai sarana
aktualisasi nilai-nilai spiritual Islam, seperti kasih sayang (rahmah), keadilan (‘adl),
dan persaudaraan (ukhuwwah). Dengan kata lain, takharuj bukan sekadar perjanjian
hukum, melainkan wujud dari ishlah (rekonsiliasi) yang dianjurkan oleh Al-Qur’an,
sebagaimana firman Allah:

“Dan jika dua golongan dari orang-orang mukmin berperang, maka damaikanlah
antara keduanya...” (QS. Al-Hujurat [49]: 9).

Ayat tersebut menunjukkan bahwa semangat perdamaian dalam Islam
mencakup berbagai ranah kehidupan, termasuk dalam penyelesaian sengketa
warisan. Oleh karena itu, takharuj berfungsi sebagai instrumen untuk menjaga
keharmonisan sosial sekaligus menegakkan asas keadilan dan kemaslahatan (Heni
Sholihah, 2023). Dalam praktik lapangan, pelaksanaan takharuj biasanya dituangkan
dalam kesepakatan tertulis atau lisan yang disahkan oleh seluruh ahli waris di
hadapan tokoh agama atau notaris syariah. Model penyelesaian ini tidak hanya
mencegah potensi perselisihan, tetapi juga memperkuat nilai tanggung jawab
bersama dalam keluarga Muslim. Selain itu, praktik ini menggambarkan

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat 68



adaptabilitas hukum Islam yang mampu menyesuaikan diri dengan perubahan
sosial tanpa mengabaikan esensi maqasid al-syari’ah (Ahmad Munir, 2023).

Dalam konteks hukum nasional Indonesia, konsep takharuj sejalan dengan
semangat musyawarah dan mufakat sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum
Islam (KHI) Pasal 183, yang menegaskan bahwa pembagian harta waris sebaiknya
ditempuh melalui musyawarah keluarga untuk mencapai keadilan dan kerukunan.
Dengan demikian, takharuj tidak hanya relevan secara teologis, tetapi juga
kontekstual secara yuridis, karena mampu mewujudkan keadilan distributif
sekaligus memperkuat harmoni sosial di tengah masyarakat Muslim modern
(Rahmat Hidayat, 2024).

Al-Munasakhat dan Dinamika Kewarisan Berlapis

Konsep al-munasakhat merupakan salah satu pembahasan penting dalam fikih
kewarisan Islam yang memiliki relevansi kuat hingga masa kini. Secara bahasa,
istilah munasakhat berasal dari kata nasakha, yang bermakna “mengganti,”
“memindahkan,” atau “mengalihkan sesuatu kepada pihak lain.” Dalam konteks
faraidh, munasakhat menggambarkan kondisi ketika seorang ahli waris meninggal
dunia sebelum proses pembagian harta selesai, sehingga hak warisnya berpindah
kepada ahli waris berikutnya. Keadaan semacam ini sering kali menimbulkan situasi
pewarisan berlapis (multi-layered inheritance), yang membutuhkan kehati-hatian
dan kecermatan dalam menentukan porsi hak masing-masing pihak agar tidak
terjadi ketimpangan.

Dari sisi hukum, mayoritas ulama dari berbagai mazhab sepakat bahwa
pelaksanaan munasakhat harus memperhatikan urutan wafatnya para pewaris,
identitas ahli waris pengganti, dan hak-hak yang belum terselesaikan. Kesalahan
dalam aspek ini berpotensi menimbulkan ketidakadilan serta sengketa dalam
keluarga. Karena itu, sistem pencatatan dan dokumentasi administrasi waris sangat
dibutuhkan untuk menjamin keabsahan dan transparansi proses pembagian
(Muhammad Nur, 2020). Dalam masyarakat modern, persoalan ini menjadi lebih
kompleks karena munculnya bentuk-bentuk harta baru seperti aset digital, saham,
dan tabungan elektronik yang memerlukan pendekatan hukum Islam yang lebih
kontekstual.

Melalui pendekatan tafsir maqasidi, munasakhat tidak hanya dipahami sebagai
proses teknis pembagian harta, tetapi juga sebagai instrumen moral untuk menjaga
keseimbangan antar generasi. Dengan prinsip magqasid al-syari‘ah, praktik
munsakhat berfungsi melindungi hifz al-nasl (kelangsungan keturunan) serta hifz al-
mal (perlindungan harta), yang keduanya termasuk dalam tujuan utama hukum
Islam. Pendekatan ini menekankan bahwa hukum waris tidak hanya harus sesuai
dengan teks normatif, tetapi juga harus memberikan kemaslahatan sosial serta
mencegah terjadinya konflik yang merusak hubungan kekeluargaan (M. Amin
Abdullah, 2021).

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat 69



Lebih dari sekadar aturan hukum, munasakhat berfungsi sebagai sarana
rekonsiliasi sosial yang mencerminkan nilai keadilan dan kasih sayang dalam Islam.
Ketika pembagian warisan dilakukan berdasarkan prinsip kerelaan, musyawarah,
dan keadilan, maka hukum Islam benar-benar berfungsi sebagai penjaga
keharmonisan keluarga (Ahmad Munif Suratmaputra, 2021).

Wahbah az-Zuhaili menegaskan bahwa prinsip keadilan dalam hukum waris
Islam tidak hanya bersifat matematis, tetapi juga berorientasi pada kemaslahatan dan
keseimbangan sosial.

Dalam konteks hukum positif di Indonesia, pendekatan magqasidi terhadap
munasakhat dapat diintegrasikan ke dalam sistem hukum mnasional untuk
memperkuat keadilan sosial dan kepastian hukum (Azhari Akmal Tarigan, 2022).
Dengan demikian, munasakhat bukan sekadar simbol pewarisan berlapis, tetapijuga
wujud aktualisasi nilai moral dan spiritual Islam yang relevan bagi masyarakat
modern.

Negosiasi Kekeluargaan sebagai Implementasi Prinsip Ishlah

Dalam kehidupan sosial umat Islam masa kini, penyelesaian sengketa warisan
tidak hanya berkaitan dengan aspek hukum formal, tetapi juga menyentuh dimensi
emosional, moral, dan hubungan kekeluargaan. Pengalaman empiris menunjukkan
bahwa penyelesaian perkara waris melalui jalur litigasi sering kali memperburuk
hubungan antar ahli waris karena sifatnya yang konfrontatif dan prosedural
(Fathurrahman Djamil, 2018). Sebaliknya, musyawarah keluarga atau negosiasi damai
lebih sering menghasilkan kesepakatan yang adil serta menjaga keharmonisan
antaranggota keluarga. Pendekatan ini sejalan dengan nilai dasar ishlah
(perdamaian) yang ditegaskan dalam Al-Qur’an, sebagaimana dalam QS. An-Nisa’
[4]:128 yang menegaskan bahwa “perdamaian itu lebih baik.”

Negosiasi dalam konteks keluarga bukan sekadar upaya menyelesaikan sengketa
harta, melainkan sarana memperkuat tali silaturahmi dan rasa tanggung jawab sosial
di antara anggota keluarga. Dalam perspektif maqasid al-syari‘ah, proses ishlah
mencerminkan pelaksanaan nilai hifz al-‘ird (menjaga kehormatan) dan hifz al-
‘usrah (melindungi keutuhan keluarga). Artinya, perdamaian dipandang sebagai
wujud nyata dari keadilan substantif, yang lebih tinggi nilainya dibandingkan
sekadar keputusan hukum yang bersifat kaku dan tekstual.

Kajian-kajian mutakhir menunjukkan bahwa model penyelesaian sengketa
berbasis ishlah berkontribusi besar dalam menjaga stabilitas sosial. Menurut
penelitian Muslih (2020), pendekatan musyawarah dan mediasi dalam perkara waris
di beberapa daerah mampu menekan konflik keluarga hingga 60%, khususnya ketika
difasilitasi oleh tokoh agama yang dipercaya oleh kedua belah pihak (Muslih, 2020).

Hal ini menunjukkan bahwa nilai spiritual dan moral memiliki peran yang tak
tergantikan dalam menciptakan keadilan sosial dan harmoni keluarga.

Lebih jauh, penerapan konsep takharuj (pengunduran diri sukarela dari hak
waris) dan munasakhat (perpindahan hak waris karena kematian berlapis) yang

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat 70



dilandasi prinsip ishlah menggambarkan fleksibilitas hukum Islam dalam
merespons kebutuhan sosial (M. Syaifuddin, 2021). Kedua konsep ini
memungkinkan terciptanya kesepakatan bersama berdasarkan asas kemaslahatan
dan keadilan, sekaligus menghindari pertikaian yang berlarut-larut. Dengan
demikian, hukum Islam berfungsi bukan hanya sebagai sistem normatif, tetapi juga
sebagai sarana etis untuk menjaga keseimbangan sosial dan memperkuat solidaritas
antar generasi.

Pada tataran yang lebih luas, praktik negosiasi kekeluargaan yang berlandaskan
ishlah menegaskan pentingnya pendekatan maqasidi dalam penegakan hukum
Islam. Pendekatan ini mendorong penafsiran hukum yang lebih kontekstual dan
berorientasi pada nilai-nilai kemaslahatan, tanpa meninggalkan prinsip syariat.
Dengan cara ini, penyelesaian sengketa warisan tidak hanya menyangkut distribusi
harta, tetapi juga berfungsi sebagai media memperkuat persaudaraan, menjaga
martabat keluarga, serta menegakkan cita-cita keadilan Islam.

Sintesis: Integrasi Nilai Maqasid dan Realitas Sosial

Dari uraian sebelumnya dapat dipahami bahwa al-takharuj dan al-munasakhat
merupakan representasi dari fleksibilitas hukum Islam yang mampu beradaptasi
dengan perkembangan sosial masyarakat modern. Kedua konsep tersebut
menegaskan bahwa hukum Islam memiliki karakter dinamis dan kontekstual, tidak
hanya berhenti pada tataran normatif, tetapi juga menyesuaikan diri dengan
kebutuhan sosial dan budaya umat. Melalui pendekatan tafsir maqasidi, hukum
waris dipahami tidak sekadar sebagai instrumen legal-formal, melainkan sebagai
perwujudan nilai-nilai kemaslahatan (maslahah), keadilan (‘adl), dan kasih sayang
(rahmah) yang menjadi fondasi syariat Islam.

Konsep takharuj menonjolkan nilai kerelaan dan semangat musyawarah sebagai
sarana memperkuat solidaritas serta harmoni keluarga. Sementara itu, munasakhat
mencerminkan kesinambungan hak dan tanggung jawab antargenerasi, menjamin
agar warisan tidak menjadi sumber perselisihan, melainkan alat memperkuat
kesejahteraan dan kebersamaan keluarga. Integrasi kedua prinsip ini dalam
kerangka maqasid menunjukkan bahwa hukum waris Islam bukan hanya sekadar
mekanisme distribusi harta, tetapi juga instrumen sosial yang bertujuan menjaga
keseimbangan dan keadilan dalam kehidupan keluarga Muslim (A. M. Habibi, 2021)

Dalam konteks masyarakat modern, penerapan pendekatan magqasidi
menawarkan ruang bagi pembaruan pemahaman hukum Islam agar tetap relevan
tanpa menanggalkan nilai-nilai pokoknya. Sejalan dengan pemikiran Jasser Auda,
magqasid al-syari‘ah berfungsi sebagai sistem terbuka (open system) yang
memungkinkan terjadinya dialog antara teks, konteks, dan tujuan hukum untuk
menghasilkan pemahaman yang adaptif. Oleh karena itu, penyelesaian persoalan
warisan kolektif melalui takharuj dan munasakhat bukan hanya solusi yuridis, tetapi
juga bentuk implementasi nilai-nilai maqgasid yang menekankan perlindungan
terhadap harta (hifz al-mal), kehidupan (hifzal-nafs), dan keutuhan keluarga (hifz al-
‘usrah) (Ahmad Baidowi, 2021).

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat -1



Penelitian-penelitian mutakhir memperkuat pentingnya integrasi maqasid dalam
penyelesaian hukum keluarga. Nurul Hidayati (2022) menemukan bahwa penerapan
maqasid dalam sengketa waris di masyarakat Madura berhasil menekan konflik
keluarga melalui mediasi berbasis musyawarah dan prinsip ishlah. Begitu pula, Fera
Fareha (2024) menyebut bahwa pendekatan maqasid berperan penting dalam
menjembatani antara norma tekstual hukum waris dengan realitas sosial umat Islam
di era kontemporer.

Dengan demikian, integrasi antara nilai maqasid dan realitas sosial melahirkan
paradigma hukum Islam yang lebih hidup dan berorientasi pada kemaslahatan
manusia (living maqasidic law). Pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam
tidak sekadar sistem normatif, tetapi juga tatanan etis dan sosial yang menjaga
keseimbangan antara teks wahyu dan kebutuhan manusia. Integrasi konsep
takharuj, munasakhat, dan pendekatan magqasidi menjadi model ideal dalam
menjawab problematika warisan kolektif modern sekaligus menunjukkan bahwa

hukum Islam memiliki kapasitas transformatif dalam menciptakan keadilan yang
berkeadaban.

KESIMPULAN

Dari keseluruhan uraian yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan bahwa al-
takharuj dan al-munasakhat merupakan dua instrumen penting dalam hukum waris
Islam yang mencerminkan dinamika serta elastisitas syariat dalam menjawab
kebutuhan masyarakat modern. Jika dipahami melalui pendekatan tafsir maqasidi,
kedua konsep tersebut tidak hanya dimaknai sebagai prosedur pembagian harta
warisan, tetapi juga sebagai mekanisme penyelesaian sosial yang berpijak pada nilai
keadilan (al-‘adl), kemaslahatan (al-maslahah), dan keharmonisan keluarga (al-
usrah). Pendekatan maqgasid memberi arah baru dalam memahami hukum waris,
yakni dengan menekankan keseimbangan antara teks normatif dan konteks sosial,
sehingga hukum Islam mampu tampil adaptif dan solutif terhadap problem warisan
kolektif yang sering memicu konflik.

Dalam kerangka ini, al-takharuj merepresentasikan semangat kerelaan,
musyawarah, dan perdamaian keluarga, sedangkan al-munasakhat menunjukkan
kesinambungan tanggung jawab dan keadilan antar generasi. Dengan demikian,
hukum waris Islam melalui perspektif maqasid bukan hanya mempertahankan nilai
teologisnya, tetapi juga memperkuat perannya sebagai sistem sosial yang humanis
dan relevan dengan perubahan zaman. Ke depan, diperlukan pengembangan kajian
dan implementasi maqasid dalam praktik peradilan agama dan lembaga mediasi
berbasis syariah, agar prinsip keadilan substantif dalam hukum waris Islam benar-
benar dapat terwujud dalam kehidupan masyarakat yang majemuk dan dinamis.

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat (2



REFERENSI

Abdullah, M., & Rahman, F. (2022). Collective inheritance disputes in Muslim societies: A
socio-legal approach. Journal of Islamic Family Law, 14(2), 115-132.

Abidin, Zainal. “Analisis Isi dalam Penelitian Hukum Islam.” Jurnal Ilmu Syariah 7, no.
1(2021).

Abidin, Zainal. “Rekonstruksi Nilai Maqgasid al-Syari’ah dalam Hukum Waris Islam.”
Jurnal Al-Ahkam 30, no. 2 (2020).

Abdullah, M. Amin. “Paradigma Magqasid Syariah dalam Penafsiran Kontekstual.” Jurnal
Al-Itgan 5, no. 2 (2021).

Al-Faruqi, I. (2021). Munasakhat and intergenerational inheritance in Islamic law. Islamic
Law Review, 9(1), 45-62.

Auda, J. (2021). Magasid al-Shariah as philosophy of Islamic law (2nd ed.). London: IIIT.

Aziz, A. (2021). Takharuj as an alternative dispute resolution in Islamic inheritance. Al-
Ahkam Journal, 31(1), 89-104.

Aziz, Ahmad. “Pembagian Waris Berdasarkan Tingkat Kesejahteraan Ahli Waris dalam
Tinjauan Magqasid Shariah.” Al-Ihkam: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial 12, no.
1(2017).

Baidowi, Ahmad. “Integrasi Nilai Magqasid dalam Hukum Keluarga Islam di Indonesia.”
Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah 21, no. 2 (2021).

Djamil, Fathurrahman. Hukum Kewarisan Islam di Indonesia: Analisis Kontekstual dan
Aplikatif. Jakarta: Kencana, 2018.

Fareha, Fera. “Magasid Asy-Syari’ah dalam Konteks Hukum Waris Menurut Fazlur
Rahman.” Jurnal Syariati 9, no. 1 (2024).

Fauzan, M. (2023). Magasidi interpretation of Islamic family law. Ahkam: Jurnal Hukum
Islam, 23(2), 201-220.

Habibi, A. M. “Hukum Waris Islam dan Dinamika Sosial: Pendekatan Magqasid al-Shariah.”
Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 15, no. 1 (2021)

Harahap, H. T., F. Ananda, dan I. R. Siddik Turnip. “Alternatif Lain Pembagian
Warisan: Perdamaian, Ahli Waris Pengganti, dan Sistem Kewarisan Kolektif.” Jurnal
al-Wagqgfu 5, no. 2 (2022).

Hidayat, Rahmat. “Hukum Waris Islam dalam Perspektif Sosio-Magqasidi.” Jurnal Al-
Manhaj 9, no. 1 (2024).

Hidayati, Nurul. “Pendekatan Maqgasid dalam Penyelesaian Sengketa Harta Waris: Studi
Kasus di Masyarakat Madura.” Al-Mizan: Jurnal Hukum dan Syariah 9, no. 1
(2022).

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat -7 3



Huda, N., & Karim, A. (2022). Takharuj and inheritance settlement in contemporary
Indonesia. Al-Thkam: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 17(2), 233-252.

Kamali, M. H. (2022). Justice and public interest in Islamic law. Cambridge: Islamic Texts
Society.

Kholis, Nur. “Takharuj sebagai Solusi Penyelesaian Warisan Kolektif.” Asy-Syakhsiyyah:
Jurnal Hukum Keluarga Islam 5, no. 2 (2023).

Munif Suratmaputra, Ahmad. “Pendekatan Magasid Syariah dalam Reformasi Hukum
Islam.” Jurnal Hukum Islam 19, no. 1 (2021).

Munir, Ahmad. “Keadilan dan Musyawarah dalam Penyelesaian Waris di Indonesia.” Al-
[jtima": Jurnal Ilmu Sosial dan Hukum Islam 8, no. 2 (2023).

Muslih. “Implementasi Prinsip Ishlah dalam Penyelesaian Sengketa Waris di Pengadilan
Agama.” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 14, no. 1 (2020).

Nasrullah, M. S. “Metodologi Penelitian Hukum Islam dalam Perspektif Kualitatif.” Jurnal
Asy-Syakhsiyyah 5, no. 2 (2023).

Nawawi, Hasyim. “Praktik Takharuj dalam Masyarakat Muslim Modern.” Jurnal Al-
Manhaj 7, no. 1 (2023).

Nur, Muhammad. “Relevansi Munasakhat dalam Sistem Waris Kontemporer.” Jurnal Al-
Manhaj: Kajian Hukum Islam 10, no. 2 (2020).

Sholihah, Heni. “Tafsir Magqasidi as an Alternative Method Legal Istinbat.” Afkar: Jurnal
Akidah dan Filsafat Islam 3, no. 2 (2023)

Syaifuddin, M. “Reaktualisasi Konsep Takharuj dalam Penyelesaian Sengketa Waris di Era
Modern.” Jurnal Al-Thkam 16, no. 2 (2021).

Tarigan, Azhari Akmal. “Integrasi Hukum Islam dan Hukum Positif dalam Konteks
Kewarisan.” Jurnal Magashid Syariah 3, no. 1 (2022).

Yasin, M., & Mahmud, R. (2025). Magasid-based family mediation in Islamic inheritance.
Journal of Islamic Mediation Studies, 3(1), 55-73.

Egie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat {4



