
Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…63 

 

 
Al-Takharuj dan al-Munasakhat: Pendekatan Tafsir Maqasidi 

terhadap Penyelesaian Warisan Kolektif 
dan Negosiasi Kekeluargaan 

 

Eqie Rohiqim Makhtum1 
UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten 

ekirohikim02@gmail.com 
 

Avisina Alfaqih2 
UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten 

Avisina22@gmail.com 
 

Submission Accepted Published 

Des 13, 2025 Des 30, 2025 Des 30, 2025 

 

 

Abstract 

The phenomenon of collective inheritance often generates social problems within 
contemporary Muslim communities, particularly when the distribution of inherited assets 
cannot be carried out individually and leads to disputes among heirs. In this context, the 
concepts of al-takharuj (voluntary withdrawal from inheritance rights in exchange for 
compensation) and al-munasakhat (reconciliation of inheritance rights following the transfer 
of property between generations of heirs) serve as two classical fiqh mechanisms that can 
provide alternative solutions. This study employs a maqaṣidi tafsir approach to reinterpret 
these two concepts within the framework of social justice and familial welfare. Through a 
library-based analysis of classical and contemporary literature, it is found that the maqaṣidi 
perspective allows a shift in inheritance understanding from a purely textual orientation 
toward a functional one—prioritizing the values of al-‘adl (justice) and al-maṣlaḥah al-
‘ammah (public welfare). This approach also emphasizes the importance of family negotiation 
as a social instrument to achieve distributive justice aligned with the principles of maqaṣid al-
shari‘ah. Consequently, a maqāṣid-based reinterpretation of takharuj and munāsakhat offers 
a humanistic, flexible, and contextually relevant model for resolving collective inheritance 
issues in modern Muslim societies. 

Keywords: Takharuj, Munasakhat, Maqasidi Tafsir, Collective Inheritance, 
Family Negotiation. 

 
1 Fakultas  Syariah  dan  Hukum  UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten,241110072, Email.ekirohikim02@gmail.com 
2Fakultas Syariah dan Hukum UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten,241110086, Email. Avisina22@gmail.com 

 

 

mailto:ekirohikim02@gmail.com
mailto:Avisina22@gmail.com
mailto:ekirohikim02@gmail.com
mailto:Avisina22@gmail.com


Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…64 

 

Abstrak 

Permasalahan warisan kolektif kerap memunculkan persoalan sosial di kalangan 
masyarakat Muslim modern, terutama ketika harta peninggalan tidak dapat dibagi 
secara individual dan menimbulkan pertentangan antar ahli waris. Dalam konteks 
ini, konsep al-takharuj (pengunduran diri sukarela dari hak waris dengan 
kompensasi tertentu) dan al-munāsakhat (penyelesaian hak waris setelah adanya 
perpindahan harta antar generasi ahli waris) menjadi dua mekanisme fikih klasik 
yang relevan sebagai solusi alternatif. Penelitian ini menerapkan pendekatan tafsir 
maqāṣ idī untuk menafsirkan kembali kedua konsep tersebut dalam bingkai keadilan 
sosial serta kemaslahatan keluarga. Melalui studi kepustakaan terhadap karya-karya 
klasik dan modern, ditemukan bahwa perspektif maqāṣ idī memungkinkan 
pergeseran pemahaman hukum waris dari pendekatan tekstual menuju pendekatan 
fungsional, yaitu penyelesaian yang menekankan nilai al-‘adl (keadilan) dan al-
maṣ laḥ ah al-‘ammah (kemaslahatan umum). Pendekatan ini juga menyoroti 
pentingnya negosiasi keluarga sebagai sarana sosial dalam mewujudkan keadilan 
distributif yang sejalan dengan prinsip maqasid al-syari‘ah. Dengan demikian, 
penafsiran ulang terhadap konsep takharuj dan munasakhat berbasis maqasid dapat 
menjadi model penyelesaian warisan kolektif yang lebih humanis, adaptif, dan 
relevan bagi masyarakat masa kini. 

Kata kunci: Takhruj, Munasakhat, Tafsir Maqasidi, Warisan Kolektif, Negosisasi 
Kekeluargaan. 

  

PENDAHULUAN 

Persoalan warisan masih menjadi isu krusial dalam kehidupan masyarakat 
Muslim modern. Dalam praktiknya, proses pembagian harta peninggalan sering 
menemui hambatan karena bentuk kepemilikan yang bersifat kolektif (al-mal al-
musytarak) atau karena dinamika hubungan keluarga yang kompleks. Akibatnya, 
muncul berbagai konflik yang menunjukkan adanya ketegangan antara norma 
hukum Islam yang bersifat tekstual dan kebutuhan sosial yang menuntut keadilan 
serta kemaslahatan (Fera Fareha, 2024). Oleh karena itu, diperlukan pendekatan baru 
yang mampu menjembatani antara teks normatif dan realitas sosial, salah satunya 
melalui konsep al-takharuj dan al-munasakhat. 

Secara terminologis, al-takharuj mengacu pada pelepasan sukarela hak waris oleh 
salah satu ahli waris dengan imbalan tertentu, sementara al-munāsakhat berarti 
peralihan atau redistribusi hak waris dari pihak yang telah meninggal dunia kepada 
ahli waris berikutnya. Kedua konsep ini menunjukkan adanya fleksibilitas dalam 
sistem kewarisan Islam yang bertujuan menjaga harmoni sosial dan mencegah 
perselisihan di antara ahli waris. Namun, dalam praktik masyarakat modern, kedua 
konsep tersebut seringkali kurang mendapat perhatian karena dominannya 

pendekatan hukum yang kaku dan tekstual (Ahmad Aziz, 2017). Akibatnya, nilai-



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…65 

 

nilai al-‘adl (keadilan) dan al-maṣ laḥ ah (kemaslahatan) yang menjadi inti ajaran 
hukum waris tidak selalu terwujud secara optimal. 

Pendekatan tafsir maqasidi kemudian hadir sebagai paradigma interpretatif yang 
menekankan pemahaman hukum Islam berdasarkan tujuan-tujuan syariat (maqasid 
al-syari‘ah), seperti perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-

‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) (Heni Sholihah, 2023). Dalam 

konteks hukum waris, pendekatan ini menuntut keseimbangan antara norma teks 
dan realitas sosial sehingga hukum tidak hanya berhenti pada aspek pembagian 
nominal, tetapi juga memperhatikan kemaslahatan dan keharmonisan antaranggota 
keluarga. Dengan demikian, takharuj dan munasakhat dapat dipahami bukan hanya 
sebagai mekanisme teknis, melainkan juga sebagai refleksi nilai maqasid berupa 
keadilan distributif dan perdamaian keluarga. 

Selain pendekatan hukum, penyelesaian sengketa warisan juga perlu 
mempertimbangkan negosiasi kekeluargaan (tafaahum ‘a’ili) sebagai upaya 
komunikasi yang menekankan musyawarah dan kesepahaman (H. T. Harahap, F. 
Ananda, dan I. R. Siddik Turnip, 2022). Dalam khazanah Islam, prinsip sulh 
(perdamaian) merupakan bagian penting dari maqasid hukum yang menekankan 
nilai keharmonisan sosial. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk 
meninjau kembali konsep al-takharuj dan al-munasakhat melalui kerangka tafsir 
maqasidi serta menawarkan model penyelesaian warisan kolektif berbasis negosiasi 
kekeluargaan yang relevan dengan konteks sosial umat Islam masa kini. 

Melalui integrasi tafsir maqasidi dan pendekatan dialogis kekeluargaan, 
diharapkan penelitian ini memberikan kontribusi teoretis terhadap pengembangan 
hukum keluarga Islam, sekaligus menawarkan model penyelesaian warisan yang 
adil, maslahat, dan sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

 
TINJAUAN PUSTAKA 
Warisan Kolektif dalam Perspektif Hukum Islam Kontemporer 

Warisan kolektif (al-māl al-musytarak) merupakan fenomena yang kerap terjadi 
dalam masyarakat Muslim, khususnya ketika harta peninggalan berupa tanah, 
rumah, atau usaha keluarga yang sulit dibagi secara individual. Studi-studi 
kontemporer menunjukkan bahwa praktik warisan kolektif sering menimbulkan 
konflik antar ahli waris akibat ketegangan antara norma hukum waris yang bersifat 
tekstual dan realitas sosial yang kompleks (Fareha, 2024; Abdullah & Rahman, 2022). 
Dalam konteks ini, pendekatan hukum yang rigid sering kali gagal mewujudkan 
keadilan substantif dan keharmonisan keluarga. 

Sejumlah penelitian mutakhir menekankan perlunya pendekatan kontekstual 
dalam penyelesaian warisan kolektif, dengan mempertimbangkan aspek sosial, 
ekonomi, dan relasi kekeluargaan (Nasution, 2023). Hal ini menunjukkan bahwa 
hukum waris Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi sosial yang melingkupinya. 
 



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…66 

 

Konsep Al-Takharuj dalam Hukum Waris Islam 
Al-takharuj merupakan mekanisme fikih yang memungkinkan seorang ahli 

waris mengundurkan diri dari hak warisnya secara sukarela dengan kompensasi 
tertentu. Dalam literatur fikih klasik, konsep ini dipandang sebagai bentuk 
kesepakatan yang sah selama dilandasi kerelaan (tarāḍī) dan tidak menimbulkan 
kezaliman (Aziz, 2021). 

Penelitian terbaru menunjukkan bahwa al-takharuj memiliki relevansi tinggi 
dalam konteks modern, terutama sebagai instrumen penyelesaian konflik warisan 
kolektif melalui kesepakatan kekeluargaan (Huda & Karim, 2022). Namun, sebagian 
penelitian mencatat bahwa penerapan al-takharuj masih terbatas karena kurangnya 
pemahaman masyarakat terhadap fleksibilitas hukum waris Islam (Sholihah, 2023). 
 
Al-Munāsakhat sebagai Mekanisme Redistribusi Warisan 

Al-munāsakhat merujuk pada penyelesaian hak waris ketika salah satu ahli 
waris meninggal dunia sebelum proses pembagian warisan selesai, sehingga terjadi 
peralihan hak kepada generasi berikutnya. Studi kontemporer menilai bahwa al-
munāsakhat merupakan bentuk adaptasi hukum waris Islam terhadap dinamika 
sosial keluarga besar yang berlapis (Al-Faruqi, 2021). 

Dalam konteks warisan kolektif, al-munāsakhat berfungsi sebagai mekanisme 
redistribusi yang dapat menjaga kesinambungan kepemilikan dan mencegah 
fragmentasi aset keluarga (Rahman & Yusuf, 2024). Namun, tanpa pendekatan nilai, 
mekanisme ini berpotensi melahirkan ketidakadilan baru jika hanya diterapkan 
secara matematis. 
 
Tafsir Maqāṣidī dalam Hukum Waris Islam 

Pendekatan tafsir maqāṣ idī menekankan pemahaman hukum Islam 
berdasarkan tujuan-tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah), seperti keadilan (al-‘adl), 
kemaslahatan (al-maṣlaḥah), dan perlindungan harta (ḥifẓ al-māl). Dalam kajian 
hukum keluarga Islam, pendekatan ini dipandang sebagai paradigma progresif yang 
mampu menjembatani teks normatif dan realitas sosial (Auda, 2021; Kamali, 2022). 
Penelitian mutakhir menunjukkan bahwa tafsir maqāṣ idī memungkinkan 
reinterpretasi hukum waris dari sekadar pembagian numerik menuju penyelesaian 
yang berorientasi pada kesejahteraan keluarga dan harmoni sosial (Fauzan, 2023). 
Oleh karena itu, integrasi al-takharuj dan al-munāsakhat dalam kerangka maqāṣ idī 
menjadi penting untuk menghasilkan keadilan distributif yang substantif. 
 
Negosiasi Kekeluargaan dan Prinsip Ṣulḥ dalam Penyelesaian Warisan 

Negosiasi kekeluargaan (tafāhum ‘ā’ili ̄) merupakan praktik sosial yang 
menekankan musyawarah dan kesepakatan bersama dalam menyelesaikan sengketa 
keluarga. Dalam Islam, prinsip ṣulḥ dipandang sebagai instrumen penting dalam 
menjaga keharmonisan sosial dan merupakan bagian dari tujuan syariat (Harahap et 
al., 2022). Studi terbaru menegaskan bahwa negosiasi keluarga berbasis nilai maqāṣ id 
mampu mengurangi konflik warisan dan mendorong solusi yang lebih adil serta 
berkelanjutan (Yasin & Mahmud, 2025). Dengan demikian, pendekatan dialogis ini 



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…67 

 

melengkapi mekanisme fikih al-takharuj dan al-munāsakhat dalam konteks 
masyarakat Muslim modern. 
 
Posisi dan Kebaruan Penelitian 

Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang membahas al-takharuj dan al-
munāsakhat secara normatif atau teknis, penelitian ini memposisikan kedua konsep 
tersebut dalam kerangka tafsir maqāṣ idī dan negosiasi kekeluargaan sebagai 
instrumen penyelesaian warisan kolektif yang humanis dan kontekstual. Dengan 
demikian, penelitian ini menawarkan model integratif yang menekankan keadilan 
substantif, kemaslahatan keluarga, dan relevansi sosial hukum waris Islam di era 
modern. 
 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian terletak 
pada analisis konseptual terhadap al-takharuj dan al-munasakhat dalam hukum 

waris Islam melalui perspektif tafsir maqasidi (M. S. Nasrullah, 2023). Data penelitian 

bersumber dari literatur primer seperti kitab fikih klasik (Al-Fiqh al-Islmi wa 
Adillatuh karya Wahbah az-Zuhaili dan Ahkam al-Tirkah wa al-Miras karya 
Muhammad Abu Zahrah), serta sekunder berupa jurnal ilmiah dan buku-buku 
modern tentang maqasid al-syari‘ah dan hukum waris. Analisis dilakukan dengan 
pendekatan tafsir maqasidi, yaitu cara memahami teks hukum berdasarkan tujuan-
tujuan syariat yang menekankan pada nilai keadilan dan kemaslahatan (Heni 

Sholihah, 2023). Penelitian ini menelusuri makna ayat-ayat kewarisan, kemudian 
mengaitkannya dengan konteks sosial melalui analisis isi (content analysis) untuk 
menemukan relevansi nilai maqasid terhadap praktik takharuj dan munasakhat 
dalam penyelesaian warisan kolektif (Zainal Abidin, 2021). 

Metode ini diharapkan dapat menghadirkan pemahaman yang lebih dinamis 
terhadap hukum waris Islam, sehingga konsep takharuj dan munasakhat tidak 
hanya dilihat dari aspek normatif, tetapi juga fungsional dalam menjaga keadilan 
dan keharmonisan keluarga. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep dan Landasan Normatif Al-Takharuj dalam Perspektif Hukum Islam 

Konsep al-takharuj menempati posisi penting dalam sistem kewarisan Islam 
karena mencerminkan fleksibilitas hukum Islam dalam merespons dinamika sosial 
yang kompleks. Secara etimologis, istilah takharuj berasal dari kata kharaja yang 
berarti “keluar” atau “menarik diri”. Dalam konteks faraidh, istilah ini menunjuk 
pada tindakan seorang ahli waris yang secara sukarela melepaskan haknya atas 
bagian warisan dengan imbalan atau kompensasi tertentu yang disetujui bersama. 

Para ulama fikih klasik maupun kontemporer memandang takharuj sebagai 
bentuk penyelesaian damai (sulh) dalam perkara warisan yang diperbolehkan oleh 



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…68 

 

syariat, selama didasarkan pada prinsip kerelaan (taradi) dan tanpa adanya unsur 
paksaan (ikrah) atau ketidakjelasan (gharar). Hal ini menunjukkan bahwa takharuj 
bukan hanya sekadar transaksi material, tetapi juga mekanisme sosial yang 
berlandaskan keadilan (‘adl) dan musyawarah (syura) untuk menjaga keharmonisan 
keluarga (Zainal Abidin, 2020). 

Mazhab Hanafi dan Syafi‘i termasuk di antara mazhab yang secara komprehensif 
membahas kebolehan takharuj. Dalam pandangan ulama Hanafi, praktik ini 
diperbolehkan apabila semua ahli waris sepakat secara sukarela dan memperoleh 
kejelasan mengenai nilai kompensasi. Adapun ulama Syafi‘i menegaskan 
pentingnya kejelasan akad agar tidak menimbulkan perselisihan di kemudian hari. 

Wahbah az-Zuhaili dalam Al-Fiqh al-Islam wa Adillatuh menegaskan bahwa 
takharuj merupakan bentuk ijtihad sosial yang sesuai dengan prinsip maqasid al-
syari‘ah, sebab ia mampu menghindarkan konflik dan menyelesaikan sengketa 
warisan secara damai tanpa harus melalui proses peradilan. Dengan demikian, 
takharuj merupakan manifestasi nyata dari dua tujuan pokok syariat, yaitu hifz al-
mal (menjaga harta) dan fifz al-nafs (menjaga hubungan antarmanusia). Praktik ini 
tidak hanya memiliki dasar hukum, tetapi juga nilai sosial dan moral yang tinggi. 

Dalam konteks kekinian, takharuj menjadi solusi yang sangat relevan terutama 
bagi kasus warisan kolektif yakni warisan berupa aset yang sulit dibagi secara fisik, 
seperti rumah, lahan, atau usaha keluarga (Hasyim Nawawi, 2023). Sering kali, 
ketidakmampuan membagi harta tersebut secara adil memicu konflik di antara ahli 
waris. Melalui takharuj, Islam menghadirkan solusi yang mengakomodasi 
kepentingan semua pihak: ahli waris yang mundur mendapatkan kompensasi wajar, 
sedangkan yang lain memperoleh hak pengelolaan tanpa menimbulkan perpecahan 
(Nur Kholis, 2023). 

Pendekatan maqasidi terhadap takharuj memandang praktik ini sebagai sarana 
aktualisasi nilai-nilai spiritual Islam, seperti kasih sayang (rahmah), keadilan (‘adl), 
dan persaudaraan (ukhuwwah). Dengan kata lain, takharuj bukan sekadar perjanjian 
hukum, melainkan wujud dari ishlah (rekonsiliasi) yang dianjurkan oleh Al-Qur’an, 
sebagaimana firman Allah: 

 “Dan jika dua golongan dari orang-orang mukmin berperang, maka damaikanlah 
antara keduanya…” (QS. Al-Ḥ ujurāt [49]: 9). 

Ayat tersebut menunjukkan bahwa semangat perdamaian dalam Islam 
mencakup berbagai ranah kehidupan, termasuk dalam penyelesaian sengketa 
warisan. Oleh karena itu, takharuj berfungsi sebagai instrumen untuk menjaga 
keharmonisan sosial sekaligus menegakkan asas keadilan dan kemaslahatan (Heni 

Sholihah, 2023). Dalam praktik lapangan, pelaksanaan takharuj biasanya dituangkan 
dalam kesepakatan tertulis atau lisan yang disahkan oleh seluruh ahli waris di 
hadapan tokoh agama atau notaris syariah. Model penyelesaian ini tidak hanya 
mencegah potensi perselisihan, tetapi juga memperkuat nilai tanggung jawab 
bersama dalam keluarga Muslim. Selain itu, praktik ini menggambarkan 



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…69 

 

adaptabilitas hukum Islam yang mampu menyesuaikan diri dengan perubahan 
sosial tanpa mengabaikan esensi maqāṣ id al-syari‘ah (Ahmad Munir, 2023). 

Dalam konteks hukum nasional Indonesia, konsep takharuj sejalan dengan 
semangat musyawarah dan mufakat sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum 
Islam (KHI) Pasal 183, yang menegaskan bahwa pembagian harta waris sebaiknya 
ditempuh melalui musyawarah keluarga untuk mencapai keadilan dan kerukunan. 
Dengan demikian, takharuj tidak hanya relevan secara teologis, tetapi juga 
kontekstual secara yuridis, karena mampu mewujudkan keadilan distributif 
sekaligus memperkuat harmoni sosial di tengah masyarakat Muslim modern 
(Rahmat Hidayat, 2024). 

Al-Munasakhat dan Dinamika Kewarisan Berlapis 

Konsep al-munāsakhat merupakan salah satu pembahasan penting dalam fikih 
kewarisan Islam yang memiliki relevansi kuat hingga masa kini. Secara bahasa, 
istilah munāsakhat berasal dari kata nasakha, yang bermakna “mengganti,” 
“memindahkan,” atau “mengalihkan sesuatu kepada pihak lain.” Dalam konteks 
faraidh, munasakhat menggambarkan kondisi ketika seorang ahli waris meninggal 
dunia sebelum proses pembagian harta selesai, sehingga hak warisnya berpindah 
kepada ahli waris berikutnya. Keadaan semacam ini sering kali menimbulkan situasi 
pewarisan berlapis (multi-layered inheritance), yang membutuhkan kehati-hatian 
dan kecermatan dalam menentukan porsi hak masing-masing pihak agar tidak 
terjadi ketimpangan. 

Dari sisi hukum, mayoritas ulama dari berbagai mazhab sepakat bahwa 
pelaksanaan munasakhat harus memperhatikan urutan wafatnya para pewaris, 
identitas ahli waris pengganti, dan hak-hak yang belum terselesaikan. Kesalahan 
dalam aspek ini berpotensi menimbulkan ketidakadilan serta sengketa dalam 
keluarga. Karena itu, sistem pencatatan dan dokumentasi administrasi waris sangat 
dibutuhkan untuk menjamin keabsahan dan transparansi proses pembagian 
(Muhammad Nur, 2020). Dalam masyarakat modern, persoalan ini menjadi lebih 
kompleks karena munculnya bentuk-bentuk harta baru seperti aset digital, saham, 
dan tabungan elektronik yang memerlukan pendekatan hukum Islam yang lebih 
kontekstual. 

Melalui pendekatan tafsir maqasidi, munasakhat tidak hanya dipahami sebagai 
proses teknis pembagian harta, tetapi juga sebagai instrumen moral untuk menjaga 
keseimbangan antar generasi. Dengan prinsip maqasid al-syari‘ah, praktik 
munsakhat berfungsi melindungi hifz al-nasl (kelangsungan keturunan) serta hifz al-
mal (perlindungan harta), yang keduanya termasuk dalam tujuan utama hukum 
Islam. Pendekatan ini menekankan bahwa hukum waris tidak hanya harus sesuai 
dengan teks normatif, tetapi juga harus memberikan kemaslahatan sosial serta 
mencegah terjadinya konflik yang merusak hubungan kekeluargaan (M. Amin 

Abdullah, 2021). 



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…70 

 

Lebih dari sekadar aturan hukum, munasakhat berfungsi sebagai sarana 
rekonsiliasi sosial yang mencerminkan nilai keadilan dan kasih sayang dalam Islam. 
Ketika pembagian warisan dilakukan berdasarkan prinsip kerelaan, musyawarah, 
dan keadilan, maka hukum Islam benar-benar berfungsi sebagai penjaga 
keharmonisan keluarga (Ahmad Munif Suratmaputra, 2021). 

Wahbah az-Zuhaili menegaskan bahwa prinsip keadilan dalam hukum waris 
Islam tidak hanya bersifat matematis, tetapi juga berorientasi pada kemaslahatan dan 
keseimbangan sosial. 

Dalam konteks hukum positif di Indonesia, pendekatan maqasidi terhadap 
munasakhat dapat diintegrasikan ke dalam sistem hukum nasional untuk 

memperkuat keadilan sosial dan kepastian hukum (Azhari Akmal Tarigan, 2022). 
Dengan demikian, munasakhat bukan sekadar simbol pewarisan berlapis, tetapi juga 
wujud aktualisasi nilai moral dan spiritual Islam yang relevan bagi masyarakat 
modern. 

Negosiasi Kekeluargaan sebagai Implementasi Prinsip Ishlah 

Dalam kehidupan sosial umat Islam masa kini, penyelesaian sengketa warisan 
tidak hanya berkaitan dengan aspek hukum formal, tetapi juga menyentuh dimensi 
emosional, moral, dan hubungan kekeluargaan. Pengalaman empiris menunjukkan 
bahwa penyelesaian perkara waris melalui jalur litigasi sering kali memperburuk 
hubungan antar ahli waris karena sifatnya yang konfrontatif dan prosedural 
(Fathurrahman Djamil, 2018). Sebaliknya, musyawarah keluarga atau negosiasi damai 
lebih sering menghasilkan kesepakatan yang adil serta menjaga keharmonisan 
antaranggota keluarga. Pendekatan ini sejalan dengan nilai dasar ishlah 
(perdamaian) yang ditegaskan dalam Al-Qur’an, sebagaimana dalam QS. An-Nisā’ 
[4]:128 yang menegaskan bahwa “perdamaian itu lebih baik.” 

Negosiasi dalam konteks keluarga bukan sekadar upaya menyelesaikan sengketa 
harta, melainkan sarana memperkuat tali silaturahmi dan rasa tanggung jawab sosial 
di antara anggota keluarga. Dalam perspektif maqāṣ id al-syari‘ah, proses ishlah 
mencerminkan pelaksanaan nilai hifz al-‘ird (menjaga kehormatan) dan hifz al-
‘usrah (melindungi keutuhan keluarga). Artinya, perdamaian dipandang sebagai 
wujud nyata dari keadilan substantif, yang lebih tinggi nilainya dibandingkan 
sekadar keputusan hukum yang bersifat kaku dan tekstual. 

Kajian-kajian mutakhir menunjukkan bahwa model penyelesaian sengketa 
berbasis ishlāḥ  berkontribusi besar dalam menjaga stabilitas sosial. Menurut 
penelitian Muslih (2020), pendekatan musyawarah dan mediasi dalam perkara waris 
di beberapa daerah mampu menekan konflik keluarga hingga 60%, khususnya ketika 
difasilitasi oleh tokoh agama yang dipercaya oleh kedua belah pihak (Muslih, 2020). 

Hal ini menunjukkan bahwa nilai spiritual dan moral memiliki peran yang tak 
tergantikan dalam menciptakan keadilan sosial dan harmoni keluarga. 

Lebih jauh, penerapan konsep takharuj (pengunduran diri sukarela dari hak 
waris) dan munāsakhat (perpindahan hak waris karena kematian berlapis) yang 



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…71 

 

dilandasi prinsip ishlāḥ  menggambarkan fleksibilitas hukum Islam dalam 

merespons kebutuhan sosial (M. Syaifuddin, 2021). Kedua konsep ini 

memungkinkan terciptanya kesepakatan bersama berdasarkan asas kemaslahatan 
dan keadilan, sekaligus menghindari pertikaian yang berlarut-larut. Dengan 
demikian, hukum Islam berfungsi bukan hanya sebagai sistem normatif, tetapi juga 
sebagai sarana etis untuk menjaga keseimbangan sosial dan memperkuat solidaritas 
antar generasi. 

Pada tataran yang lebih luas, praktik negosiasi kekeluargaan yang berlandaskan 
ishlāḥ  menegaskan pentingnya pendekatan maqasidi dalam penegakan hukum 
Islam. Pendekatan ini mendorong penafsiran hukum yang lebih kontekstual dan 
berorientasi pada nilai-nilai kemaslahatan, tanpa meninggalkan prinsip syariat. 
Dengan cara ini, penyelesaian sengketa warisan tidak hanya menyangkut distribusi 
harta, tetapi juga berfungsi sebagai media memperkuat persaudaraan, menjaga 
martabat keluarga, serta menegakkan cita-cita keadilan Islam. 

Sintesis: Integrasi Nilai Maqāṣid dan Realitas Sosial  

Dari uraian sebelumnya dapat dipahami bahwa al-takharuj dan al-munasakhat 
merupakan representasi dari fleksibilitas hukum Islam yang mampu beradaptasi 
dengan perkembangan sosial masyarakat modern. Kedua konsep tersebut 
menegaskan bahwa hukum Islam memiliki karakter dinamis dan kontekstual, tidak 
hanya berhenti pada tataran normatif, tetapi juga menyesuaikan diri dengan 
kebutuhan sosial dan budaya umat. Melalui pendekatan tafsir maqasidi, hukum 
waris dipahami tidak sekadar sebagai instrumen legal-formal, melainkan sebagai 
perwujudan nilai-nilai kemaslahatan (maslahah), keadilan (‘adl), dan kasih sayang 
(rahmah) yang menjadi fondasi syariat Islam. 

Konsep takharuj menonjolkan nilai kerelaan dan semangat musyawarah sebagai 
sarana memperkuat solidaritas serta harmoni keluarga. Sementara itu, munasakhat 
mencerminkan kesinambungan hak dan tanggung jawab antargenerasi, menjamin 
agar warisan tidak menjadi sumber perselisihan, melainkan alat memperkuat 
kesejahteraan dan kebersamaan keluarga. Integrasi kedua prinsip ini dalam 
kerangka maqasid menunjukkan bahwa hukum waris Islam bukan hanya sekadar 
mekanisme distribusi harta, tetapi juga instrumen sosial yang bertujuan menjaga 
keseimbangan dan keadilan dalam kehidupan keluarga Muslim (A. M. Habibi, 2021) 

Dalam konteks masyarakat modern, penerapan pendekatan maqasidi 
menawarkan ruang bagi pembaruan pemahaman hukum Islam agar tetap relevan 
tanpa menanggalkan nilai-nilai pokoknya. Sejalan dengan pemikiran Jasser Auda, 
maqasid al-syari‘ah berfungsi sebagai sistem terbuka (open system) yang 
memungkinkan terjadinya dialog antara teks, konteks, dan tujuan hukum untuk 
menghasilkan pemahaman yang adaptif. Oleh karena itu, penyelesaian persoalan 
warisan kolektif melalui takharuj dan munasakhat bukan hanya solusi yuridis, tetapi 
juga bentuk implementasi nilai-nilai maqāṣ id yang menekankan perlindungan 
terhadap harta (hifz al-mal), kehidupan (hifzal-nafs), dan keutuhan keluarga (hifz al-

‘usrah) (Ahmad Baidowi, 2021). 



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…72 

 

Penelitian-penelitian mutakhir memperkuat pentingnya integrasi maqasid dalam 
penyelesaian hukum keluarga. Nurul Hidayati (2022) menemukan bahwa penerapan 
maqasid dalam sengketa waris di masyarakat Madura berhasil menekan konflik 
keluarga melalui mediasi berbasis musyawarah dan prinsip ishlah. Begitu pula, Fera 
Fareha (2024) menyebut bahwa pendekatan maqasid berperan penting dalam 
menjembatani antara norma tekstual hukum waris dengan realitas sosial umat Islam 
di era kontemporer. 

Dengan demikian, integrasi antara nilai maqasid dan realitas sosial melahirkan 
paradigma hukum Islam yang lebih hidup dan berorientasi pada kemaslahatan 
manusia (living maqasidic law). Pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam 
tidak sekadar sistem normatif, tetapi juga tatanan etis dan sosial yang menjaga 
keseimbangan antara teks wahyu dan kebutuhan manusia. Integrasi konsep 
takharuj, munasakhat, dan pendekatan maqasidi menjadi model ideal dalam 
menjawab problematika warisan kolektif modern sekaligus menunjukkan bahwa 
hukum Islam memiliki kapasitas transformatif dalam menciptakan keadilan yang 
berkeadaban. 

 

KESIMPULAN  

Dari keseluruhan uraian yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan bahwa al-
takharuj dan al-munāsakhat merupakan dua instrumen penting dalam hukum waris 
Islam yang mencerminkan dinamika serta elastisitas syariat dalam menjawab 
kebutuhan masyarakat modern. Jika dipahami melalui pendekatan tafsir maqāṣ idī, 
kedua konsep tersebut tidak hanya dimaknai sebagai prosedur pembagian harta 
warisan, tetapi juga sebagai mekanisme penyelesaian sosial yang berpijak pada nilai 
keadilan (al-‘adl), kemaslahatan (al-maslahah), dan keharmonisan keluarga (al-
usrah). Pendekatan maqāṣ id memberi arah baru dalam memahami hukum waris, 
yakni dengan menekankan keseimbangan antara teks normatif dan konteks sosial, 
sehingga hukum Islam mampu tampil adaptif dan solutif terhadap problem warisan 
kolektif yang sering memicu konflik.  

Dalam kerangka ini, al-takharuj merepresentasikan semangat kerelaan, 
musyawarah, dan perdamaian keluarga, sedangkan al-munasakhat menunjukkan 
kesinambungan tanggung jawab dan keadilan antar generasi. Dengan demikian, 
hukum waris Islam melalui perspektif maqasid bukan hanya mempertahankan nilai 
teologisnya, tetapi juga memperkuat perannya sebagai sistem sosial yang humanis 
dan relevan dengan perubahan zaman. Ke depan, diperlukan pengembangan kajian 
dan implementasi maqāṣ id dalam praktik peradilan agama dan lembaga mediasi 
berbasis syariah, agar prinsip keadilan substantif dalam hukum waris Islam benar-
benar dapat terwujud dalam kehidupan masyarakat yang majemuk dan dinamis. 

 

 



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…73 

 

REFERENSI 

Abdullah, M., & Rahman, F. (2022). Collective inheritance disputes in Muslim societies: A 
socio-legal approach. Journal of Islamic Family Law, 14(2), 115–132. 

Abidin, Zainal. “Analisis Isi dalam Penelitian Hukum Islam.” Jurnal Ilmu Syariah 7, no. 
1 (2021). 

Abidin, Zainal. “Rekonstruksi Nilai Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam Hukum Waris Islam.” 
Jurnal Al-Ahkam 30, no. 2 (2020). 

Abdullah, M. Amin. “Paradigma Maqasid Syariah dalam Penafsiran Kontekstual.” Jurnal 
Al-Itqan 5, no. 2 (2021). 

Al-Faruqi, I. (2021). Munasakhat and intergenerational inheritance in Islamic law. Islamic 

Law Review, 9(1), 45–62. 

Auda, J. (2021). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law (2nd ed.). London: IIIT. 

Aziz, A. (2021). Takharuj as an alternative dispute resolution in Islamic inheritance. Al-

Ahkam Journal, 31(1), 89–104. 

Aziz, Ahmad. “Pembagian Waris Berdasarkan Tingkat Kesejahteraan Ahli Waris dalam 
Tinjauan Maqāṣid Shariah.” Al-Ihkam: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial 12, no. 
1 (2017). 

Baidowi, Ahmad. “Integrasi Nilai Maqasid dalam Hukum Keluarga Islam di Indonesia.” 
Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah 21, no. 2 (2021). 

Djamil, Fathurrahman. Hukum Kewarisan Islam di Indonesia: Analisis Kontekstual dan 
Aplikatif. Jakarta: Kencana, 2018. 

Fareha, Fera. “Maqāṣid Asy-Syarī‘ah dalam Konteks Hukum Waris Menurut Fazlur 
Rahman.” Jurnal Syariati 9, no. 1 (2024). 

Fauzan, M. (2023). Maqasidi interpretation of Islamic family law. Ahkam: Jurnal Hukum 

Islam, 23(2), 201–220. 

Habibi, A. M. “Hukum Waris Islam dan Dinamika Sosial: Pendekatan Maqasid al-Shariah.” 
Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 15, no. 1 (2021) 

Harahap, H. T., F. Ananda, dan I. R. Siddik Turnip. “Alternatif Lain Pembagian 
Warisan: Perdamaian, Ahli Waris Pengganti, dan Sistem Kewarisan Kolektif.” Jurnal 
al-Waqfu 5, no. 2 (2022). 

Hidayat, Rahmat. “Hukum Waris Islam dalam Perspektif Sosio-Maqāṣidī.” Jurnal Al-
Manhaj 9, no. 1 (2024). 

Hidayati, Nurul. “Pendekatan Maqasid dalam Penyelesaian Sengketa Harta Waris: Studi 
Kasus di Masyarakat Madura.” Al-Mizan: Jurnal Hukum dan Syariah 9, no. 1 
(2022). 



Eqie Rohiqim Makhtum & Avisina Alfaqih: Al-Takharuj dan al-Munasakhat…74 

 

Huda, N., & Karim, A. (2022). Takharuj and inheritance settlement in contemporary 
Indonesia. Al-Ihkam: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 17(2), 233–252. 

Kamali, M. H. (2022). Justice and public interest in Islamic law. Cambridge: Islamic Texts 
Society. 

Kholis, Nur. “Takharuj sebagai Solusi Penyelesaian Warisan Kolektif.” Asy-Syakhsiyyah: 
Jurnal Hukum Keluarga Islam 5, no. 2 (2023). 

Munif Suratmaputra, Ahmad. “Pendekatan Maqasid Syariah dalam Reformasi Hukum 
Islam.” Jurnal Hukum Islam 19, no. 1 (2021). 

Munir, Ahmad. “Keadilan dan Musyawarah dalam Penyelesaian Waris di Indonesia.” Al-
Ijtimā‘: Jurnal Ilmu Sosial dan Hukum Islam 8, no. 2 (2023). 

Muslih. “Implementasi Prinsip Ishlah dalam Penyelesaian Sengketa Waris di Pengadilan 
Agama.” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 14, no. 1 (2020). 

Nasrullah, M. S. “Metodologi Penelitian Hukum Islam dalam Perspektif Kualitatif.” Jurnal 
Asy-Syakhsiyyah 5, no. 2 (2023). 

Nawawi, Hasyim. “Praktik Takharuj dalam Masyarakat Muslim Modern.” Jurnal Al-
Manhaj 7, no. 1 (2023). 

Nur, Muhammad. “Relevansi Munāsakhat dalam Sistem Waris Kontemporer.” Jurnal Al-
Manhaj: Kajian Hukum Islam 10, no. 2 (2020). 

Sholihah, Heni. “Tafsir Maqāṣidī as an Alternative Method Legal Istinbāṭ.” Afkar: Jurnal 
Akidah dan Filsafat Islam 3, no. 2 (2023) 

Syaifuddin, M. “Reaktualisasi Konsep Takharuj dalam Penyelesaian Sengketa Waris di Era 
Modern.” Jurnal Al-Ihkam 16, no. 2 (2021). 

Tarigan, Azhari Akmal. “Integrasi Hukum Islam dan Hukum Positif dalam Konteks 
Kewarisan.” Jurnal Maqashid Syariah 3, no. 1 (2022). 

Yasin, M., & Mahmud, R. (2025). Maqasid-based family mediation in Islamic inheritance. 
Journal of Islamic Mediation Studies, 3(1), 55–73. 

 

 

 

 


