
Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  100 
 

ISLAMISASI DI KUPULAUAN MELAYU NUSANTARA: 
STUDI TERHADAP ANALISIS FILSAFAT SEJARAH 

SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS 
 

Mulyadi∗ 
 

ABSTRAK 
 

Tulisan ini menguak tentang pandangan Syed Muhammad Naquib 
Al-Attas terhadap bagaimana Islamisasi di Kepulauan Melayu 
Nusantara. Dalam ini  Al-Attas melakukan studi kritis terhadap 
sarjana Barat yang cenderung mempersempit peranan Islam, dan 
sebaliknya menonjolkan signifikansi Hinduisme dan Buddhisme 
dalam sejarah dan kebudayaan Islam di Melayu Nusantara. Para 
sarjana Barat tersebut lebih mengunggulkan Hindu-Buddha sebagai 
agama yang sangat berpengaruh di dunia Melayu Nusantara 
dibandingkan pengaruh Islam. Argumentasi para sarjana tersebut 
terkesan sangat melemahkan peranan Islam sebagai agama terbesar 
yang dianut oleh masyarakat Nusantara selama berabad-abad. 
Beberapa sarjana Barat yang akan diklarifikasi pandanganya oleh 
al-Attas adalah Van Leur, Schrike, Snouck Hurgronje, dan 
Winstedt. Perlu ditegaskan di sini bahwa Islamisasi merupakan 
sebuah teori yang digagas oleh al-Attas untuk mempertegas pengaruh 
Islam di Kepulauan Melayu Nusantara melalui konsep metafisika 
sufisme.  

 
Kata Kunci: Islamisasi, Melayu Nusantara, Hindu, Buddha, Syed 
Muhammad Naquib Al-Attas. 
 
Pendahuluan 

 Wilayah Asia Tenggara terkenal dengan wilayah yang sangat 
diminati oleh para peneliti untuk dijadikan sebagai objek kajian studi 
kawasan. Kajian serta penelitian tersebut sangat luas meliputi sejarah, 
arkeologi, maupun kajian manuskrip. Studi kawasan yang begitu luas 
menyebabkan penliti dari dalam maupun luar negeri berusaha 
mengungkapkan sesuatu yang tersembunyi dalam sejarah dan kebudayaan 
Melayu Nusantara. Sebagaimana yang diketahui bahwa semenanjung 

                                                           

∗ Penulis adalah dosen Institut Agama Islam Negeri Langsa, Email: 

yadimulia85@yahoo.co.id 

 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  101 
 

Melayu terdiri dari berbagai etnik, suku, bangsa, budaya, bahasa, dan 
dialektika yang berbeda-beda. Perbedaan tersebut menjadi nilai khas dan 
unik pada masyarakat Melayu Nusantara. 

 Dunia Melayu Nusantara  dalam catatan sejarah banyak didatangi 
oleh orang-orang dari seluruh penjuru dunia. Pengaruh yang dimunculkan 
oleh para pendatang tersebut memunculkan banyak teori tentang pengaruh 
agama yang dominan di Kepulauan Melayu Nusantara. Sebelum adanya 
pendatang tersebut, kawasan Melayu Nusantara sepertinya telah 
dipengaruhi oleh agama Hindu-Buddha. Agama tersebut bercampur dengan 
keyakinan animisme dan dinamisme masyarakat Nusantara. Kepercayaan 
animisme dan dinamisme sangat dominan memainkan peran penting bagi 
perilaku masyarakat Melayu Nusantara pra-Islam (Muzani, 1993: 169). 

Pengaruh agama Hindu-Buddha tersebut belakangan banyak yang 
m menfiniskan sebagai ciri khas masyarakat Melayu Nusantara. Hal tersebut 
terlihat dalam pandangan Van Leur yang mengatakan bahwa agama Hindu 
telah memberikan pengaruh besar pada masyarakat Melayu Nusantara 
sebelum datangnya Islam (Al-Attas, 1990: 36). Peradaban Hindu-Buddha 
terlihat pada peninggalah-peninggalan unsur luar seperi candi, pahatan batu, 
jenis perwayangan, dan juga peninggalan-peninggalan bangunan-bangunan 
Hindu-Buddha. Pandangan demikian sangatlah melemahkan Islam sebagai 
agama yang berpengaruh besar dalam jiwa masyarakat Melayu Nusantara.  

Syed Muhammad Naquib Al-Attas mengklarifikasi berbagai 
padangan yang mengagungkan pengaruh agama tersebut. Al-Attas mencoba 
bergerak lebih mendalam untuk menjawab pandangan tersebut dengan 
melihat pengaruh tidak hanya pada unsur luarnya saja, melainkan jauh 
tertanam dalam jiwa masyarakat Melayu Nusantara. Dengan demikian, al-
Attas mengemukakan teori Islamisasi untuk menjawab kekeliruan dari 
sebagaian para sarjana Barat dalam melihat pengaruh yang mendominasi 
pada jiwa masyarakat Melayu Nusantara.  
 
Islamisasi Di Kepulauan Melayu Nusantara 

Islamisasi di kepulauan Melayu Nusantara tampak bagi sebagian 
orientalis sangat dangkal sehingga Islam hanya merupakan lapisan tipis 
peradaban yang telah ada sebelumnya. Dalam hal ini Van Leur dan Schrieke 
berpandangan bahwa agama Hindu dan Buddha memiliki pengaruh yang 
besar ketimbang Islam. Seperti yang dikutip oleh Azra, Van Leur 
berpendapat bahwa masuknya Islam di kepulauan Melayu Nusantara tidak 
membawa perubahan mendalam sehingga tidak mempengaruhi kondisi 
peradaban yang telah ada sebelumnya, baik secara sosial, ekonomi, tatanan 
negara maupun perdagangan (Azra, 2006: 5). Kutipan yang sama juga 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  102 
 

dilakukan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas bahwa Van Leur melihat 
tingginya suatu peradaban terletak pada ketinggian nilai seni dan estetik. 
Pada berbagai peninggalan seperti candi, pahatan-pahatan batu, tugu-tugu, 
dan berbagai jenis wayang tersimpan kehalusan seni yang mencirikan 
peradaban yang bernilai tinggi (Al-Attas, 1990: 36). Analisis yang 
dilontarkan Van Leur sangat melemahkan peranan Islam. Al-Attas 
menambahkan bahwa Winstedt  mengatakan pengaruh yang ditanamkan 
Islam sangatlah terbatas, itu pun sudah tercampur dengan keyakinan agama 
Hindu dan Buddha.  

Sebagaimana yang dikutip oleh Azra, London juga mengatakan 
bahwa Islam di Nusantara hanyalah lapisan tipis yang terdapat diatas 
kebudayaan lokal (Azra, 2006: 5). Para orientalis di atas banyak terpengaruh 
oleh tulisan-tulisan Snouck Hurgronje sehingga mereka terkesan 
memperkecil peranan Islam di kepulauan Melayu Nusantara (Al-Attas, 
1990: 36). Al-Attas menolak asumsi besar dari tradisi kesarjanaan orientalis 
di atas.  

Syed Muhammad Naquib al-Attas tidak menafikan kesenian sebagai 
satu-satunya tolak ukur ketinggian suatu peradaban. Namun menurutnya, 
suatu pandangan hidup yang berdasarkan atas tingginya nilai-nilai seni 
tidaklah berarti memiliki keluhuran budi dan akal serta ilmu pengetahuan. 
Al-Attas memberikan tanggapan dan sanggahan yang sangat serius dalam 
hal ini dengan mengatakan bahwa kesan sebuah peradaban yang tinggi dari 
suatu bangsa tidak dilihat pada perkara-perkara lahiriahnya saja melainkan 
jauh tertanam dan tersembunyi dalam pandangan hidupnya. Ketinggian 
suatu peradaban tidak hanya dilihat pada ketinggian nilai seni dan estetika 
seperti pada corak candi-candi, tugu-tugu, pahatan-pahatan, dan 
pewayangan akan tetapi pada bahasa Melayu dan tulisan Melayu yang 
mengungkapkan akal budi dan yang merangkum pemikiran (Al-Attas, 1990: 
37-42). 

Alasan mengapa memilih bahasa Melayu ini sebagai bahasa yang 
merangkum akal budi dan pemikiran karena bahasa Melayu memiliki 
struktur terbaik dalam rumpun bahasa semantik. Jika dilihat dari segi  
makna, bahasa Melayu tampak lebih sesuai  dalam menerima kandungan 
ajaran-ajaran Al-Qur’an yang tidak tersentuh oleh perubahan-perubahan 
yang dialami oleh bahasa lain. Bahasa Arab-Melayu meletakkan arti 
rasionalitas sebagai kemampuan untuk berkata-kata atas fakultas 
percakapan. Bahasa Melayu mengalami perubahan revolusioner dengan 
diperkaya sebahagian besar pembendaharaan kata-katanya dari Arab dan 
Parsi. Bahasa ini juga menjadi media utama untuk menyebarkan Islam 
keseluruh pelosok  kepulauan sehingga pada abad ke 9 H./16 M, telah 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  103 
 

mencapai kedudukan sebagai bahasa religius menggantikan hegemoni 
pengaruh Hindu-Buddha (Al-Attas, 1993: 260). 
 Bahasa Arab-Melayu berkembang dalam suatu perubahan baru 
sebagai akibat dari terpakainya sebagai wahana untuk percakapan filosofis, 
menjadi wahana tranformasi pandangan hidup dari yang estetis ke ilmiah. 
Penggunaan bahasa Melayu sebagai bahasa kesusasteraan dan filsafat Islam 
di kepulauan Melayu Nusantara yang kaya akan istilah-istilah khususnya 
mampu menggulingkan kedaulatan bahasa Jawa sebagai bahasa sastera 
Malayu-Indonesia. Bahasa Jawa sangat terpengaruhi dengan cerita-cerita 
Mahabharata dan lebih didominasi oleh unsur estetis dari pada saintifik yang 
masih tercampur dengan konsep-konsep Hindu. Bahasa Jawa kuno 
digunakan oleh agama Hindu-Buddha yang telah luluh dalam cita rasa yang 
dibayangkan dan dialami oleh penggunanya, sehingga mengubahan makna 
dan konsep asasinya supaya sesuai dengan apa yang diinginkan (Al-Attas, 
1990: 37). Bahasa Arab-Melayu membawa pengaruh besar dalam bahasa 
Jawa, tulisan-tulisan mengenai filsafat Islam yang terdapat dalam bahasa 
Jawa berasal dari sumber Melayu, atau sekurang-kurangnya terpengaruh 
oleh gaya bahasa Melayu (Al-Attas, 1990: 37). 

Islam telah memberikan rumusan intelektual dan rasional pada 
kesusasteraan Melayu Nusantara di abad keenam belas dan ketujuh belas, 
terutama melalui tasawuf falsafi yang tersebar luas mempengaruhi pola pikir 
masyarakat Melayu Nusantara. Tasawuf falsafi ini mengandung konsep-
konsep fundamental yang dihubungkan dengan konsep sentral tentang 
keesaan Tuhan. Metafisika sufi, melalui golongan ahli pikir, ulama-ulama, 
orang-orang Arab telah merumuskan sebuah konsep yang mendalam 
mengenai metafisika falsafi, tasawuf dan ilmu kalam, yang juga merupakan 
hasil dari metafisika sufi Melayu Nusantara. Bentuk metafisika sufi sangat 
jelas terlihat pada penjelasan dan tulisan rasional tentang konsep wujūd, 

kesatuan wujud (Waḥdah al-Wujūd), pemaparan tentang ontologi, 
kosmologi, teologi, keadaan, eksistensi, dan konsepsi tauhid, yang 
memainkan peran fundamental dalam menarik orang-orang Melayu 
Nusantara ke Islam (Al-Attas, 1993: 248). 

 Metafisika sufi sangat jauh dari nilai-nilai politik dan keinginan 
untuk berkuasa sehingga mendapat pengaruh besar pada masyarakat Melayu 
Nusantara. Metafisika sufi memiliki tujuan untuk membentuk konsepsi 
religius Islam yang esensial terhadap psikologi yang berlandaskan pada Al-
Qur’an dalam jiwa masyarakat Melayu Nusantara.  Ulama sufi dengan 
pondasi Al-Qur’an tersebut  memiliki landasan yang tiada bandingnya 
sehingga berbekas pada jiwa masyarakat Melayu Nusantara. Oleh sebab itu 
pengaruh metafisika sufi dengan ruh Al-Qur’an telah mengakibatkan 
ketaubatan masyarakat pada Islam, sehingga membawa peralihan dari tradisi 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  104 
 

non-rasional kepada kesusasteraan tertulis yang falsafi. Metafisika ini jauh 
memainkam peran penting untuk membuka jiwa masyarakat Melayu dalam 
mengenal aspek-aspek ontologis berlandaskan falsafi dan rasionalitas 
sehingga jauh dari  wawasan mitologi (Al-Attas, 1993: 259). 

Menurut al-Attas, Islam telah mengubah pola pikir masyarakat 
Melayu Nusantara baik dalam hal-hal yang bersifat empiris maupun bersifat 
rasional metafisis. Islam tidak hanya memberikan perubahan pada struktur 
lahiriah semata melainkan perubahan yang mendalam pada struktur 
batinnya. Islam mampu mengubah pandangan hidup masyarakat Melayu 
Nusantara yang sebelumnya bersifat seni dan estetis menjadi lebih falsafi 
yang berteraskan pada harmonisasi akal dan jiwa. Syed Muhammad Naquib 
Al-Attas mengatakan bahwa proses Islamisasi dunia Melayu didefinisikan 
sebagai “the historical and cultural impact of Islam upon the Malay world which 
revolutionized the Malay vision of reality and existence into distinctly Islamic worldview” 
(Al-Attas, 1993: 169) (pengaruh sejarah dan budaya Islam atas dunia Melayu 
yaitu dengan merevolusi pandangan masyarakat Melayu atas realitas 
eksistensi menuju pandangan hidup Islam yang berbeda). Islamisasi di 
kepulauan ini harus kita tinjau sebagai sebuah Islamisasi yang sangat 
berkesan dalam membawa perubahan “pemoderenan”. 
 Sebelum Islam, Hindu-Buddha sudah menginjakkan kaki di 
kepulauan Melayu Nusantara. Akan tetapi dalam pandangan al-Attas agama 
Hindu-Buddha sudah tercampur dengan agama anak negeri. Agama Hindu 
dan Buddha tidak berpengaruh dalam diri masyarakat Melayu Nusantara 
secara mendalam karena ajaran agama tersebut termodifikasi sedemikian 
rupa sehingga tidak memiliki kemurnian falsafah yang mendalam. 
Ketinggian metafisika Hindu-Buddha tidak mampu ditangkap oleh para raja 
dan bangsawan, karena mereka lebih cenderung kepada nilai-nilai seni  dan 
estetik seperti kisah-kisah pewayangan, cerita Mahabarata, dan mitologi 
dewa-dewi. Di sisi lain para pendeta yang diharapkan mampu merangkum 
dan menyebarkan kehalusan metafisika Hindu-Buddha yang bersifat falsafi 
terhalang oleh otoritas para raja yang hanya cenderung pada nilai seni dan 
estetik. Di samping itu watak agama Hindu-Buddha tidak bersifat misionari 
sehingga agama tersebut tidak tersebar secara masif ke tengah-tengah 
masyarakat luas. Ditambah lagi pendeta Buddha tersebut bukanlah 
merupakan penduduk asli pribumi melainkan para rahib yang datang dari 
India Selatan dengan misi pencarian sudut-sudut kawasan sunyi untuk 
tempat persemedian dalam candi-candi yang terisolasi dari masyarakat (Al-
Attas, 1993: 165). Agama Hindu-Buddha hanya menjadi agama penyucian 
diri personal. 
 Bagi masyarakat Melayu Nusantara falsafah agama Hindu tidak 
membawa pengaruh yang sangat mendalam pada dirinya serta tidak dapat 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  105 
 

merangkum kehalusan metafisika Hindu-Buddha tersebut. Unsur logika 
dan pemikiran rasional dari kehalusan metafisika tidak tampak secara jelas. 
Oleh karena itu keagungan metafisika mereka ubah menjadi seni yang tidak 
bernilai falsafi. Apa yang mereka terima dari Hindu-Buddha hanyalah 
terbatas pada hal-hal yang sesuai dengan watak asli masyarakat pada saat itu 
dengan kecenderungan pada seni dan estetika, Kerajaan Sriwijaya Sumatera 
pada  abad ke 5 H./11 M, tersohor sebagai salah satu pusat agama Buddha 
sehingga banyak dikunjungi oleh para pendeta khususnya dari negeri Tibet, 
termasuk di antaranya pendeta Atisha yang kemudian dikenal sebagai 
pendeta pembaharu Tibet. Atisha ke Sumatera untuk belajar kepada guru 
sekaligus pendeta agung Buddha, Dharmakriti (Al-Attas, 1990: 172).  

Pengaruh metafisika Buddha yang bersifat falsafi tidak mewujudkan 
dirinya secara otentik. Falsafah ajaran Buddha terjewantahkan dalam seni 
dan estetika. Hal ini tampak pada kemegahan Candi Borobudur sebagai citra 
empiris manifestasi seni dalam lingkup arsitektur. Al-Attas memandang 
bahwa masyarakat kepulauan Melayu Nusantara tidak mampu menangkap 
kehalusan metafisika Hindu, hal ini karena masyarakat lebih cenderung 
diarahkan pada hal-hal yang bersifat estetis daripada falsafah. Maka oleh 
sebab mendasar itu, agama Hindu tidak banyak mengubah pandangan 
masyarakat kepulauan Melayu Nusantara yang telah memiliki Weltanschauung 
yang didasarkan pada seni tersebut. 

Al-Attas menegaskan dalam karyanya  Islam and Secularism, (Al-Attas, 
1993: 172), bahwa “The people of archipelago were more aesthetic than philosophical 
by nature: they either did not fully grasp the subtleties of Hindu metaphisics or they 
ignored it in favour of that wich was less complicated and more readily acceptable to their 
own worldview”  (masyarakat dunia Melayu Nusantara lebih bersifat estetis 
ketimbang falsafi, mereka di satu sisi tidak benar-benar menangkap 
kehalusan metafisika Hindu dan  di lain sisi mereka mengabaikannya karena 
pertimbangan bahwa hal demikian kurang sesuai dengan pandangan hidup 
mereka). 

Masuknya Islam di kepulauan Melayu Nusantara merubah semua 
pemahaman lama digantikan dengan pengertian yang baru. Islam 
diperkenalkan di tengah-tengah masyarakat luas sebagai sebuah pandangan 
hidup yang rasionalistik dan intelek. Islam berhasil menggulingkan berbagai 
mitologi dalam tradisi kepercayaan sebelumnya. Agama ini juga dipahami 
secara rasional dan mendalam diberbagai strata sosial baik di kalangan para 
raja dan bangsawan maupun lapisan bawah masyarakat. 

Konsep metafisika Tuhan yang memiliki kekuatan untuk mengatur 
dan membina alam semesta dengan bijaksana serta kreatif dipahami melalui 
perenungan akal yang mendalam. Islam memberi penghargaan tertinggi 
pada manusia sebagai mahluk Tuhan yang paling sempurna dalam mengatur 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  106 
 

kehidupan alam. Sistem kasta yang ditopang oleh mitologi dari agama 
sebelumnya diruntuhkan oleh Islam menjadi sebuah konsep kesetaraan 
pada level kemanusiaan secara zahir. Islam membangun hirarki spiritual 
pada otoritas keilmuan dan ketakwaan. 
 Risalah-risalah Islam yang terdapat di kepulauan ini mengandung 
metafisika ilmu tasawuf yang telah mencapai taraf nilai luhur dalam sejarah 
pemikiran umat manusia. Islam membangun semangat intelektualitas yang 
tidak dapat kita bandingkan dengan tulisan-tulisan sastra Melayu-Jawa 
zaman Hindu-Buddha yang hampa dari perbendaharaan rasionalitas dan 
intelektualitas (‘aqliyyah) (Al-Attas, 1990: 37).  

 Bukti nyata terjadinya revolusi budaya di kepulauan Melayu 
Nusantara setelah datangnya Islam yaitu terdapat banyak karya-karya 
akademik yang memperdebatkan secara serius konsep wujūd. Diskursus 
tentang wujūd memunculkan pemahaman intelektual yang menegangkan 
pada abad 8 H./15 M. hingga 10 H./17 M. Perdebatan ini merupakan 
penyempurnaan bagi proses Islamisasi. Proses Islamisasi melangsungkan 
proses klarifikasi, intensifikasi, dan standarisasi terhadap tradisi lama yang 
dipengaruhi oleh Hindu-Buddha sebelumnya, hingga menghasilkan 
perubahan yang benar-benar berbeda pada elemen-elemen kunci 
pandangan hidup masyarakat Melayu Nusantara. Al-Attas menyatakan: 

“Sufi metahysics did not come, contrary to what is held even by some Muslim 
scholar, to harmonize Islam with traditional beliefs grounded in Hindu-Buddhist 
beliefs and other outochthonous traditions; it come to clarify the difference between 
Islam and what they had know in the past” (Al-Attas, 1993: 179). 
 

 Islam datang ke kepulauan Melayu Nusantara sejatinya dibawa oleh 
kaum sufi pengembara berlandaskan metafisika tasawuf. Metafisika tersebut 
mengandung konsep wujūd dengan penjelasan secara utuh, sehingga 
mempengaruhi jiwa masyarakat Nusantara. Pengaruh metafisika sufi ini 
memunculkan semangat religius yang begitu intelektual dan rasional masuk 
ke dalam pikiran masyarakat sehingga mudah diterima. Metafisika sufi 
tersebut termanifestasikan dalam apa yang disebut dengan tasawuf. Tasawuf 
yang membicarakan konsep tentang wujūd menyebabkan kebangkitan 
rasional dan intelektual yang belum pernah terjadi pada masa Hindu-
Buddha (Al-Attas, 1993: 173). Metafisika sufi yang mengandung konsep 
tentang wujūd merupakan sebuah identitas baru yang berhasil membuat 
masyarakat Nusantara mengenal Islam, sehingga ini menjadi fondasi akar 
Islamisasi di Melayu Nusantara secara otentik.  

Teks-teks mengenai Islam yang datang ke kepulauan Melayu 
Nusantara lewat pengaruh sufi pengembara bermuara pada konsep wujūd 
telah banyak tersebar hingga pelosok negeri. Doktrin mengenai ontologi 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  107 
 

wujūdiyyah telah merubah pemikiran masyarakat Nusantara, hal tersebut 
sangat kental dengan konsep wahdah al-wujūd Ibn al-‘Arabī (Al-Fayyadi, 
2012: 160-162). Dalam terminologi Ibn al-‘Arabī, menggunakan kata wujūd 
untuk menyebut wujud Tuhan, bahwa satu-satunya wujūd adalah wujud 
Tuhan, tidak ada wujud selain wujud-Nya. Dengan demikian berarti segala 
apapun selain Tuhan tidak memiliki wujud. Secara logis dapat diambil 
hipotesa bahwa kata wujud tidak dapat diberikan kepada segala sesuatu 
selain Tuhan (mā siwā’llāh), alam dan segala sesuatu yang ada di dalamnya 
(Nasution, 1993: 94). Akan tetapi Ibn ‘Arabī menggunakan metaforis untuk 
menggunakan kata wujud selain wujud Tuhan, yakni wujud alam pada 
hakekatnya merupakan wujud yang dipinjamkan Tuhan terhadap ciptaan-
Nya (Al-Attas, 1990: 33-34). 
 Pengaruh konsep wujūd Ibn ‘Arabī tersebut menyebar mengisi 
muatan Islam di Nusantara lewat pengaruh sufistik. Hal ini terlihat dalam 

teks-teks peninggalan Ḥamzah Fanṣūrī yang melekat dalam jiwa masyrakat 
Melayu Nusantara. Ajaran sufistik tersebut dengan cepat menyebar karena 

merupakan ajaran Islam yang murni. Pengaruh Ibn ‘Arabī tentang waḥdat 

al-Wujūd melekat dalam jiwa Ḥamzah Fanṣūrī sehingga hal tersebut 
direduksi menjadi pemahaman wujūdiyyah.  

Menurut al-Attas, kata wujūd dalam terminologi wujūdiyah Hamzah 
Fansuri, digunakan untuk menggambarkan wujūd Allah SWT., yang identik 
dengan Zat Allah SWT., sebagai Wujud Hakiki. Segala sesuatu selain-Nya 
yaitu alam tidak berwujud dengan sendirinya, alam adalah wujud wahmī 
(bayangan) sebagai cermin atau pancaran dari wujūd yang sebanarnya. 

Ḥamzah Fanṣūrī memakai juga kata wujud untuk menunjukkan segala 
sesuatu selalin Allah SWT., Penggunaan hanya dalam bentuk wahmī, atau 
majāz dalam konsep Ibn ‘Arabī. Hal ini dilakukan semata untuk 
mempertahankan bahwa wujud hanya milik Allah SWt., sedangkan wujud 
alam pada hakikatnya adalah pancaran dari wujud Allah SWT., (Al-Attas, 
1970: 241-242). 

 Pengaruh sufisme yang masih terlihat mengakar di kepulauan 
Melayu Nusantara adalah adanya majelis-majelis zikir bersama secara 
tertutup maupun terbuka. Majelis zikir tersebut masih terdapat pada 
berbagai tempat di Indonesia, misalnya yaitu di Aceh. Ciri khas ajaran 
sufisme selanjutnya terimplementasikan dalam tarekat-tarekat sufi yang 
masih terus berkembang di Nusantara. Terekat-tarekat tersebut terus 
berkembang walaupun pengaruh globalisasi terus mewabah. Semakin 
dipertahankannya majelis zikir serta tarekat-tarekat Islam di Nusantara, 
maka selama itu pula doktrin-doktrin sufisme tidak akan pernah putus dan 
bahkan semakin memperkuat “ruh” Islam Nusantara yang sebenarnya.  



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  108 
 

Islam telah berangsur-angsur datang ke kepulauan Melayu Nusantara 
sejak abad pertama Hijrah atau bertepatan dengan 7 dan 8 M langsung dari 
Arab, merupakan kritik kepada analisis sarjana Barat maupun Belanda yang 
mengatakan bahwa masuknya Islam ke Nusantara sekitar abad ke 13 M 
melalui Persia dan India. Perlu diakui bahwa di antara para ulama Islam 
periode pertama itu terdapat orang-orang dari Malabar, Gujarat, dan Persia, 
namun itu merupakan hal yang wajar. Sekalipun  dari Gujarat, Malabar, 
Persia, maupun lainnya, merupakan orang Arab.  

Kedatangan Islam bukan dengan kekerasan maupun mengisyaratkan 
peperangan, akan tetapi dengan damai dan menggunakan metode yang lebih 
lembut (Hasymy, 1993: 38). Pada abad ke-10 Islam sudah menguasai 
perdagangan di dunia. Pada abad berikutnya (abad ke-11), saudagar-
saudagar Islam telah mengusai pantai barat India (R. Roolvink, 1957: 15). 
Menurut Van Leur Islam menyebar melalui para pedagang di sepanjang jalur 
perdagangan Asia Tenggara (Apipudin, 2010: 108).  
 Kedatangan Islam ke Nusantara baik dari India Selatan, salah satu 
anak benua India, Coromandel, Malabar, Gujarat, maupun langsung dari 
Arab, tidaklah terlepas dari siapa pembawanya dan dari mana asalnya. Jika 
dilihat terlebih dahulu misionaris yang membawanya sudah barang tentu 
adalah orang-orang Arab. Maka dengan demikian sudah pasti pula 
datangnya langsung dari Arab, walaupun para pedagang memiliki misi yaitu 
menyebarkan Islam lewat berdagang. Al-Attas merupakan salah seorang 
sarjana Muslim dunia Melayu Nusantara yang mempertahankan 
argumentasinya bahwa Islam datang ke Kepulauan Melayu Nusantara 
langsung dari Arab.  

Al-Attas mengakui bahwa memang benar sebahagian yang 
menyebarkan Islam di Melayu Nusantara datang melalui India, akan tetapi 
lebih dominan datang langsung dari Arab, dan ada pula yang melalui negeri 
Parsi, Cina, Maghrib, dan Turki. Menurut al-Attas, yang terpenting adalah 
kandungan paham keagamaan yang dibawa itu adalah bersifat Timur 
Tengah bukan India. Kandungan dan cara penguraian akidah-akidah 
berbagai mazhab ilmu tasawuf berbentuk tulisan “Jawi” serta corak 
beberapa huruf-hurufnya, nama gelaran hari-hari mingguan, cara melafalkan 
Al-Qur’an, serta beberapa perkara penting lainnya, menyatakan dengan 
tegas kecirian Arab, bukan India, sebagai pembawa dan penyebar asli agama 
Islam di Nusantara (Al-Attas, 2011: 135-137).  

Analisa al-Attas tersebut memberikan permahaman yang jauh 
berbeda, sebab dari pandangan orang Islam, soal bangsa apa yang membawa 
Islam itu mungkin tidaklah begitu penting, asalkan yang dibawanya itu ialah 
Islam. Buktinya adalah bahwa Islam sampai saat ini menjadi agama terbesar 
yang dianut oleh masyarakay Melayu Nusantara. Hegemoni Islam di 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  109 
 

kepulauan Melau Nusantara telah unggul menggulingkan pengaruh Hindu-
Buddha yang lebih awal menginjakkan kaki di Nusantara.     
 
PENGARUH SUFISME TERHADAP PROSES ISLAMISASI 

1. Periode Awal, Pengenalan Akidah dan Syari’at Islam (578-805 
H/1200-1400 M) 

Menurut al-Attas pada periode awal ini, pengajaran yang sangat 
berperan penting dalam proses Islamisasi menuju corak Islam Nusantara 
adalah pengajaran aqidah dan fiqh. Proses ini merupakan kontribusi dalam 
menafsirkan hukum agama Islam (syariah) dalam menarik orang-orang 
Melayu Nusantara ke Islam. Siapa saja yang memeluk Islam pada tahap ini 
cukup diajari dengan keimanan saja, tidak mesti diikuti oleh suatu 
pengertian tentang implikasi-implikasi rasional dan intelektual yang terbawa 
oleh perpindahan agama tersebut. Pada tahap awal ini konsep-konsep Islam 
yang sangat fundamental tentang  keesaan Tuhan (tauhid) dalam pandangan 
seutuhnya masih sangat kabur dalam rasio orang-orang yang bertaubat itu. 
Konsep-konsep yang lama sebelum memeluk Islam semua tumpang tindih, 
dan memberi ketidak-jelasan bahkan membingungkan dalam menerima 
konsep-konsep yang baru (Al-Attas, 1993: 248). 

Kedatangan agama Islam ke Kepualauan Melayu Nusantara menurut 
al-Attas mesti dinilai sebagai suatu pembangunan dunia baru, harapan baru, 
cita-cita serta kebudayaan dan peradaban baru. Islam memberikan ajaran 
yang lebih maju terutama dalam bidang teologi monoteismenya yang 
membebaskan pandangan masyarakat dari belenggu ketahayulan dan 
kemusyrikan. Pada tahap awal ini masyarakat Melayu Nusantara 
diperkenalkan dengan konsep-konsep dasar tentang Tuhan yang satu. Para 
pemuka agama memberikan pemahaman yang mendasar mengenai teologia 
monoteisme dengan sempurna, bagaimana sikap hidup pribadi manusia 
dalam berhubungan dengan Tuhannya. Islam membentuk konsep 
bagaimana manusia memiliki etika dalam berhubungan dengan sesamanya 
juga hubungannya dengan alam bendawi. Aturan-aturan dalam hal ibadah 
dan syariat pada hakikatnya adalah tidak dapat diceraikan dari yang lain 
mulai diperkenalkan dalam setiap aktivitas kehidupan masyarakat 
(Abdulgani, 1983: 22). 

Islam mengatur hubungan vertikal dengan Tuhan dan horizontal 
sesama manusia. Kehadiran Islam yang disebarkan besar-besaran oleh kaum 
sufi tersebut memberikan semangat baru, sehingga menyebabkan kesadaran 
hidup yang Islami, yaitu suatu hidup masyarakat yang berdasarkan pada 
logika rohani yang mengarah pada pokok-pokok hubungan individi, sosial, 
dan Tuhan. Islam memberikan kemerdekaan pada setiap individu, dan 
meruntuhkan sistem kasta dengan konsep kesamaan dan kesetaraan. Islam 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  110 
 

memberikan doktrin keseimbangan antara materi dan immateri, yakni tidak 
menjauhkan realitas wujud yang bisa dirasakan, dan immateri yang bersifat 
abstrak sebagai suatu substansi yang memiliki eksistensi dalam alam wujud. 
Sufisme memberikan pemahaman sesuai dengan pengalaman spritualnya 
(ruhani), di samping karena berbagai pengaruh berupa nilai-nilai budaya dan 
kepercayaan lokalitas, ajaran kemurniannya mengacu pada ruh al-Quran dan 
hadits. Pengaruh tersebut memberikan sebuah horizon yang berbeda dalam 
akal dan imajinasi masyarakat Melayu Nusantara (A. Salam, 2004: 25).  

Penjelasan manusia sebagai ciptaan yang merupakan fitrah yang 
substansi jiwanya berasal dari substansi Tuhan, substansi jiwa manusia 
bersifat immateri, dan jasad manusia bersifat materi memberi pemahaman 
yang berbeda tersendiri dalam jiwa mereka. Penyatuan keduanya merupakan 
proses Sunnatullah, sehingga Islam menganjurkan menuntut ilmu yang 
bersumber pada wahyu dan Sunnatullah. 

Menurut al-Attas para sufi berusaha menanamkan konsepsi 
kepercayaan terhadap Tuhan yang tunggal ke dalam jiwa masyarakat 
Nusantara. Pandangan tentang keesaan Tuhan, jika ditilik dari sudut 
pandang filosofis melalui ilmu kalam dan tasawuf, mengemukakan suatu 
ontologi, kosmologi, dan psikologi tersendiri dalam suatu konsep agung 

yang biasa disebut dengan istilah keesaan wujud atau Waḥdat al-Wujūd. 
Konsep ini tegak atas dasar-dasar Al-Qur’an yang tidak dapat disamakan 
dengan filsafat Hindu yang mengikuti pandangan Vedanta. Konsep inilah 
yang ingin diperkenalkan pada keseluruhan tahap awal ini. Jiwa masyarakat 
Nusantara masih tumpang tindih dengan keyakinan lamanya, sehingga 
keseluruhan tahap awal dalam jurisprudensi dan syari’at ini dapat kita 
katakan sebagai sebuah tahap dalam pertaubatan “raga” (Al-Attas, 1990: 
48). 

 
2. Periode Kedua, Kelanjutan dari Periode Awal yaitu Pengajaran 

Syari’at Berlanjut ke Metafisika Sufi (Tasawuf)  (803-1112 H/1400-
1700 M) 

Periode ini merupakan kelanjutan dari pengenalan syari’at yang telah 
teruraikan pada tahap awal di atas. Tahap ini masih ada hubunga dengan 
tahap yang awal, tahap pengajaran ini dapat berlanjut ke pengajaran agama 
di ranah mistisisme filosofis (tasawuf). Selain itu, unsur-unsur rasional dan 
intelektual lainnya seperti teologi rasional atau ilmu kalam memberikan 
kontribusi sebagai fundamen pada periode ini. Selama tahap ini 
berlangsung, para sufi serta karangan-karangannya berperan penting, begitu 
juga tulisan-tulisan para ahli kalam berperanan dominan pula, sehingga 
tahap ini tertuju pada tahap yang lebih maju yaitu ketaubatan “roh”. 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  111 
 

Konsep-konsep fundamental Islam memperkenalkan pandangan dunia 
Islam yang begituh luas dan sesuai dengan apa yang  dipahami saat itu masih 
kabur dalam memahaminya.  Masyarakat Nusantara masih terpengaruh oleh 
pandangan dunia lama walau sudah mulai terkikis, namun terus-menerus 
diterangkan dan dijelaskan sehingga mengerti dengan jelas dan setengan 
jelas kedua-duanya (Al-Attas, 1993: 249). 

Pengaruh Hindu-Buddha sangat kental dalam aspek-apek kesenian, 
dongeng-dongeng, cerita-cerita, dan keyakina-keyakinan mistis. Metafisika 
Hindu-Buddha diubah menjadi pujian-pujian dan nyanyian-nyanyian 
kesenian yang tidak tampak kehalusan metafisikanya. Misalkan dalam Kitab 
Veda Parikrama yang diterjemahkan oleh G. Pudja, tertuliskan bahwa: 

   “Tuhan dipuja dengan nyanyian-nyanyian, nada-nada, dan alat-alat musik dan 
memakai mantra-mantra dalam tiruan bunyi suara-suara yang dimunculkan 
buunyi-bunyi itu. Tiruan-tiruan itu berupa bunyi baka-baka, paca-paca, nati-nati, 
baja-baja, nide-nide, dan cini-cini. Keseluruhannya diiringi oleh alat musik kesenian 
untuk memuji-muji Tuhan Atman. Pujian-pujiannya juga berupa lagu-lagu erotik 
yang membawa hanyut perasaan hingga mencapai puncaknya yaitu tingkat trans” 
(G. Pudja, 1971: 319-320). 

Al-Attas memandang bahwa mistik Hindu-Buddha telah diubah oleh 
para raja-raja dan para petinggi istana sesuai dengan keinginan mereka. 
Kehalusan metafisikanya tidak tampak secara jelas dalam penyampaiannya 
kepada masyarakat sehingga tidak berbekas dalam jiwa masyarakat 
Nusantara. Aspek-aspek seni yang lebih dominan menimbukal ketidak-
jelasan dalam diri mereka sehingg ajarannya tidak tampak begitu jelas. Islam 
mengedepankan metafiska, ontologi, psikologi, konsep wujūd dan 
pengaruhnya memberikan pemahaman tersendiri pada jiwa masyarakat 
Nusantara. Konsep-konsep Islam meruntuhkan alam ketahayulan, mistk, 
mitologi-mitologi, digantikan dengan konsep Islam yang falsafi (P.Riddell, 
2001: 105-114). 
 Melalui perbadingan keduanya, dapat dikatakan bahwa metafisika 
sufi sangat unggul terhadap proses Islamisasi masyarakat Nusantara, 
setidaknya hingga berakhirnya abad ke tujuhbelas. Metafisika sufi dengan 
segala pemahaman dan penafsiran mistisnya terhadap Islam, dalam berbagai 
segi tertentu, sangat sesuai dengan latar belakang  masyarakat Nusantara 
yang terpengaruh oleh asketisme Hindu-Buddha dan sinkretisme 
kepercayaan anak negeri. 

Islam datang ke Nusantara dalam versi sufistik berlandaskan tasawuf 
falsafi, memberikan semangat religius yang begitu intelektual dan rasional 
hingga begitu mudah masuk ke dalam alam pikiran dan jiwa masyarakat 
Nusantara. Metafisika sufi ini membentuk revolusi baru, menyebabkan 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  112 
 

kebangkitan rasionalitas dan intelektualisme pada tubuh masyarakat yang 
tidak ada pada masa-masa pra-Islam. Para sufi memberikan pemahaman 
yang mendalam tentang kebenaran Tuhan sebagai realitas yang sebenarnya 
dari wujud dalam konteks metafisika dan merujuk kepada suatu Zat Absolut 
yang memanifestasikan diri-Nya dalam semua tingkatan wujud. Tuhan 
adalah dasar dari segala penciptaan dan  Maha Tinggi dan Maha Berkuasa 
(Al-Attas, 1966: 50). Tuhan merealisasikan kemauan-Nya melalui 
penciptaan, penghancuran, dan penciptaan kembali secara terus-menerus 
tanpa batasan pada diri-Nya. Pengetahuan sufi sangat berpengaruh besar 
pada masyarakat Nusantara karena tidak hanya berdasarkan rasio semata, 
akan tetapi lebih kepada bentuk yang lebih tinggi dari itu yaitu pengalaman 
spiritual yang telah mencapai tahap tertentu dari realitas (Wan Daud, 1998: 
87-92). 

Semangat religiusitas Islam yang begitu esensial tertuang dalam 
konsepsi monoteistik terbentuk dalam konsepsi yang tidak ada bandingnya. 

Konsep kesatuan wujud (Waḥdat al-Wujūd), kosmologi dan psikologi 
dirumuskan dengan logis sehingga memberi bekas pada jiwa masyarakat 
Nusantara. Ontologi, kosmologi dan psikologi ini tidak dapat disamakan 
semata-mata dengan konsep Hinduisme dan Buddhisme, karena memiliki 
landasan Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam yang tiada bandingnya 
sehingga membekas pada setiap sendi masyarakat pada saat itu (Al-Attas, 
1993: 255). 

Pengaruh Al-Qur’an di Nusantara bersamaan dengan masuknya 
Islam membuat para pemuka agama khususnya kaum sufi yang 
menyebarkan Islam menggunakan Al-Qur’an sebagai pedoman utama 
dalam misi Islamisasi. Al-Qur’an mengandung unsur ontologi, wujud, 
tawhid, kosmologi, dan tentang keadaan Sang Pencipta. Al-Qur’an ini 
memberikan kesan yang mendalam bagi segi akidah pada setiap aspek 
kehidupan mansia. Berbeda dengan konsep ontologi Hindu-Buddha yang 
memandang manusia memiliki kasta atau derajat dalam kehidupan. Konsep 
Al-Qur’an memberikan kesamaan dalam kehidupan tiada kasta maupun 
strata dalam diri manusia. 

Sufisme merupakan salah satu sumbangan pikiran yang bernilai 
tinggi dari para pemikir Islam terhadap humanisme. Sufisme tumbuh 
sebagai reaksi dan pemberontakan terhadap formalisme korup dalam dunia 
Islam, yang kekuasaanya digenggam oleh tiraninya para penguasa. Sufisme 
adalah antitesa daripada jiwa kecongkakan, jiwa intoleransi, jiwa 
kemunafikan, dan jiwa korupsi yang melanda zaman. Doktrin sufisme 
menekankan kepada manusia untuk menjauhkan diri dari kesenangan dan 
perhiasan dunia, hidup sederhana, jauh dari kelezatan, kekayaan, dan 
kemegahan yang merupakan keinginan banyak manusia (A. Hasymy, 1976: 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  113 
 

5). Ajaran-ajaran Islam yang dibawa oleh mereka mengakomodir suatu 
pandangan religius monoteistik yang lebih maju dan lebih menarik 
dibandingkan dengan pandangan yang ada, karenanya merupakan suatu 
kekuatan pembebasan spiritual (“a spiritual liberating force”) terhadap berbagai 
macam dan bentuk mitologi yang tidak jelas (A. Hasymy, 1993, 114-116). 

Faktor lain yang menurut teori sebahagian ahli mengakibatkan Islam 
cepat diterima menjadi dominan ialah adanya “kesamaan” antara bentuk 
Islam yang pertama sekali datang ke Nusantara dengan sifat mistik dan 
sinkretis kepercayaan nenek moyang setempat. Dalam teori ini, Islam dalam 
versi metafisika sufi (tasawuf falsafi) secara murni dapat diterima oleh 
banyak kalangan. Terhadap batasan-batasan tertentu, terutama pada tahap 
pertama penyebaran Islam, teori ini mungkin bisa diterima. “Kesamaan” itu 
mempermudah terjadi konversi agama kepada Islam secara besar-besaran. 
Proses pekembangan Islam lebih lanjut, ketika proses intensifikasi ajaran 
Islam semakin meningkat, yang terjadi adalah penghilangan proses 
“kesamaan” tersebut dengan berbagai konflik yang mengikutinya untuk 
menuju Islam yang diyakini lebih murni. 

 
3. Periode Ketiga, Pengekalan dari Periode Awal dan Kedua di 

Tengah Pengaruh Budaya Barat (1112 H/1700 M) 

Periode ini merupakan penentu sejauh mana periode awal dan kedua 
berpengaruh dalam tubuh masyarakat Melayu Nusantara. Kelanjutan dari 
tahap awal dan penyempurnaan pada tahap dua yang sebahagian besarnya 
dapat dikatakan berhasil. Tahap ketiga ini merupakan sebagai periode 
pengekalan dari semangat rasionalitas, individualitas, dan intensionalitas 
yang telah ada landasan dasar-dasar filosofisnya telah diletakkan terlebih 
dahulu oleh Islam. 

Periode ini ditandai dengan masuknya penjajahan asing terhadap 
alam Melayu Nusantara. Penjajahan tersebut berupa fisik keyakinan, 
keagamaan, dan spikologis masyarakat pribumi. Ekspansi asing telah 
membuat bangsa porak- poranda menghilangkan nilai-nilai keutuhan 
berbangsa dan bertanah air bagi masyarakat pribumi. Pengaruh yang 
ditimbulkan penjajah menjadikan hambatan bagi proses pengislaman yang 
dilakukan oleh masyarakat yang telah berpindah keyakinan dari mistisisme 
kabur ke mistisisme rasional berdasarkan al-Quran dan Hadits Nabi.  
 Tahap ketiga ini, Barat mulai memainkan peranannya dalam 
menghadang proses Islamisasi. Pengaruh-pengaruh kultural yang mulai 
meluas seiring datangnya peradaban Barat ini terus merasuki tubuh 
masyarakat pada saat itu. Pada periode ini muncul apa yang disebut dengan 
“westernalisasi” (upaya untuk membaratkan masyarakat Melayu 
Nusantara). Kemrosotan peranan Islam sangat kelihatan pula pada 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  114 
 

pengaruh hegomoni VOC yang menjajah bangsa Melayu Nusantara (Azra, 
1996: 220). Akan tetapi masyarakat Nusantara telah mapan dalam 
memahami dasar-dasar filosofis Islam yang telah terdoktrin terlebih dahulu 
oleh Islam sebelum Barat berpengaruh.Kedatangan imperialisme dan 
kebudayaan Barat dari abad keenambelas dan ketujuhbelas hingga 
seterusnya memang telah memperlambat proses Islamisi. Kedatangan 
imperialisme Barat dan pengaruh kebudayaannya jelas menimbulkan suatu 
tantangan besar bagi proses Islamisasi di Kepulauan Nusantara sehingga 
memudarkan proses intensifikasi Islam.  

Sebelum periode ini terjadi, ada kekuatan-kekuatan lain yang 
beroperasi di dunia Islam sebagai suatu keseluruhan seperti pertentangan-
pertentangan politik internal dan kemunduran kekuatan politik serta 
ekonomi. Lebih jauh lagi, kemajuan dalam bidang ilmu-ilmu tehknologi di 
Eropa, bersamaan dengan kebangkitan intelektual Barat melemahkan 
peranan Islam. Hal lain yang menyebabkan pudarnya proses Islamisasi di 
Nusantara ialah pengaruh sisa-sisa agama Hindu-Buddha yang masih 
dipertahankan oleh sebagian kecil penduduk pribumi. Sisa-sisa agama 
tersebut masih bercampur dengan ajaran dan keyakinan dasar Islam 
sehingga mengakibatkan kurang sempurnanya dan melemahnya 
intensifikasi Islam di Nusantara. Pemerintah kolonial mengendalikan 
perkara-perkara keagamaan, memilih pemimpin agama sesuai dengan 
utusannya. Utusan agama mendapatkan pengawasan penuh dari para 
kolonial sehingga keputusan apapun harus berdasarkan aturan kolonial. 
Puncaknya, unsur agama harus terpisah dari persoalan kenegaraan (A. 
Steenbrink, 1984: 5). Pengaruh Barat juga kolonial memberika kekacauan 
pada semua lapisan masyarakat. Pengaruh ini membuat keseimbangan 
proses pengislaman terganggu oleh adanya ekspansi Barat tersebut (Reid, 
2011: 225) . 

Sejauh ini tidak semestinya ada kekhawatiran yang sangat mendalam 
pada jiwa masyarakat Nusantara, karena pengaruh sufistik akan terus 
berjalan. Islam telah mempersiapkan masyarakat Nusantara untuk dunia 
modern yang akan datang. Perlu diketahui bahwa Islam bukan 
mempersiapkannya untuk menunjuk dunia yang disekulerkan, melainkan 
dunia yang di-Islamkan. Suatu dunia yang di-Islamkan yang sesungguhnya 
adalah suatu dunia yang tersadarkan atau terbebaskan dari tradisi magis, 
mitologis, animistik, dan dunia yang kulturnya kabur, kemudian terbebas 
dari sekulerisasi. Dunia Islam yang dimaksud adalah dunia yang 
berlandaskan syari’at, dimana aturan dan otoritasnya ada pada Tuhan, 
mengikuti Nabi-Nya, berlandaskan pada nilai-nilai kebaikan, menjunjunng 
nilai-nilai dalam bermasyarakat menurut Islam, bersih dari berbagai 
kedengkian dan kecongkakan, suatu dunia yang telah dilihat, diketahui, 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  115 
 

dialami, ditata, dan dibuat sadar oleh Nabi Muhammad SAW (Al-Attas, 
1993: 265). 

 
Kesimpulan 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas berpandangan bahwa Islamlah 
yang mengubah struktur masyarakat Melayu yang semula bersifat estetik 
menuju saintifik dan rasional. Al-Attas mengatakan bahwa Islam masuk ke 
Nusantara dalam versi metafisika kaum sufi yang merupakan falsafah Islam 
sejati. Hal itu menunjukkan perbedaan dengan pandangan sebahagian 
orientalis yang menganggap bahwa Islam masuk ke Nusantara hanya 
berpengaruh pada lapisan tipis di atas struktur  masyarakat. 

Islam tidak hanya merubah pandangan masyarakat Melayu 
Nusantara pada dimensi estetis semata, namun lebih jauh Islam mengubah 
struktur batin, pola pikir dan jiwanya. Peradaban Melayu Nusantara yang 
semula hanya kental dengan unsur-unsur seni yang bercampur dengan 
banyak takhayul, mengalami revolusi menuju pandangan hidup yang lebih 
saintifik dan rasional. 

Kedatangan Islam meletakkan pondasi pandangan hidup baru yang 
lebih maju dari pemahaman yang telah ada sebelumnya, meruntuhkan 
sistem kasta yang telah lama ditegakkan oleh agama Hindu-Buddha 
sehingga menjadi sistem kesamaan sesama manusia pada level zahirnya. 
Islam membangun sistem kesetaraan bagi seluruh umat manusia; yang 
membedakan derajatnya dengan manusia yang lain adalah tingkat keimanan 
dan ketakwaan pada level batinnya dalam berhubungan dengan Tuhannya.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  116 
 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Al-Attas, Syed Muhamad Naquib, The Misticism of Hamzah Fansuri, Kuala 
Lumpur: UM Press, 1970. 

---------------, Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu, Bandung: Mizan, 
1990. 

---------------, The Intuition of Existence, Malaysia: ISTACT, 1990. 
---------------, Islam and Secularism, Kuala Lumpur, ISTAC, 1993.   
---------------,  Historical Fact And Fiction, Kuala Lumpur, UTM Press, 2011.  
----------------, Raniri and The Wujudiyyah of 17th Century Acheh, Singapore: 

MBRAS, 1966. 
A. Hasymy,Sejarah Masuk dan Berkembangnya Islam di Indonesia, Kumpulan 

Prasaran pada Seminar di Aceh, Medan, Alma’arif, 1993. 
Al-Fayyadi, Muhammad, Teologi Negatif Ibn’Arabi: Kritik Metafisika Ketuhanan,  

Yogyakarta: LKIS, 2012. 
Azyumardi Azra, Renaisans Islam Asia Tenggara Sejarah Wacana dan Kekuasaan, 

Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006. 
Abdurrahman Soejono, Metode Penelitian Suatu Pendekatan dan Penerapan, 

Jakarta: Rineka Cipta, 1999. 
Apipudin, Penyebaran Islam di daerah Galuh sampai dengan abad ke-17, Jakarta: 

Kementrian Agama RI, 2010. 
Abdulgani, Roeslan, Sejarah Perkembangan Islam di Indonesia, Jakarta: Pustaka 

Antar Kota, 1983.  
Azra, Azyumardi, Islam di “Negeri Bawah Angin” dalam Masa Perdagangan,  

Studia Islamika Volum 3, no.2, 1996,. 
Bakker, Anton dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, 

Yogyakarta: Kanisius, 1990. 
Harun Nasution, Falsafah dan Mistisme dalam Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 

1993. 
Ibrahim, Ahmad, dkk, Islam di Asia Tenggara Perkebangan Kontemporer, Jakarta: 

LP3ES, 1990. 
Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 

2004. 
Punja, G, Weda Parikrama: Naskah, Terjemahan, Penjelasan, Jakarta: 

Departemen Agama RI, 1971.  
R. Roolvink, Historical Atlas of the Moslem People, Jakarta: Jembatan, 1957. 
Riddell, Peter, Islam And the Malay-Indonesian World, Singapore: Horizon 

Books, 2001. 
Salam, Aprinus, Oposisi Sastra Sufi, Yogyakarta: LKIS, 2004.  
Saiful Muzani, Pembangunan dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara, Jakarta: 

Pustaka LP3ES Indonesia, 1993. 



 

 

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                                  117 
 

Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1997.   
Wan Daud, Wan Mohd, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib 

Al-Attas, Bandung: Mizan, 1998.  
 
 


