ISLAMISASI DI KUPULAUAN MELAYU NUSANTARA:
STUDI TERHADAP ANALISIS FILSAFAT SEJARAH
SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS

Mulyadi”
ABSTRAK

Tulisan ini mengnak tentang pandangan Syed Mubammad Naguib
Al-Attas terbadap bagaimana Islamisasi di Kepulanan Melayn
Nusantara. Dalam ini Al-Attas melaknkan studi kritis terhadap
sarjana Barat yang cenderung mempersempit peranan Islam, dan
sebaliknya menonjolkan signifikansi Hinduisme dan Buddhisme
dalam sejarah dan kebudayaan Islam di Melayn Nusantara. Para
sarjana Barat tersebut lebib mengunggnlkan Hindu-Buddha sebagai
agama yang sangat berpengarub di dunia Melayn Nusantara
dibandingkan pengarub Islam. Argumentasi para sarjana tersebut
terkesan sangat melemabkan peranan Islam sebagai agama terbesar
yang dianut oleh masyarakat Nusantara selama berabad-abad.
Beberapa sarjana Barat yang akan diklarifikasi pandanganya oleh
al-Attas adalah Van Leur, Schrike, Snouck Hurgronje, dan
Winstedt. Perlu ditegaskan di sini babwa Islamisasi merupakan
sebuab teori yang digagas oleh al-Attas untuk mempertegas pengarub
Istam di Kepulanan Melayn Nusantara melalni konsep metafisika
sufisme.

Kata Kunci: Islamisasi, Melayu Nusantara, Hindu, Buddha, Syed
Muhammad Naquib Al-Attas.

Pendahuluan

Wilayah Asia Tenggara terkenal dengan wilayah yang sangat
diminati oleh para peneliti untuk dijadikan sebagai objek kajian studi
kawasan. Kajian serta penelitian tersebut sangat luas meliputi sejarah,
arkeologi, maupun kajian manuskrip. Studi kawasan yang begitu luas
menyebabkan penliti dari dalam maupun luar negeri berusaha
mengungkapkan sesuatu yang tersembunyi dalam sejarah dan kebudayaan
Melayu Nusantara. Sebagaimana yang diketahui bahwa semenanjung

UPenulis adalah dosen Institut Agama Islam Negeri Langsa, Email:
yadimulia85@yahoo.co.id

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 100



Melayu terdiri dari berbagai etnik, suku, bangsa, budaya, bahasa, dan
dialektika yang berbeda-beda. Perbedaan tersebut menjadi nilai khas dan
unik pada masyarakat Melayu Nusantara.

Dunia Melayu Nusantara dalam catatan sejarah banyak didatangi
oleh orang-orang dari seluruh penjuru dunia. Pengaruh yang dimunculkan
oleh para pendatang tersebut memunculkan banyak teori tentang pengaruh
agama yang dominan di Kepulauan Melayu Nusantara. Sebelum adanya
pendatang tersebut, kawasan Melayu Nusantara sepertinya telah
dipengaruhi oleh agama Hindu-Buddha. Agama tersebut bercampur dengan
keyakinan animisme dan dinamisme masyarakat Nusantara. Kepercayaan
animisme dan dinamisme sangat dominan memainkan peran penting bagi
perilaku masyarakat Melayu Nusantara pra-Islam (Muzani, 1993: 169).

Pengaruh agama Hindu-Buddha tersebut belakangan banyak yang
m menfiniskan sebagai ciri khas masyarakat Melayu Nusantara. Hal tersebut
terlihat dalam pandangan Van Leur yang mengatakan bahwa agama Hindu
telah memberikan pengaruh besar pada masyarakat Melayu Nusantara
sebelum datangnya Islam (Al-Attas, 1990: 36). Peradaban Hindu-Buddha
terlihat pada peninggalah-peninggalan unsur luar sepert candi, pahatan batu,
jenis perwayangan, dan juga peninggalan-peninggalan bangunan-bangunan
Hindu-Buddha. Pandangan demikian sangatlah melemahkan Islam sebagai
agama yang berpengaruh besar dalam jiwa masyarakat Melayu Nusantara.

Syed Muhammad Naquib Al-Attas mengklarifikasi berbagai
padangan yang mengagungkan pengaruh agama tersebut. Al-Attas mencoba
bergerak lebih mendalam untuk menjawab pandangan tersebut dengan
melihat pengaruh tidak hanya pada unsur luarnya saja, melainkan jauh
tertanam dalam jiwa masyarakat Melayu Nusantara. Dengan demikian, al-
Attas mengemukakan teori Islamisasi untuk menjawab kekeliruan dari
sebagaian para sarjana Barat dalam melihat pengaruh yang mendominasi
pada jiwa masyarakat Melayu Nusantara.

Islamisasi Di Kepulauan Melayu Nusantara

Islamisasi di kepulauan Melayu Nusantara tampak bagi sebagian
orientalis sangat dangkal sehingga Islam hanya merupakan lapisan tipis
peradaban yang telah ada sebelumnya. Dalam hal ini Van Leur dan Schrieke
berpandangan bahwa agama Hindu dan Buddha memiliki pengaruh yang
besar ketimbang Islam. Seperti yang dikutip oleh Azra, Van Leur
berpendapat bahwa masuknya Islam di kepulauan Melayu Nusantara tidak
membawa perubahan mendalam sehingga tidak mempengaruhi kondisi
peradaban yang telah ada sebelumnya, baik secara sosial, ekonomi, tatanan
negara maupun perdagangan (Azra, 2006: 5). Kutipan yang sama juga

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 101



dilakukan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas bahwa Van Leur melihat
tingginya suatu peradaban terletak pada ketinggian nilai seni dan estetik.
Pada berbagai peninggalan seperti candi, pahatan-pahatan batu, tugu-tugu,
dan berbagai jenis wayang tersimpan kehalusan seni yang mencirikan
peradaban yang bernilai tinggi (Al-Attas, 1990: 36). Analisis yang
dilontarkan Van Leur sangat melemahkan peranan Islam. Al-Attas
menambahkan bahwa Winstedt mengatakan pengaruh yang ditanamkan
Islam sangatlah terbatas, itu pun sudah tercampur dengan keyakinan agama

Hindu dan Buddha.

Sebagaimana yang dikutip oleh Azra, London juga mengatakan
bahwa Islam di Nusantara hanyalah lapisan tipis yang terdapat diatas
kebudayaan lokal (Azra, 2006: 5). Para orientalis di atas banyak terpengaruh
oleh tulisan-tulisan Snouck Hurgronje sehingga mereka terkesan
memperkecil peranan Islam di kepulauan Melayu Nusantara (Al-Attas,
1990: 36). Al-Attas menolak asumsi besar dari tradisi kesarjanaan orientalis
di atas.

Syed Muhammad Naquib al-Attas tidak menafikan kesenian sebagai
satu-satunya tolak ukur ketinggian suatu peradaban. Namun menurutnya,
suatu pandangan hidup yang berdasarkan atas tingginya nilai-nilai seni
tidaklah berarti memiliki keluhuran budi dan akal serta ilmu pengetahuan.
Al-Attas memberikan tanggapan dan sanggahan yang sangat serius dalam
hal ini dengan mengatakan bahwa kesan sebuah peradaban yang tinggi dari
suatu bangsa tidak dilihat pada perkara-perkara lahiriahnya saja melainkan
jauh tertanam dan tersembunyi dalam pandangan hidupnya. Ketinggian
suatu peradaban tidak hanya dilihat pada ketinggian nilai seni dan estetika
seperti pada corak candi-candi, tugu-tugu, pahatan-pahatan, dan
pewayangan akan tetapi pada bahasa Melayu dan tulisan Melayu yang
mengungkapkan akal budi dan yang merangkum pemikiran (Al-Attas, 1990:
37-42).

Alasan mengapa memilih bahasa Melayu ini sebagai bahasa yang
merangkum akal budi dan pemikiran karena bahasa Melayu memiliki
struktur terbaik dalam rumpun bahasa semantik. Jika dilihat dari segi
makna, bahasa Melayu tampak lebih sesuai dalam menerima kandungan
ajaran-ajaran Al-Qur’an yang tidak tersentuh oleh perubahan-perubahan
yang dialami oleh bahasa lain. Bahasa Arab-Melayu meletakkan arti
rasionalitas sebagai kemampuan wuntuk berkata-kata atas fakultas
percakapan. Bahasa Melayu mengalami perubahan revolusioner dengan
diperkaya sebahagian besar pembendaharaan kata-katanya dari Arab dan
Parsi. Bahasa ini juga menjadi media utama untuk menyebarkan Islam
keseluruh pelosok kepulauan sehingga pada abad ke 9 H./16 M, telah

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 102



mencapai kedudukan sebagai bahasa religius menggantikan hegemoni
pengaruh Hindu-Buddha (Al-Attas, 1993: 260).

Bahasa Arab-Melayu berkembang dalam suatu perubahan baru
sebagai akibat dari terpakainya sebagai wahana untuk percakapan filosofis,
menjadi wahana tranformasi pandangan hidup dari yang estetis ke ilmiah.
Penggunaan bahasa Melayu sebagai bahasa kesusasteraan dan filsafat Islam
di kepulauan Melayu Nusantara yang kaya akan istilah-istilah khususnya
mampu menggulingkan kedaulatan bahasa Jawa sebagai bahasa sastera
Malayu-Indonesia. Bahasa Jawa sangat terpengaruhi dengan cerita-cerita
Mabhabharata dan lebih didominasi oleh unsur estetis dari pada saintifik yang
masih tercampur dengan konsep-konsep Hindu. Bahasa Jawa kuno
digunakan oleh agama Hindu-Buddha yang telah luluh dalam cita rasa yang
dibayangkan dan dialami oleh penggunanya, sehingga mengubahan makna
dan konsep asasinya supaya sesuai dengan apa yang diinginkan (Al-Attas,
1990: 37). Bahasa Arab-Melayu membawa pengaruh besar dalam bahasa
Jawa, tulisan-tulisan mengenai filsafat Islam yang terdapat dalam bahasa
Jawa berasal dari sumber Melayu, atau sekurang-kurangnya terpengaruh
oleh gaya bahasa Melayu (Al-Attas, 1990: 37).

Islam telah memberikan rumusan intelektual dan rasional pada
kesusasteraan Melayu Nusantara di abad keenam belas dan ketujuh belas,
terutama melalui tasawuf falsafi yang tersebar luas mempengaruhi pola pikir
masyarakat Melayu Nusantara. Tasawuf falsafi ini mengandung konsep-
konsep fundamental yang dihubungkan dengan konsep sentral tentang
keesaan Tuhan. Metafisika sufi, melalui golongan ahli pikir, ulama-ulama,
orang-orang Arab telah merumuskan sebuah konsep yang mendalam
mengenai metafisika falsafi, tasawuf dan ilmu kalam, yang juga merupakan
hasil dari metafisika sufi Melayu Nusantara. Bentuk metafisika sufi sangat
jelas terlihat pada penjelasan dan tulisan rasional tentang konsep wujiid,
kesatuan wujud (Wahdah —al-Wujid), pemaparan tentang ontologi,
kosmologi, teologi, keadaan, ecksistensi, dan konsepsi tauhid, yang
memainkan peran fundamental dalam menarik orang-orang Melayu
Nusantara ke Islam (Al-Attas, 1993: 248).

Metafisika sufi sangat jauh dari nilai-nilai politik dan keinginan
untuk berkuasa sehingga mendapat pengaruh besar pada masyarakat Melayu
Nusantara. Metafisika sufi memiliki tujuan untuk membentuk konsepsi
religius Islam yang esensial terhadap psikologi yang berlandaskan pada Al-
Qur’an dalam jiwa masyarakat Melayu Nusantara. Ulama sufi dengan
pondasi Al-Qur’an tersebut memiliki landasan yang tiada bandingnya
sehingga berbekas pada jiwa masyarakat Melayu Nusantara. Oleh sebab itu
pengaruh metafisika sufi dengan ruh Al-Qurian telah mengakibatkan
ketaubatan masyarakat pada Islam, sehingga membawa peralihan dari tradisi

Jurnal At-TafRir Vol. XII No. 1 Juni 2019 103



non-rasional kepada kesusasteraan tertulis yang falsafi. Metafisika ini jauh
memainkam peran penting untuk membuka jiwa masyarakat Melayu dalam
mengenal aspek-aspek ontologis berlandaskan falsafi dan rasionalitas
sehingga jauh dari wawasan mitologi (Al-Attas, 1993: 259).

Menurut al-Attas, Islam telah mengubah pola pikir masyarakat
Melayu Nusantara baik dalam hal-hal yang bersifat empiris maupun bersifat
rasional metafisis. Islam tidak hanya memberikan perubahan pada struktur
lahiriah semata melainkan perubahan yang mendalam pada struktur
batinnya. Islam mampu mengubah pandangan hidup masyarakat Melayu
Nusantara yang sebelumnya bersifat seni dan estetis menjadi lebih falsafi
yang berteraskan pada harmonisasi akal dan jiwa. Syed Muhammad Naquib
Al-Attas mengatakan bahwa proses Islamisasi dunia Melayu didefinisikan
sebagai “the bistorical and cultural impact of Islam upon the Malay world which
revolutionizged the Malay vision of reality and existence into distinctly Islamic worldview”
(Al-Attas, 1993: 169) (pengaruh sejarah dan budaya Islam atas dunia Melayu
yaitu dengan merevolusi pandangan masyarakat Melayu atas realitas
cksistensi menuju pandangan hidup Islam yang berbeda). Islamisasi di
kepulauan ini harus kita tinjau sebagai sebuah Islamisasi yang sangat
berkesan dalam membawa perubahan “pemoderenan”.

Sebelum Islam, Hindu-Buddha sudah menginjakkan kaki di
kepulauan Melayu Nusantara. Akan tetapi dalam pandangan al-Attas agama
Hindu-Buddha sudah tercampur dengan agama anak negeri. Agama Hindu
dan Buddha tidak berpengaruh dalam diri masyarakat Melayu Nusantara
secara mendalam karena ajaran agama tersebut termodifikasi sedemikian
rupa sehingga tidak memiliki kemurnian falsafah yang mendalam.
Ketinggian metafisika Hindu-Buddha tidak mampu ditangkap oleh para raja
dan bangsawan, karena mereka lebih cenderung kepada nilai-nilai seni dan
estetik seperti kisah-kisah pewayangan, cerita Mahabarata, dan mitologi
dewa-dewi. Di sisi lain para pendeta yang diharapkan mampu merangkum
dan menyebarkan kehalusan metafisika Hindu-Buddha yang bersifat falsafi
terhalang oleh otoritas para raja yang hanya cenderung pada nilai seni dan
estetik. D1 samping itu watak agama Hindu-Buddha tidak bersifat misionari
sechingga agama tersebut tidak tersebar secara masif ke tengah-tengah
masyarakat luas. Ditambah lagi pendeta Buddha tersebut bukanlah
merupakan penduduk asli pribumi melainkan para rahib yang datang dari
India Selatan dengan misi pencarian sudut-sudut kawasan sunyi untuk
tempat persemedian dalam candi-candi yang terisolasi dari masyarakat (Al-
Attas, 1993: 165). Agama Hindu-Buddha hanya menjadi agama penyucian
diri personal.

Bagi masyarakat Melayu Nusantara falsafah agama Hindu tidak
membawa pengaruh yang sangat mendalam pada dirinya serta tidak dapat

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 104



merangkum kehalusan metafisika Hindu-Buddha tersebut. Unsur logika
dan pemikiran rasional dari kehalusan metafisika tidak tampak secara jelas.
Oleh karena itu keagungan metafisika mereka ubah menjadi seni yang tidak
bernilai falsafi. Apa yang mereka terima dari Hindu-Buddha hanyalah
terbatas pada hal-hal yang sesuai dengan watak asli masyarakat pada saat itu
dengan kecenderungan pada seni dan estetika, Kerajaan Sriwijaya Sumatera
pada abad ke 5 H./11 M, tersohor sebagai salah satu pusat agama Buddha
sehingga banyak dikunjungi oleh para pendeta khususnya dari negeri Tibet,
termasuk di antaranya pendeta Atisha yang kemudian dikenal sebagai
pendeta pembaharu Tibet. Atisha ke Sumatera untuk belajar kepada guru
sekaligus pendeta agung Buddha, Dharmakriti (Al-Attas, 1990: 172).

Pengaruh metafisika Buddha yang bersifat falsafi tidak mewujudkan
dirinya secara otentik. Falsafah ajaran Buddha terjewantahkan dalam seni
dan estetika. Hal ini tampak pada kemegahan Candi Borobudur sebagai citra
empiris manifestasi seni dalam lingkup arsitektur. Al-Attas memandang
bahwa masyarakat kepulauan Melayu Nusantara tidak mampu menangkap
kehalusan metafisika Hindu, hal ini karena masyarakat lebih cenderung
diarahkan pada hal-hal yang bersifat estetis daripada falsafah. Maka oleh
sebab mendasar itu, agama Hindu tidak banyak mengubah pandangan
masyarakat kepulauan Melayu Nusantara yang telah memiliki Weltanschannung
yang didasarkan pada seni tersebut.

Al-Attas menegaskan dalam karyanya Iskam and Secularism, (Al-Attas,
1993: 172), bahwa “The people of archipelago were more aesthetic than philosophical
by nature: they either did not fully grasp the subtleties of Hindu metaphisics or they
zgnored it in favour of that wich was less complicated and more readily acceptable to their
own worldview” (masyarakat dunia Melayu Nusantara lebih bersifat estetis
ketimbang falsafi, mereka di satu sisi tidak benar-benar menangkap
kehalusan metafisika Hindu dan di lain sisi mereka mengabaikannya karena
pertimbangan bahwa hal demikian kurang sesuai dengan pandangan hidup
mereka).

Masuknya Islam di kepulauan Melayu Nusantara merubah semua
pemahaman lama digantikan dengan pengertian yang baru. Islam
diperkenalkan di tengah-tengah masyarakat luas sebagai sebuah pandangan
hidup yang rasionalistik dan intelek. Islam berhasil menggulingkan berbagai
mitologi dalam tradisi kepercayaan sebelumnya. Agama ini juga dipahami
secara rasional dan mendalam diberbagai strata sosial baik di kalangan para
raja dan bangsawan maupun lapisan bawah masyarakat.

Konsep metafisika Tuhan yang memiliki kekuatan untuk mengatur
dan membina alam semesta dengan bijaksana serta kreatif dipahami melalui
perenungan akal yang mendalam. Islam memberi penghargaan tertinggi
pada manusia sebagai mahluk Tuhan yang paling sempurna dalam mengatur

Jurnal At-TafRir Vol. XII No. 1 Juni 2019 105



kehidupan alam. Sistem kasta yang ditopang oleh mitologi dari agama
sebelumnya diruntuhkan oleh Islam menjadi sebuah konsep kesetaraan
pada level kemanusiaan secara zahir. Islam membangun hirarki spiritual
pada otoritas keilmuan dan ketakwaan.

Risalah-risalah Islam yang terdapat di kepulauan ini mengandung
metafisika ilmu tasawuf yang telah mencapai taraf nilai luhur dalam sejarah
pemikiran umat manusia. Islam membangun semangat intelektualitas yang
tidak dapat kita bandingkan dengan tulisan-tulisan sastra Melayu-Jawa
zaman Hindu-Buddha yang hampa dari perbendaharaan rasionalitas dan
intelektualitas (‘agliyyah) (Al-Attas, 1990: 37).

Bukti nyata terjadinya revolusi budaya di kepulauan Melayu
Nusantara setelah datangnya Islam yaitu terdapat banyak karya-karya
akademik yang memperdebatkan secara serius konsep wujzd. Diskursus
tentang wujid memunculkan pemahaman intelektual yang menegangkan
pada abad 8 H./15 M. hingga 10 H./17 M. Perdebatan ini merupakan
penyempurnaan bagi proses Islamisasi. Proses Islamisasi melangsungkan
proses klarifikasi, intensifikasi, dan standarisasi terhadap tradisi lama yang
dipengaruhi oleh Hindu-Buddha sebelumnya, hingga menghasilkan
perubahan yang benar-benar berbeda pada elemen-elemen kunci
pandangan hidup masyarakat Melayu Nusantara. Al-Attas menyatakan:

“Sufi metahysics did not come, contrary to what is beld even by some Muslim
scholar, to harmonize Lslam with traditional beliefs grounded in Hindu-Buddbist
beliefs and other outochthonous traditions; it come to clarify the difference between
Islam and what they had know in the past” (Al-Attas, 1993: 179).

Islam datang ke kepulauan Melayu Nusantara sejatinya dibawa oleh
kaum sufi pengembara berlandaskan metafisika tasawuf. Metafisika tersebut
mengandung konsep wuiid dengan penjelasan secara utuh, sehingga
mempengaruhi jiwa masyarakat Nusantara. Pengaruh metafisika sufi ini
memunculkan semangat religius yang begitu intelektual dan rasional masuk
ke dalam pikiran masyarakat sehingga mudah diterima. Metafisika sufi
tersebut termanifestasikan dalam apa yang disebut dengan tasawuf. Tasawuf
yang membicarakan konsep tentang wuid menyebabkan kebangkitan
rasional dan intelektual yang belum pernah terjadi pada masa Hindu-
Buddha (Al-Attas, 1993: 173). Metafisika sufi yang mengandung konsep
tentang wujid merupakan sebuah identitas baru yang berhasil membuat
masyarakat Nusantara mengenal Islam, sehingga ini menjadi fondasi akar
Islamisasi di Melayu Nusantara secara otentik.

Teks-teks mengenai Islam yang datang ke kepulauan Melayu
Nusantara lewat pengaruh sufi pengembara bermuara pada konsep waujsid
telah banyak tersebar hingga pelosok negeri. Doktrin mengenai ontologi

Jurnal At-TafRir Vol. XII No. 1 Juni 2019 106



wujiidiyyah telah merubah pemikiran masyarakat Nusantara, hal tersebut
sangat kental dengan konsep wabdah al-wujiid Ibn al-‘Arabi (Al-Fayyadi,
2012: 160-162). Dalam terminologi Ibn al-‘Arabi, menggunakan kata waujsnd
untuk menyebut wujud Tuhan, bahwa satu-satunya wwjid adalah wujud
Tuhan, tidak ada wujud selain wujud-Nya. Dengan demikian berarti segala
apapun selain Tuhan tidak memiliki wujud. Secara logis dapat diambil
hipotesa bahwa kata wujud tidak dapat diberikan kepada segala sesuatu
selain Tuhan (wa siwa’llah), alam dan segala sesuatu yang ada di dalamnya
(Nasution, 1993: 94). Akan tetapi Ibn ‘Arabi menggunakan metaforis untuk
menggunakan kata wujud selain wujud Tuhan, yakni wujud alam pada
hakekatnya merupakan wujud yang dipinjamkan Tuhan terhadap ciptaan-
Nya (Al-Attas, 1990: 33-34).

Pengaruh konsep wuwjid Ibn ‘Arabi tersebut menyebar mengisi
muatan Islam di Nusantara lewat pengaruh sufistik. Hal ini terlihat dalam
teks-teks peninggalan Hamzah Fansuri yang melekat dalam jiwa masyrakat
Melayu Nusantara. Ajaran sufistik tersebut dengan cepat menyebar karena
merupakan ajaran Islam yang murni. Pengaruh Ibn ‘Arabi tentang wahdat
al-Wwid melekat dalam jiwa Hamzah Fansari sehingga hal tersebut
direduksi menjadi pemahaman waujsdiyyah.

Menurut al-Attas, kata wujnd dalam terminologi wujidiyah Hamzah
Fansuri, digunakan untuk menggambarkan wayid Allah SWT., yang identik
dengan Zat Allah SWT., sebagai Wujud Hakiki. Segala sesuatu selain-Nya
yaitu alam tidak berwujud dengan sendirinya, alam adalah wujud wabmi
(bayangan) sebagai cermin atau pancaran dari wuid yang sebanarnya.
Hamzah Fansari memakai juga kata wujud untuk menunjukkan segala
sesuatu selalin Allah SWT., Penggunaan hanya dalam bentuk wabmi, atau
majaz dalam  konsep Ibn ‘Arabi. Hal ini dilakukan semata untuk
mempertahankan bahwa wujud hanya milik Allah SWt., sedangkan wujud
alam pada hakikatnya adalah pancaran dari wujud Allah SWT., (Al-Attas,
1970: 241-242).

Pengaruh sufisme yang masih terlihat mengakar di kepulauan
Melayu Nusantara adalah adanya majelis-majelis zikir bersama secara
tertutup maupun terbuka. Majelis zikir tersebut masih terdapat pada
berbagai tempat di Indonesia, misalnya yaitu di Aceh. Ciri khas ajaran
sufisme selanjutnya terimplementasikan dalam tarekat-tarekat sufi yang
masih terus berkembang di Nusantara. Terekat-tarekat tersebut terus
berkembang walaupun pengaruh globalisasi terus mewabah. Semakin
dipertahankannya majelis zikir serta tarekat-tarekat Islam di Nusantara,
maka selama itu pula doktrin-doktrin sufisme tidak akan pernah putus dan
bahkan semakin memperkuat “ruh” Islam Nusantara yang sebenarnya.

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 107



Islam telah berangsur-angsur datang ke kepulauan Melayu Nusantara
sejak abad pertama Hijrah atau bertepatan dengan 7 dan 8 M langsung dari
Arab, merupakan kritik kepada analisis sarjana Barat maupun Belanda yang
mengatakan bahwa masuknya Islam ke Nusantara sekitar abad ke 13 M
melalui Persia dan India. Perlu diakui bahwa di antara para ulama Islam
periode pertama itu terdapat orang-orang dari Malabar, Gujarat, dan Persia,
namun itu merupakan hal yang wajar. Sekalipun dari Gujarat, Malabar,
Persia, maupun lainnya, merupakan orang Arab.

Kedatangan Islam bukan dengan kekerasan maupun mengisyaratkan
peperangan, akan tetapi dengan damai dan menggunakan metode yang lebih
lembut (Hasymy, 1993: 38). Pada abad ke-10 Islam sudah menguasai
perdagangan di dunia. Pada abad berikutnya (abad ke-11), saudagar-
saudagar Islam telah mengusai pantai barat India (R. Roolvink, 1957: 15).
Menurut Van Leur Islam menyebar melalui para pedagang di sepanjang jalur
perdagangan Asia Tenggara (Apipudin, 2010: 108).

Kedatangan Islam ke Nusantara baik dari India Selatan, salah satu
anak benua India, Coromandel, Malabar, Gujarat, maupun langsung dari
Arab, tidaklah terlepas dari siapa pembawanya dan dari mana asalnya. Jika
dilihat terlebih dahulu misionaris yang membawanya sudah barang tentu
adalah orang-orang Arab. Maka dengan demikian sudah pasti pula
datangnya langsung dari Arab, walaupun para pedagang memiliki misi yaitu
menyebarkan Islam lewat berdagang. Al-Attas merupakan salah seorang
sarjana  Muslim dunia Melayu Nusantara yang mempertahankan
argumentasinya bahwa Islam datang ke Kepulauan Melayu Nusantara
langsung dari Arab.

Al-Attas mengakui bahwa memang benar sebahagian yang
menyebarkan Islam di Melayu Nusantara datang melalui India, akan tetapi
lebih dominan datang langsung dari Arab, dan ada pula yang melalui negeri
Parsi, Cina, Maghrib, dan Turki. Menurut al-Attas, yang terpenting adalah
kandungan paham keagamaan yang dibawa itu adalah bersifat Timur
Tengah bukan India. Kandungan dan cara penguraian akidah-akidah
berbagai mazhab ilmu tasawuf berbentuk tulisan “Jawi” serta corak
beberapa huruf-hurufnya, nama gelaran hari-hari mingguan, cara melafalkan
Al-Qur’an, serta beberapa perkara penting lainnya, menyatakan dengan
tegas kecirian Arab, bukan India, sebagai pembawa dan penyebar asli agama
Islam di Nusantara (Al-Attas, 2011: 135-137).

Analisa al-Attas tersebut memberikan permahaman yang jauh
berbeda, sebab dari pandangan orang Islam, soal bangsa apa yang membawa
Islam itu mungkin tidaklah begitu penting, asalkan yang dibawanya itu ialah
Islam. Buktinya adalah bahwa Islam sampai saat ini menjadi agama terbesar
yang dianut oleh masyarakay Melayu Nusantara. Hegemoni Islam di

Jurnal At-TafRir Vol. XII No. 1 Juni 2019 108



kepulauan Melau Nusantara telah unggul menggulingkan pengaruh Hindu-
Buddha yang lebih awal menginjakkan kaki di Nusantara.

PENGARUH SUFISME TERHADAP PROSES ISLAMISASI
1. Periode Awal, Pengenalan Akidah dan Syari’at Islam (578-805
H/1200-1400 M)

Menurut al-Attas pada periode awal ini, pengajaran yang sangat
berperan penting dalam proses Islamisasi menuju corak Islam Nusantara
adalah pengajaran aqidah dan figh. Proses ini merupakan kontribusi dalam
menafsirkan hukum agama Islam (syariah) dalam menarik orang-orang
Melayu Nusantara ke Islam. Siapa saja yang memeluk Islam pada tahap ini
cukup diajari dengan keimanan saja, tidak mesti ditkuti oleh suatu
pengertian tentang implikasi-implikasi rasional dan intelektual yang terbawa
oleh perpindahan agama tersebut. Pada tahap awal ini konsep-konsep Islam
yang sangat fundamental tentang keesaan Tuhan (fauhid) dalam pandangan
seutuhnya masih sangat kabur dalam rasio orang-orang yang bertaubat itu.
Konsep-konsep yang lama sebelum memeluk Islam semua tumpang tindih,
dan memberi ketidak-jelasan bahkan membingungkan dalam menerima
konsep-konsep yang baru (Al-Attas, 1993: 248).

Kedatangan agama Islam ke Kepualauan Melayu Nusantara menurut
al-Attas mesti dinilai sebagai suatu pembangunan dunia baru, harapan baru,
cita-cita serta kebudayaan dan peradaban baru. Islam memberikan ajaran
yang lebih maju terutama dalam bidang teologi monoteismenya yang
membebaskan pandangan masyarakat dari belenggu ketahayulan dan
kemusyrikan. Pada tahap awal ini masyarakat Melayu Nusantara
diperkenalkan dengan konsep-konsep dasar tentang Tuhan yang satu. Para
pemuka agama memberikan pemahaman yang mendasar mengenai teologia
monoteisme dengan sempurna, bagaimana sikap hidup pribadi manusia
dalam berhubungan dengan Tuhannya. Islam membentuk konsep
bagaimana manusia memiliki etika dalam berhubungan dengan sesamanya
juga hubungannya dengan alam bendawi. Aturan-aturan dalam hal ibadah
dan syariat pada hakikatnya adalah tidak dapat diceraikan dari yang lain
mulai diperkenalkan dalam setiap aktivitas kehidupan masyarakat
(Abdulgani, 1983: 22).

Islam mengatur hubungan vertikal dengan Tuhan dan horizontal
sesama manusia. Kehadiran Islam yang disebarkan besar-besaran oleh kaum
sufi tersebut memberikan semangat baru, sehingga menyebabkan kesadaran
hidup yang Islami, yaitu suatu hidup masyarakat yang berdasarkan pada
logika rohani yang mengarah pada pokok-pokok hubungan individi, sosial,
dan Tuhan. Islam memberikan kemerdekaan pada setiap individu, dan
meruntuhkan sistem kasta dengan konsep kesamaan dan kesetaraan. Islam

Jurnal At-TafRir Vol. XII No. 1 Juni 2019 109



memberikan doktrin keseimbangan antara materi dan immateri, yakni tidak
menjauhkan realitas wujud yang bisa dirasakan, dan immateri yang bersifat
abstrak sebagai suatu substansi yang memiliki eksistensi dalam alam wujud.
Sufisme memberikan pemahaman sesuai dengan pengalaman spritualnya
(ruhani), di samping karena berbagai pengaruh berupa nilai-nilai budaya dan
kepercayaan lokalitas, ajaran kemurniannya mengacu pada ruh al-Quran dan
hadits. Pengaruh tersebut memberikan sebuah horizon yang berbeda dalam
akal dan imajinasi masyarakat Melayu Nusantara (A. Salam, 2004: 25).

Penjelasan manusia sebagai ciptaan yang merupakan fitrah yang
substansi jiwanya berasal dari substansi Tuhan, substansi jiwa manusia
bersifat immateri, dan jasad manusia bersifat materi memberi pemahaman
yang berbeda tersendiri dalam jiwa mereka. Penyatuan keduanya merupakan
proses Sunnatullah, sehingga Islam menganjurkan menuntut ilmu yang
bersumber pada wahyu dan Sunnatullah.

Menurut al-Attas para sufi berusaha menanamkan konsepsi
kepercayaan terhadap Tuhan yang tunggal ke dalam jiwa masyarakat
Nusantara. Pandangan tentang keesaan Tuhan, jika ditilik dari sudut
pandang filosofis melalui ilmu kalam dan tasawuf, mengemukakan suatu
ontologi, kosmologi, dan psikologi tersendiri dalam suatu konsep agung
yang biasa disebut dengan istilah keesaan wujud atau Wahdat al-Wjid.
Konsep ini tegak atas dasar-dasar Al-Qur’an yang tidak dapat disamakan
dengan filsafat Hindu yang mengikuti pandangan 1Vedanta. Konsep inilah
yang ingin diperkenalkan pada keseluruhan tahap awal ini. Jiwa masyarakat
Nusantara masih tumpang tindih dengan keyakinan lamanya, sehingga
keseluruhan tahap awal dalam jurisprudensi dan syari’at ini dapat kita
katakan sebagai sebuah tahap dalam pertaubatan “raga” (Al-Attas, 1990:
48).

2. Periode Kedua, Kelanjutan dari Periode Awal yaitu Pengajaran
Syari’at Berlanjut ke Metafisika Sufi (Tasawuf) (803-1112 H/1400-
1700 M)

Periode ini merupakan kelanjutan dari pengenalan syari’at yang telah
teruraikan pada tahap awal di atas. Tahap ini masih ada hubunga dengan
tahap yang awal, tahap pengajaran ini dapat berlanjut ke pengajaran agama
di ranah mistisisme filosofis (tasawuf). Selain itu, unsur-unsur rasional dan
intelektual lainnya seperti teologi rasional atau ilmu kalam memberikan
kontribusi sebagai fundamen pada periode ini. Selama tahap ini
berlangsung, para sufi serta karangan-karangannya berperan penting, begitu
juga tulisan-tulisan para ahli kalam berperanan dominan pula, sehingga
tahap ini tertuju pada tahap yang lebih maju yaitu ketaubatan “roh”.

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 110



Konsep-konsep fundamental Islam memperkenalkan pandangan dunia
Islam yang begituh luas dan sesuai dengan apa yang dipahami saat itu masih
kabur dalam memahaminya. Masyarakat Nusantara masih terpengaruh oleh
pandangan dunia lama walau sudah mulai terkikis, namun terus-menerus
diterangkan dan dijelaskan sehingga mengerti dengan jelas dan setengan
jelas kedua-duanya (Al-Attas, 1993: 249).

Pengaruh Hindu-Buddha sangat kental dalam aspek-apek kesenian,
dongeng-dongeng, cerita-cerita, dan keyakina-keyakinan mistis. Metafisika
Hindu-Buddha diubah menjadi pujian-pujian dan nyanyian-nyanyian
kesenian yang tidak tampak kehalusan metafisikanya. Misalkan dalam Kitab
Veda Parikrama yang diterjemahkan oleh G. Pudja, tertuliskan bahwa:

“Tuban dipuja dengan nyanyian-nyanyian, nada-nada, dan alat-alat musik dan
mematkat mantra-mantra dalam tirnan bunyi swara-suara yang dimunculkan
buunyi-bunyi itu. Tirnan-tiruan itu berupa bunyi baka-baka, paca-paca, nati-nati,
baja-baja, nide-nide, dan cini-cini. Keselurnhannya diiringi oleh alat musik kesenian
untuke memuji-nuji Tuban Atman. Pujian-pujiannya juga berupa lagu-lagn erotik

yang membawa hanynt perasaan hingga mencapai puncaknya yaitu tingkat trans”
(G. Pudja, 1971: 319-320).

Al-Attas memandang bahwa mistik Hindu-Buddha telah diubah oleh
para raja-raja dan para petinggi istana sesuai dengan keinginan mereka.
Kehalusan metafisikanya tidak tampak secara jelas dalam penyampaiannya
kepada masyarakat sehingga tidak berbekas dalam jiwa masyarakat
Nusantara. Aspek-aspek seni yang lebih dominan menimbukal ketidak-
jelasan dalam diri mereka sehingg ajarannya tidak tampak begitu jelas. Islam
mengedepankan metafiska, ontologi, psikologi, konsep wwiid dan
pengaruhnya memberikan pemahaman tersendiri pada jiwa masyarakat
Nusantara. Konsep-konsep Islam meruntuhkan alam ketahayulan, mistk,
mitologi-mitologi, digantikan dengan konsep Islam yang falsafi (P.Riddell,
2001: 105-114).

Melalui perbadingan keduanya, dapat dikatakan bahwa metafisika
sufi sangat unggul terhadap proses Islamisasi masyarakat Nusantara,
setidaknya hingga berakhirnya abad ke tujuhbelas. Metafisika sufi dengan
segala pemahaman dan penafsiran mistisnya terhadap Islam, dalam berbagai
segl tertentu, sangat sesuai dengan latar belakang masyarakat Nusantara
yang terpengaruh oleh asketisme Hindu-Buddha dan sinkretisme
kepercayaan anak negeri.

Islam datang ke Nusantara dalam versi sufistik berlandaskan tasawuf
falsafi, memberikan semangat religius yang begitu intelektual dan rasional
hingga begitu mudah masuk ke dalam alam pikiran dan jiwa masyarakat
Nusantara. Metafisika sufi ini membentuk revolusi baru, menyebabkan

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 111



kebangkitan rasionalitas dan intelektualisme pada tubuh masyarakat yang
tidak ada pada masa-masa pra-Islam. Para sufi memberikan pemahaman
yang mendalam tentang kebenaran Tuhan sebagai realitas yang sebenarnya
dari wujud dalam konteks metafisika dan merujuk kepada suatu Zat Absolut
yang memanifestasikan diri-Nya dalam semua tingkatan wujud. Tuhan
adalah dasar dari segala penciptaan dan Maha Tinggi dan Maha Berkuasa
(Al-Attas, 1966: 50). Tuhan merealisasikan kemauan-Nya melalui
penciptaan, penghancuran, dan penciptaan kembali secara terus-menerus
tanpa batasan pada diri-Nya. Pengetahuan sufi sangat berpengaruh besar
pada masyarakat Nusantara karena tidak hanya berdasarkan rasio semata,
akan tetapi lebih kepada bentuk yang lebih tinggi dari itu yaitu pengalaman
spiritual yang telah mencapai tahap tertentu dari realitas (Wan Daud, 1998:
87-92).

Semangat religiusitas Islam yang begitu esensial tertuang dalam
konsepsi monoteistik terbentuk dalam konsepsi yang tidak ada bandingnya.
Konsep kesatuan wujud (Wahdat al-Wujnd), kosmologi dan psikologi
dirumuskan dengan logis sehingga memberi bekas pada jiwa masyarakat
Nusantara. Ontologi, kosmologi dan psikologi ini tidak dapat disamakan
semata-mata dengan konsep Hinduisme dan Buddhisme, karena memiliki
landasan Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam yang tiada bandingnya
sehingea membekas pada setiap sendi masyarakat pada saat itu (Al-Attas,
1993: 255).

Pengaruh Al-Qur’an di Nusantara bersamaan dengan masuknya
Islam membuat para pemuka agama khususnya kaum sufi yang
menyebarkan Islam menggunakan Al-Qur’an sebagai pedoman utama
dalam misi Islamisasi. Al-Qur’an mengandung unsur ontologi, wujud,
tawhid, kosmologi, dan tentang keadaan Sang Pencipta. Al-Qur’an ini
memberikan kesan yang mendalam bagi segi akidah pada setiap aspek
kehidupan mansia. Berbeda dengan konsep ontologi Hindu-Buddha yang
memandang manusia memiliki kasta atau derajat dalam kehidupan. Konsep
Al-Qur’an memberikan kesamaan dalam kehidupan tiada kasta maupun
strata dalam diri manusia.

Sufisme merupakan salah satu sumbangan pikiran yang bernilai
tingei dari para pemikir Islam terhadap humanisme. Sufisme tumbuh
sebagai reaksi dan pemberontakan terhadap formalisme korup dalam dunia
Islam, yang kekuasaanya digenggam oleh tiraninya para penguasa. Sufisme
adalah antitesa daripada jiwa kecongkakan, jiwa intoleransi, jiwa
kemunafikan, dan jiwa korupsi yang melanda zaman. Doktrin sufisme
menekankan kepada manusia untuk menjauhkan diri dari kesenangan dan
perhiasan dunia, hidup sederhana, jauh dari kelezatan, kekayaan, dan
kemegahan yang merupakan keinginan banyak manusia (A. Hasymy, 1976:

Jurnal At-TafRir Vol. XII No. 1 Juni 2019 112



5). Ajaran-ajaran Islam yang dibawa oleh mereka mengakomodir suatu
pandangan religius monoteistik yang lebih maju dan lebih menarik
dibandingkan dengan pandangan yang ada, karenanya merupakan suatu
kekuatan pembebasan spiritual (““a spiritual liberating force”) terhadap berbagai
macam dan bentuk mitologi yang tidak jelas (A. Hasymy, 1993, 114-110).

Faktor lain yang menurut teori sebahagian ahli mengakibatkan Islam
cepat diterima menjadi dominan ialah adanya “kesamaan” antara bentuk
Islam yang pertama sekali datang ke Nusantara dengan sifat mistik dan
sinkretis kepercayaan nenek moyang setempat. Dalam teort ini, Islam dalam
versi metafisika sufi (tasawuf falsafi) secara murni dapat diterima oleh
banyak kalangan. Terhadap batasan-batasan tertentu, terutama pada tahap
pertama penyebaran Islam, teori ini mungkin bisa diterima. “Kesamaan” itu
mempermudah terjadi konversi agama kepada Islam secara besar-besaran.
Proses pekembangan Islam lebih lanjut, ketika proses intensifikasi ajaran
Islam semakin meningkat, yang terjadi adalah penghilangan proses
“kesamaan” tersebut dengan berbagai konflik yang mengikutinya untuk
menuju Islam yang diyakini lebih murni.

3. Periode Ketiga, Pengekalan dari Periode Awal dan Kedua di
Tengah Pengaruh Budaya Barat (1112 H/1700 M)

Periode ini merupakan penentu sejauh mana periode awal dan kedua
berpengaruh dalam tubuh masyarakat Melayu Nusantara. Kelanjutan dari
tahap awal dan penyempurnaan pada tahap dua yang sebahagian besarnya
dapat dikatakan berhasil. Tahap ketiga ini merupakan sebagai periode
pengekalan dari semangat rasionalitas, individualitas, dan intensionalitas
yang telah ada landasan dasar-dasar filosofisnya telah diletakkan terlebih
dahulu oleh Islam.

Periode ini ditandai dengan masuknya penjajahan asing terhadap
alam Melayu Nusantara. Penjajahan tersebut berupa fisik keyakinan,
keagamaan, dan spikologis masyarakat pribumi. Ekspansi asing telah
membuat bangsa porak- poranda menghilangkan nilai-nilai keutuhan
berbangsa dan bertanah air bagi masyarakat pribumi. Pengaruh yang
ditimbulkan penjajah menjadikan hambatan bagi proses pengislaman yang
dilakukan oleh masyarakat yang telah berpindah keyakinan dari mistisisme
kabur ke mistisisme rasional berdasarkan al-Quran dan Hadits Nabi.

Tahap ketiga ini, Barat mulai memainkan peranannya dalam
menghadang proses Islamisasi. Pengaruh-pengaruh kultural yang mulai
meluas seiring datangnya peradaban Barat ini terus merasuki tubuh
masyarakat pada saat itu. Pada periode ini muncul apa yang disebut dengan
“westernalisasi”  (upaya untuk membaratkan masyarakat Melayu
Nusantara). Kemrosotan peranan Islam sangat kelihatan pula pada

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 113



pengaruh hegomoni VOC yang menjajah bangsa Melayu Nusantara (Azra,
1996: 220). Akan tetapi masyarakat Nusantara telah mapan dalam
memahami dasar-dasar filosofis Islam yang telah terdoktrin terlebih dahulu
oleh Islam sebelum Barat berpengaruh.Kedatangan imperialisme dan
kebudayaan Barat dari abad keenambelas dan ketujuhbelas hingga
seterusnya memang telah memperlambat proses Islamisi. Kedatangan
imperialisme Barat dan pengaruh kebudayaannya jelas menimbulkan suatu
tantangan besar bagi proses Islamisasi di Kepulauan Nusantara sehingga
memudarkan proses intensifikasi Islam.

Sebelum periode ini terjadi, ada kekuatan-kekuatan lain yang
beroperasi di dunia Islam sebagai suatu keseluruhan seperti pertentangan-
pertentangan politik internal dan kemunduran kekuatan politik serta
ckonomi. Lebih jauh lagi, kemajuan dalam bidang ilmu-ilmu tehknologi di
Eropa, bersamaan dengan kebangkitan intelektual Barat melemahkan
peranan Islam. Hal lain yang menyebabkan pudarnya proses Islamisasi di
Nusantara ialah pengaruh sisa-sisa agama Hindu-Buddha yang masih
dipertahankan oleh sebagian kecil penduduk pribumi. Sisa-sisa agama
tersebut masih bercampur dengan ajaran dan keyakinan dasar Islam
sehingga mengakibatkan kurang sempurnanya dan melemahnya
intensifikasi Islam di Nusantara. Pemerintah kolonial mengendalikan
perkara-perkara keagamaan, memilih pemimpin agama sesuai dengan
utusannya. Utusan agama mendapatkan pengawasan penuh dari para
kolonial sehingga keputusan apapun harus berdasarkan aturan kolonial.
Puncaknya, unsur agama harus terpisah dari persoalan kenegaraan (A.
Steenbrink, 1984: 5). Pengaruh Barat juga kolonial memberika kekacauan
pada semua lapisan masyarakat. Pengaruh ini membuat keseimbangan
proses pengislaman terganggu oleh adanya ekspansi Barat tersebut (Reid,
2011: 225) .

Sejauh ini tidak semestinya ada kekhawatiran yang sangat mendalam
pada jiwa masyarakat Nusantara, karena pengaruh sufistik akan terus
berjalan. Islam telah mempersiapkan masyarakat Nusantara untuk dunia
modern yang akan datang. Perlu diketahui bahwa Islam bukan
mempersiapkannya untuk menunjuk dunia yang disekulerkan, melainkan
dunia yang di-Islamkan. Suatu dunia yang di-Islamkan yang sesungguhnya
adalah suatu dunia yang tersadarkan atau terbebaskan dari tradisi magis,
mitologis, animistik, dan dunia yang kulturnya kabur, kemudian terbebas
dari sekulerisasi. Dunia Islam yang dimaksud adalah dunia yang
berlandaskan syari’at, dimana aturan dan otoritasnya ada pada Tuhan,
mengikuti Nabi-Nya, berlandaskan pada nilai-nilai kebaikan, menjunjunng
nilai-nilai dalam bermasyarakat menurut Islam, bersih dari berbagai
kedengkian dan kecongkakan, suatu dunia yang telah dilihat, diketahui,

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 114



dialami, ditata, dan dibuat sadar oleh Nabi Muhammad SAW (Al-Attas,
1993: 265).

Kesimpulan

Syed Muhammad Naquib Al-Attas berpandangan bahwa Islamlah
yang mengubah struktur masyarakat Melayu yang semula bersifat estetik
menuju saintifik dan rasional. Al-Attas mengatakan bahwa Islam masuk ke
Nusantara dalam versi metafisika kaum sufi yang merupakan falsafah Islam
sejati. Hal itu menunjukkan perbedaan dengan pandangan sebahagian
orientalis yang menganggap bahwa Islam masuk ke Nusantara hanya
berpengaruh pada lapisan tipis di atas struktur masyarakat.

Islam tidak hanya merubah pandangan masyarakat Melayu
Nusantara pada dimensi estetis semata, namun lebih jauh Islam mengubah
struktur batin, pola pikir dan jiwanya. Peradaban Melayu Nusantara yang
semula hanya kental dengan unsur-unsur seni yang bercampur dengan
banyak takhayul, mengalami revolusi menuju pandangan hidup yang lebih
saintifik dan rasional.

Kedatangan Islam meletakkan pondasi pandangan hidup baru yang
lebih maju dari pemahaman yang telah ada sebelumnya, meruntuhkan
sistem kasta yang telah lama ditegakkan oleh agama Hindu-Buddha
sechingga menjadi sistem kesamaan sesama manusia pada level zahirnya.
Islam membangun sistem kesetaraan bagi seluruh umat manusia; yang
membedakan derajatnya dengan manusia yang lain adalah tingkat keimanan
dan ketakwaan pada level batinnya dalam berhubungan dengan Tuhannya.

Jurnal At-Tafkir Vol. X1I No. 1 Juni 2019 115



DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, Syed Muhamad Naquib, The Misticism of Hamzah Fansuri, Kuala
Lumpur: UM Press, 1970.

——————————————— s Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayn, Bandung: Mizan,
1990.

——————————————— , Istam and Secularism, Kuala Lumpur, ISTAC, 1993.

——————————————— , Historical Fact And Fiction, Kuala Lumpur, UTM Press, 2011.

———————————————— , Raniri and The Wujudiyyah of 17" Century Acheb, Singapore:
MBRAS, 1966.

A. Hasymy,Se¢jarah Masuk dan Berkembangnya Islam di Indonesia, Kumpulan
Prasaran pada Seminar di Aceh, Medan, Alma’arif, 1993.
Al-Fayyadi, Muhammad, Teologi Negatif Ibn’Arabi: Kritik Metafisika Ketuhanan,

Yogyakarta: LKIS, 2012.

Azyumardi Azra, Renaisans Islam Asia Tenggara Sejarah Wacana dan Keknasaan,
Bandung: Remaja Rosdakarya, 2000.

Abdurrahman Soejono, Metode Penelitian Suatu Pendekatan dan Penerapan,
Jakarta: Rineka Cipta, 1999.

Apipudin, Penyebaran Islam di daerah Galub sampai dengan abad ke-17, Jakarta:
Kementrian Agama RI, 2010.

Abdulgani, Roeslan, Sejarah Perkenbangan Islam di Indonesia, Jakarta: Pustaka
Antar Kota, 1983.

Azra, Azyamardi, Islam di “Negeri Bawah Angin” dalam Masa Perdagangan,
Studia Islamika Volum 3, no.2, 1996,

Bakker, Anton dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat,
Yogyakarta: Kanisius, 1990.

Harun Nasution, Falsafah dan Mistisme dalam Islam, Jakarta: Bulan Bintang,
1993.

Ibrahim, Ahmad, dkk, Iskam di Asia Tenggara Perkebangan Kontemporer, Jakarta:
LP3ES, 1990.

Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia,
2004.

Punja, G, Weda Parikrama: Naskah, Terjemaban, Penjelasan, Jakarta:
Departemen Agama RI, 1971.

R. Roolvink, Historical Atlas of the Moslens People, Jakarta: Jembatan, 1957.

Riddell, Peter, Islam And the Malay-Indonesian World, Singapore: Horizon
Books, 2001.

Salam, Aprinus, Oposisi Sastra Sufr, Y ogyakarta: LKIS, 2004.

Saiful Muzani, Pembangunan dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara, Jakarta:
Pustaka LP3ES Indonesia, 1993.

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 116



Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1997.
Wan Daud, Wan Mohd, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Nagnib
Al-Attas, Bandung: Mizan, 1998.

Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019 117



