
AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

30 | P a g e  

 
 
 

Received: 15 Mei 2022 Accepted: 5 Juni 2022 Published: 30 Juni 2022 

Hubungan Ilmu dan Agama dalam Perspektif Imam Al-Ghazali 
 

Maula Sari1 & Marhaban2 
1,2IAIN Zawiyah Cot Kala Langsa 

Contributor e-mail: maulasari68@gmail.com 

 
Abstract: In this study, the author explains how the relationship between science and religion 

from a fiqh expert, philosopher, and Sufi, namely Imam Al-Ghazali, is of course very 
important to study. The urgency or purpose of this discussion is to study the division 
of knowledge according to Al-Ghazali and see the spiritual development of an Imam 
Al-Ghazali. This paper is expected to make it easier for readers related to science and 
religion according to Imam Al-Ghazali and a bridge to understand the relationship 
between science, knowledge and religion according to Imam Al-Ghazali. The 
research used in this study is a literature study (liberary research) with a descriptive 
qualitative approach. The result of this discussion is that al-Ghazali's spiritual 
development is divided into three, namely before uzlah, during uzlah, and after uzlah. 
In his thinking al-Ghazali did not distinguish between knowledge and knowledge, 
both are the same. Therefore, al-Ghazali's concept is personal that the relationship 
between creator and creature is never united, only the closeness of creature and 
creator through piety. Al-Ghazali's religion and science are both objects that can be 
studied or studied and do not conflict with each other. 

Keywords Imam Al-Ghazali, Religion, Science  

Abstrak: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Kata Kunci 

Dalam penelitian ini, penulis menjelaskan bagaimana hubungan ilmu dan agama dari 
seorang ahli fiqih, filosof, dan sufi yaitu Imam Al-Ghazali yang tentunya sangat 
penting untuk dikaji. Urgensi ataupun tujuan dari pembahasan ini ialah mempelajari 
pembagian ilmu menurut Al-Ghazali dan melihat perkembangan spiritual seorang 
Imam Al-Ghazali.  Tulisan ini diharapkan dapat memudahkan pembaca terkait ilmu 
dan agama menurut Imam Al-Ghazali dan jembatan untuk memahami hubungan 
ilmu, pengetahuan dan agama menurut Imam Al-Ghazali. Penelitian yang digunakan 
dalam penelitian ini ialah studi kepustakaan (liberary Research) dengan pendekatan 
kualitatif deskriptif. Hasil dari pembahasan ini yaitu Perkembangan spiritual al-
Ghazali dibagi tiga yaitu sebelum uzlah, masa uzlah, dan sesudah uzlah. Dalam 
pemikirannya al-Ghazali tidak membedakan antara pengetahuan dan ilmu, 
keduanya sama. Karena itu, konsep al-Ghazali sifatnya personal bahwa hubungan 
khalik dan makhluk adalah tidak pernah menyatu hanya kedekatan makhluk dan 
khaliknya melalui ketakwaan. Agama dan ilmu al-Ghazali sama-sama objek yang 
dapat dikaji atau dipelajari dan tidak bertentangan satu sama lainnya. 
 
Agama, Imam al-Ghazali, Sains 

 
PENDAHULUAN 

Ilmu merupakan hal yan sangat penting bagi kebutuhan umat manusia. 

Tanpa ilmu, manusia tidak akan mampu menjalankan kehidupannya baik didunia 

dan akhirat. Ilmu juga harus dibarengi dengan kebenaran. Banyaknya saat ini 

manusia yang berilmu, namun tidak tau makna kebenaran dan tidak berlandaskan 

pada agama. Maka dari itu, beberapa manusia menyebarkan ilmu-ilmu yang tidak 

mailto:maulasari68@gmail.com1


AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

31 | P a g e  

 

didasari oleh sebuah kebenaran. Sebuah arti kebenaran menjelaskan apa yang 

disebut dengan kebenaran serta syarat-syarat yang menyebabkan sesuatu 

pengetahuan itu dikatakan benar. Kebenaran berkaitan selalu dengan kualitas 

pengetahuan. Artinya, setiap pengetahuan yang dimiliki seseorang harus dilihat 

dari jenis pengetahuan yang ia bangun. Pengetahuan Filsafat adalah jenis 

pengetahuan yang pendekatannya melalui metodologi pemikiran filsafat, yang 

bersifat mendasar, menyeluruh, dengan model kritis, dan spekulatif 

(Siswomihardjo, 1997: 80).  

Al-Ghazali seseorang yang faham atas teori filsafat dengan matang, beliau 

seorang filosof sekaligus seorang sufi, antara lain Pertama, bahwa beliau menulis 

kitab yang sebagiannya ditujukan untuk menyerang kalangan tertentu. Kedua, yang 

menjadikan al-Ghazali seorang filosof adalah bahwa hakikat ciri keyakinan itu 

menurutnya “hakikat kebenaran tasawuf”, bukan hakikat lainnya. Al-Ghazali 

menerangkan perjalanan intelektualnya serta rohaninya, dengan mengatakan 

bahwa beliau telah menemukan kedamaian dan kebenaran hanya setelah megikuti 

jalan sufi. Al-Ghazali benar-benar seorajng pemikir Islam. Memahami dengan 

mendalam ilmu pengetahuan agama Islam, ilmu-ilmu dan pengetahuan lainnya 

pada zamannya (Siswomihardjo, t.t., 1997: 85). 

Pada Penelitian sebelumnya, yang dilakukan oleh Ary Antony Putra dengan 

judul “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali menjelaskan 

mengenai konsep pendidikan Islam menurut imam Al-Ghazali”. Penelitian ini 

menjelaskan Faktor-faktor utama dalam bidang pendidikan a) Tujuan utama 

dalam menuntut ilmu ialah memperoleh kebahagiaan hidup dunia dan akhirat, b) 

Seorang pendidik haruslah memiliki niat mendekatkan diri pada Allah dan menjadi 

suri tauladan, c) Anak didik dalam belajar harus mendekatkan diri pada Allah, 

menjauhi maksiat karena ilmu itu suci, d) Kurikulum pendidikan itu disesuaikan 

dengan perkembangan anak didik, e) Anak didik harus dijauhkan dari pergaulan 

yang tidak baik (Putra, 2016: 41). 

Dalam pembahasan ini, penulis menjelaskan pemikiran Imam Ghazali yang 

mana tidak membedakan antara pengetahuan dan ilmu, keduanya sama. menurut 

Imam Ghazali Ilmu sebagai proses dibagi menjadi 3, yakni ilmu rasio, hissiyah, dan 

laduni. Sedangkan ilmu sebagai produk berhubungan dengan teori kebenaran, 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

32 | P a g e  

yakni batiniyah, kalam, filsafat, dan sufi. Dimana maemiliki tingkatan-tingkatan 

menurut Imam Ghazali ialah Taubat-Sabar-Fakir-Zuhud-Tawakkal-Mahabbah-

Makrifat–Ridha. Tujuan penelitian ini untuk mempelajari hubungan ilmu dan 

pengetahuan menurut Imam Ghazali. Dengan kajian ini, tulisan diharapkan dapat 

menjadi jembatan pemahaman terkait pemikiran-pemikiran Imam Ghazali 

khususnya dalam bidang ilmu, pengetahuan dan agama. 

 

KAJIAN TEORITIS 

1. Makna Pengetahuan Menurut Imam Al-Ghazali 

Filsafat Al-Ghazali adalah merupakan penafsiran yang luas tentang Islam, 

dan filsafat yang lengkap tentang manusia. Menurutnya, amaliah pada manusia 

akan muncul setelah adanya pengetahuan(Putra, 2016: 42). Al-Ghazali 

memperhatikan manusia dengan tingkah lakunya, sehingga filsafatnya juga 

meliputi permasalahan kehidupan moral dan disiplin pribadi manusia. Dengan 

demikian penafsiran Al-Ghazali merupakan kebutuhan organik dalam memahami 

setiap aspek dari kehidupan manusia. Al-Ghazali merupakan seorang pemikir 

Muslim pertama dalam meneliti secara sungguh-sungguh wewenang manusia 

untuk mengetahui, untuk berpikir, dan wewenang manusia untuk mengadakan 

analisa tentang proses dari pemikiran tersebut sebagai persyarat dalam menilai 

hasilnya. Ilmu menurut Ghazali ialah sebuah hakikat, seseorang yang ingin 

mencapai sebuah hakikat, maka haruslah menempuh hakikah tersebut(Mubarok, 

2020: 30). Ia ingin pasti bahwa manusia sebagai orang yang tahu, juga mampu 

untuk mengetahui obyek-obyek dari pengetahuan dalam kenyataannya (Syamsul 

Kurniawan dan Erwin Mahrus, 2013: 91). Hal-hal yang tergolong dalam aspek 

perbutan yang dapat terlihat, merupakan pengetahuan tentang kebiasaan dan 

ibadat, dan yang tergolong di dalam aspek perbuatan yang tidak terlihat, diantara 

ilmu-ilmu tersebut ada hirarki dari hal-hal penting, yang sama dengan hirarki 

tujuan hidup manusia. Hirarki tersebut dapat dibagi dua: 

1. Kaum intelektual, yakni mereka yang kepentingannya ditentukan oleh 

kemampuan dan akal pikirannya sendiri 

2. Kaum rohaniwan, yakni mereka yang kepentingannya terwujud dalam al-

Quran dan sunnah dan akhirnya ditetapkan oleh pengalaman mistik (Othman, 

1981: 70). 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

33 | P a g e  

 

Pengertian terhadap ilmu-ilmu pengetahuan tidak dapat di peroleh dengan 

cara meniru-niru keyakinan atau dengan mempelajari al-Quran dan sunnah saja. 

Ilmu-ilmu tersebut dapat dibagi: 

1. Prinsip-prinsip yang penting sebagai pembawaan sejak lahir 

2. Ilmu-ilmu yang di dapat dari luar 

Pengertian terhadap ilmu-ilmu pengetahuan tidak dapat di peroleh dengan 

cara meniru-niru keyakinan atau mempelajari al-Quran dan sunnah saja. Ilmu itu 

dapat dibagi menjadi: 

1. Prinsip-prinsip yang penting sebagai pembawaan sejak lahir 

2. Ilmu-ilmu yang di dapat dari luar 

Kita tidak dapat mengetahui asal-usul langsung dari nomor 1, walaupun kita 

tahu bahwa hal tersebut sudah ada pada kita sejak diciptakan. Dan nomor 2 di 

peroleh dari eksperimen, mempelajari dan menarik kesimpulan dari ilmu-ilmu 

yang ada. Istilah “diperoleh” adalah untuk pengetahuan-pengetahuan ilmiah dan 

pengetahuan keagamaan, yakni setiap pengetahuan yang dapat di pelajari. Wadah 

dari ilmu-ilmu yang diperoleh dari luar, mempunyai hubungan yang sama dengan 

paham sufi, seperti dunia fenomenal yang merupakan dunia dari kerajaan Allah. 

 

METODE PENELITIAN 

Kajian yang digunakan ialah kajian pustaka dan menggunakan argumentasi 

penalaran keilmuan dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Data kualitatif ialah 

data yang dinyatakan dala, bentuk sebuah kalimat, kata dan gambar. Sumber data 

yang digunakan ialah studi kepustakaan dengan mencari sumber data baik berupa 

buku, artikel, dan jurnal ilmiah yang berkaitan dengan tema.Teknik pengumpulan 

data yang digunakan ialah observasi, kepustakaan, dan bahan yang dijadikan 

observasi dalam penelitian ini ialah artikel jurnal yang berkaitan dengan 

pemahaman ilmu dan pengetahuan Imam Al-Ghazali. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Mengenal Sekilas Imam Al-Ghazali 

Al-Ghazali nama lengkapnya Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin 

Ahmad Al-Ghazali. Lahir di Thus pada tahun 450-550 H di Khurasa (Mustaqim, 

1999: 83). Ayahnya, pembuat tenunan wol itu sebabnya ia diberi nama “ghazzal” dan 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

34 | P a g e  

menjualnya di sebuah toko di Tus. Ketika ajalnya hampir tiba, ia mempercayakan 

Al-Ghazali dan kakaknya Ahmad kepada seorang temannya yang menjadi sufi. Al-

Ghazali memperoleh pendidikan dasar di Tus. Kemudian ia pergi ke Naysabur 

untuk belajar kepada Al-Juwayni, imam dari Haramain lalu tinggal disana hingga 

imam tersebut meninggal dunia (Othman, 1981: 12). 

Setelah dari Naysabur, Al-Ghazali pergi ke mahkamah Nizham Al-Mulk 

yang menjadi bagian hukum dan agamanyasampai tahun 484 H/1091 M, ketika ia 

diangkat menjadi guru nizhamiyah di Bahgdad. Selama masa inilah ia banyak 

menulis mengenai fiqih, ia juga menulis beberapa buku mengenai Ta’limiyyah. 

Bersesuaian dengan tahun 1034-1111 M. Ia dikenal dengan Hujjatul Islam. Julukan ini 

didasarkan pada keluasan ilmu dan amalnya, serta hidupnya yang penuh dengan 

perjuangan dan pengorbanan dalam mempertahankan ajaran agama, dari berbagai 

serangan baik yang datang dari luar maupun dari dalam Islam sendiri. Dalam 

bidang tasawuf al-Ghazali membawa faham al-Ma’rifah. Namun fahamnya berbeda 

dengan Zunnun Al-Mihsri. Bagi al-Ghazali ma’rifah ialah mengetahui rahasia 

Tuhan dan mengetahui peraturan-praturan-nya mengenai segala sesuatu yang ada 

(Nata, 1995 : 181). 

Muhammmad al-Ghazali sudah menghafal al-Quran 30 juz pada usia 10 

tahun. Pendidikan dasar dan menengahnya ia tempuh di sekolah agama. Karena 

jasanya dalam berdakwah, baik lewat pidato (bi al-lisan) maupun tulisan (bi al-

qalam), beliau mendapatkan penghargaan dari beberapa negara Islam. Salah 

satunya Al-Jazair yang menganugerahinya “Bintang Jasa” sebuah penghargaan 

tertinggi pemerintahan Aljazair untuk bidang dakwah Islam. Beliau wafat dalam 

usia 80 tahun ada juga yang mengatakan 54 tahun. pada hari Senin, tanggal 14 

Jumadil Akhir tahun 505 H/111 M (Khaeruman, 2004: 264). 

Al-Ghazali dalam sejarah filsafat Islam dikenal dengan orang yang syak 

dengan segalanya. Perasaan syak ini timbul ketika ia mempelajari ilmu kalam dan 

teologi yang ia peroleh dari al juwaini (Aziz, 2015: 98). Timbullah pertanyaan 

dalam dirinya mengenai ilmu kalam, aliran manakah yang btul-betul benar ? pada 

mulanya ia percaya kepada panca indera, namun kenyataannnya panca indera juga 

berdusta. Akibat ketidakpercayaannya itu, ia kemudian meletakkan 

kepercayaannya pada akal. Namun, akal juga tidak dapat di percaya. Tidakkah 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

35 | P a g e  

 

maungkin apa yang sekarang dirasa benar menurut pandangan akal, nanti kalau 

kesadaran yang lebih dalam timbul akan benar pula, sebagaimana halnya dengan 

yang telah bangun dan sadar dari tidurnya (Maftukhin, 2012 : 134). 

Tasawuflah yang dapat menghilangkan syak dalam dirinya. Dalam tasawuf, ia 

memperoleh keyakinan yang dicarinya. Pengetahuan mistik yakni cahaya yang 

diturunkan Tuhan ke dalam dirinya itulah yang membuat al-Ghazali memperoleh 

keyakinan yang dicarinya, pengetahuan yang diperoleh secara langsung dari 

Tuhan. Dalam ilmu kalam beliau menulis buku “Ghayah al-maram fi ilm al-

kalam”dalam bidang tasawuf menulis “Ihya ulum al-Din” dalam bidang hukum “al-

mustasyfa”dan dalam filsafat “Maqashid al-Falasifah” dan “tahafut al-falasifah”. Karena 

banyaknya ilmu yang beliau kuasai, orang-orang sbelumnya memberi berbagai 

gelar penghormatan kepadanya antara lain “hujjatul Islam”(pembela Islam), 

Zainuddin (hiasan agama), “Bahrun Muqrigh”(Samudera yang menenggelamkan),dan 

“Syaikhul Shuffiyyin”(Guru besar para sufi) dan sebagainya (Syamsul Kurniawan dan 

Erwin Mahrus, 2013: 89). 

 

2. Golongan Manusia dan Keutamaan Ilmu Menurut Imam Al-Ghazali 

Al-Ghazali membagi manusia ke dalam tiga golongan, yaitu sebagai berikut 

(Samrin, 2013: 261): 

1. Kaum Awam, yang cara berfikirnya sederhana sekali 

2. Kaum pilihan, yang akalnya tajam dan berfikir secara mendalam 

3. Kaum ahli debat (ahl-jadl) 

Kaum wam dengan daya akalnya yang sederhana sekali tidak dapat 

menangkap hakikat-hakikat. Mereka mempunyai sifat lekas percaya dan menurut. 

Golongan ini harus dihadapi dengan sikap memberi nasihat (al-mauizah). Kaum 

pilihan yang daya ingatannya kuat harus di hadapi dengan sikap menjelaskan 

hikmah-hikmah, sedangkan kaum ahli debat dihadapi dengana mematahkan 

argumen-argumen (Maftukhin, 2012:  137). 

Menurut al-Ghazali, pada dasarnya dalil-dalil Naqli itu diambil dari al-

Quran, sunnah dan perkataan orang-orang bijak. Sedangkan dalil aqliah pada 

pandangan rasional ini, ia mengarahkan pada satu tujuan orientasi akhir, yaitu 

mengantarkan individu kepada Allah swt. Dunia merupakan sarana yang 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

36 | P a g e  

mengantarkan kita kepada Allah bagi orang yang tidak menjadikannya sebagai 

tempat tinggal dan kediamannya selamanya. Tujuan pendidikan menurut al-

Ghazali agar berilmu. Ilmu yang dapat diamalkan dalam sehari-hari bukan 

mengharapkan imbalan, pujian, honor dan lainnya melainkan ikhlas semata-mata 

ridha karena Allah swt (Syamsul Kurniawan dan Erwin Mahrus, 2013: 92). 

Menurutnya, Semua manusia di dunia celaka kecuali orang-orang yang 

berilmu. Dan semua orang-orang yang berilmu itu celaka, bagi orang-orang yang 

tidak mengamalkannya. Dan semua orang-orang yang beramal itu celaka kecuali 

bagi orang-orang yang ikhlas dalam amal perbuatannya. Ilmu dan pengetahuan 

dalam pandangan al-Ghazali adalah bersifat relatif. Menurutnya, tidak semua 

hakikat kebenaran dapat di capai melalui akal, karena ada hakikat kebenaran yang 

tidak bisa dijangkau oleh akal, wilayah ini dinamakan rabbani. Meskipun demikian 

ia tidak menolak pendidikan yang bersifat duniawi dan intelektual seperti 

kedokteran, Matematika, dan keterampilan dan sebagainya. 

 

3. Makna Ilmu Menurut Imam Al-Ghazali 

Pertama al-Ghazali membagi ilmu berdasarkan jenisnya Ilmu-ilmu pokok 

yang mencakup al-Quran dan hadis, ilmu-ilmu furu’ yang mencakup fiqih, ilmu-

ilmu pengantar yang mencakup ilmu bahasa dan pelengkap seperti tafsir dan 

qira’at. Kedua, berdasarkan nilainya Ilmu-ilmu terpuji seluruhnya, yakni ilmu 

agama. Karena ilmu-ilmu ini dapat mensucikan jiwa dan mendekatkan diri kepada 

Allah swt. Sedangkan ilmu-ilmu tercela yakni ilmu yang tidak bisa diharapkan 

manfaatnya di dunia dan akhirat. Seperti ilmu sihir dan astrologi. Ketiga, 

berdasarkan kepentingannya yaitu fardhu ‘ain, yaitu ilmu-ilmu agama dan fardhu 

kifayah,seperti Matematika, kedokteran, dan keterampilan (Syamsul Kurniawan 

dan Erwin Mahrus, 2013: 93). 

Mengenai pentingnya ilmu, bagi al-Ghazali, pengetahuan tentang dunia dan 

hukum-hukumnya sangatlah penting, tetapi menyampaikan ilmu-ilmu tersebut 

dengan menggunakan kosa kata yuridis yang kaku adalah berbahaya. Orang-orang 

terpelajar tentu mengetahui Tuhan dan mengakui kemahakuasaan dan 

kemahamemeliharaannya. Akan tetapi, pengetahuan ini tidak cocok bagi orang 

awam (Sayyed Hossein dan Oliver Leaman, 2003: 336). 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

37 | P a g e  

 

Al-Ghazali mengelompokkan ilmu menjadi fardhu ‘ain, dan fardhu kifayah. 

Fardhu ain menunjukkan ilmu-ilmu terkait dengan perintah dan larangan agama. 

Sedangkan fardhu kifayah mencakup ilmu-ilmu yang penguasaannya wajib bagi 

suatu masyarakat muslim tapi tidak mengikat bagi tiap individu. Menurutnya, 

pengetahuan bersumber pada tiga hal yaitu kashf (intuisi), wahyu (al-Quran dan 

hadis), dan aql (rasio). Al-Ghazali mengklarifikasi ilmu-ilmu fardhu ain dalam dua 

bagian, yaitu ilmu esoterik (‘ilm al-mukashaffah) adalah ilmu batin ang menyingkap 

makna-makna yang tersembunyi, seperti makna kenabian, wahyu, malaikat, dan 

seterusnya. dan ilmu eksoterik (‘ilm al-muamalah) yaitu ilmu-ilmu yang mempunyai 

otoritas dalam praktik-praktik ibadah. 

Maka menurut teori al-Ghazali, pengetahuan tidak dapat di pisahkan dari 

seluruh kepribadian seseorang. Tingkat perkembangan seseorang tercermin bukan 

saja dari kemampuannya untuk mengetahui, tetapi sekaligus pula mencerminkan 

kebiasaan dan sasarannya dan keseimbangan yang di ciptakan orang tersebut di 

antara berbagai aspek kepribadiannya. Paham sufi al-Ghazali bukan merupakan 

sikap pikiran yang menolak kehidupan lahiriyah atau “mengelakkan fakta-fakta”. 

Paham tersebut hanya merupakan satu tingkat di atas “nalar”, apabila ketentuan-

ketentuan dari penalaran tidak lagi cukup untuk mengetahui alam pengetahuan 

yang menentang jetentuan-ketentuan tersebut. 

Al-Ghazali membagi ilmu menjadi dua yaitu ilmu sebagai proses dan ilmu 

sebagai produk. Sedangkan ilmu sebagai proses terbagi dalam tiga sumber. 

Diantaranya melalui akal (aqliyah), melalui pengalaman (hissiyah), dan penalaran 

(laduni atau kasyf). Sedangkan ilmu sebagai produk dibagi menjadi empat, di 

antaranya batiniyah, kalam, filsafat, dan tasawuf. 

 

Ilmu Sebagai Proses 

Rasio (aqliyah) 

Akal menurut al-Ghazali adalah sumber terbitnya dasar pengetahuan. Relasi 

ilmu pengetahuan dengan akal identik dengan relasi buah dengan pohonnya. Akal 

bukanlah sumber pengetahuan yang mandiri yang bisa mengenal objek dan 

memutuskan dengan dirinya sendiri, ia butuh bantuan sumber lainnya yang 

disebut dengan wahyu. 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

38 | P a g e  

Dalam hal ini, al-Ghazali menyebut empat pengertian tentang akal. Pertama, 

akal berisi suatu gharizah (insting) pada manusia yang merupakan potensinya 

untuk bisa mengetahui berbagai macam ilmu nazari (yang memerlukan nalar), 

insting inilah yang membedakan manusia dan hewan. Kedua, akal berarti 

pengetahuan dasar dan sederhana yang muncul pada manusia sejak zaman 

mumayyiz. Ketiga, akal berarti pengetahuan yang diperoleh melalui pengembangan 

akal dalam pengertian pengetahuan yang dihasilkan melalui pengembangan akal 

dalam pengertian pertama sifatnya bisa mengetahui akibat segala sesuatu, sehingga 

orang bisa memahami diri dari menurunkan tarikan hawa nafsu untuk berbuat 

terhadap dirinya pada masa sesudahnya (Wesilah, 2009: 36). 

Dengan akal dan logikka, al-Ghazali memang bisa menemukan Tuhan. Teori 

kosmologi seperti dalam al-iqtisad, meskipun ia mengakui bahwa keimanannya 

kepada Allah, Rasul dan hari akhir secara global. Meskipun al-Ghazali tidak 

menegaskansecara eksplisit apakah kewajiban pertama bagi mukallaf itu ma’rifat 

(mengetahui Allah), atau penalaran yang menyampaikan kepada ma’rifat. 

Al-Ghazali mennetang rasionalisme dan menentang metafisika spekulatif 

seperti dikemukakan kaum filosof penganut neoplatonisme. Tipe pengetahuan yang 

tertinggi atau yang diharapkan oleh al-Ghazali bukanlah pengetahuan akal budi, 

melainkan pancaran nur illahi dengan hati yang bersih. 

 

Hissiyah 

Dalam pandangan al-Ghazali mengenai panca indera, yaitu pengalaman 

mengenai panca indera tidak dapat dipercaya. Sering kali dalam mimpi kita merasa 

yakin pada realitas pengalaman kita, tetapi keyakinan ini segera terhalau setelah 

kita terjaga (Wesilah, 2009: 57). 

 

Laduni 

Menurt al-Ghazali pengalaman dan rasionalisme tidak memuaskan beliau 

dalam rangka mencari ilmu yakin atau terlepas dari syak dan keraguan. Dari awal 

keraguan pada diri beliau adalah lepasnya pengikat taklid, karena beliau tidak 

menemukan suatu ilmu yang yakin. Al-Ghazali berusaha mencari ilmu yang tidak 

ada keraguan di dalamnya bukan aqliyah dan bukan melalui hissiyah melainkan 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

39 | P a g e  

 

ilmu melalui pancaran nur illahi atau menurut al-Ghazali itulah ilmu laduni atau nur 

illahi, sedangkan al-Jabiri menyebutnya irfani. 

 

Ilmu Sebagai Produk 

Al-Ghazali telah menemukan jalan dengan cara yang ia sebut dengan nur 

illahi, inilah pandangan al-Ghazali mengenai pengetahuan sebagai proses. 

Kemdian al-Ghazali mengkritisi ilmu sebagai produk, ilmu sebagai produk itu ada 

hubungannya dengan aliran atau sekte dan dikaitkan dengan teori kebenaran. Dan 

para pendukung sekte ini, ia memilih empat kelompok yang masih dianggap 

memiliki kebenaran (islami) yaitu para teolog, kaum isma’iliyah, para filosof, dan para sufi 

(Wesilah, 2009: 64). 

 

Teolog (ilmu kalam) 

Tujuan ilmu kalam ini untuk memukul mundur serangan kaum bid’ah 

terhadapnya. Para teolog mulai dengan beberapa premis yang tidak memberikan 

kepastian dalam diriny sendiri. Tetapi harus diterima atas dasar otoritas. Oleh 

kareanya, cabang ilmu pengetahuan ini, meskipun bermanfaat, tidak membawa 

kepuasan kepada kepastian yang tidak dapat diragukan lagi yang sedang dicari-

cari oleh al-Ghazali. Metode pendekatan keilmuan kalam lebih menekankan 

dimensi lahiriah-tekstual, eksoterik, konkret, dan final. Namun kalam tidak dapat 

diandalkan lebih banyak, tidak dapat menyembuhkan penyakit batin yang 

dideritanya dan tidak memuaskan dahaga intelektualnya (Wesilah ,2009: 66). 

 

Isma’iyah (batini) 

Yakni aqidah salah satu firqah yang menisbatkan dirinya pada Ismail bin 

Ja’far ash-Shadiq, karenanya mereka menamakan diri “ismailiyah”. Merupakan 

agama murni lalu mentapkan “bahwa segala yang zahir memiliki batin, dan setiap 

syaiat memiliki ta’wil”. Ajaran ini juga tidak dapat memuaskan dahaganya 

mengenai kebenaran. Karena pokok ajaran ini tidak mungkin dicapai tanpa 

seorang guru. 

 

  



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

40 | P a g e  

Filosof (filsafat) 

Pada zamannya al-Ghazali mengkritisi ilmu filsafat. Kemudian langkah 

selanjutnya al-Ghazali membagi filosof menjadi tiga kelompok yaitu: 

I. Dahriyun: kelompok paling tua yang mengingkari Sang Maha pencipta, maha 

mengetahui, Maha kuasa. Dan mereka beranggapan alam sudah ada dengan 

sendirinya. Merekalah orang-orang zindik. 

II. Thabi’iyyun: Merupakam kaum yang banyak meneliti alam semesta, hewan, 

dan tumbuh-tumbuhan. Mereka banyak meneliti ilmu anatomi. Lalu mereka 

melihat padanya beberapa keajaiban ciptaan Allah dan keindahan-keindahan 

yang memaksa mereka mengakui sang pencipta. 

III. Illahiyun: Merupakan golongan Socrates. Beliau guru Plato, Plato guru 

Aristoteles. Sedangkan Aristoteles menyusun ilmu mantiq buat mereka, 

mengajarkan ilmu, dan mereka menolak dua kelompok pertama. 

Al-Ghazali menguraikan bagian-bagian filsafat yakni bagian-bagian 

sistematika filsafat pada waktu itu. Yakni memaparkan mengenai filsafat ada yang 

agama dan non agama. Adapun sistematikanya ilmu pasti, logika, ilmu ta’biyat, ilmu 

illahiyat, ilmu politik, dan ilmu akhlak. 

 

Sufisme 

Menurut Annimerie Schimmel seperti yang dikatakan oleh al-Ghazali bahwa 

jalan sufi melalui tahapan-tahapan yaitu maqam, syariat, tariqat, hakikat, dan 

ma’rifat. Dalam hal ini al-Ghazali menyatakan bahwa jalan sufi berbeda dengan 

jalan kaum filosof, jalan ini tidak dapat di tempuh kecuali dengan ilmu dan amal, 

dengan menempuh tingkatan-tingkatan atau maqam dan tingkatan lahir dan batin 

membersihkan diri, mengosongkan batinnya kecuali Allah dan mengisi zikir 

kepada Allah swt. 

Bagi al-Ghazali ilmu lebih mudah dibandingkan amal. Itulah sebabnya al-

Ghazali menyerap ilmu lewat telaah terhadap beberapa kitab seperti : Quut al-Qulub, 

karya Abu Thalib Al-Makkiy. Akhirnya al-Ghazali tahu dan yakin bahwa mereka 

adalah orang yang banyak berbuat, bukan orang yang banyak bicara. 

Sesungguhnya apa yang bisa dicapai lewat jalan ilmu telah al-Ghazali dapatkan, 

dan tidak ada yang tersisa kecuali sesuatu yang tidak bisa dijalani dengan 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

41 | P a g e  

 

mendengar dan belajar, namun dengan dzaq dan suluk. Sungguh al-Ghazali telah 

mencapai ilmu-ilmu yang telah al-Ghazali serap dan jalan yang telah al-Ghazali 

tempuh dalam mencari dua jenis ilmu syar’iyah dan aqliyah iman yang benar pada 

Allah swt, nubuwah, dan hari akhirat.  

Suluk sebagaimana dikemukakan al-Ghazali merupakan jalan untuk dekat 

kepada Tuhan dan mempunyai tingakatan-tingkatan. Yaitu(Al-Ghazali, 2016: 35): 

I. Zuhud yakni meninggalkan dunia dan kemewahan untuk menjadi zahid. 

Yang nanti akhirnya akan menjadi sufi 

II. Tobat, yang dimaksudkan sufi ialah taubat yang sebenarnya, tidak akan 

berbuat dosa lagi 

III. Wara’, meninggalkan segala yang didalamnya terdapat syubhat (keraguan) 

halalnya sesuatu 

IV. Faqr, Yaitu tidak meminta lebih dari pada apa yang telah ada pada diri kita 

V. Sabar, yang dimaksud adalah sabar dalam menjalankan perintah-perintah 

Allah, dalam menjauhi segala laranganNya dan dalam menerima segala 

percobaan- percobaan yang di timpakanNya pada diri kita. 

VI. Tawakkal, yaitu menyerah kepada Qada’ dan Qadar Allah 

VII. Rida, adalah tidak berusaha, dan tidak menentang kada dan kadar Tuhan. 

 

KESIMPULAN 

Perkembangan spiritual al-Ghazali dibagi tiga yaitu sebelum uzlah, masa 

uzlah, dan sesudah uzlah. Masa uzlah yakni masa ketika ia berusaha mencari jalan 

kebenaran dan pengetahuan yang pasti yang akhirnya membawa ke jalan sufi, 

yakni jalan mengarah kepada kebenaran hakiki hakiki. Dalam pemikirannya al-

Ghazali tidak membedakan antara pengetahuan dan ilmu, keduanya sama. Beliau 

membagi dua, yakni proses dan produk. Ilmu sebagai proses dibagi menjadi 3, 

yakni ilmu rasio, hissiyah, dan laduni. Sedangkan ilmu sebagai produk 

berhubungan dengan teori kebenaran, yakni batiniyah, kalam, filsafat, dan sufi. 

Tingkatan al-Ghazali Taubat-Sabar-Fakir-Zuhud-Tawakkal-Mahabbah-

Makrifat-Ridha. Karena itu, konsep al-Ghazali sifatnya personal bahwa hubungan 

khalik dan makhluk adalah tidak pernah menyatu hanya kedekatan makhluk dan 



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

42 | P a g e  

khaliknya melalui ketakwaan. Agama dan ilmu al-Ghazali sama-sama objek yang 

dapat dikaji atau dipelajari dan tidak bertentangan satu sama lainnya. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali, Imam. 2016. Tahafut Al-Falasifah, Terj. Ahmad Maimun. Bandung: Marja. 

Aziz, Safrudin. 2015. Pemikiran Pendidikan Islam, Kajian Tokoh Klasik dan Kontemporer. 
Yogyakarta: Kalimedia. 

Khaeruman, Badri. 2004. Otentitas Hadis : Studi Kritis atas Kajian Hadis Kontemporer. 
Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Maftukhin. 2012. Filsafat Islam. Yogyakarta: Teras. 

Mubarok, Muhammad Fadhlulloh. 2020. “Ilmu Dalam Perspektif Imam Al-
Ghazali.” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin Vol. 08, No. 01. 

Mustaqim. 1999. Pemikiran Pendidikan Islam: Kajian Tokoh Klasik dan Kontemporer. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Nata, Abuddin. 1995. Ilmu Kalam, Filsafat, dan Tasawuf. Jakarta: PT Raja Grafindo 
Persada. 

Othman, Ali Issa. 1981. Manusia Menurut Al-Ghazali. Bandung: Pustaka. 

Putra, Ary Antony. 2016. “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-
Ghazali.” Al-Thariqah Vol. 1, No. 1. 

Samrin. 2013. “Konsep Ilmu Pengetahuan Menurut al-Ghazali Analisis 
Epistimologi Islam” Vol.6, No. 2 (November). 

Sayyed Hossein dan Oliver Leaman. 2003. Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam. Bandung: 
Mizan Media Utama. 

Siswomihardjo, Koentowibisono. t.t. Siswomihardjo (tim editor), Filsafat Ilmu, (Klaten : 
Intan Pariwara, 1997), hlm. 85. 

Syamsul Kurniawan dan Erwin Mahrus. 2013. Jejak Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam. 
Jogjakarta: Ar-Ruzz Media. 

Wesilah. 2009. “Konsep Ilmu dan kebenaran dalam pemikiran Al-Ghazali (kajian 
Tentang Epistimologi).” Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga. 

 
  



AT-TAFKIR 
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022 

 

43 | P a g e  

 

 


