ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

_/:»G»J)
Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial Keagamaan

Received: 15 Mei 2022 Accepted: 5 Juni 2022 Published: 30 Juni 2022

Hubungan Ilmu dan Agama dalam Perspektif Imam Al-Ghazali

Maula Sari! & Marhaban?

L2TAIN Zawiyah Cot Kala Langsa
Contributor e-mail: maulasari68@gmail.com

Abstract: In this study, the author explains how the relationship between science and religion
from a figh expert, philosopher, and Sufi, namely Imam Al-Ghazali, is of course very
important to study. The urgency or purpose of this discussion is to study the division
of knowledge according to Al-Ghazali and see the spiritual development of an Imam
Al-Ghazali. This paper is expected to make it easier for readers related to science and
religion according to Imam Al-Ghazali and a bridge to understand the relationship
between science, knowledge and religion according to Imam Al-Ghazali. The
research used in this study is a literature study (liberary research) with a descriptive
qualitative approach. The result of this discussion is that al-Ghazali's spiritual
development is divided into three, namely before uzlah, during uzlah, and after uzlah.
In his thinking al-Ghazali did not distinguish between knowledge and knowledge,
both are the same. Therefore, al-Ghazali's concept is personal that the relationship
between creator and creature is never united, only the closeness of creature and
creator through piety. Al-Ghazali's religion and science are both objects that can be
studied or studied and do not conflict with each other.

Keywords Imam Al-Ghazali, Religion, Science

Abstrak: Dalam penelitian ini, penulis menjelaskan bagaimana hubungan ilmu dan agama dari
seorang ahli fiqih, filosof, dan sufi yaitu Imam Al-Ghazali yang tentunya sangat
penting untuk dikaji. Urgensi ataupun tujuan dari pembahasan ini ialah mempelajari
pembagian ilmu menurut Al-Ghazali dan melihat perkembangan spiritual seorang
Imam Al-Ghazali. Tulisan ini diharapkan dapat memudahkan pembaca terkait ilmu
dan agama menurut Imam Al-Ghazali dan jembatan untuk memahami hubungan
ilmu, pengetahuan dan agama menurut Imam Al-Ghazali. Penelitian yang digunakan
dalam penelitian ini ialah studi kepustakaan (liberary Research) dengan pendekatan
kualitatif deskriptif. Hasil dari pembahasan ini yaitu Perkembangan spiritual al-
Ghazali dibagi tiga yaitu sebelum uzlah, masa uzlah, dan sesudah uzlah. Dalam
pemikirannya al-Ghazali tidak membedakan antara pengetahuan dan ilmu,
keduanya sama. Karena itu, konsep al-Ghazali sifatnya personal bahwa hubungan
khalik dan makhluk adalah tidak pernah menyatu hanya kedekatan makhluk dan
khaliknya melalui ketakwaan. Agama dan ilmu al-Ghazali sama-sama objek yang
dapat dikaji atau dipelajari dan tidak bertentangan satu sama lainnya.

Kata Kunci
ata Kunci Agama, Imam al-Ghazali, Sains

PENDAHULUAN

[Imu merupakan hal yan sangat penting bagi kebutuhan umat manusia.
Tanpa ilmu, manusia tidak akan mampu menjalankan kehidupannya baik didunia
dan akhirat. Ilmu juga harus dibarengi dengan kebenaran. Banyaknya saat ini
manusia yang berilmu, namun tidak tau makna kebenaran dan tidak berlandaskan

pada agama. Maka dari itu, beberapa manusia menyebarkan ilmu-ilmu yang tidak

30|Page


mailto:maulasari68@gmail.com1

ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

didasari oleh sebuah kebenaran. Sebuah arti kebenaran menjelaskan apa yang
disebut dengan kebenaran serta syarat-syarat yang menyebabkan sesuatu
pengetahuan itu dikatakan benar. Kebenaran berkaitan selalu dengan kualitas
pengetahuan. Artinya, setiap pengetahuan yang dimiliki seseorang harus dilihat
dari jenis pengetahuan yang ia bangun. Pengetahuan Filsafat adalah jenis
pengetahuan yang pendekatannya melalui metodologi pemikiran filsafat, yang
bersifat mendasar, menyeluruh, dengan model kritis, dan spekulatif
(Siswomihardjo, 1997: 80).

Al-Ghazali seseorang yang faham atas teori filsafat dengan matang, beliau
seorang filosof sekaligus seorang sufi, antara lain Pertama, bahwa beliau menulis
kitab yang sebagiannya ditujukan untuk menyerang kalangan tertentu. Kedua, yang
menjadikan al-Ghazali seorang filosof adalah bahwa hakikat ciri keyakinan itu
menurutnya “hakikat kebenaran tasawuf”, bukan hakikat lainnya. Al-Ghazali
menerangkan perjalanan intelektualnya serta rohaninya, dengan mengatakan
bahwa beliau telah menemukan kedamaian dan kebenaran hanya setelah megikuti
jalan sufi. Al-Ghazali benar-benar seorajng pemikir Islam. Memahami dengan
mendalam ilmu pengetahuan agama Islam, ilmu-ilmu dan pengetahuan lainnya
pada zamannya (Siswomihardjo, t.t., 1997: 85).

Pada Penelitian sebelumnya, yang dilakukan oleh Ary Antony Putra dengan
judul “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali menjelaskan
mengenai konsep pendidikan Islam menurut imam Al-Ghazali”. Penelitian ini
menjelaskan Faktor-faktor utama dalam bidang pendidikan a) Tujuan utama
dalam menuntut ilmu ialah memperoleh kebahagiaan hidup dunia dan akhirat, b)
Seorang pendidik haruslah memiliki niat mendekatkan diri pada Allah dan menjadi
suri tauladan, ¢) Anak didik dalam belajar harus mendekatkan diri pada Allah,
menjauhi maksiat karena ilmu itu suci, d) Kurikulum pendidikan itu disesuaikan
dengan perkembangan anak didik, e) Anak didik harus dijauhkan dari pergaulan
yang tidak baik (Putra, 2016: 41).

Dalam pembahasan ini, penulis menjelaskan pemikiran Imam Ghazali yang
mana tidak membedakan antara pengetahuan dan ilmu, keduanya sama. menurut

Imam Ghazali Ilmu sebagai proses dibagi menjadi 3, yakni ilmu rasio, hissiyah, dan

laduni. Sedangkan ilmu sebagai produk berhubungan dengan teori kebenaran,

31|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

yakni batiniyah, kalam, filsafat, dan sufi. Dimana maemiliki tingkatan-tingkatan
menurut Imam Ghazali ialah Taubat-Sabar-Fakir-Zuhud-Tawakkal-Mahabbah-
Makrifat-Ridha. Tujuan penelitian ini untuk mempelajari hubungan ilmu dan
pengetahuan menurut Imam Ghazali. Dengan kajian ini, tulisan diharapkan dapat
menjadi jembatan pemahaman terkait pemikiran-pemikiran Imam Ghazali

khususnya dalam bidang ilmu, pengetahuan dan agama.

KAJIAN TEORITIS

1. Makna Pengetahuan Menurut Imam Al-Ghazali

Filsafat Al-Ghazali adalah merupakan penafsiran yang luas tentang Islam,

dan filsafat yang lengkap tentang manusia. Menurutnya, amaliah pada manusia
akan muncul setelah adanya pengetahuan(Putra, 2016: 42). Al-Ghazali
memperhatikan manusia dengan tingkah lakunya, schingga filsafatnya juga
meliputi permasalahan kehidupan moral dan disiplin pribadi manusia. Dengan
demikian penafsiran Al-Ghazali merupakan kebutuhan organik dalam memahami
setiap aspek dari kehidupan manusia. Al-Ghazali merupakan seorang pemikir
Muslim pertama dalam meneliti secara sungguh-sungguh wewenang manusia
untuk mengetahui, untuk berpikir, dan wewenang manusia untuk mengadakan
analisa tentang proses dari pemikiran tersebut sebagai persyarat dalam menilai
hasilnya. Ilmu menurut Ghazali ialah sebuah hakikat, seseorang yang ingin
mencapai sebuah hakikat, maka haruslah menempuh hakikah tersebut(Mubarok,
2020: 30). Ia ingin pasti bahwa manusia sebagai orang yang tahu, juga mampu
untuk mengetahui obyek-obyek dari pengetahuan dalam kenyataannya (Syamsul
Kurniawan dan Erwin Mahrus, 2013: 91). Hal-hal yang tergolong dalam aspek
perbutan yang dapat terlihat, merupakan pengetahuan tentang kebiasaan dan
ibadat, dan yang tergolong di dalam aspek perbuatan yang tidak terlihat, diantara
ilmu-ilmu tersebut ada hirarki dari hal-hal penting, yang sama dengan hirarki
tujuan hidup manusia. Hirarki tersebut dapat dibagi dua:
I. Kaum intelektual, yakni mereka yang kepentingannya ditentukan oleh

kemampuan dan akal pikirannya sendiri
2. Kaum rohaniwan, yakni mereka yang kepentingannya terwujud dalam al-

Quran dan sunnah dan akhirnya ditetapkan oleh pengalaman mistik (Othman,

1981: 70).

32|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

Pengertian terhadap ilmu-ilmu pengetahuan tidak dapat di peroleh dengan
cara meniru-niru keyakinan atau dengan mempelajari al-Quran dan sunnah saja.
[Imu-ilmu tersebut dapat dibagi:

1. Prinsip-prinsip yang penting sebagai pembawaan sejak lahir
2. Hmu-ilmu yang di dapat dari luar

Pengertian terhadap ilmu-ilmu pengetahuan tidak dapat di peroleh dengan
cara meniru-niru keyakinan atau mempelajari al-Quran dan sunnah saja. llmu itu
dapat dibagi menjadi:

1. Prinsip-prinsip yang penting sebagai pembawaan sejak lahir
2. Imu-ilmu yang di dapat dari luar

Kita tidak dapat mengetahui asal-usul langsung dari nomor 1, walaupun kita
tahu bahwa hal tersebut sudah ada pada kita sejak diciptakan. Dan nomor 2 di
peroleh dari eksperimen, mempelajari dan menarik kesimpulan dari ilmu-ilmu
yang ada. Istilah “diperoleh” adalah untuk pengetahuan-pengetahuan ilmiah dan
pengetahuan keagamaan, yakni setiap pengetahuan yang dapat di pelajari. Wadah
dari ilmu-ilmu yang diperoleh dari luar, mempunyai hubungan yang sama dengan

paham sulfi, seperti dunia fenomenal yang merupakan dunia dari kerajaan Allah.

METODE PENELITIAN

Kajian yang digunakan ialah kajian pustaka dan menggunakan argumentasi
penalaran keilmuan dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Data kualitatif ialah
data yang dinyatakan dala, bentuk sebuah kalimat, kata dan gambar. Sumber data
yang digunakan ialah studi kepustakaan dengan mencari sumber data baik berupa
buku, artikel, dan jurnal ilmiah yang berkaitan dengan tema.Teknik pengumpulan
data yang digunakan ialah observasi, kepustakaan, dan bahan yang dijadikan
observasi dalam penelitian ini ialah artikel jurnal yang berkaitan dengan

pemahaman ilmu dan pengetahuan Imam Al-Ghazali.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Mengenal Sekilas Imam Al-Ghazali
Al-Ghazali nama lengkapnya Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin
Ahmad Al-Ghazali. Lahir di Thus pada tahun 450-550 H di Khurasa (Mustaqim,

1999: 83). Ayahnya, pembuat tenunan wol itu sebabnya ia diberi nama “ghazzal” dan

33|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

menjualnya di sebuah toko di Tus. Ketika ajalnya hampir tiba, ia mempercayakan
Al-Ghazali dan kakaknya Ahmad kepada seorang temannya yang menjadi sufi. Al-
Ghazali memperoleh pendidikan dasar di Tus. Kemudian ia pergi ke Naysabur
untuk belajar kepada Al-Juwayni, imam dari Haramain lalu tinggal disana hingga
imam tersebut meninggal dunia (Othman, 1981: 12).

Setelah dari Naysabur, Al-Ghazali pergi ke mahkamah Nizham Al-Mulk
yang menjadi bagian hukum dan agamanyasampai tahun 484 H/1091 M, ketika ia
diangkat menjadi guru nizhamiyah di Bahgdad. Selama masa inilah ia banyak
menulis mengenai figih, ia juga menulis beberapa buku mengenai Ta’limiyyah.
Bersesuaian dengan tahun 1034-1111 M. Ia dikenal dengan Hujjatul Islam. Julukan ini
didasarkan pada keluasan ilmu dan amalnya, serta hidupnya yang penuh dengan
perjuangan dan pengorbanan dalam mempertahankan ajaran agama, dari berbagai
serangan baik yang datang dari luar maupun dari dalam Islam sendiri. Dalam
bidang tasawuf al-Ghazali membawa faham al-Ma'rifah. Namun fahamnya berbeda
dengan Zunnun Al-Mihsri. Bagi al-Ghazali ma’rifah ialah mengetahui rahasia
Tuhan dan mengetahui peraturan-praturan-nya mengenai segala sesuatu yang ada
(Nata, 1995 : 181).

Muhammmad al-Ghazali sudah menghafal al-Quran 30 juz pada usia 10
tahun. Pendidikan dasar dan menengahnya ia tempuh di sekolah agama. Karena
jasanya dalam berdakwah, baik lewat pidato (bi al-lisan) maupun tulisan (bi al-
qalam), beliau mendapatkan penghargaan dari beberapa negara Islam. Salah
satunya Al-Jazair yang menganugerahinya “Bintang Jasa” sebuah penghargaan
tertinggi pemerintahan Aljazair untuk bidang dakwah Islam. Beliau wafat dalam
usia 80 tahun ada juga yang mengatakan 54 tahun. pada hari Senin, tanggal 14
Jumadil Akhir tahun 505 H/111 M (Khaeruman, 2004: 264).

Al-Ghazali dalam sejarah filsafat Islam dikenal dengan orang yang syak
dengan segalanya. Perasaan syak ini timbul ketika ia mempelajari ilmu kalam dan
teologi yang ia peroleh dari al juwaini (Aziz, 2015: 98). Timbullah pertanyaan
dalam dirinya mengenai ilmu kalam, aliran manakah yang btul-betul benar ? pada
mulanya ia percaya kepada panca indera, namun kenyataannnya panca indera juga
berdusta. Akibat ketidakpercayaannya itu, ia kemudian meletakkan

kepercayaannya pada akal. Namun, akal juga tidak dapat di percaya. Tidakkah

34|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

maungkin apa yang sekarang dirasa benar menurut pandangan akal, nanti kalau
kesadaran yang lebih dalam timbul akan benar pula, sebagaimana halnya dengan
yang telah bangun dan sadar dari tidurnya (Maftukhin, 2012 : 134).

Tasawuflah yang dapat menghilangkan syak dalam dirinya. Dalam tasawuf, ia
memperoleh keyakinan yang dicarinya. Pengetahuan mistik yakni cahaya yang
diturunkan Tuhan ke dalam dirinya itulah yang membuat al-Ghazali memperoleh
keyakinan yang dicarinya, pengetahuan yang diperoleh secara langsung dari
Tuhan. Dalam ilmu kalam beliau menulis buku “Ghayah al-maram fi ilm al-
kalam”dalam bidang tasawuf menulis “Ihya ulum al-Din” dalam bidang hukum “al-
mustasyfa”dan dalam filsafat “Magqashid al-Falasifah” dan “tahafut al-falasifah”. Karena
banyaknya ilmu yang beliau kuasai, orang-orang sbelumnya memberi berbagai
gelar penghormatan kepadanya antara lain “hujjatul Islam”(pembela Islam),
Zainuddin (hiasan agama), “Bahrun Mugrigh”(Samudera yang menenggelamkan),dan
“Syaikhul Shuffiyyin”(Guru besar para sufi) dan sebagainya (Syamsul Kurniawan dan
Erwin Mahrus, 2013: 89).

2. Golongan Manusia dan Keutamaan Ilmu Menurut Imam Al-Ghazali

Al-Ghazali membagi manusia ke dalam tiga golongan, yaitu sebagai berikut
(Samrin, 2013: 261):

1. Kaum Awam, yang cara berfikirnya sederhana sekali
2. Kaum pilihan, yang akalnya tajam dan berfikir secara mendalam
3. Kaum ahli debat (ahl-jadl)

Kaum wam dengan daya akalnya yang sederhana sekali tidak dapat
menangkap hakikat-hakikat. Mereka mempunyai sifat lekas percaya dan menurut.
Golongan ini harus dihadapi dengan sikap memberi nasihat (al-mauizah). Kaum
pilihan yang daya ingatannya kuat harus di hadapi dengan sikap menjelaskan
hikmah-hikmah, sedangkan kaum ahli debat dihadapi dengana mematahkan
argumen-argumen (Maftukhin, 2012: 137).

Menurut al-Ghazali, pada dasarnya dalil-dalil Nagli itu diambil dari al-
Quran, sunnah dan perkataan orang-orang bijak. Sedangkan dalil aqgliah pada
pandangan rasional ini, ia mengarahkan pada satu tujuan orientasi akhir, yaitu

mengantarkan individu kepada Allah swt. Dunia merupakan sarana yang

3B|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

mengantarkan kita kepada Allah bagi orang yang tidak menjadikannya sebagai
tempat tinggal dan kediamannya selamanya. Tujuan pendidikan menurut al-
Ghazali agar berilmu. Ilmu yang dapat diamalkan dalam sehari-hari bukan
mengharapkan imbalan, pujian, honor dan lainnya melainkan ikhlas semata-mata
ridha karena Allah swt (Syamsul Kurniawan dan Erwin Mahrus, 2013: 92).
Menurutnya, Semua manusia di dunia celaka kecuali orang-orang yang
berilmu. Dan semua orang-orang yang berilmu itu celaka, bagi orang-orang yang
tidak mengamalkannya. Dan semua orang-orang yang beramal itu celaka kecuali
bagi orang-orang yang ikhlas dalam amal perbuatannya. Ilmu dan pengetahuan
dalam pandangan al-Ghazali adalah bersifat relatif. Menurutnya, tidak semua
hakikat kebenaran dapat di capai melalui akal, karena ada hakikat kebenaran yang
tidak bisa dijangkau oleh akal, wilayah ini dinamakan rabbani. Meskipun demikian
ia tidak menolak pendidikan yang bersifat duniawi dan intelektual seperti

kedokteran, Matematika, dan keterampilan dan sebagainya.

3. Makna Ilmu Menurut Imam Al-Ghazali

Pertama al-Ghazali membagi ilmu berdasarkan jenisnya Ilmu-ilmu pokok
yang mencakup al-Quran dan hadis, ilmu-ilmu fure’ yang mencakup figih, ilmu-
ilmu pengantar yang mencakup ilmu bahasa dan pelengkap seperti tafsir dan
gira'at. Kedua, berdasarkan nilainya Ilmu-ilmu terpuji seluruhnya, yakni ilmu
agama. Karena ilmu-ilmu ini dapat mensucikan jiwa dan mendekatkan diri kepada
Allah swt. Sedangkan ilmu-ilmu tercela yakni ilmu yang tidak bisa diharapkan
manfaatnya di dunia dan akhirat. Seperti ilmu sihir dan astrologi. Ketiga,
berdasarkan kepentingannya yaitu fardhu ‘ain, yaitu ilmu-ilmu agama dan fardhu
kifayah,seperti Matematika, kedokteran, dan keterampilan (Syamsul Kurniawan
dan Erwin Mahrus, 2013: 93).

Mengenai pentingnya ilmu, bagi al-Ghazali, pengetahuan tentang dunia dan
hukum-hukumnya sangatlah penting, tetapi menyampaikan ilmu-ilmu tersebut
dengan menggunakan kosa kata yuridis yang kaku adalah berbahaya. Orang-orang
terpelajar tentu mengetahui Tuhan dan mengakui kemahakuasaan dan
kemahamemeliharaannya. Akan tetapi, pengetahuan ini tidak cocok bagi orang

awam (Sayyed Hossein dan Oliver Leaman, 2003: 336).

36|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

Al-Ghazali mengelompokkan ilmu menjadi fardhu ‘ain, dan fardhu kifayah.
Fardhu ain menunjukkan ilmu-ilmu terkait dengan perintah dan larangan agama.
Sedangkan fardhu kifayah mencakup ilmu-ilmu yang penguasaannya wajib bagi
suatu masyarakat muslim tapi tidak mengikat bagi tiap individu. Menurutnya,
pengetahuan bersumber pada tiga hal yaitu kashf (intuisi), wahyu (al-Quran dan
hadis), dan aql (rasio). Al-Ghazali mengklarifikasi ilmu-ilmu fardhu ain dalam dua
bagian, yaitu ilmu esoterik (‘ilm al-mukashaffah) adalah ilmu batin ang menyingkap
makna-makna yang tersembunyi, seperti makna kenabian, wahyu, malaikat, dan
seterusnya. dan ilmu eksoterik (‘ilm al-muamalah) yaitu ilmu-ilmu yang mempunyai
otoritas dalam praktik-praktik ibadah.

Maka menurut teori al-Ghazali, pengetahuan tidak dapat di pisahkan dari
seluruh kepribadian seseorang. Tingkat perkembangan seseorang tercermin bukan
saja dari kemampuannya untuk mengetahui, tetapi sekaligus pula mencerminkan
kebiasaan dan sasarannya dan keseimbangan yang di ciptakan orang tersebut di
antara berbagai aspek kepribadiannya. Paham sufi al-Ghazali bukan merupakan
sikap pikiran yang menolak kehidupan lahiriyah atau “mengelakkan fakta-fakta”.
Paham tersebut hanya merupakan satu tingkat di atas “nalar”, apabila ketentuan-
ketentuan dari penalaran tidak lagi cukup untuk mengetahui alam pengetahuan
yang menentang jetentuan-ketentuan tersebut.

Al-Ghazali membagi ilmu menjadi dua yaitu ilmu sebagai proses dan ilmu
sebagai produk. Sedangkan ilmu sebagai proses terbagi dalam tiga sumber.
Diantaranya melalui akal (aqliyah), melalui pengalaman (hissiyah), dan penalaran
(laduni atau kasyf). Sedangkan ilmu sebagai produk dibagi menjadi empat, di

antaranya batiniyah, kalam, filsafat, dan tasawuf.

Ilmu Sebagai Proses
Rasio (aqliyah)

Akal menurut al-Ghazali adalah sumber terbitnya dasar pengetahuan. Relasi
ilmu pengetahuan dengan akal identik dengan relasi buah dengan pohonnya. Akal
bukanlah sumber pengetahuan yang mandiri yang bisa mengenal objek dan
memutuskan dengan dirinya sendiri, ia butuh bantuan sumber lainnya yang

disebut dengan wahyu.

37|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

Dalam hal ini, al-Ghazali menyebut empat pengertian tentang akal. Pertama,
akal berisi suatu gharizah (insting) pada manusia yang merupakan potensinya
untuk bisa mengetahui berbagai macam ilmu nazari (yang memerlukan nalar),
insting inilah yang membedakan manusia dan hewan. Kedua, akal berarti
pengetahuan dasar dan sederhana yang muncul pada manusia sejak zaman
mumayyiz. Ketiga, akal berarti pengetahuan yang diperoleh melalui pengembangan
akal dalam pengertian pengetahuan yang dihasilkan melalui pengembangan akal
dalam pengertian pertama sifatnya bisa mengetahui akibat segala sesuatu, sehingga
orang bisa memahami diri dari menurunkan tarikan hawa nafsu untuk berbuat
terhadap dirinya pada masa sesudahnya (Wesilah, 2009: 36).

Dengan akal dan logikka, al-Ghazali memang bisa menemukan Tuhan. Teori
kosmologi seperti dalam al-igtisad, meskipun ia mengakui bahwa keimanannya
kepada Allah, Rasul dan hari akhir secara global. Meskipun al-Ghazali tidak
menegaskansecara eksplisit apakah kewajiban pertama bagi mukallaf itu ma’rifat
(mengetahui Allah), atau penalaran yang menyampaikan kepada ma'rifat.

Al-Ghazali mennetang rasionalisme dan menentang metafisika spekulatif
seperti dikemukakan kaum filosof penganut neoplatonisme. Tipe pengetahuan yang
tertinggi atau yang diharapkan oleh al-Ghazali bukanlah pengetahuan akal budi,

melainkan pancaran nur illahi dengan hati yang bersih.

Hissiyah

Dalam pandangan al-Ghazali mengenai panca indera, yaitu pengalaman
mengenai panca indera tidak dapat dipercaya. Sering kali dalam mimpi kita merasa
yakin pada realitas pengalaman kita, tetapi keyakinan ini segera terhalau setelah

kita terjaga (Wesilah, 2009: 57).

Laduni

Menurt al-Ghazali pengalaman dan rasionalisme tidak memuaskan beliau
dalam rangka mencari ilmu yakin atau terlepas dari syak dan keraguan. Dari awal
keraguan pada diri beliau adalah lepasnya pengikat taklid, karena beliau tidak
menemukan suatu ilmu yang yakin. Al-Ghazali berusaha mencari ilmu yang tidak

ada keraguan di dalamnya bukan agliyah dan bukan melalui hissiyah melainkan

38|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

ilmu melalui pancaran nur illahi atau menurut al-Ghazali itulah ilmu laduni atau nur

illahi, sedangkan al-Jabiri menyebutnya irfani.

IImu Sebagai Produk

Al-Ghazali telah menemukan jalan dengan cara yang ia sebut dengan nur
illahi, inilah pandangan al-Ghazali mengenai pengetahuan sebagai proses.
Kemdian al-Ghazali mengkritisi ilmu sebagai produk, ilmu sebagai produk itu ada
hubungannya dengan aliran atau sekte dan dikaitkan dengan teori kebenaran. Dan
para pendukung sekte ini, ia memilih empat kelompok yang masih dianggap

memiliki kebenaran (islami) yaitu para teolog, kaum isma’iliyah, para filosof, dan para sufi

(Wesilah, 2009: 64).

Teolog (ilmu kalam)

Tujuan ilmu kalam ini untuk memukul mundur serangan kaum bid’ah
terhadapnya. Para teolog mulai dengan beberapa premis yang tidak memberikan
kepastian dalam diriny sendiri. Tetapi harus diterima atas dasar otoritas. Oleh
kareanya, cabang ilmu pengetahuan ini, meskipun bermanfaat, tidak membawa
kepuasan kepada kepastian yang tidak dapat diragukan lagi yang sedang dicari-
cari oleh al-Ghazali. Metode pendekatan keilmuan kalam lebih menekankan
dimensi lahiriah-tekstual, eksoterik, konkret, dan final. Namun kalam tidak dapat
diandalkan lebih banyak, tidak dapat menyembuhkan penyakit batin yang
dideritanya dan tidak memuaskan dahaga intelektualnya (Wesilah ,2009: 66).

Isma’iyah (batini)

Yakni aqidah salah satu firqah yang menisbatkan dirinya pada Ismail bin
Jafar ash-Shadiqg, karenanya mereka menamakan diri “ismailiyah”. Merupakan
agama murni lalu mentapkan “bahwa segala yang zahir memiliki batin, dan setiap
syaiat memiliki ta'wil”. Ajaran ini juga tidak dapat memuaskan dahaganya
mengenai kebenaran. Karena pokok ajaran ini tidak mungkin dicapai tanpa

seorang guru.

39|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

Filosof (filsafat)

Pada zamannya al-Ghazali mengkritisi ilmu filsafat. Kemudian langkah
selanjutnya al-Ghazali membagi filosof menjadi tiga kelompok yaitu:

I Dahriyun: kelompok paling tua yang mengingkari Sang Maha pencipta, maha
mengetahui, Maha kuasa. Dan mereka beranggapan alam sudah ada dengan
sendirinya. Merekalah orang-orang zindik.

II.  Thabiiyyun: Merupakam kaum yang banyak meneliti alam semesta, hewan,
dan tumbuh-tumbuhan. Mereka banyak meneliti ilmu anatomi. Lalu mereka
melihat padanya beberapa keajaiban ciptaan Allah dan keindahan-keindahan
yang memaksa mereka mengakui sang pencipta.

III.  Ilahiyun: Merupakan golongan Socrates. Beliau guru Plato, Plato guru
Aristoteles. Sedangkan Aristoteles menyusun ilmu mantiq buat mereka,
mengajarkan ilmu, dan mereka menolak dua kelompok pertama.

Al-Ghazali menguraikan bagian-bagian filsafat yakni bagian-bagian
sistematika filsafat pada waktu itu. Yakni memaparkan mengenai filsafat ada yang

agama dan non agama. Adapun sistematikanya ilmu pasti, logika, ilmu ta’biyat, ilmu

illahiyat, ilmu politik, dan ilmu akhlak.

Sufisme

Menurut Annimerie Schimmel seperti yang dikatakan oleh al-Ghazali bahwa
jalan sufi melalui tahapan-tahapan yaitu maqam, syariat, tariqat, hakikat, dan
ma’rifat. Dalam hal ini al-Ghazali menyatakan bahwa jalan sufi berbeda dengan
jalan kaum filosof, jalan ini tidak dapat di tempuh kecuali dengan ilmu dan amal,
dengan menempuh tingkatan-tingkatan atau magam dan tingkatan lahir dan batin
membersihkan diri, mengosongkan batinnya kecuali Allah dan mengisi zikir
kepada Allah swt.

Bagi al-Ghazali ilmu lebih mudah dibandingkan amal. Itulah sebabnya al-
Ghazali menyerap ilmu lewat telaah terhadap beberapa kitab seperti : Quut al-Qulub,
karya Abu Thalib Al-Makkiy. Akhirnya al-Ghazali tahu dan yakin bahwa mereka
adalah orang yang banyak berbuat, bukan orang yang banyak bicara.
Sesungguhnya apa yang bisa dicapai lewat jalan ilmu telah al-Ghazali dapatkan,

dan tidak ada yang tersisa kecuali sesuatu yang tidak bisa dijalani dengan

40|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

mendengar dan belajar, namun dengan dzaq dan suluk. Sungguh al-Ghazali telah
mencapai ilmu-ilmu yang telah al-Ghazali serap dan jalan yang telah al-Ghazali
tempuh dalam mencari dua jenis ilmu syar’iyah dan agliyah iman yang benar pada
Allah swt, nubuwah, dan hari akhirat.
Suluk sebagaimana dikemukakan al-Ghazali merupakan jalan untuk dekat
kepada Tuhan dan mempunyai tingakatan-tingkatan. Yaitu(Al-Ghazali, 2016: 35):
L Zuhud yakni meninggalkan dunia dan kemewahan untuk menjadi zahid.
Yang nanti akhirnya akan menjadi sufi

IL. Tobat, yang dimaksudkan sufi ialah taubat yang sebenarnya, tidak akan
berbuat dosa lagi

[II.  Wara’, meninggalkan segala yang didalamnya terdapat syubhat (keraguan)
halalnya sesuatu

IV.  Fagqr, Yaitu tidak meminta lebih dari pada apa yang telah ada pada diri kita

V. Sabar, yang dimaksud adalah sabar dalam menjalankan perintah-perintah
Allah, dalam menjauhi segala laranganNya dan dalam menerima segala
percobaan- percobaan yang di timpakanNya pada diri kita.

VL. Tawakkal, yaitu menyerah kepada Qada’ dan Qadar Allah

VII.  Rida, adalah tidak berusaha, dan tidak menentang kada dan kadar Tuhan.

KESIMPULAN

Perkembangan spiritual al-Ghazali dibagi tiga yaitu sebelum uzlah, masa
uzlah, dan sesudah uzlah. Masa uzlah yakni masa ketika ia berusaha mencari jalan
kebenaran dan pengetahuan yang pasti yang akhirnya membawa ke jalan sufi,
yakni jalan mengarah kepada kebenaran hakiki hakiki. Dalam pemikirannya al-
Ghazali tidak membedakan antara pengetahuan dan ilmu, keduanya sama. Beliau
membagi dua, yakni proses dan produk. IImu sebagai proses dibagi menjadi 3,
yakni ilmu rasio, hissiyah, dan laduni. Sedangkan ilmu sebagai produk
berhubungan dengan teori kebenaran, yakni batiniyah, kalam, filsafat, dan sufi.
Tingkatan al-Ghazali Taubat-Sabar-Fakir-Zuhud-Tawakkal-Mahabbah-
Makrifat-Ridha. Karena itu, konsep al-Ghazali sifatnya personal bahwa hubungan
khalik dan makhluk adalah tidak pernah menyatu hanya kedekatan makhluk dan

41|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

khaliknya melalui ketakwaan. Agama dan ilmu al-Ghazali sama-sama objek yang

dapat dikaji atau dipelajari dan tidak bertentangan satu sama lainnya.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Ghazali, Imam. 2016. Tahafut Al-Falasifah, Terj. Ahmad Maimun. Bandung: Marja.

Aziz, Safrudin. 2015. Pemikiran Pendidikan Islam, Kajian Tokoh Klasik dan Kontemporer.
Yogyakarta: Kalimedia.

Khaeruman, Badri. 2004. Otentitas Hadis : Studi Kritis atas Kajian Hadis Kontemporer.
Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Maftukhin. 2012. Filsafat Islam. Yogyakarta: Teras.

Mubarok, Muhammad Fadhlulloh. 2020. “Ilmu Dalam Perspektif Tmam Al-
Ghazali.” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin Vol. 08, No. 1.

Mustaqgim. 1999. Pemikiran Pendidikan Islam: Kajian Tokoh Klasik dan Kontemporer.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Nata, Abuddin. 1995. Ilmu Kalam, Filsafat, dan Tasawuf. Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada.

Othman, Ali Issa. 1981. Manusia Menurut Al-Ghazali. Bandung: Pustaka.

Putra, Ary Antony. 2016. “Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-
Ghazali.” Al-Thariqah Vol. 1, No. 1.

Samrin. 2013. “Konsep Ilmu Pengetahuan Menurut al-Ghazali Analisis
Epistimologi Islam” Vol.6, No. 2 (November).

Sayyed Hossein dan Oliver Leaman. 2003. Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam. Bandung:
Mizan Media Utama.

Siswomihardjo, Koentowibisono. t.t. Siswomihardjo (tim editor), Filsafat Ilmu, (Klaten :
Intan Pariwara, 1997), hlm. 85.

Syamsul Kurniawan dan Erwin Mahrus. 2013. Jejak Pemikiran Tokoh Pendidikan Islam.
Jogjakarta: Ar-Ruzz Media.

Wesilah. 2009. “Konsep Ilmu dan kebenaran dalam pemikiran Al-Ghazali (kajian
Tentang Epistimologi).” Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga.

42|Page



ATTAFKIR
doi: 10.32505/at.v15i1.4095 Volume 15 Nomor 1 Tahun 2022

43|Page



