At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial Keagamaan

o)
AT.TAFf(TR Vol. 15, No. 2, May-November 2022

Jurnal Pendidikan, Hukum da

S —— ISSN 1979-9357 (p), 2620-5858 (¢)
DOI: 10.32505/at.v15i12.4897

2 0
AT-TAFKIR
Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial Keagamaan
Received: Accepted: Published:
21 October 2022 27 November 2022 27 November 2022

Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar

Negara Indonesia

Didik Hariyanto! & Athoillah Islamy?
1Universitas Paramadina, Indonesia

2Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

Abstract:

Keywords:

Abstrak:

Kata Kunci:

Contributor e-mail: didik.0291@gmail.com

This study aims to identify patterns of social interaction and the basis of argumentation of Islamic
groups in the history of the consensus formulation of the primary state of Indonesia. This literature
research uses a normative-historical approach. Associative and dissosiative intercation patterns
become theories of analysis. The results showed that the pattern of social interaction of Islamic
groups in the history of the consesus of the basic formulation of the Indonesian state used associative
interaction patterns in the form of compromising attitudes towards nationalist groups. There are
five big reasons for the compromise to be considered. First, the threat of disintegration from the
representatives of Eastern Indonesia if the seven words in the state basis and the Islamic clauses of
the Constitution are passed. Second, Indonesia's condition at that time experienced a power vacuum,
becoming a momentum toward independence. Third, the promise of the secular nationalist group,
after independence, a special meeting will be held to discuss the basis of the state and the constitution.
Fourth, General Election discourse six months after Indonesia's independence, if it wins, it is hoped
there will be an Islamic constitution. Fifth, the replacement of the sentence *Almighty Godhead" from
‘Godhead, with the obligation to carry out Islamic law for its adherents." because it is by the
teachings of tawhid. Theoretical implications require a symbiotic, inclusive, and moderate paradigm
for Muslims to accept the essential pluralism and universalism of the Indonesian state as a
multicultural country.

consensus, Islam, social interaction

Penelitian ini bertujuan mengidentifikasi pola interaksi sosial dan basis argumentasi kelompok
Islam dalam sejarah konsesus perumusan dasar negara Indonesia. Penelitian ini menggunakan
pendekatan normatif-historis. Pola interkasi asosiatif dan disosiatif menjadi teori analisis. Hasil
penelitian menunjukan pola interaksi sosial kelompok Islam dalam sejarah konsesus perumusan
dasar negara Indonesia menggunakan pola interaksi asosiatif berupa sikap kompromi terhadap
kelompok nasionalis. Terdapat lima alasan yang menjadi pertimbangan; Pertama, ancaman
disintegrasi dari perwakilan Indonesia Timur jika tujuh kata dalam dasar negara dan klausul
Islami pada UUD disahkan. Kedua, kondisi Indonesia saat itu mengalami kekosongan kekuasaan,
menjadi momentum menuju merdeka. Ketiga, janji kelompok nasionalis sekuler, setelah merdeka
diadakan pertemuan khusus membahas dasar negara dan UUD. Keempat, wacana Pemilihan
Umum 6 bulan pasca Indonesia medeka, jika menang diharapkan ada konstitusi yang Islami.
Kelima, penggantian kalimat “Ketuhanan Yang Maha Esa” dari kalimat “Ketuhanan, dengan
kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya.” karena sesuai dengan ajaran
tauhid. Implikasi teoritik dibutuhkan paradigma simbiotik, inklusif, dan moderat bagi umat Islam
dalam menerima pluralisme dan universalisme dasar negara Indonesia sebagai negara
multikultural.

konsesus, Islam, interaksi sosial

202 |At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial

Keagamaan



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia

PENDAHULUAN

This Tidak dapat dibantah bahwa ecksistensi Islam dan politik dalam
kehidupan bernegara bagi umat Islam merupkan relasi yang tidak mudah dipisahkan
(Syarif 2017, 443). Pada konteks inilah, diskursus pemikiran Islam dituntut untuk
menawarkan paradigma ideal terkait relasi sikap umat Islam dalam otoritas,
teritorial, dan kedaulatan pada sistem politik negara modern (Adiong 2019, 27).
Namun fakta menunjukan bahwa relasi Islam dan sistem politik tidak senatiasa
menampilkan paradigma hamoni (Siswanto and Islamy 2022, 20). Hal inilah yang
sering menjadi topik perdebatan krusial dalam diskursus tentang dialektika Islam
dengan sistem politik modern (Athoilah Islamy and Haq 2020, 55). Sebagai contoh,
wacana maupun gerakan sosial-politik yang cenderung ingin mengganti Pancasila
dengan ideologi Islam menjadi bagian problem bangsa Indonesia yang menganut
politik demokrasi (Athoillah Islamy 2022a,19). Upaya untuk memecahkan problem
tersebut tidaklah hal mudah, butuh kesadaran bagi umat Islam bahwa terdapat
pelbagai nilai universal dalam Pancasila yang paralel dengan ajaran Islam (Basri,
Kurniaty, and Krisnan 2022, 82). Terlebih di tengah pluralitas masyarakat Indonesia
yang ada (Athoillah Islamy 2022b, 51). Tidak terkecuali aspek keragaman umat
bergama yang ada (Siswanto, Muhyidin, and Islamy 2022, 200). Pada konteks inilah,
pelbagai nilai Pancasila diharapkan dapat mendorong terbinanya keberagamaan
Islam yang moderat dalam kemajemukan (Azis et al. 2021, 229). Sebab, nilai-nilai
Pancasila sesungguhnya memiliki relevansi nilai dengan berbagai nilai sosial Islam
yang dapat didesiminasikan pluralitas pada kehidupan sosial (Husaini and Islamy
2022, 53). Atas dasar inilah, keberadaan Pancasila sejatinya merupakan wujud
inklusivisme dasar negara yang dapat mengharmonikan keragaman masyarakat
Indonesia (Jamhari and Testriono 2021, 518)

Untuk menepis paham maupun sikap kontra-produktif oleh sebagian umat
Islam terhadap eksistensi Pancasila sebagai ideologi negara, maka penting kesadaran
untuk memahami kembali sejarah konsesus perumusan dasar negara Indonesia.
Kesadaran tersebut menjadi hal fundamental yang tidak boleh terabaikan. Sebab,
proses konsesus dalam sejarah perumusan dasar negara Indonesia memiliki dinamika
sosial, politik, maupun agama yang kompleks (Ilyas 2020, 20). Dinamika tersebut
berlangsung sejak pra-kemerdekaan hingga berlanjut sampai saat ini (Lubis and
Bahri 2020, 223). Sejarah telah mencatat bahwa pada masa pra kemerdekaan
Indonesia terjadi pergulatan ideologis antara dua kelompok besar tentang perumusan
dasar negara, yakni kelompok Islam dan kelompok nasionalis. Kelompok Islam
berharap agar Islam menjadi ideologi negara. Sedangkan kelompok nasionalis
mengharapkan ideologi nasionalisme yang terbebas dari agama apapun tidak
terkecuali Islam (Nugroho 2013, 129-30). Meski pada akhirnya dicapai konsesus
kedua belah pihak untuk dapat menerima Pancasila sebagai ideologi negara.
Pencapaian konsesus tersebut tidak terlepas dari jiwa besar para tokoh dari
kelompok Islam pada saat itu demi terwujudnya kemalsahatan dan persatuan bangsa
(Jailani 2014, 245). Mereka telah berkorban dan dengan bijak mencari titik temu
(kalimatunsawa) atas ideologi yang disepakati bersama (Fauzi 2017, 41). Konsideran
ini hal yang lumrah. Sebab, Pancasila dipandang sebagai kristalisasi dari trilogi
ideologi bangsa Indonesia sendiri, yakni ideologi keagamaan, nasionalis, dan sosialis

203 | At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy

(Latif 2011, 208). Pada konteks inilah, universalisme ajaran Islam sebagai ajaran
agama yang dapat senantiasa relevan dalam segala ruang dan waktu juga
dipertaruhkan (Athoillah Islamy 202la, 61). Apalagi jika dilihat dalam dinamika
historis kehadiran ajaran Islam di bumi Nusantara telah membentuk pondasi
paradigma masyarakat Indonesa menjunjung nilah kesetaraan, tidak mengenal kasta
identitas (Mulyadi 2019, 115).

Secara sosio-historis, terjadinya konsesus antara kelompok Islam dan
kelompok nasionalis dalam menerima Pancasila sudah tentunya terbentuk melalui
pola interaksi sosial yang mengantarkan terjadinya harmoni dalam perbedaan
ideologis. Pola interaksi sosial tersebutlah yang kemudian dapat menghindarkan
pemaksaan ideologis dan bentrokan fisik sebab perbedaan ideologi
(Ulfaturrohmatiririn, 2020, 137). Dari sinilah, penelitian ini berupaya untuk
mengidentifikasi pola interaksi sosial dan basis argumentasi kelompok Islam pada
sejarah konsesus perumusan dasar negara Indonesia.

Adapun riset terdahulu yang korelatif dengan penelitian ini, antara lain,
penelitian oleh Ahmad Sadzali mengatakan polemik relasi agama dan negara yang
terjadi saat pra kemerdekaan seputar perdebatan dasar negara Indonesia, yakni
berdasarkan agama (Islam) atau tidak (Sadzali 2020, 342). Lebih lanjut, penelitian
oleh Anjar Nugroho menjelaskan ketegangan kelompok Islam dan nasionalis sekuler
menjelang kemerdekaan disebabkan ketidaksanggupan elit politik nasional saat itu
dalam mengharmonikan perbedaan pandangan dari kedua kelompok tersebut
(Nugroho 2013,129). Berbeda dengan Anjar Nugroho, penelitian Imam Amrusi Jailani
justru mengungkap bahwa terjadinya konsesus terhadap keberadaan Pancasila tidak
dapat dilepaskan dari jiwa besar para tokoh dalam kelompok Islam demi
kemaslahatan dan persatuan bangsa Indonesia (Jailani 2014, 245). Paralel dengan
Jailani, penelitian Ilyas menyatakan bahwa, baik kelompok Islam maupun nasionalis,
berbagai pandangan keduanya berkontribusi dalam perumusan Pancasila dan
Undang-undang Dasar (UUD) 1945 (Ilyas 2020, 20). Sedangkan penelitian ini
memiki titik tekan pada upaya untuk mengidentifikasi bentuk pola interaksi sosial
dan basis argumentasi kelompok Islam dalam sejarah konsesus perumusan dasar
negara Indonesia. Hal inilah yang memungkinkan menjadi novelty dari penelitian ini.

METODE PENELITIAN

Penelitian kualitatif ini dalam bentuk studi pustaka dengan pendekatan
normatif-historis. Pola interkasi asosiatif menjadi teori analisis. Berbagai literatur
ilmiah tentang pergulatan ideologis antar kelompok Islam dan nasionalis dalam
sejarah perumusan dasar negara Indonesia menjadi sumber data penelitian ini, antara
lain, Lahirnya Undang-Undang Dasar (Memuat Salinan Dokumen Otentik Badan Oentock
Menyelidik Oesaha-Oesaha Persiapan Kemerdekaan) karya A.B Kusuma (2009) (Kusuma
2004), Piagam Jakarta 22 Juni 1945 : Sebuah Konsensus Nasional Tentang Dasar Negara Republik
Indonesia (1945-1949) karya Endang Saifuddin Ansyari (1997) (Anshari 1997, 22), Negara
Paripurna: Historitas, Rasionalitas, dan Aktualitas Pancasila karya Yudi Latif (2011) (Latif
2011), dan lain sebagainya.

Data sekunder berupa literatur ilmiah yang korelatif dengan kajian utama
penelitian ini. Pengumpulan data melalui dokumentasi. Analisis data menggunakan
reduksi, penyajian, dan verifikasi data.

204 |At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Asosiatif dan Disosiatif dalam Interaksi Kehidupan Sosial

Secara umum, interaksi sosial dapat diklasifikasikan menjadi dua pola, yakni
pola asosiatif dan disosiatif. Keberadaan setiap pola tersebut pada tataran praksisnya
memiliki ragam strategi. Penjelasan lebih lanjut, sebagai berikut;

1. Pola Asosiatif

Terwujudnya kondisi interaksi sosial yang harmoni dalam pluralitas
kehidupan sosial menjadi hal yang urgen dan tidak dapat diabaiakani. Terlebih dalam
kehidupan mulltikultural, seperti halnya kondisi masyarakat Indonesia (Athoillah
Islamy 2022b, 51). Pada konteks inilah, manifestasi pola asosiatif dalam interaksi
sosial diharapkan dapat mengantarkan pada tujuan terbentuknya integrasi sosial.
Untuk mencapai tujuan integrasi sosial tersebut, implementasi pola interaksi
asosiatif pada ranah praksisnya dapat melalui beberapa strategi, antara lain sebagai
berikut; Pertama, kerja sama. Strategi ini dapat terwujud jika kondisi masyarakat
sadar jika terdapat kepentingan sama, schingga dapat menjalin kerja sama guna
mewujudkan tujuan kolektif tersebut. Dalam hal ini, terdapat 4 model kerjasama,
antara lain tawar-menawar, kooptasi, koalisi dan usaha patungan. Kedua, akomodasi.
Strategi ini dalam bentuk penyelarasan antara individu dengan individu lain, atau
antara individu dengan kelompok, atau kelompok dengan kelompok lain guna
meminimalisir, mencegah maupun meredam ketegangan (kekacauan). Bentuk
akomodasi ini diklasifikasikan pada ragam bentuk antara lain. (a) Coercion, yakni
akomodasi yang menekankan paksaan. (b) Kompromi, yakni akomodasi dimana
setiap pihak yang terlibat ditekankan untuk meminimalisir tuntutannya. Hal ini
dimaksudkan untuk mencapai penyelesaian konflik yang terjadi. (¢) Mediasi, yakni
penyelesaian konflik melalui bantuan pihak ketiga yang bersikap netral. (d)
Arbitrasi, yakni kompromi melalaui bantuan pihak ketiga yang dipilih kedua belah
pihak atau oleh badan yang posisinya lebih dari pihak-pihak yang sedang konflik (¢)
Peradilan, yakni penyelesaian konflik melalui jalur pengadilan. (f) Stalemate, yakni
masing-masing pihak yang konflik mempunyai kekuatan yang setara dan berhenti
melakukan konflik dikarenakan masing-masing pihak sudah tidak memungkinkan
untuk maju atau mundur. (g) Toleransi, yakni bentuk akomodasi tanpa persetujuan
secara formal. (h) Konsiliasi, yakni mempertemukan berbagai harapan masing-
masing pihak yang berselisih guna tercapainya kesepakatan.

Ketiga, asimilasi, yakni pengurangan aspek dstingtsi pada beberapa individu
(kelompok) untuk menyeragamkan sikap, mental, dan tindakan guna terealisasinya
orientasi bersama. Keempat, akulturasi. Strategi ini dapat terlaksana ketika
kelompok masyarakat melalui kebudayaan tertentu dipertemukan pada berbagai
unsur dari kebudayaan lain. Kemudian seiring perjalanan waktu, unsur kebudayaan
asing tersebut dapat diterima dan diolah pada kebudayaan sendiri tanpa mendistorsi
karakter kebudayaan yang telah ada (Hamzah 2018, 1).

2. Pola Disosiatif

Pola disosiatif dalam interaksi sosial mengantarkan pada tujuan terwujudnya
pemisahan. Pola ini dapat dilihat dalam tiga bentuk strategi interaksi sosial. Pertama,
kompetisi, yakni usaha individu atau kelompok sosial untuk mendapatkan hasil

205 | At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy

secara kompetitif. Kedua, kontravensi, yakni persaingan dan pertentangan. Ketiga,
konflik, yakni proses interaksi sosial antar individu atau kelompok sosial berupa gap
maupun pertikaian yang disebabkan perbedaan paham atau kepentingan mendasar
(Muslim 2013, 486-488).

Terkait dengan terjadinya konflik dalam interaksi sosial terdapat beberapa
hal yang seringkali menjadi faktor pemicu konflik. Pertama, etnosentrisme. Faktor
ini berupa pandangan yang menilai bahwa kelompok sendiri menjadi pusat
segalanya. Sedangkan kelompok lain akan selalu dibandingkan dan dinilai sesuai
dengan standar suatu kelompok yang diikutinya. Kedua, stereotip. Faktor ini berupa
keyakinan yang menggenalisir, merendahkan, atau melebih-lebihkan terhadap
kelompok etnis tertentu. Kebradaan stereotip ini pada ranah praksisnya akan
mengidentifikasi individu pada basis anggota kelompok tertentu sekaligus menilai
diri individu tersebut. Kedua, prasangka. Faktor ini berupa sikap penolakan
merupakan terhadap semua bukti yang akan menggesernya, sehingga memunculkan
fikiran negatif terhadap orang lain maupun suatu kelompok tertentu yang berbeda
dengan dirinya (Siregar 2021, 12).

Keberadaan dua pola interaksi sosial di atas (asosiatif dan disosiatif) yang
akan dijadikan sebagai teori analisis untuk mengidentifikasi pola interaksi sosial
kelompok Islam pada sejarah konsesus perumusan dasar negara Indonesia.

B. Potret Pro-Kontra Terhadap Pancasila Sebagai Dasar Negara Indonesia

Indonesia menjadi salah satu negara yang unik dalam hal sistem politik
pemerintahanya. Hal ini dapat dilihat dari dasar negara yang dipilihnya. Meski warga
negaranya didominasi oleh komunitas Islam, akan tetapi dasar negaranya bukan
ideologi Islam, namun juga bukan ideologi sekular (Zuhri 2021, 387). Meski Pancasila
sebagai ideologi negara Indonesia telah disepakati oleh para pendiri bangsa, namun
kesepakatan tersebut sejatinya menuai pro-kontra di kalangan umat Islam Indonesia
sendiri. Sementara itu, keberadaan kelompok umat Islam yang cenderung menolak
eksistensi Pancasila tersebut menjadi bagian ancaman nyata bagi integrasi bangsa
(Thsan, and Fatah 2021, 246). Sebagaimana dampak sosial-politik dari sejarah
penghapusan “Tujuh Kata” Piagam Jakarta dan klasul Islami dalam Undang-Undang
Dasar, yakni terdapat organisasi-organisasi Islam di Indonesia yang mengawal
kompromi luhur tersebut, yakni Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah secara
eksplisit dengan jelas menunjukan posisinya dalam menjaga perjanjian luhur
tersebut.

Dalam Hasil Muktamar NU ke-33 tahun 2015 misalnya, NU tetap
mendefinisikan dirinya sebagai organisasi yang berasaskan Pancasila dan Undang-
Undang Dasar 1945. Tidak hanya itu, khitah NU juga menegaskan bahwa “warga NU
harus menjadi warga negara yang selalu menjunjung tinggi Pancasila dan Undang-
Undang Dasar 1945” (Husna, and Yunus 2016, 103-104).

Tidak hanya keharusan warga NU harus menjunjung tinggi Pancasila dan
UUD 1945, NU sebagai Organisasi Islam terbesar di Indonesia dalam berbagai
kesempatannya juga konsisten dalam menjaga Pancasila, seperti ketika terjadi
fenomena lahirnya gerakan-gerakan yang ingin mengganti atau mengubah Pancasila.
NU dengan segera mengeluarkan “Maklumat Menyelamatkan NKRI” yang isinya
adalah seruan untuk membendung gerakan-gerakan tersebut, karena mengancam

206 |At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia

Pancasila sebagai dasar negara dan sebagai kesepakatan agung perekat bangsa
(Mun'im 2011, 141-144). Hal ini juga dipertegas dengan pernyataan mantan Ketua
Umum PBNU Hasyim Muzadi, yang mengatakan bahwa “Perjuangan penegakan
Syariah di Indonesia sudah tidak realistis” (Hosen 2005, 419-440).

Hal senadajuga dilakukan oleh Muhammadiyah sebagai organisasi Islam yang
senantiasa konsisten dalam menjaga Indonesia sebagai negara berdasarkan Pancasila,
“Muktamar Muhammadiyah Ke-47" menegaskan bahwa “Muhammadiyah
berkomitmen untuk senantiasa berkontribusi dan meluruskan arah kiblat Indonesia
sebagai negara Pancasila”. Selain itu Muhammadiyah menganggap bahwa Negara
Pancasila menjadi kesepakatan nasional (dar al-ahdi) dan tempat pembuktian atau
kesaksian (dar al-syahadah). Konsensus tersebut berarti Muhammadiyah
menghormati kompromi-kompromi yang dilakukan oleh Para Pendiri Bangsa
Indonesia, bahwa negara Pancasila merupakan kompromi final bagi Indonesia. Hasil
Muktamar tersebut menjadi komitmen Muhammadiyah dalam menjaga NKRI. Ide
Dar al-‘Ahd wa al-Shahadah merupakan teologisasi demokrasi yang muncul melalui
kesadaran paradigma obyektivikasi dan substansialisasi Islam untuk memperkuat
arti demokrasi (Bachtiar, and Baidhawy 2022, 166). Hal demikian tidaklah
mengherankan, sebab Muhammadiyah sering dinilai sebagai contoh sukses sintesa
antara nilai ke-Islaman dan modernitas(Burhani 2018, 434).

Kedua, organisasi Islam tersebut dengan konsisten menjadi penjaga kompromi
luhur Pancasila. Hal ini menjadi sebuah kewajaran apabila kita melihat sejarah
perumusan Pancasila. Muhammadiyah dan NU merupakan organisasi yang
mendelegasikan wakil-wakilnya dalam setiap fase terbentuknya kompromi
Pancasila, baik itu dalam sidang BPUPK, Panitia Sembilan, PPKI, serta terakhir ikut
serta dalam sidang Majelis Konstituante (Thohari 2017).

Sedangkan di sisi lain, juga terdapat organisasi yang mengatasnamakan Islam
di Indonesia yang berkeinginan untuk mengganti Pancasila sebagai dasar negara.
Diawali oleh gerakan NII yang diprakarsai oleh Kartosoewirjo sampai contoh yang
paling dekat pada masa kontemporer ini adalah Hizbut Tahrir Indonesia (HTI).
Kartosoewirjo memproklamasikan Darul Islam pada tanggal 7 Agustus 1949, tepatnya
di desa Malangbong, Kabupaten Tasikmalaya, Jawa Barat (Temby 2010, 1-36). Dalam
memandang perbedaan antara negara Islam dengan negara Indonesia Kartosoewirjo
menekankan akan arah perjuangannya, “negara kebangsaan Indonesia mengarahkan
langkah dan sepak terjangnya untuk memperjuangkan Indonesia, sedangkan bagi
Negara Islam Indonesia, tidaklah mereka ingin berbakti kepada Indonesia atau
siapapun, akan tetapi hanya ingin berbakti kepada Allah SWT” (Al-Chaidar 199,89).

Dalam pandangan Kartosoewirjo membela Indonesia sebagai negara
kebangsaan berbeda dengan konsep berbakti kepada Allah SWT seperti yang
dilakukan oleh NII. Sementara itu, HTI menjadi perbincangan panjang dalam ruang
publik akhir-akhir ini karena tindakan pemerintah membubarkan HTIL HTI
dibubarkan karena terindikasi sebagai organisasi yang tidak sesuai dengan tujuan,
azas dan ciri Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945. Berbeda dengan NU dan
Muhammadiyah yang lahir dari rahim Nusantara, HTI merupakan gerakan impor
yang lahir di Palestina .

207 | At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy

Hizbut Tahrir didirikan oleh Tagiyudin al-Nabani pada 1953 dengan tujuan
utama untuk menghimpun kekuatan muslim dalam menghadapi imperialisme dan
kolonialisme barat (Al Amin 2012, 21). Pada konteks ini, penting diketahui bahwa
kehadiran HTT berdampak pada menguatnya Wacana khilafah Islamiah di Indonesia
(Djidin, and Syamsuddin 2019, 143). Seruan untuk me-revitalisasi Khilafah Islamiyah
ini pula yang dilakukan oleh HTI di Indonesia. Oleh karena itu HTI membahayakan
bagi eksistensi Pancasila sebagai dasar negara. Dalam Manifestonya HTT mengecam
sistem pemerintahan yang berlaku di Indonesia karena dianggap demokrasi sekuler.
Menurut HTI, kegagalan sistem demokrasi adalah suatu keniscayaan karena
memberikan hak kepada manusia untuk menentukan salah atau benar, bukan kepada
Allah SWT (HTI 2009, 5-7). Akan tetapi, ketidaksetujuannya akan demokrasi ini
menjadi suatu paradoks dengan kenyataan bahwa HTI mulai tumbuh besar di
Indonesia berkat demokrasi terbuka pasca reformasi (Muhtadi 2009, 623-645). HTI
memanfaatkan celah demokrasi untuk menyebarkan doktrinnya yang anti-
demokrasi.Oleh karena itu, HTI menganggap bahwa Indonesia sebagai negara
Pancasila merupakan Dar al-Kufr sehingga harus diganti dengan Khilafah Islamiyah
(Muntoha 2013, 579-591). Kondisi ini disebut Burhanudin Muhtadi sebagai “langkah
negatif dalam konsolidasi demokrasi Indonesia” (Muhtadi 2009, 419-440).

Keinginan HTT untuk mengganti Pancasila menjadi sistem khilafah ini tentu
saja sangat bertentangan dengan semangat para tokoh Islam yang ikut dalam
merumuskan Pancasila. Bisa kita lihat dengan jelas dalam bab III, bahwa para
perwakilan Islam yang terlibat dalam sidang BPUPK tidak ada satupun yang
mengusulkan khilafah sebagai sistem yang dianut oleh Indonesia merdeka. Selain itu
Para Pendiri Bangsa yang mewakili Islam juga menginginkan Indonesia sebagai
negara bangsa dan tidak menginginkan Indonesia menjadi negara Islam seperti Arab
Saudi dan Iran (Hosen 2005, 419-440). Pada akhirnya, langkah yang dipilih
pemerintah untuk menyelesaikan permasalah HTI adalah dengan membubarkannya.
Langkah pemerintah demikian sudah pastinya memicu reaksi pro dan kontra dari
masyarakat Indonesia (NU Online 2017).

C. Interaksi Asosiatif Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Perumusan
Konsesus Perumusan Dasar Negara

Tantangan besar bagi keharmonisan masyarakat Indonesia yang
multikultural, yakni bagaimana mewujudkan seklagius menjaga persatuan dalam
mencapai perdamaian dan demokrasi yang berkelanjutan. Salah satu problem krusial
untuk mewujudkan hal tersebut ini, yakni adanya konflik berkelanjutan antara
gerakan agama (Islam) konservatif dengan gerakan nasionalis yang telah terjadi
sepanjang sejarah Indonesia (Suwarno 2021, 62). Sebagi contoh, wacana maupun
gerakan formalisasi syariat Islam oleh kelompok umat Islam di Indonesia telah
memiliki akar perjuangnya sebelum masa kemerdekaan yang berlanjut setelah
kemerdekaan (Athoillah Islamy 2021b, 176). Meskipun polemik antara kelompok
Islam dan nasionalis pra kemerdekaan Indonsia telah berakhir dengan terjadinya
konsesus atas Pancasila dan UUD 1945 sebagai dasar negara.

Berdasarkan analaisis penulis terhadap data yang ada bahwa terdapat pola
interaksi asosiatif oleh kelompok Islam terhadap kelompok nasionalis dalam sejarah
konsesus perumusan dasar negara Indonesia. Pernyataan demikian diebabkan
perbedaaan paradigmatik antara kedua kelompok tersebut sebenarnya selalu dapat

208 |At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia

diselesaikan melalui jalan kompromi. Masing-masing kelompok mengurangi
tuntutan dan mengalah agar tercapainya suatu kesepakatan untuk menyelesaikan
suatu konflik ideologis dalam perumusan dasar negara Indonesia. Penjelasan lebih
Injut akan dijelaskan sebagi berikut.

Selama fase perumusan sampai disahkannya dasar negara, paling tidak terdapat
tiga kompromi luhur yang dilakukan oleh kelompok Islam dan Nasionalis,
diantaranya; Pertama, kompromi yang dilakukan dalam sidang Panitia Sembilan
untuk membahas rancangan dasar negara dengan pidato Pancasila Sukarno sebagai
bahan utamanya. Pada sidang yang dilaksanakan tanggal 22 Juni 1945 tersebut,
kelompok Islam mengurangi tuntutannya. Mereka ingin menjadikan Islam sebagai
dasar negara. Sementara itu, disisi lain kelompok nasionalis juga mengurangi
tuntutannya dari mulanya kelompok nasionalis ingin dasar negara harus netral
terhadap agama. Hasil dari kompromi pertama ini muncullah Piagam Jakarta, dimana
pada sila pertama Pancasila Piagam Jakarta ini bunyinya adalah “Ketuhanan, dengan
kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”. Kompromi ini disepakati
oleh kedua pihak. Masing-masing pihak merasa terwakili tuntutannya. Bagi pihak
Islam, munculnya sila Ketuhanan dengan anak kalimat “tujuh kata” ini tentu
memenuhi substansi bahwa syariat Islam tercantum dalam dasar negara. Hal
demikian tentunya menjadi sebuah kewajaran melihat posisi Islam sebagai agama
mayoritas di Indonesia.

Sementara itu, dari pihak Nasionalis lahirnya Piagam Jakarta juga terpenuhi
substansi tuntutannya. Sebab, dalam dasar negara yang diatur menjalankan syariat
Islam hanyalah penganut agama Islam. Pada konteks ini, negara tidak berhak untuk
mengatur penganut agama lain untuk menjalankan syariat Islam. Dalam konteks ini
juga menunjukan kenetralan negara terhadap penganut agama lain masih terjaga,
meski untuk masyarakat yang memeluk agama Islam diatur di dalam dasar negara.
Terkait persoalan ini, pada dasarnya dalam kompromi tersebut kelompok Islam
dengan kelompok nasionalis sama-sama mengalah dan mengurangi tuntutannya
demi terciptanya suatu konsesus bersama. Kompromi pertama ini berhasil diterima
oleh kelompok Islam dan kelompok nasionalis karena kompromi ini mempunyai
keseimbangan antara pengorbanan dan keuntungan.

Kedua, kompromi terjadi ketika pelaksanaan sidang Badan Penyelidik Usaha-
Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) I pada tanggal 15 Juli 1945. Pada
hari tersebut, sidang tidak dapat menemukan titik temu antara kelompok Islam
dengan nasionalis. Persoalan yang menjadi perdebatan, yakni usulan dari Wahid
Hasyim dan Kiai Masjkur. Usulan tersebut trkait pasal 6 dalam Undang-Undang
Dasar yang berbunyi “Presiden ialah orang Indonesia Asli, yang beragama Islam” dari awalnya
yang hanya berbunyi. “Presiden ialah orang Indonesia Asli” dan juga pasal 29 ayat I juga
berbunyi “Negara berdasarkan atas Ke-Tuhanan, dengan kewajiban menjalankan syari’at Islam
bagi pemeluknya”, yang awalnya dalam Rancangan Undang-Undang Dasar adalah
“negara berdasarkan atas Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan ibadah.

Perwakilan nasionalis dalam sidang menolak usulan dari Kiai Wahid Hasyim
dan Kiai Masjkur sebagaimana di atas. Alasannya, yakni terkait keadilan. Mereka
merasa bahwa jika dalamUUD 1945 diatur bahwa presiden harus beragama Islam
maka nuansa tidak adil sangat dirasakan oleh kaum non-Muslim karena merasa
haknya tersandera pasal tersebut. Akan tetapi kelompok Islam tetap teguh dengan

209 | At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy

pendirian harus disahkannya pasal tersebut (Kusuma 2004, 419-22). Kondisi
demikian tentu saja membuat sidang menjadi tidak kondusif. Pada akhirnya ketua
menunda jalannya sidang untuk dilanjutkan esok hari dengan posisi deadlock. Belum
bisa memutuskan apapun mengenai usulan dari Kiai Wahid Hasyim dan Kiai
Masjkur tersebut.

Lebih lanjut, setelah ditundanya sidang BPUPKI II, para wakil kelompok
Nasionalis dengan kelompok Islam bertemu. Pertemuan tersebut menghasilkan
suatu kompromi kembali, kompromi yang kedua antara kelompok nasionalis dengan
kelompok Islam selama masa perumusan dasar negara dan Undang-Undang Dasar.
Kompromi tersebut berisi bahwa kelompok nasionalis menyetujui usulan Kiai
Wahid Hasyim dan Kiai Masjkur tersebut. Pada kompromi kedua ini kelompok
Nasionalis mengalah dan mengurangi tuntutannya demi terciptanya kesepakatan.

Ketiga, kompromi ketiga terjadi sehari setelah Proklamasi Kemerdekaan
dibacakan oleh Sukarno dan Hatta, tepatnya sebelum sidang Panitia Persiapan
Kemerdekaan Indonesia (PPKI) hari pertama, saat sidang pertama PPKI tersebut
beragendakan memilih Presiden dan Wakil Presiden serta mengesahkan Undang-
Undang Dasar. Sidang yang sekiranya mulai pada pukul 09.30 tersebut harus molor
hingga jam 11.00 (Kusuma 2004, 469). Pada proses “molor” tersebut, kompromi yang
ketiga dilakukan antara kelompok nasionalis dengan kelompok Islam. Kompromi
tersebut tentang penghapusan sila pertama dalam dasar negara, dari awalnya yang
berbunyi “Ketuhanan, dengan kewajiban menjalankan Syariat Islam bagi Pemeluk-Pemeluknya”
diganti dengan “Ketuhanan Yang Maha Esa” yang notabene merupakan hasil kompromi
pertama. Kemudian penghapusan usulan Kiai Wahid Hasyim dan Kiai Masjkur
terkait klausul Islami dalam Undang-Undang Dasar yang notabenenya hasil
kompromi kedua.

Kompromi ketiga ini dilakukan oleh kelompok nasionalis dengan kelompok
Islam yang menjadi anggota PPKI. Kelompok nasionalis keberatan dengan adanya
tujuh kata Piagam Jakarta dalam dasar negara, dan juga klausul Islami yang terdapat
dalam Undang-Undang Dasar. Kelompok Nasionalis yang diwakili oleh Hatta
menyatakan adanya bentuk protes dari perwakilan Indonesia Timur terkait 7 kata
Piagam Jakarta dalam dasar negara dan juga klausul Islami pada Undang-Undang
Dasar. Jika Piagam Jakarta dan Undang-Undang yang memuat klausul Islami
disahkan, maka Indonesia Timur mengancam akan berpisah dari Republik Indonesia.
Tentu saja hal ini menjadi persoalan bagi kelompok Islam. Piagam Jakarta dan klausul
Islami pada Undang-Undang Dasar merupakan jerih payah yang sudah dilakukan
selama masa sidang BPUPKI. Perjuangan tersebut dilakukan secara bersama oleh
para tokoh perwakilan Islam, sementara tidak semua perwakilan Islam yang menjadi
anggota BPUPKI juga menjadi anggota PPKI. Praktis suara mereka dan umat Islam
seluruh Indonesia dibebankan dipundak Kiai Wahid Hasyim, Ki Bagus Hadikusumo,
Kasman Singodimedjo dan Teuku Ahmad Hasan, perwakilan kelompok Islam yang
menjadi anggota PPKI. Pada akhirnya kelompok Islam menerima usulan tersebut,
kelompok Islam menerima dihapuskannya segala jerih payah perjuangan untuk
memasukkan klasul Islam pada dasar negara dan Undang-Undang Dasar. Tujuh kata
dihapus dalam dasar negara juga pada pasal 29 Undang-Undang Dasar, Pasal 6 juga
dikembalikan kepada redaksi awal sebelum ditambahkannya usulan dari Wahid
Hasyim, pasal tersebut kembali berbunyi “Presiden adalah Orang Indonesia Asli” (Kusuma

210 |At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia

2004, 470). Kelompok Islam dalam hal ini mengalah dan mengurangi tuntutannya
sehingga kompromi ketiga ini berhasil tercapai, menjadi perjanjian luhur yang tetap
terjaga sampai saat ini.

Menarik ketika mencermati sikap kelompok Islam dalam menghadapi
tuntutan kompromi ketiga sebagaimana di atas. Kelompok Islam tentu saja dengan
sangat berat hati menerima keputusan tersebut, terbukti dengan kecewanya Ki
Bagus Hadikusumo. Rasa kecewa tersebut membuat Ki Bagus Hadikusumo setelah
sidang PPKI langsung mengirimkan kawat pada Majlis Tanwir Muhammadiyah yang
sedang melangsungkan sidang di Yogjakarta, Ki Bagus memohon supaya penutupan
sidang ditunda terlebih dahulu sampai dia pulang dari Jakarta. Kemudian Ki Bagus
menyerukan kekecewaan dan ketidakpuasannya di hadapan Majelis terhadap
keputusan sidang PPKI yang menghapuskan tujuh kata di dalamnya. la mengecam
kalangan nasionalis serta Panitia Persiapan dan kemudian mengingatkan majelis
bahwa perjuangan belum berakhir (Noer 2000, 43). Kekecewaan tersebut tentunya
sangat wajar mengingat Ki Bagus menjadi anggota PPKI sebagai perwakilan dari
Muhammadiyah, itu berarti Ki Bagus mewakili jutaan jamaah Muhammadiyah.

D. Basis Argumentasi Atas Kompromi Kelompok Islam dalam Konsesus
Perumusan Dasar Negara

Mengacu dari uraian pola interaksi asosiatif dalam tiga bentuk kompromi oleh
kelompok Islam terhadap kelompok nasionalis, maka yang menjadi pertanyaan besar
berikutnya, yakni apa yang menjadi pertimbangan perwakilan dari kelompok Islam
atas kompromi tersebut? Untuk menjawab pertanyaan fundamental tersebut, penulis
melihat setidaknya terdapat lima alasan besar yang menjadi pertimbangan bagi
kelompok Islam sehingga dapat menerima kompromi tersebut.

Pertama, ancaman dari perwakilan Indonesia Timur yang ingin berpisah dari
Republik Indonesia jika tujuh kata dalam dasar negara dan klausul Islami pada
Undang-Undang Dasar disahkan. Ancaman dari perwakilan Indonesia Timur tentu
saja menjadi pertimbangan yang paling utama perwakilan Islam dalam menerima
kompromi atas konsesus perumusan dasar negara. Bisa dibayangkan bagaimana
perjuangan umat Islam bertahun-tahun untuk menyatukan Hindia Belanda ke dalam
satu tatanan negara merdeka, kemudian tiba-tiba di depan pintu gerbang
kemerdekaan terdapat ancaman perpecahan di depan mata. Perwakilan Islam juga
sadar betul bahwa di Indonesia Timur banyak terdapat umat Islam yang berjuang
bersama untuk lepas dari penjajahan, berjuang untuk bisa mendapatkan kenyamanan
dan keamanan untuk beribadah tanpa diganggu oleh kebijakan-kebijakan kolonial
yang tidak ramah dengan Islam. Jika Indonesia Timur melepaskan diri untuk menjadi
negara sendiri, apakah akan ada jaminan akan kenyamanan dan kemanan ibadah bagi
umat Islam di Indonesia timur yang notabenenya juga merupakan jamaah Nahdlatul
Ulama dan Muhammadiyah? Hal ini kiranya yang menjadi pertimbangan bagi Ki
Bagus Hadikusumo, Kasman Singodimedjo dan Wahid Hasyim untuk menerima
kompromi yang ketiga ini. Kelompok Islam mengalah, memberikan hadiah bagi
Indonesia untuk keberagaman dan persatuan dengan dihapuskannya tujuh kata
Piagam Jakarta. Seperti kata H. Alamsjah Ratu Perwiranegara bahwa Piagam Jakarta
merupakan hadiah dan pengorbanan besar dari umat Islam demi persatuan Indonesia
(Anshari 1997, 54-55). Alasan pertama ini sejalan dengan nilai sosial profetik Islam

211 | At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy

yang  mengedepakan  terbinanya  ukhuwah  insaniyah  (persaudaraan
kemanusiaan)(Athoillah Islamy 2020c¢, 169).

Kedua, situasi sosial dan politik pada saat itu. Penting diketahui bahwa Jepang
tidak memberikan dukungan secara resmi terhadap Proklamasi Kemerdekaan
Indonesia. Posisi Jepang pada saat itu, yakni untuk menjaga status quo, sampai pihak
sekutu datang untuk mengambil alih (Kahin 2013, 200). Pada masa itu, Indonesia
terjadi ketiadaan kekuasaan, dari situlah Pendiri Bangsa memanfaatkan momentum
untuk memerdekakan bangsa Indonesia.

Pada saat itu, para pendiri Bangsa Indonesia, baik dari kelompok Islam maupun
kelompok nasionalis menyadari konsekuensi yang harus dihadapi ketika
memutuskan untuk memerdekakan bangsa Indonesia. Konsekuensi tersebut, yakni
kemungkinan terjadinya konflik antara bangsa Indonesia dengan Jepang maupun
konflik dengan sekutu (sang pemenang perang) yang tinggal menunggu waktu saja
untuk sampai ke Indonesia. Hal demikian disebabkan kedatangan sekutu ke
Indonesia secara dalih memang untuk menerima penyerahan kekuasaan dari
pemerintahan Jepang dan membebaskan tawanan perang, kemudian menegakan
perdamaian sekaligus menyerahkan kepada pemerintah sipil (Kahin 2013, 454).
Namun demikian, para Pendiri Bangsa Indonesia sudah sangat hapal dengan tabiat
kolonial, sehingga sangat waspada dengan rencana kedatangan sekutu tersebut.
Kewaspadaan tersebut terjadi antara lain karena Belanda (Penjajah Indonesia
sebelum Jepang) merupakan bagian dari sekutu, oleh karena itu, Belanda tidak akan
mungkin rela negara jajahannya (lumbung uang selama berabad-abad) merdeka dan
lepas dari cengkeraman kekuasaan Belanda.

Dinamika sosial politik sebagaimana di atas menjadi pertimbangan besar
kelompok Islam dalam menerima kompromi. Hal ini disebabkan kelompok Islam
tentu saja tidak ingin menambah keruh suasana. Kelompok Islam juga tidak ingin
mengecilkan hati dan semangat rakyat Indonesia yang sudah siap berjuang melawan
semua rintangan yang ada untuk mempertahankan Indonesia disebabkan para
pemimpinnya berkonflik dalam merumuskan dasar negara. Padahal ini dibuktikan
dengan luluhnya hati perwakilan kelompok Islam menerima kompromi yang
bertujuan menghilangkan kata-kata yang sudah diperjuangkan dengan susah payah
selama masa perumusan dasar negara dan Undang-Undang Dasar. Hal ini sesuai juga
dengan Harun Nasution yang menyatakan masa revolusi tidaklah waktu yang tepat
(bagi para kelompok Islam) dalam mendesak terwujudnya berbagai cita Islam
mereka. Bagi mereka, upaya untuk mempertahankan kondisi kemerdekaan harus
diprioritaskan (Anshari 1997, 66). Pendapat Harun Nasution ini dikuatkan dengan
penyataan Masyumi yang menyatakan bahwa membebaskan diri dari penjajahan dan
merebut kemerdekaan merupakan perjuangan di jalan Allah (Elson 2013, 379-437).
Pendapat lain dari Yudi Latif juga menuturkan adanya kesadaran intimidasi bersama
dari luar dan adanya peluang para pemimpin Islam dapat menduduki peran urgen
dalam kekuasaan, maka obesesi politik identitas ketika itu menjadi turun. Hal ini
pada ahirnya tergantikan oleh solidaritas kewargaan serta kemurnian visi untuk
dapat saling bertukar konsepsi politik (Latif 2011, 85).

Ketiga, adanya janji dari kelompok nasionalis bahwa setelah merdeka akan
diadakan suatu pertemuan khusus membahas tentang dasar negara dan Undang-
Undang Dasar. Sukarno dalam pidato dasar negara atau yang lebih dikenal dengan

212 |At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia

pidato Pancasila mengungkapkan bahwa apa-apa yang belum memuaskan, akan
dibicarakan dalam permusyawaratan (Kusuma 2004, 161). Pada lain kesempatan,
Sukarno juga mengatakan hal serupa Tuan-tuan pasti memahami ini hanya Undang-
Undang Dasar sementara (Bajasut 2013, 393). Sebab, kelak kita akan merancang
Undang-Undang Dasar yang lebih sempurna dan komprehensif. Harap diingat
seksama agar kita hari ini dapat selesai dengan Undang-Undang Dasar ini (Anshari
1997, 66).

Perkataan Sukarno sebagaimana di atas sangat dihormati dan dipercaya oleh
kelompok Islam, sehingga diadakannya suatu pertemuan khusus untuk membahas
Undang-Undang Dasar menjadi dasar pertimbangan dalam penerimaan kompromi
bagi kelompok Islam. Dalam hal kepercayaan kelompok Islam terhadap Sukarno
digambarkan oleh Prawato Mangkusasmito sebagai berikut, “Berbagai pemikiran
Sukarno saat itu sebagai sosok pemimpin nasional yang besar, berwibawa dan sangat
dicintai serta dipegang sebagai janji nasional oleh kelompok Islam. Hal inilah yang
pada akhirnya dapat menentramkan dan memantik semangat hati kelompok Islam
setelah Proklamasi, sehingga perhatian dapat disentralkan pada perjuangan melawan
kolonialisme Belanda (Bajasut 2013, 407).

Keempat, adanya Pemilihan Umum (Pemilu) yang akan dilaksanakan 6 bulan
pasca kemerdekaan Indonesia. Wacana akan diadakannya Pemilu mempunyai
banyak arti bagi kelompok Islam. Harapannya, dengan diadakanya Pemilu, maka
pemerintahan yang sah dan mewakilli rakyat akan bisa ditegakkan. Pada saat itu,
kelompok Islam memiliki keyakinan bahwa mereka akan keluar sebagai pemenang
jika PEMILU diadakan. Jika terjadi kemenangan kelompok Islam tersebut, maka
suatu konstitusi baru yang Islami akan dapat disusun.

Kelima, yakni keberadaan kalimat “Ketuhanan Yang Maha Esa” sebagai pengganti
kalimat “Ketuhanan, dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”.
Menurut Wahid Hasyim, kata Ketuhanan yang Maha Esa sudah sejalan dengan
ajaran tauhid dalam agama Islam. Oleh karena itu, upaya pergantian tersebut dapat
memuaskan bagi kelompok Islam. Sebab hanya ajaran Islam yang mengakui
Ketuhanan Yang Maha Esa (Noer 2000, 42-43). Selain itu, Ki Bagus Hadikusumo
ketika ditanya makna Ketuhanan Yang Maha Esa, maka secara tegas menjawab
“tauhid”. Begitu juga dengan Teuku Mohammad Hasan (Bajasut 2013, 401). Hal
demikian menjadi pertimbangan serius kelompok Islam dalam menerima kompromi.
Karena tauhid merupakan inti dari agama Islam, jadi walaupun tujuh kata di
belakang anak kalimat Ketuhanan diganti menjadi “Ketuhanan Yang Maha Esa”,
maka bisa dipastikan bahwa itu sesuai dengan ajaran Islam.

KESIMPULAN

Mengacu pada pembahasan utama penelitian ini disimpulkan bahwa pola
interaksi sosial kelompok Islam dalam sejarah konsesus perumusan dasar negara
Indonesia menggunakan pola interaksi asosiatif berupa sikap kompromi terhadap
kelompok nasionalis. Pada konteks ini, terdapat lima alasan besar yang menjadi
pertimbangan atas kompromi tersebut. Pertama, ancaman disintegrasi dari
perwakilan Indonesia Timur jika tujuh kata dalam dasar negara dan klausul Islami
pada Undang-Undang Dasar disahkan. Kedua, kondisi Indonesia saat itu yang
mengalami kekosongan kekuasaan, sehingga menjadi momentum yang tepat untuk

213 | At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy

segera menuju kemerdekaan. Ketiga, janji kelompok nasionalis sekuler bahwa setelah
merdeka akan diadakan pertemuan khusus untuk membahas tentang dasar negara
dan Undang-Undang Dasar. Keempat, wacana diadakan Pemilihan Umum 6 bulan
pasca kemerdekaan Indonesia. Bagi kelompok Islam, jika terjadi kemenangan, maka
diharapakan suatu konstitusi baru yang Islami akan dapat disusun. Kelima,
penggantian kalimat “Ketuhanan Yang Maha Esa” dari kalimat “Ketuhanan, dengan
kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya.” Hal tersebut dipandang
sesuai dengan ajaran tauhid Islam.

Implikasi teoritik penelitian ini menunjukan dibutuhkan paradigma
simbiotik, inklusif, dan moderat bagi umat Islam dalam menerima pluralisme dan
universalisme dasar negara Indonesia sebagai negara multikultural Keterbatasan
penelitian ini belum mengkaji strategi politik sebagian kelompok Islam yang tidak
menghendaki adanya konsesus perumusan dasar negara. Hal demikian urgen penting
untuk dikaji lebih lanjut. Sebab, paham maupun gerakan formalisme Islam di
Indonesia yang ada saat ini bukanlah hal baru, melainkan memiliki akar historis
perjuangnya dari sebelum kemerdekaan dan berlanjut setelah Indonesia merdeka.

REFERENSI

Adiong, Nassef Managbilang. 2019. “Muslim State in a World of Nation-State.” Journal of
Islamic Governance 5 (1). https://islamicgovernance.org/jig5-p2/.

Al-Amin, Ainur Rofiq. 2012. Membongkar Proyek Khilafah Ala Hizbut Tahrir Indonesia, Yogyakarta:
LKiS, 21.

Al-Chaidar. 199. Pemikiran Poitik Proklamator Negara Islam Indonesia: S.M. Kartosoewirjo, Jakarta:
Darul Falah, 89

Anshari, Saifuddin. 1997. Piagam Jakarta, 22 Juni 1945: Sebuah Konsensus Nasional Tentang Dasar
Negara Republik Indonesia (1945-1959). Gema Insani.

Azis, Donny Khoirul, Made Saihu, Akmal Rizki Gunawan Hsb, and Athoillah Islamy. 2021.
“Pancasila Educational Values in Indicators Religious Moderation in Indonesia.”
FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman 7 (2): 229-44.

Bachtiar, Hasnan, and Zakiyuddin Baidhawy. 2022. “Theologising democracy in the context
of Muhammadiyah’s ijtihad,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 12 (1):166.

Bajasut, Saleh Umar. 2013. Alam Pikiran Dan Jejak Perjuangan Prawoto Mangkusasmito: Ketua Umum
(Terakhir) Partai Masyumi. Penerbit Buku Kompas.

Basri, Basri, Yulia Kurniaty, and Johny Krisnan. 2022. “Trancendental Values In Pancasila As
The Personality Of The Indonesian Nation (Perspective From A Muslim).” Journal of
Transcendental Law 3 (2): 83-89.

Djidin, M, and Sahiron Syamsuddin. 2019. 'Indonesian Interpretation of the Quran on
Khilafah: The Case of Quraish Shihab and Yudian Wahyudi on Qur'an, 2: 30-38," Al-
Jami'ah Journal of Islamic Studies 57(1): 143 https://doi.org/10.14421/ajis.2019.571.143-166

DZ, Abdul Mun’im. 2011. Piagam Perjuangan Kebangsaan, Jakarta: Setjen PBNU-NU Online, 141-
144.

214 |At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia

Elson, Robert E. 2013. “Two Failed Attempts to Islamize the Indonesian Constitution.”
Sojourn: Journal of Social Issues in Southeast Asia 28 (3): 379-437.

Fauzi, Mohamad. 2017. “ISLAMIC VIS A VIS PANCASILA.” Journal Multicultural of Islamic
Education 1 (1).

Hamzah, Zayadi. 2018. “Interaction of Islam with Local Culture.” AJIS 3 (1).

Hosen, Nadirsyah. 2005. “ Religion and the Indoenesian Constitution : a Recent Debate”,
Journal of Southeast Asian Studies 36 (3): 419-440

Husaini, Husaini, and Athoillah Islamy. 2022. “Harmonization of Religion and State:
Mainstreaming the Values of Religious Moderation in Indonesian Da'wah
Orientation.” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 7 (1): 48-74.

Husna, Sarmidi, and Muhammad Yunus. 2016. Hasil-Hasil Muktamar Ke-33 Nahdlatul Ulama,
Jakarta: PBNU, 103-104.

Thsan, Ahmad Fatah. 2021. “PANCASILA AND ISLAMIC EDUCATION: THE
DERADICALIZATION MODEL OF MADRASAHS BASED ON ISLAMIC
BOARDING SCHOOLS IN CENTRAL JAVA,” Qudus International Journal of Islamic
Studies (QI]15) 9 (1):246.

Ilyas, Ilyas. 2020. “Islam dan Kebangsaan: Pergumulan dalam BPUPKI, PPKI, dan Piagam
Jakarta.” Buletin Al-Turas 26 (1): 19-35.

INdonesia, Hizbut Tahrir. 2009. Manifesto Hizbut Tahrir untuk Indonesia : Indonesia, Khilafah dan
Penyatuan Kembali Dunia Islam, HTI, 5-7.

Islamy, Athoilah, and Sansan Ziaul Haq. 2020. “Democratic Political System In The
Perspective of Maqasid Sharia: Study Analysis of Yusuf Al-Qaradawi’s Thought.” AL
IMARAH: JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM 5 (1): 55-66.

Islamy, Athoillah. 2021a. “Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid
Tentang Implementasi Hukum Islam Di Indonesia.” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan
Politik Islam 6 (1): 51-73.

———. 202lb. “Pemikiran Hukum Islam Nurcholish Madjid.” Disertasi, Semarang:
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Walisongo.

———.2022a. “Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila.” POROS ONIM: Jurnal Sosial
Keagamaan 3 (1): 18-30.

———.2022b. “Pendidikan Islam Multikultural Dalam Indikator Moderasi Beragama Di
Indonesia.” Jurnal Analisa Pemikiran Insan Cendikia (Jurnal APIC) 5 (1): 48-61.

———. 2020c. “Paradigma Sosial Profetik dalam Kode Etik Politik di Indonesia,” Asy
Syar’iyyah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Perbankan Islam 5 (2): 169.

Jailani, Imam Amrusi. 2014. “Pergolakan Politik Antara Tokoh Muslim Dan Nasionalis Pada
Saat Penentuan Dasar Negara Republik Indonesia.” KARSA: Journal of Social and Islamic
Culture 22 (2): 246-59.

Jamhari, and Testriono. 2021. "The Roots of Indonesia’s Resilience Against Violent
Extremism,”Studia Islamika 28(3):518

Kahin, George McTurnan. 2013. Nasionalisme ¢ Revolusi Indonesia. Jakarta: Komunitas Bambu.

215 | At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy

Kusuma, Ananda B. 2004. Lahirnya Undang-Undang Dasar 1945: Memuat Salinan Dokumen Otentik
Badan Oentoeck Menyelidiki Oesaha2 Persiapan Kemerdekaan. jakarta: Badan Penerbit,
Fakultas Hukum, Universitas Indonesia.

Latif, Yudi. 2011. Negara Paripurna: Historitas, Rasionalitas, Dan Aktualisasi. Jakarta: PT. Gramedia.

Lubis, Ali Akhbar Abaib Mas Rabbani, Syaiful Bahri. 2020. “NKRIBersyariah:Praktik
Spasial, Representasi Ruang, Ruang Representasional,” al-Daulah 10(2):223

Muhtadi, Burhanudin. (2009). “The Quest for Hizbut Tahrir in Indonesia”, Asian Journal of
Social Science 37 (4) ;623-645.

Muntoha. 2013. “Religion and State Relation in Perspective of Indonesian Islamic
Organization in Reformation Era”, Millah XI (2): 579-591

Mulyadi. 2019. 'ISLAMISASI DI KUPULAUAN MELAYU NUSANTARA: STUDI
TERHADAP ANALISIS FILSAFAT SEJARAH SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-
ATTAS." Jurnal At-Tafkir XII (1): 115

Muslim, Asrul. 2013. “Interaksi Sosial dalam Masyarakat Multietnis,” Jurnal Diskursus Islam 1,
(3):486-488.

Noer, Deliar. 2000. Partai Islam Di Pentas Nasional: Kisah Dan Analisis Perkembangan Politik
Indonesia 1945-1965. Penerbit Mizan.

Nugroho, Anjar. 2013. “Wacana Islam Dan Negara Fra Pra-Kemerdekaan: Pergulatan
Ideologis Kelompok Islam Dan Nasionalis Sekuler.” Afkaruna: Indonesian
Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 9 (2): 129-47.

Sadzali, Ahmad. 2020. “Hubungan Agama Dan Negara Di Indonesia: Polemik Dan
Implikasinya Dalam Pembentukan Dan Perubahan Konstitusi.” Undang: Jurnal Hukum
3 (2): 341-75.

Siregar, Lis Yulianti Syafrida. (2021). “Interaksi Sosial dalam Keseharian Masyarakat
Plural,” JURNAL AT-TAGHYIR 4 (1):12.

Siswanto, Eko, and Athoillah Islamy. 2022. “Meninjau Ulang Polemik Formalisasi Hukum
Islam Di Indonesia Perspektif Demokrasi Pancasila: Analisis SWOT.” MIYAH: Jurnal
Studi Islam 18 (1): 19-40.

Siswanto, Eko, Syaiful Muhyidin, and Athoillah Islamy. 2022. “Pancasila Dan Kerukunan
Hidup Umat Beragama: Manifestasi Nilai-Nilai Pancasila Dalam Peran Forum
Kerukunan Umat Bergama Kota Jayapura.” INOVATIF: Jurnal Penclitian Pendidikan,
Agama, Dan Kebudayaan 8 (1): 197-215.

Suwarno, Peter. 2021. “Conservative Islamic Factions vs. Secular Nationalists: Toward a Civil
Contestation in Democratic Indonesia.” Indonesian Journal of Social Sciences 13 (2): 62—
73.

Syarif, Fajar. 2017. “Politicization of Religion: Religion in Political Discourse.” Walisongo: Jurnal
Penelitian Sosial Keagamaan 25 (2): 443-78.

Temby, Quinton. 2010. "Imagine an Islamic State in Indonesia: From Darul Islam to Jamaah
Islamiyah”, Southeast Asia Program Publications at Cornell University (89): 1-36.

Ulfaturrohmatiririn, Zahro, Zulkipli Lessy, Isnan Arifin, Cahyaningtias Dwi Prabowo,
Muhammad Zaki Mubarok, and Asih Rohmatul Listiani. n.d. “Managing Plurality To

216 |At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia

Boost Harmony Among Religious Adherents In Indonesia.” Aplikasia: Jurnal Aplikasi
Imu-Ilmu Agama 21 (2): 137-46.

Zuhri, Syaifudin. 2021. “REGIMENTED ISLAMOPHOBIA: ISLAM, STATE, AND
GOVERNMENTALITY IN INDONESIA,” Qudus International Journdal of Islamic Studies

(91]1) 9(2): 387

217 | At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial
Keagamaan



