
At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial Keagamaan 
Vol. 15, No. 2, May-November 2022 
ISSN 1979-9357 (p), 2620-5858 (e)  

DOI: 10.32505/at.v15i2.4897 
 

202 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

 

 
 
 
 
 
 

Received: 
21 October 2022 

Accepted: 
27 November 2022 

Published: 
27 November 2022 

 
Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar 

Negara Indonesia  
 

Didik Hariyanto¹ & Athoillah Islamy² 
¹Universitas Paramadina, Indonesia 

²Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan 
Contributor e-mail: didik.0291@gmail.com 

 

Abstract: This study aims to identify patterns of social interaction and the basis of argumentation of Islamic 
groups in the history of the consensus formulation of the primary state of Indonesia. This literature 
research uses a normative-historical approach. Associative and dissosiative intercation patterns 
become theories of analysis. The results showed that the pattern of social interaction of Islamic 
groups in the history of the consesus of the basic formulation of the Indonesian state used associative 
interaction patterns in the form of compromising attitudes towards nationalist groups. There are 
five big reasons for the compromise to be considered. First, the threat of disintegration from the 
representatives of Eastern Indonesia if the seven words in the state basis and the Islamic clauses of 
the Constitution are passed.  Second, Indonesia's condition at that time experienced a power vacuum, 
becoming a momentum toward independence. Third, the promise of the secular nationalist group, 
after independence, a special meeting will be held to discuss the basis of the state and the constitution. 
Fourth, General Election discourse six months after Indonesia's independence, if it wins, it is hoped 
there will be an Islamic constitution. Fifth, the replacement of the sentence "Almighty Godhead" from 
"Godhead, with the obligation to carry out Islamic law for its adherents." because it is by the 
teachings of tawhid. Theoretical implications require a symbiotic, inclusive, and moderate paradigm 
for Muslims to accept the essential pluralism and universalism of the Indonesian state as a 
multicultural country. 

Keywords: consensus, Islam, social interaction 
  
Abstrak: Penelitian ini bertujuan mengidentifikasi pola interaksi sosial dan basis argumentasi kelompok 

Islam dalam sejarah konsesus perumusan dasar negara Indonesia. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan normatif-historis. Pola interkasi asosiatif dan disosiatif menjadi teori analisis. Hasil 
penelitian menunjukan pola interaksi sosial kelompok Islam dalam sejarah konsesus perumusan 
dasar negara Indonesia menggunakan pola interaksi asosiatif berupa sikap kompromi terhadap 
kelompok nasionalis. Terdapat lima alasan yang menjadi pertimbangan; Pertama, ancaman 
disintegrasi dari perwakilan Indonesia Timur jika tujuh kata dalam dasar negara dan klausul 
Islami pada UUD disahkan. Kedua, kondisi Indonesia saat itu mengalami kekosongan kekuasaan, 
menjadi momentum menuju merdeka. Ketiga, janji kelompok nasionalis sekuler, setelah merdeka 
diadakan pertemuan khusus membahas dasar negara dan UUD. Keempat, wacana Pemilihan 
Umum 6 bulan pasca Indonesia medeka, jika menang diharapkan ada konstitusi yang Islami. 
Kelima, penggantian kalimat “Ketuhanan Yang Maha Esa” dari kalimat “Ketuhanan, dengan 
kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya.” karena sesuai dengan ajaran 
tauhid. Implikasi teoritik dibutuhkan paradigma simbiotik, inklusif, dan moderat bagi umat Islam 
dalam menerima pluralisme dan universalisme dasar negara Indonesia sebagai negara 
multikultural. 

Kata Kunci: konsesus, Islam, interaksi sosial  



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia 

 

203 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

 

PENDAHULUAN 
This Tidak dapat dibantah bahwa eksistensi Islam dan politik dalam 

kehidupan bernegara bagi umat Islam merupkan relasi yang tidak mudah dipisahkan 
(Syarif 2017, 443). Pada konteks inilah, diskursus pemikiran Islam dituntut untuk 
menawarkan paradigma ideal terkait relasi sikap umat Islam dalam otoritas, 
teritorial, dan kedaulatan pada sistem politik negara modern (Adiong 2019, 27). 
Namun fakta menunjukan bahwa relasi Islam dan sistem politik  tidak senatiasa 
menampilkan paradigma hamoni (Siswanto and Islamy 2022, 20).  Hal inilah yang 
sering menjadi topik perdebatan krusial dalam diskursus tentang dialektika Islam 
dengan sistem politik modern (Athoilah Islamy and Haq 2020, 55). Sebagai contoh, 
wacana maupun gerakan sosial-politik yang cenderung ingin mengganti Pancasila 
dengan ideologi Islam menjadi bagian problem bangsa Indonesia yang menganut 
politik demokrasi (Athoillah Islamy 2022a, 19). Upaya untuk memecahkan problem 
tersebut tidaklah hal mudah, butuh kesadaran bagi umat Islam bahwa terdapat 
pelbagai nilai universal dalam Pancasila yang paralel dengan ajaran Islam (Basri, 
Kurniaty, and Krisnan 2022, 82). Terlebih di tengah pluralitas masyarakat Indonesia 
yang ada (Athoillah Islamy 2022b, 51). Tidak terkecuali aspek keragaman umat 
bergama yang ada (Siswanto, Muhyidin, and Islamy 2022, 200). Pada konteks inilah, 
pelbagai nilai Pancasila diharapkan dapat mendorong terbinanya keberagamaan 
Islam yang moderat dalam kemajemukan (Azis et al. 2021, 229). Sebab, nilai-nilai 
Pancasila sesungguhnya memiliki relevansi nilai dengan berbagai nilai sosial Islam 
yang dapat didesiminasikan pluralitas pada kehidupan sosial (Husaini and Islamy 
2022, 53). Atas dasar inilah, keberadaan Pancasila sejatinya merupakan wujud 
inklusivisme dasar negara yang dapat mengharmonikan keragaman masyarakat 
Indonesia (Jamhari and Testriono 2021, 518) 

Untuk menepis paham maupun sikap kontra-produktif oleh sebagian umat 
Islam terhadap eksistensi Pancasila sebagai ideologi negara, maka penting kesadaran 
untuk memahami kembali sejarah konsesus perumusan dasar negara Indonesia.  
Kesadaran tersebut menjadi hal fundamental yang tidak boleh terabaikan. Sebab, 
proses konsesus dalam sejarah perumusan dasar negara Indonesia memiliki dinamika 
sosial, politik, maupun agama yang kompleks (Ilyas 2020, 20). Dinamika tersebut 
berlangsung sejak pra-kemerdekaan hingga berlanjut sampai saat ini (Lubis and 
Bahri 2020, 223). Sejarah telah mencatat bahwa pada masa pra kemerdekaan 
Indonesia terjadi pergulatan ideologis antara dua kelompok besar tentang perumusan 
dasar negara, yakni kelompok Islam dan kelompok nasionalis. Kelompok Islam 
berharap agar Islam menjadi ideologi negara. Sedangkan kelompok nasionalis 
mengharapkan ideologi nasionalisme yang terbebas dari agama apapun tidak 
terkecuali Islam (Nugroho 2013, 129–30). Meski pada akhirnya dicapai konsesus 
kedua belah pihak untuk dapat menerima Pancasila sebagai ideologi negara. 
Pencapaian konsesus tersebut tidak terlepas dari jiwa besar para tokoh dari 
kelompok Islam pada saat itu demi terwujudnya kemalsahatan dan persatuan bangsa 
(Jailani 2014, 245). Mereka telah berkorban dan dengan bijak mencari titik temu 
(kalimatunsawa) atas ideologi yang disepakati bersama (Fauzi 2017, 41). Konsideran 
ini hal yang lumrah. Sebab, Pancasila dipandang sebagai kristalisasi dari trilogi 
ideologi bangsa Indonesia sendiri, yakni ideologi keagamaan, nasionalis, dan sosialis 



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy 

204 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

(Latif 2011, 208). Pada konteks inilah, universalisme ajaran Islam sebagai ajaran 
agama yang dapat senantiasa relevan dalam segala ruang dan waktu juga 
dipertaruhkan (Athoillah Islamy 2021a, 61). Apalagi jika dilihat dalam dinamika 
historis kehadiran ajaran Islam di bumi Nusantara telah membentuk pondasi 
paradigma masyarakat Indonesa menjunjung nilah kesetaraan, tidak mengenal kasta 
identitas (Mulyadi 2019, 115).  

Secara sosio-historis, terjadinya konsesus antara kelompok Islam dan 
kelompok nasionalis dalam menerima Pancasila sudah tentunya terbentuk melalui 
pola interaksi sosial yang mengantarkan terjadinya harmoni dalam perbedaan 
ideologis. Pola interaksi sosial tersebutlah yang kemudian dapat menghindarkan 
pemaksaan ideologis dan bentrokan fisik sebab perbedaan ideologi 
(Ulfaturrohmatiririn, 2020, 137). Dari sinilah, penelitian ini berupaya untuk 
mengidentifikasi pola interaksi sosial dan basis argumentasi kelompok Islam pada 
sejarah konsesus perumusan dasar negara Indonesia.  

Adapun riset terdahulu yang korelatif dengan penelitian ini, antara lain, 
penelitian oleh Ahmad Sadzali mengatakan polemik relasi  agama dan negara yang 
terjadi saat pra kemerdekaan seputar perdebatan dasar negara Indonesia, yakni 
berdasarkan agama (Islam) atau tidak (Sadzali 2020, 342). Lebih lanjut, penelitian 
oleh Anjar Nugroho menjelaskan ketegangan kelompok Islam dan nasionalis sekuler 
menjelang kemerdekaan disebabkan ketidaksanggupan elit politik nasional saat itu 
dalam mengharmonikan perbedaan pandangan dari kedua kelompok tersebut 
(Nugroho 2013, 129). Berbeda dengan Anjar Nugroho, penelitian Imam Amrusi Jailani 
justru mengungkap bahwa terjadinya konsesus terhadap keberadaan Pancasila tidak 
dapat dilepaskan dari jiwa besar para tokoh dalam kelompok Islam demi 
kemaslahatan dan persatuan bangsa Indonesia (Jailani 2014, 245). Paralel dengan 
Jailani, penelitian Ilyas menyatakan bahwa, baik kelompok Islam maupun nasionalis, 
berbagai pandangan keduanya berkontribusi dalam perumusan Pancasila dan 
Undang-undang Dasar (UUD) 1945 (Ilyas 2020, 20). Sedangkan penelitian ini 
memiki titik tekan pada upaya untuk mengidentifikasi bentuk pola interaksi sosial 
dan basis argumentasi kelompok Islam dalam sejarah konsesus perumusan dasar 
negara Indonesia. Hal inilah yang memungkinkan menjadi novelty dari penelitian ini. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian kualitatif ini dalam bentuk studi pustaka dengan pendekatan 
normatif-historis. Pola interkasi asosiatif menjadi teori analisis. Berbagai literatur 
ilmiah tentang pergulatan ideologis antar kelompok Islam dan nasionalis dalam 
sejarah perumusan dasar negara Indonesia menjadi sumber data penelitian ini, antara 
lain, Lahirnya Undang-Undang Dasar (Memuat Salinan Dokumen Otentik Badan Oentoek 
Menyelidik Oesaha-Oesaha Persiapan Kemerdekaan) karya  A.B Kusuma (2009) (Kusuma 
2004), Piagam Jakarta 22 Juni 1945 : Sebuah Konsensus Nasional Tentang Dasar Negara Republik 
Indonesia (1945-1949) karya Endang Saifuddin Ansyari (1997) (Anshari 1997, 22), Negara 
Paripurna: Historitas, Rasionalitas, dan Aktualitas Pancasila karya Yudi Latif (2011) (Latif 
2011), dan lain sebagainya.  

 Data sekunder berupa literatur ilmiah yang korelatif dengan kajian utama 
penelitian ini. Pengumpulan data melalui dokumentasi. Analisis data menggunakan 
reduksi, penyajian, dan verifikasi data. 



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia 

 

205 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Asosiatif dan Disosiatif dalam Interaksi Kehidupan Sosial 

 Secara umum, interaksi sosial dapat diklasifikasikan menjadi dua pola, yakni 
pola asosiatif dan disosiatif. Keberadaan setiap pola tersebut pada tataran praksisnya 
memiliki ragam strategi. Penjelasan lebih lanjut, sebagai berikut; 

1. Pola Asosiatif 

Terwujudnya kondisi interaksi sosial yang harmoni dalam pluralitas 
kehidupan sosial menjadi hal yang urgen dan tidak dapat diabaiakani. Terlebih dalam 
kehidupan mulltikultural, seperti halnya kondisi masyarakat Indonesia (Athoillah 
Islamy 2022b, 51). Pada konteks inilah, manifestasi pola asosiatif dalam interaksi 
sosial diharapkan dapat mengantarkan pada tujuan terbentuknya integrasi sosial. 
Untuk mencapai tujuan integrasi sosial tersebut, implementasi pola interaksi 
asosiatif pada ranah praksisnya dapat melalui beberapa strategi, antara lain sebagai 
berikut; Pertama, kerja sama. Strategi ini dapat terwujud jika kondisi masyarakat 
sadar jika terdapat kepentingan sama, sehingga dapat menjalin kerja sama guna 
mewujudkan tujuan kolektif tersebut. Dalam hal ini, terdapat 4 model kerjasama, 
antara lain tawar-menawar, kooptasi, koalisi dan usaha patungan. Kedua, akomodasi. 
Strategi ini dalam bentuk penyelarasan antara individu dengan individu lain, atau 
antara individu dengan kelompok, atau kelompok dengan kelompok lain guna 
meminimalisir, mencegah maupun meredam ketegangan (kekacauan). Bentuk 
akomodasi ini diklasifikasikan pada ragam bentuk antara lain. (a) Coercion, yakni 
akomodasi yang menekankan paksaan. (b) Kompromi, yakni akomodasi dimana 
setiap pihak yang terlibat ditekankan untuk meminimalisir tuntutannya. Hal ini 
dimaksudkan untuk mencapai penyelesaian konflik yang terjadi. (c) Mediasi, yakni 
penyelesaian konflik melalui bantuan pihak ketiga yang bersikap netral. (d) 
Arbitrasi, yakni kompromi melalaui bantuan pihak ketiga yang dipilih kedua belah 
pihak atau oleh badan yang posisinya lebih dari pihak-pihak yang sedang konflik (e) 
Peradilan, yakni penyelesaian konflik melalui jalur pengadilan. (f) Stalemate, yakni 
masing-masing pihak yang konflik mempunyai kekuatan yang setara dan berhenti 
melakukan konflik dikarenakan masing-masing pihak sudah tidak memungkinkan 
untuk maju atau mundur. (g) Toleransi, yakni bentuk akomodasi tanpa persetujuan 
secara formal. (h) Konsiliasi, yakni mempertemukan berbagai harapan masing-
masing pihak yang berselisih guna tercapainya kesepakatan.  

Ketiga, asimilasi, yakni pengurangan aspek dstingtsi pada beberapa individu 
(kelompok) untuk menyeragamkan sikap, mental, dan tindakan guna terealisasinya 
orientasi bersama. Keempat, akulturasi. Strategi ini dapat terlaksana ketika 
kelompok masyarakat melalui kebudayaan tertentu dipertemukan pada berbagai 
unsur dari kebudayaan lain. Kemudian seiring perjalanan waktu, unsur kebudayaan 
asing tersebut dapat diterima dan diolah pada kebudayaan sendiri tanpa mendistorsi 
karakter kebudayaan yang telah ada (Hamzah 2018, 1). 

2. Pola Disosiatif 

Pola disosiatif dalam interaksi sosial mengantarkan pada tujuan terwujudnya 
pemisahan. Pola ini dapat dilihat dalam tiga bentuk strategi interaksi sosial. Pertama, 
kompetisi, yakni usaha individu atau kelompok sosial untuk mendapatkan hasil 



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy 

206 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

secara kompetitif. Kedua, kontravensi, yakni persaingan dan pertentangan.  Ketiga, 
konflik, yakni proses interaksi sosial antar individu atau kelompok sosial berupa gap 
maupun pertikaian yang disebabkan perbedaan paham atau kepentingan mendasar 
(Muslim 2013, 486-488). 

 Terkait dengan terjadinya konflik dalam interaksi sosial terdapat beberapa 
hal yang seringkali menjadi faktor pemicu konflik. Pertama, etnosentrisme. Faktor 
ini berupa pandangan yang menilai bahwa kelompok sendiri menjadi pusat 
segalanya. Sedangkan kelompok lain akan selalu dibandingkan dan dinilai sesuai 
dengan standar suatu kelompok yang diikutinya. Kedua, stereotip. Faktor ini berupa 
keyakinan yang menggenalisir, merendahkan, atau melebih-lebihkan terhadap 
kelompok etnis tertentu. Kebradaan stereotip ini pada ranah praksisnya akan 
mengidentifikasi individu pada basis anggota kelompok tertentu sekaligus menilai 
diri individu tersebut. Kedua, prasangka. Faktor ini berupa sikap penolakan 
merupakan terhadap semua bukti yang akan menggesernya, sehingga memunculkan 
fikiran negatif terhadap orang lain maupun suatu kelompok tertentu yang berbeda 
dengan dirinya (Siregar 2021, 12). 

Keberadaan dua pola interaksi sosial di atas (asosiatif dan disosiatif) yang 
akan dijadikan sebagai teori analisis untuk mengidentifikasi pola interaksi sosial 
kelompok Islam pada sejarah konsesus perumusan dasar negara Indonesia. 

B.  Potret Pro-Kontra Terhadap Pancasila Sebagai Dasar Negara Indonesia  

Indonesia menjadi salah satu negara yang unik dalam hal sistem politik 
pemerintahanya. Hal ini dapat dilihat dari dasar negara yang dipilihnya. Meski warga 
negaranya didominasi oleh komunitas Islam, akan tetapi dasar negaranya bukan 
ideologi Islam, namun juga bukan ideologi sekular (Zuhri 2021, 387). Meski Pancasila 
sebagai ideologi negara Indonesia telah disepakati oleh para pendiri bangsa, namun 
kesepakatan tersebut sejatinya menuai pro-kontra di kalangan umat Islam Indonesia 
sendiri. Sementara itu, keberadaan kelompok umat Islam yang cenderung menolak 
eksistensi Pancasila tersebut menjadi bagian ancaman nyata bagi integrasi bangsa 
(Ihsan, and Fatah 2021, 246). Sebagaimana dampak sosial-politik dari sejarah 
penghapusan “Tujuh Kata” Piagam Jakarta dan klasul Islami dalam Undang-Undang 
Dasar, yakni terdapat organisasi-organisasi Islam di Indonesia yang mengawal 
kompromi luhur tersebut, yakni Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah secara 
eksplisit dengan jelas menunjukan posisinya dalam menjaga perjanjian luhur 
tersebut. 

Dalam Hasil Muktamar NU ke-33 tahun 2015 misalnya, NU tetap 
mendefinisikan dirinya sebagai organisasi yang berasaskan Pancasila dan Undang-
Undang Dasar 1945. Tidak hanya itu, khitah NU juga menegaskan bahwa “warga NU 
harus menjadi warga negara yang selalu menjunjung tinggi Pancasila dan Undang-
Undang Dasar 1945” (Husna, and Yunus 2016, 103-104). 

Tidak hanya keharusan warga NU harus menjunjung tinggi Pancasila dan 
UUD 1945, NU sebagai Organisasi Islam terbesar di Indonesia dalam berbagai 
kesempatannya juga konsisten dalam menjaga Pancasila, seperti ketika terjadi 
fenomena lahirnya gerakan-gerakan yang ingin mengganti atau mengubah Pancasila.  
NU dengan segera mengeluarkan “Maklumat Menyelamatkan NKRI” yang isinya 
adalah seruan untuk membendung gerakan-gerakan tersebut, karena mengancam 



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia 

 

207 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

Pancasila sebagai dasar negara dan sebagai kesepakatan agung perekat bangsa 
(Mun'im 2011, 141-144). Hal ini juga dipertegas dengan pernyataan mantan Ketua 
Umum PBNU Hasyim Muzadi, yang mengatakan bahwa “Perjuangan penegakan 
Syariah di Indonesia sudah tidak realistis” (Hosen 2005, 419-440). 

Hal senada juga dilakukan oleh Muhammadiyah sebagai organisasi Islam yang 
senantiasa konsisten dalam menjaga Indonesia sebagai negara berdasarkan Pancasila, 
“Muktamar Muhammadiyah Ke-47” menegaskan bahwa “Muhammadiyah 
berkomitmen untuk senantiasa berkontribusi dan meluruskan arah kiblat Indonesia 
sebagai negara Pancasila”. Selain itu Muhammadiyah menganggap bahwa Negara 
Pancasila menjadi kesepakatan nasional (dar al-ahdi) dan tempat pembuktian atau 
kesaksian (dar al-syahadah). Konsensus tersebut berarti Muhammadiyah 
menghormati kompromi-kompromi yang dilakukan oleh Para Pendiri Bangsa 
Indonesia, bahwa negara Pancasila merupakan kompromi final bagi Indonesia. Hasil 
Muktamar tersebut menjadi komitmen Muhammadiyah dalam menjaga NKRI. Ide 
Dar al-‘Ahd wa al-Shahadah merupakan teologisasi demokrasi yang muncul melalui 
kesadaran paradigma obyektivikasi dan substansialisasi Islam untuk memperkuat 
arti demokrasi (Bachtiar, and Baidhawy 2022, 166). Hal demikian tidaklah 
mengherankan, sebab Muhammadiyah sering dinilai sebagai contoh sukses sintesa 
antara nilai ke-Islaman dan modernitas(Burhani 2018, 434). 

Kedua, organisasi Islam tersebut dengan konsisten menjadi penjaga kompromi 
luhur Pancasila. Hal ini menjadi sebuah kewajaran apabila kita melihat sejarah 
perumusan Pancasila. Muhammadiyah dan NU merupakan organisasi yang 
mendelegasikan wakil-wakilnya dalam setiap fase terbentuknya kompromi 
Pancasila, baik itu dalam sidang BPUPK, Panitia Sembilan, PPKI, serta terakhir ikut 
serta dalam sidang Majelis Konstituante (Thohari 2017).  

Sedangkan di sisi lain, juga terdapat organisasi yang mengatasnamakan Islam 
di Indonesia yang berkeinginan untuk mengganti Pancasila sebagai dasar negara. 
Diawali oleh gerakan NII yang diprakarsai oleh Kartosoewirjo sampai contoh yang 
paling dekat pada masa kontemporer ini adalah Hizbut Tahrir Indonesia (HTI). 
Kartosoewirjo memproklamasikan Darul Islam pada tanggal 7 Agustus 1949, tepatnya 
di desa Malangbong, Kabupaten Tasikmalaya, Jawa Barat (Temby 2010, 1-36). Dalam 
memandang perbedaan antara negara Islam dengan negara Indonesia Kartosoewirjo 
menekankan akan arah perjuangannya, “negara kebangsaan Indonesia mengarahkan 
langkah dan sepak terjangnya untuk memperjuangkan Indonesia, sedangkan bagi 
Negara Islam Indonesia, tidaklah mereka ingin berbakti kepada Indonesia atau 
siapapun, akan tetapi hanya ingin berbakti kepada Allah SWT” (Al-Chaidar 199,89). 

Dalam pandangan Kartosoewirjo membela Indonesia sebagai negara 
kebangsaan berbeda dengan konsep berbakti kepada Allah SWT seperti yang 
dilakukan oleh NII. Sementara itu, HTI menjadi perbincangan panjang dalam ruang 
publik akhir-akhir ini karena tindakan pemerintah membubarkan HTI. HTI 
dibubarkan karena terindikasi sebagai organisasi yang tidak sesuai dengan tujuan, 
azas dan ciri Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945. Berbeda dengan NU dan 
Muhammadiyah yang lahir dari rahim Nusantara, HTI merupakan gerakan impor 
yang lahir di Palestina .   



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy 

208 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

Hizbut Tahrir didirikan oleh Taqiyudin al-Nabani pada 1953 dengan tujuan 
utama untuk menghimpun kekuatan muslim dalam menghadapi imperialisme dan 
kolonialisme barat (Al Amin 2012, 21). Pada konteks ini, penting diketahui bahwa 
kehadiran HTI berdampak pada menguatnya Wacana khilafah Islamiah di Indonesia 
(Djidin, and Syamsuddin 2019, 143). Seruan untuk me-revitalisasi Khilafah Islamiyah 
ini pula yang dilakukan oleh HTI di Indonesia. Oleh karena itu HTI membahayakan 
bagi eksistensi Pancasila sebagai dasar negara. Dalam Manifestonya HTI mengecam 
sistem pemerintahan yang berlaku di Indonesia karena dianggap demokrasi sekuler. 
Menurut HTI, kegagalan sistem demokrasi adalah suatu keniscayaan karena 
memberikan hak kepada manusia untuk menentukan salah atau benar, bukan kepada 
Allah SWT (HTI 2009, 5-7). Akan tetapi, ketidaksetujuannya akan demokrasi ini 
menjadi suatu paradoks dengan kenyataan bahwa HTI mulai tumbuh besar di 
Indonesia berkat demokrasi terbuka pasca reformasi (Muhtadi 2009, 623-645). HTI 
memanfaatkan celah demokrasi untuk menyebarkan doktrinnya yang anti-
demokrasi.Oleh karena itu, HTI menganggap bahwa Indonesia sebagai negara 
Pancasila merupakan Dar al-Kufr sehingga harus diganti dengan Khilafah Islamiyah 
(Muntoha 2013, 579-591). Kondisi ini disebut Burhanudin Muhtadi sebagai “langkah 
negatif dalam konsolidasi demokrasi Indonesia” (Muhtadi 2009, 419-440). 

Keinginan HTI untuk mengganti Pancasila menjadi sistem khilafah ini tentu 
saja sangat bertentangan dengan semangat para tokoh Islam yang ikut dalam 
merumuskan Pancasila. Bisa kita lihat dengan jelas dalam bab III, bahwa para 
perwakilan Islam yang terlibat dalam sidang BPUPK tidak ada satupun yang 
mengusulkan khilafah sebagai sistem yang dianut oleh Indonesia merdeka. Selain itu 
Para Pendiri Bangsa yang mewakili Islam juga menginginkan Indonesia sebagai 
negara bangsa dan tidak menginginkan Indonesia menjadi negara Islam seperti Arab 
Saudi dan Iran (Hosen 2005, 419-440). Pada akhirnya, langkah yang dipilih 
pemerintah untuk menyelesaikan permasalah HTI adalah dengan membubarkannya. 
Langkah pemerintah demikian sudah pastinya memicu reaksi pro dan kontra dari 
masyarakat Indonesia (NU Online 2017). 

C. Interaksi Asosiatif Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Perumusan 
Konsesus Perumusan Dasar Negara 

Tantangan besar bagi keharmonisan masyarakat Indonesia yang 
multikultural, yakni bagaimana mewujudkan seklagius menjaga persatuan dalam 
mencapai perdamaian dan demokrasi yang berkelanjutan. Salah satu problem krusial 
untuk mewujudkan hal tersebut ini, yakni adanya konflik berkelanjutan antara 
gerakan agama (Islam) konservatif dengan gerakan nasionalis yang telah terjadi 
sepanjang sejarah Indonesia (Suwarno 2021, 62).  Sebagi contoh, wacana maupun 
gerakan formalisasi syariat Islam oleh kelompok umat Islam di Indonesia telah 
memiliki akar perjuangnya sebelum masa kemerdekaan yang berlanjut setelah 
kemerdekaan (Athoillah Islamy 2021b, 176). Meskipun polemik antara kelompok 
Islam dan nasionalis pra kemerdekaan Indonsia telah berakhir dengan terjadinya 
konsesus atas Pancasila dan UUD 1945 sebagai dasar negara. 

Berdasarkan analaisis penulis terhadap data yang ada bahwa terdapat pola 
interaksi asosiatif oleh kelompok Islam terhadap kelompok nasionalis dalam sejarah 
konsesus perumusan dasar negara Indonesia. Pernyataan demikian diebabkan 
perbedaaan paradigmatik antara kedua kelompok tersebut sebenarnya selalu dapat 



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia 

 

209 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

diselesaikan melalui jalan kompromi. Masing-masing kelompok mengurangi 
tuntutan dan mengalah agar tercapainya suatu kesepakatan untuk menyelesaikan 
suatu konflik ideologis dalam perumusan dasar negara Indonesia. Penjelasan lebih 
lnjut akan dijelaskan sebagi berikut. 

Selama fase perumusan sampai disahkannya dasar negara, paling tidak terdapat 
tiga kompromi luhur yang dilakukan oleh kelompok Islam dan Nasionalis, 
diantaranya; Pertama, kompromi yang dilakukan dalam sidang Panitia Sembilan 
untuk membahas rancangan dasar negara dengan pidato Pancasila Sukarno sebagai 
bahan utamanya. Pada sidang yang dilaksanakan tanggal 22 Juni 1945 tersebut, 
kelompok Islam mengurangi tuntutannya. Mereka ingin menjadikan Islam sebagai 
dasar negara. Sementara itu, disisi lain kelompok nasionalis juga mengurangi 
tuntutannya dari mulanya kelompok nasionalis ingin dasar negara harus netral 
terhadap agama. Hasil dari kompromi pertama ini muncullah Piagam Jakarta, dimana 
pada sila pertama Pancasila Piagam Jakarta ini bunyinya adalah “Ketuhanan, dengan 
kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”. Kompromi ini disepakati 
oleh kedua pihak. Masing-masing pihak merasa terwakili tuntutannya. Bagi pihak 
Islam, munculnya sila Ketuhanan dengan anak kalimat “tujuh kata” ini tentu 
memenuhi substansi bahwa syariat Islam tercantum dalam dasar negara. Hal 
demikian tentunya menjadi sebuah kewajaran melihat posisi Islam sebagai agama 
mayoritas di Indonesia. 

Sementara itu, dari pihak Nasionalis lahirnya Piagam Jakarta juga terpenuhi 
substansi tuntutannya. Sebab, dalam dasar negara yang diatur menjalankan syariat 
Islam hanyalah penganut agama Islam. Pada konteks ini, negara tidak berhak untuk 
mengatur penganut agama lain untuk menjalankan syariat Islam. Dalam konteks ini 
juga menunjukan kenetralan negara terhadap penganut agama lain masih terjaga, 
meski untuk masyarakat yang memeluk agama Islam diatur di dalam dasar negara. 
Terkait persoalan ini, pada dasarnya dalam kompromi tersebut kelompok Islam 
dengan kelompok nasionalis sama-sama mengalah dan mengurangi tuntutannya 
demi terciptanya suatu konsesus bersama. Kompromi pertama ini berhasil diterima 
oleh kelompok Islam dan kelompok nasionalis karena kompromi ini mempunyai 
keseimbangan antara pengorbanan dan keuntungan. 

Kedua, kompromi terjadi ketika pelaksanaan sidang Badan Penyelidik Usaha-
Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) II pada tanggal 15 Juli 1945. Pada 
hari tersebut, sidang tidak dapat menemukan titik temu antara kelompok Islam 
dengan nasionalis. Persoalan yang menjadi perdebatan, yakni usulan dari Wahid 
Hasyim dan Kiai Masjkur. Usulan tersebut trkait pasal 6 dalam Undang-Undang 
Dasar yang berbunyi “Presiden ialah orang Indonesia Asli, yang beragama Islam” dari awalnya 
yang hanya berbunyi. “Presiden ialah orang Indonesia Asli” dan juga pasal 29 ayat I juga 
berbunyi “Negara berdasarkan atas Ke-Tuhanan, dengan kewajiban menjalankan syari’at Islam 
bagi pemeluknya”, yang awalnya dalam Rancangan Undang-Undang Dasar adalah 
“negara berdasarkan atas Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan ibadah. 

Perwakilan nasionalis dalam sidang menolak usulan dari Kiai Wahid Hasyim 
dan Kiai Masjkur sebagaimana di atas. Alasannya, yakni terkait keadilan. Mereka 
merasa bahwa jika dalamUUD 1945 diatur bahwa presiden harus beragama Islam 
maka nuansa tidak adil sangat dirasakan oleh kaum non-Muslim karena merasa 
haknya tersandera pasal tersebut. Akan tetapi kelompok Islam tetap teguh dengan 



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy 

210 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

pendirian harus disahkannya pasal tersebut (Kusuma 2004, 419–22). Kondisi 
demikian tentu saja membuat sidang menjadi tidak kondusif. Pada akhirnya ketua 
menunda jalannya sidang untuk dilanjutkan esok hari dengan posisi deadlock. Belum 
bisa memutuskan apapun mengenai usulan dari Kiai Wahid Hasyim dan Kiai 
Masjkur tersebut. 

Lebih lanjut, setelah ditundanya sidang BPUPKI II, para wakil kelompok 
Nasionalis dengan kelompok Islam bertemu. Pertemuan tersebut menghasilkan 
suatu kompromi kembali, kompromi yang kedua antara kelompok nasionalis dengan 
kelompok Islam selama masa perumusan dasar negara dan Undang-Undang Dasar. 
Kompromi tersebut berisi bahwa kelompok nasionalis menyetujui usulan Kiai 
Wahid Hasyim dan Kiai Masjkur tersebut. Pada kompromi kedua ini kelompok 
Nasionalis mengalah dan mengurangi tuntutannya demi terciptanya kesepakatan. 

Ketiga, kompromi ketiga terjadi sehari setelah Proklamasi Kemerdekaan 
dibacakan oleh Sukarno dan Hatta, tepatnya sebelum sidang Panitia Persiapan 
Kemerdekaan Indonesia (PPKI) hari pertama, saat sidang pertama PPKI tersebut 
beragendakan memilih Presiden dan Wakil Presiden serta mengesahkan Undang-
Undang Dasar. Sidang yang sekiranya mulai pada pukul 09.30 tersebut harus molor 
hingga jam 11.00 (Kusuma 2004, 469). Pada proses “molor” tersebut, kompromi yang 
ketiga dilakukan antara kelompok nasionalis dengan kelompok Islam. Kompromi 
tersebut tentang penghapusan sila pertama dalam dasar negara, dari awalnya yang 
berbunyi “Ketuhanan, dengan kewajiban menjalankan Syariat Islam bagi Pemeluk-Pemeluknya” 
diganti dengan “Ketuhanan Yang Maha Esa” yang notabene merupakan hasil kompromi 
pertama. Kemudian penghapusan usulan Kiai Wahid Hasyim dan Kiai Masjkur 
terkait klausul Islami dalam Undang-Undang Dasar yang notabenenya hasil 
kompromi kedua.  

Kompromi ketiga ini dilakukan oleh kelompok nasionalis dengan kelompok 
Islam yang menjadi anggota PPKI. Kelompok nasionalis keberatan dengan adanya 
tujuh kata Piagam Jakarta dalam dasar negara, dan juga klausul Islami yang terdapat 
dalam Undang-Undang Dasar. Kelompok Nasionalis yang diwakili oleh Hatta 
menyatakan adanya bentuk protes dari perwakilan Indonesia Timur terkait 7 kata 
Piagam Jakarta dalam dasar negara dan juga klausul Islami pada Undang-Undang 
Dasar.  Jika Piagam Jakarta dan Undang-Undang yang memuat klausul Islami 
disahkan, maka Indonesia Timur mengancam akan berpisah dari Republik Indonesia. 
Tentu saja hal ini menjadi persoalan bagi kelompok Islam. Piagam Jakarta dan klausul 
Islami pada Undang-Undang Dasar merupakan jerih payah yang sudah dilakukan 
selama masa sidang BPUPKI. Perjuangan tersebut dilakukan secara bersama oleh 
para tokoh perwakilan Islam, sementara tidak semua perwakilan Islam yang menjadi 
anggota BPUPKI juga menjadi anggota PPKI. Praktis suara mereka dan umat Islam 
seluruh Indonesia dibebankan dipundak Kiai Wahid Hasyim, Ki Bagus Hadikusumo, 
Kasman Singodimedjo dan Teuku Ahmad Hasan, perwakilan kelompok Islam yang 
menjadi anggota PPKI. Pada akhirnya kelompok Islam menerima usulan tersebut, 
kelompok Islam menerima dihapuskannya segala jerih payah perjuangan untuk 
memasukkan klasul Islam pada dasar negara dan Undang-Undang Dasar. Tujuh kata 
dihapus dalam dasar negara juga pada pasal 29 Undang-Undang Dasar, Pasal 6 juga 
dikembalikan kepada redaksi awal sebelum ditambahkannya usulan dari Wahid 
Hasyim, pasal tersebut kembali berbunyi “Presiden adalah Orang Indonesia Asli” (Kusuma 



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia 

 

211 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

2004, 470). Kelompok Islam dalam hal ini mengalah dan mengurangi tuntutannya 
sehingga kompromi ketiga ini berhasil tercapai, menjadi perjanjian luhur yang tetap 
terjaga sampai saat ini. 

Menarik ketika mencermati sikap kelompok Islam dalam menghadapi 
tuntutan kompromi ketiga sebagaimana di atas. Kelompok Islam tentu saja dengan 
sangat berat hati menerima keputusan tersebut, terbukti dengan kecewanya Ki 
Bagus Hadikusumo. Rasa kecewa tersebut membuat Ki Bagus Hadikusumo setelah 
sidang PPKI langsung mengirimkan kawat pada Majlis Tanwir Muhammadiyah yang 
sedang melangsungkan sidang di Yogjakarta, Ki Bagus memohon supaya penutupan 
sidang ditunda terlebih dahulu sampai dia pulang dari Jakarta. Kemudian Ki Bagus 
menyerukan kekecewaan dan ketidakpuasannya di hadapan Majelis terhadap 
keputusan sidang PPKI yang menghapuskan tujuh kata di dalamnya. Ia mengecam 
kalangan nasionalis serta Panitia Persiapan dan kemudian mengingatkan majelis 
bahwa perjuangan belum berakhir (Noer 2000, 43). Kekecewaan tersebut tentunya 
sangat wajar mengingat Ki Bagus menjadi anggota PPKI sebagai perwakilan dari 
Muhammadiyah, itu berarti Ki Bagus mewakili jutaan jamaah Muhammadiyah. 

D. Basis Argumentasi Atas Kompromi Kelompok Islam dalam Konsesus 
Perumusan Dasar Negara 

Mengacu dari uraian pola interaksi asosiatif dalam tiga bentuk kompromi oleh 
kelompok Islam terhadap kelompok nasionalis, maka yang menjadi pertanyaan besar 
berikutnya, yakni apa yang menjadi pertimbangan perwakilan dari kelompok Islam 
atas kompromi tersebut? Untuk menjawab pertanyaan fundamental tersebut, penulis 
melihat setidaknya terdapat lima alasan besar yang menjadi pertimbangan bagi 
kelompok Islam sehingga dapat menerima kompromi tersebut. 

Pertama, ancaman dari perwakilan Indonesia Timur yang ingin berpisah dari 
Republik Indonesia jika tujuh kata dalam dasar negara dan klausul Islami pada 
Undang-Undang Dasar disahkan. Ancaman dari perwakilan Indonesia Timur tentu 
saja menjadi pertimbangan yang paling utama perwakilan Islam dalam menerima 
kompromi atas konsesus perumusan dasar negara. Bisa dibayangkan bagaimana 
perjuangan umat Islam bertahun-tahun untuk menyatukan Hindia Belanda ke dalam 
satu tatanan negara merdeka, kemudian tiba-tiba di depan pintu gerbang 
kemerdekaan terdapat ancaman perpecahan di depan mata. Perwakilan Islam juga 
sadar betul bahwa di Indonesia Timur banyak terdapat umat Islam yang berjuang 
bersama untuk lepas dari penjajahan, berjuang untuk bisa mendapatkan kenyamanan 
dan keamanan untuk beribadah tanpa diganggu oleh kebijakan-kebijakan kolonial 
yang tidak ramah dengan Islam. Jika Indonesia Timur melepaskan diri untuk menjadi 
negara sendiri, apakah akan ada jaminan akan kenyamanan dan kemanan ibadah bagi 
umat Islam di Indonesia timur yang notabenenya juga merupakan jamaah Nahdlatul 
Ulama dan Muhammadiyah? Hal ini kiranya yang menjadi pertimbangan bagi Ki 
Bagus Hadikusumo, Kasman Singodimedjo dan Wahid Hasyim untuk menerima 
kompromi yang ketiga ini. Kelompok Islam mengalah, memberikan hadiah bagi 
Indonesia untuk keberagaman dan persatuan dengan dihapuskannya tujuh kata 
Piagam Jakarta. Seperti kata H. Alamsjah Ratu Perwiranegara bahwa Piagam Jakarta 
merupakan hadiah dan pengorbanan besar dari umat Islam demi persatuan Indonesia 
(Anshari 1997, 54–55). Alasan pertama ini sejalan dengan nilai sosial profetik Islam 



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy 

212 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

yang mengedepakan terbinanya ukhuwah insaniyah (persaudaraan 
kemanusiaan)(Athoillah Islamy 2020c, 169). 

Kedua, situasi sosial dan politik pada saat itu. Penting diketahui bahwa Jepang 
tidak memberikan dukungan secara resmi terhadap Proklamasi Kemerdekaan 
Indonesia. Posisi Jepang pada saat itu, yakni untuk menjaga status quo, sampai pihak 
sekutu datang untuk mengambil alih (Kahin 2013, 200). Pada masa itu, Indonesia 
terjadi ketiadaan kekuasaan, dari situlah Pendiri Bangsa memanfaatkan momentum 
untuk memerdekakan bangsa Indonesia. 

Pada saat itu, para pendiri Bangsa Indonesia, baik dari kelompok Islam maupun 
kelompok nasionalis menyadari konsekuensi yang harus dihadapi ketika 
memutuskan untuk memerdekakan bangsa Indonesia. Konsekuensi tersebut, yakni 
kemungkinan terjadinya konflik antara bangsa Indonesia dengan Jepang maupun 
konflik dengan sekutu (sang pemenang perang) yang tinggal menunggu waktu saja 
untuk sampai ke Indonesia. Hal demikian disebabkan kedatangan sekutu ke 
Indonesia secara dalih memang untuk menerima penyerahan kekuasaan dari 
pemerintahan Jepang dan membebaskan tawanan perang, kemudian menegakan 
perdamaian sekaligus menyerahkan kepada pemerintah sipil (Kahin 2013, 454). 
Namun demikian, para Pendiri Bangsa Indonesia sudah sangat hapal dengan tabiat 
kolonial, sehingga sangat waspada dengan rencana kedatangan sekutu tersebut. 
Kewaspadaan tersebut terjadi antara lain karena Belanda (Penjajah Indonesia 
sebelum Jepang) merupakan bagian dari sekutu, oleh karena itu, Belanda tidak akan 
mungkin rela negara jajahannya (lumbung uang selama berabad-abad) merdeka dan 
lepas dari cengkeraman kekuasaan Belanda. 

Dinamika sosial politik sebagaimana di atas menjadi pertimbangan besar 
kelompok Islam dalam menerima kompromi. Hal ini disebabkan kelompok Islam 
tentu saja tidak ingin menambah keruh suasana. Kelompok Islam juga tidak ingin 
mengecilkan hati dan semangat rakyat Indonesia yang sudah siap berjuang melawan 
semua rintangan yang ada untuk mempertahankan Indonesia disebabkan para 
pemimpinnya berkonflik dalam merumuskan dasar negara. Padahal ini dibuktikan 
dengan luluhnya hati perwakilan kelompok Islam menerima kompromi yang 
bertujuan menghilangkan kata-kata yang sudah diperjuangkan dengan susah payah 
selama masa perumusan dasar negara dan Undang-Undang Dasar. Hal ini sesuai juga 
dengan Harun Nasution yang menyatakan masa revolusi tidaklah waktu yang tepat 
(bagi para kelompok Islam) dalam mendesak terwujudnya berbagai cita Islam 
mereka. Bagi mereka, upaya untuk mempertahankan kondisi kemerdekaan harus 
diprioritaskan (Anshari 1997, 66). Pendapat Harun Nasution ini dikuatkan dengan 
penyataan Masyumi yang menyatakan bahwa membebaskan diri dari penjajahan dan 
merebut kemerdekaan merupakan perjuangan di jalan Allah (Elson 2013, 379–437). 
Pendapat lain dari Yudi Latif juga menuturkan adanya kesadaran intimidasi bersama 
dari luar dan adanya peluang para pemimpin Islam dapat menduduki peran urgen 
dalam kekuasaan, maka obesesi politik identitas ketika itu menjadi turun. Hal ini 
pada ahirnya tergantikan oleh solidaritas kewargaan serta kemurnian visi untuk 
dapat saling bertukar konsepsi politik (Latif 2011, 85). 

Ketiga, adanya janji dari kelompok nasionalis bahwa setelah merdeka akan 
diadakan suatu pertemuan khusus membahas tentang dasar negara dan Undang-
Undang Dasar. Sukarno dalam pidato dasar negara atau yang lebih dikenal dengan 



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia 

 

213 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

pidato Pancasila mengungkapkan bahwa apa-apa yang belum memuaskan, akan 
dibicarakan dalam permusyawaratan (Kusuma 2004, 161). Pada lain kesempatan, 
Sukarno juga mengatakan hal serupa Tuan-tuan pasti memahami ini hanya Undang-
Undang Dasar sementara (Bajasut 2013, 393). Sebab, kelak kita akan merancang 
Undang-Undang Dasar yang lebih sempurna dan komprehensif. Harap diingat 
seksama agar kita hari ini dapat selesai dengan Undang-Undang Dasar ini (Anshari 
1997, 66).  

Perkataan Sukarno sebagaimana di atas sangat dihormati dan dipercaya oleh 
kelompok Islam, sehingga diadakannya suatu pertemuan khusus untuk membahas 
Undang-Undang Dasar menjadi dasar pertimbangan dalam penerimaan kompromi 
bagi kelompok Islam. Dalam hal kepercayaan kelompok Islam terhadap Sukarno 
digambarkan oleh Prawato Mangkusasmito sebagai berikut, “Berbagai pemikiran 
Sukarno saat itu sebagai sosok pemimpin nasional yang besar, berwibawa dan sangat 
dicintai serta dipegang sebagai janji nasional oleh kelompok Islam. Hal inilah yang 
pada akhirnya dapat menentramkan dan memantik semangat hati kelompok Islam 
setelah Proklamasi, sehingga perhatian dapat disentralkan pada perjuangan melawan 
kolonialisme Belanda (Bajasut 2013, 407). 

Keempat, adanya Pemilihan Umum (Pemilu) yang akan dilaksanakan 6 bulan 
pasca kemerdekaan Indonesia. Wacana akan diadakannya Pemilu mempunyai 
banyak arti bagi kelompok Islam. Harapannya, dengan diadakanya Pemilu, maka 
pemerintahan yang sah dan mewakilli rakyat akan bisa ditegakkan. Pada saat itu, 
kelompok Islam memiliki keyakinan bahwa mereka akan keluar sebagai pemenang 
jika PEMILU diadakan. Jika terjadi kemenangan kelompok Islam tersebut, maka 
suatu konstitusi baru yang Islami akan dapat disusun. 

Kelima, yakni keberadaan kalimat “Ketuhanan Yang Maha Esa” sebagai pengganti 
kalimat “Ketuhanan, dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”. 
Menurut Wahid Hasyim, kata Ketuhanan yang Maha Esa sudah sejalan dengan 
ajaran tauhid dalam agama Islam. Oleh karena itu, upaya pergantian tersebut dapat 
memuaskan bagi kelompok Islam. Sebab hanya ajaran Islam yang mengakui 
Ketuhanan Yang Maha Esa (Noer 2000, 42–43). Selain itu, Ki Bagus Hadikusumo 
ketika ditanya makna Ketuhanan Yang Maha Esa, maka secara tegas menjawab 
“tauhid”. Begitu juga dengan Teuku Mohammad Hasan (Bajasut 2013, 401). Hal 
demikian menjadi pertimbangan serius kelompok Islam dalam menerima kompromi. 
Karena tauhid merupakan inti dari agama Islam, jadi walaupun tujuh kata di 
belakang anak kalimat Ketuhanan diganti menjadi “Ketuhanan Yang Maha Esa”, 
maka bisa dipastikan bahwa itu sesuai dengan ajaran Islam.   

KESIMPULAN 

Mengacu pada pembahasan utama penelitian ini disimpulkan bahwa pola 
interaksi sosial kelompok Islam dalam sejarah konsesus perumusan dasar negara 
Indonesia menggunakan pola interaksi asosiatif berupa sikap kompromi terhadap 
kelompok nasionalis. Pada konteks ini, terdapat lima alasan besar yang menjadi 
pertimbangan atas kompromi tersebut. Pertama, ancaman disintegrasi dari 
perwakilan Indonesia Timur jika tujuh kata dalam dasar negara dan klausul Islami 
pada Undang-Undang Dasar disahkan. Kedua, kondisi Indonesia saat itu yang 
mengalami kekosongan kekuasaan, sehingga menjadi momentum yang tepat untuk 



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy 

214 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

segera menuju kemerdekaan. Ketiga, janji kelompok nasionalis sekuler bahwa setelah 
merdeka akan diadakan pertemuan khusus untuk membahas tentang dasar negara 
dan Undang-Undang Dasar. Keempat, wacana diadakan Pemilihan Umum 6 bulan 
pasca kemerdekaan Indonesia. Bagi kelompok Islam, jika terjadi kemenangan, maka 
diharapakan suatu konstitusi baru yang Islami akan dapat disusun. Kelima, 
penggantian kalimat “Ketuhanan Yang Maha Esa” dari kalimat “Ketuhanan, dengan 
kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya.” Hal tersebut dipandang 
sesuai dengan ajaran tauhid Islam.  

Implikasi teoritik penelitian ini menunjukan dibutuhkan paradigma 
simbiotik, inklusif, dan moderat bagi umat Islam dalam menerima pluralisme dan 
universalisme dasar negara Indonesia sebagai negara multikultural Keterbatasan 
penelitian ini belum mengkaji strategi politik sebagian kelompok Islam yang tidak 
menghendaki adanya konsesus perumusan dasar negara. Hal demikian urgen penting 
untuk dikaji lebih lanjut. Sebab, paham maupun gerakan formalisme Islam di 
Indonesia yang ada saat ini bukanlah hal baru, melainkan memiliki akar historis 
perjuangnya dari sebelum kemerdekaan dan berlanjut setelah Indonesia merdeka. 

 

REFERENSI 

Adiong, Nassef Managbilang. 2019. “Muslim State in a World of Nation-State.” Journal of 
Islamic Governance 5 (1). https://islamicgovernance.org/jig5-p2/. 

Al-Amin, Ainur Rofiq. 2012. Membongkar Proyek Khilafah Ala Hizbut Tahrir Indonesia, Yogyakarta: 
LKiS, 21. 

 Al-Chaidar. 199. Pemikiran Poitik Proklamator Negara Islam Indonesia: S.M. Kartosoewirjo, Jakarta: 
Darul Falah, 89 

Anshari, Saifuddin. 1997. Piagam Jakarta, 22 Juni 1945: Sebuah Konsensus Nasional Tentang Dasar 
Negara Republik Indonesia (1945-1959). Gema Insani. 

Azis, Donny Khoirul, Made Saihu, Akmal Rizki Gunawan Hsb, and Athoillah Islamy. 2021. 
“Pancasila Educational Values in Indicators Religious Moderation in Indonesia.” 
FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman 7 (2): 229–44. 

Bachtiar, Hasnan, and Zakiyuddin Baidhawy. 2022. “Theologising democracy in the context 
of Muhammadiyah’s ijtihad,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies  12 (1):166. 

Bajasut, Saleh Umar. 2013. Alam Pikiran Dan Jejak Perjuangan Prawoto Mangkusasmito: Ketua Umum 
(Terakhir) Partai Masyumi. Penerbit Buku Kompas. 

Basri, Basri, Yulia Kurniaty, and Johny Krisnan. 2022. “Trancendental Values In Pancasila As 
The Personality Of The Indonesian Nation (Perspective From A Muslim).” Journal of 
Transcendental Law 3 (2): 83–89. 

Djidin, M, and Sahiron Syamsuddin. 2019. "Indonesian Interpretation of the Qur’an on 
Khilāfah: The Case of Quraish Shihab and Yudian Wahyudi on Qur'an, 2: 30-38," Al-
Jami'ah Journal of Islamic Studies 57(1): 143 https://doi.org/10.14421/ajis.2019.571.143-166 

DZ, Abdul Mun’im. 2011. Piagam Perjuangan Kebangsaan, Jakarta: Setjen PBNU-NU Online, 141-
144. 



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia 

 

215 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

Elson, Robert E. 2013. “Two Failed Attempts to Islamize the Indonesian Constitution.” 
Sojourn: Journal of Social Issues in Southeast Asia 28 (3): 379–437. 

Fauzi, Mohamad. 2017. “ISLAMIC VIS A VIS PANCASILA.” Journal Multicultural of Islamic 
Education 1 (1). 

Hamzah, Zayadi. 2018. “Interaction of Islam with Local Culture.” AJIS 3 (1). 

Hosen, Nadirsyah. 2005. “ Religion and the Indoenesian Constitution : a Recent Debate”, 
Journal of Southeast Asian Studies 36 (3): 419-440 

Husaini, Husaini, and Athoillah Islamy. 2022. “Harmonization of Religion and State: 
Mainstreaming the Values of Religious Moderation in Indonesian Da’wah 
Orientation.” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 7 (1): 48–74. 

Husna, Sarmidi, and Muhammad Yunus. 2016. Hasil-Hasil Muktamar Ke-33 Nahdlatul Ulama, 
Jakarta: PBNU, 103-104. 

 Ihsan, Ahmad Fatah. 2021. “PANCASILA AND ISLAMIC EDUCATION: THE 
DERADICALIZATION MODEL OF MADRASAHS BASED ON ISLAMIC 
BOARDING SCHOOLS IN CENTRAL JAVA,” Qudus International Journal of Islamic 
Studies (QIJIS) 9 (1):246. 

Ilyas, Ilyas. 2020. “Islam dan Kebangsaan: Pergumulan dalam BPUPKI, PPKI, dan Piagam 
Jakarta.” Buletin Al-Turas 26 (1): 19–35. 

INdonesia, Hizbut Tahrir. 2009. Manifesto Hizbut Tahrir untuk Indonesia : Indonesia, Khilafah dan 
Penyatuan Kembali Dunia Islam, HTI, 5-7. 

Islamy, Athoilah, and Sansan Ziaul Haq. 2020. “Democratic Political System In The 
Perspective of Maqasid Sharia: Study Analysis of Yusuf Al-Qaradawi’s Thought.” AL 
IMARAH: JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM 5 (1): 55–66. 

Islamy, Athoillah. 2021a. “Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid 
Tentang Implementasi Hukum Islam Di Indonesia.” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan 
Politik Islam 6 (1): 51–73. 

———. 2021b. “Pemikiran Hukum Islam Nurcholish Madjid.” Disertasi, Semarang: 
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Walisongo. 

———. 2022a. “Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila.” POROS ONIM: Jurnal Sosial 
Keagamaan 3 (1): 18–30. 

———. 2022b. “Pendidikan Islam Multikultural Dalam Indikator Moderasi Beragama Di 
Indonesia.” Jurnal Analisa Pemikiran Insan Cendikia (Jurnal APIC) 5 (1): 48–61. 

———.  2020c. “Paradigma Sosial Profetik dalam Kode Etik Politik di Indonesia,” Asy 
Syar’iyyah: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Perbankan Islam 5 (2): 169. 

Jailani, Imam Amrusi. 2014. “Pergolakan Politik Antara Tokoh Muslim Dan Nasionalis Pada 
Saat Penentuan Dasar Negara Republik Indonesia.” KARSA: Journal of Social and Islamic 
Culture 22 (2): 246–59. 

Jamhari, and Testriono. 2021. ”The Roots of Indonesia’s Resilience Against Violent 
Extremism,”Studia Islamika 28(3):518 

Kahin, George McTurnan. 2013. Nasionalisme & Revolusi Indonesia. Jakarta: Komunitas Bambu. 



Didik Hariyanto & Athoillah Islamy 

216 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

Kusuma, Ananda B. 2004. Lahirnya Undang-Undang Dasar 1945: Memuat Salinan Dokumen Otentik 
Badan Oentoek Menyelidiki Oesaha2 Persiapan Kemerdekaan. jakarta: Badan Penerbit, 
Fakultas Hukum, Universitas Indonesia. 

Latif, Yudi. 2011. Negara Paripurna: Historitas, Rasionalitas, Dan Aktualisasi. Jakarta: PT. Gramedia. 

 Lubis, Ali Akhbar Abaib Mas Rabbani, Syaiful Bahri. 2020. “NKRIBersyariah:Praktik 
Spasial, Representasi Ruang, Ruang Representasional,” al-Daulah 10(2):223 

Muhtadi, Burhanudin. (2009). “The Quest for Hizbut Tahrir in Indonesia”, Asian Journal of 
Social Science 37 (4)  ;623-645. 

Muntoha. 2013. “Religion and State Relation in Perspective of Indonesian Islamic 
Organization in Reformation Era”, Millah  XI (2): 579-591 

Mulyadi. 2019. "ISLAMISASI DI KUPULAUAN MELAYU NUSANTARA: STUDI 
TERHADAP ANALISIS FILSAFAT SEJARAH SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-
ATTAS." Jurnal At-Tafkir XII  (1):  115  

 Muslim, Asrul. 2013. “Interaksi Sosial dalam Masyarakat Multietnis,” Jurnal Diskursus Islam 1, 
(3):486-488. 

Noer, Deliar. 2000. Partai Islam Di Pentas Nasional: Kisah Dan Analisis Perkembangan Politik 
Indonesia 1945-1965. Penerbit Mizan. 

Nugroho, Anjar. 2013. “Wacana Islam Dan Negara Era Pra-Kemerdekaan: Pergulatan 
Ideologis Kelompok Islam Dan Nasionalis Sekuler.” Afkaruna: Indonesian 
Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 9 (2): 129–47. 

Sadzali, Ahmad. 2020. “Hubungan Agama Dan Negara Di Indonesia: Polemik Dan 
Implikasinya Dalam Pembentukan Dan Perubahan Konstitusi.” Undang: Jurnal Hukum 
3 (2): 341–75. 

 Siregar,  Lis Yulianti Syafrida. (2021). “Interaksi  Sosial dalam Keseharian Masyarakat 
Plural,” JURNAL AT-TAGHYIR 4 (1):12. 

Siswanto, Eko, and Athoillah Islamy. 2022. “Meninjau Ulang Polemik Formalisasi Hukum 
Islam Di Indonesia Perspektif Demokrasi Pancasila: Analisis SWOT.” MIYAH: Jurnal 
Studi Islam 18 (1): 19–40. 

Siswanto, Eko, Syaiful Muhyidin, and Athoillah Islamy. 2022. “Pancasila Dan Kerukunan 
Hidup Umat Beragama: Manifestasi Nilai-Nilai Pancasila Dalam Peran Forum 
Kerukunan Umat Bergama Kota Jayapura.” INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, 
Agama, Dan Kebudayaan 8 (1): 197–215. 

Suwarno, Peter. 2021. “Conservative Islamic Factions vs. Secular Nationalists: Toward a Civil 
Contestation in Democratic Indonesia.” Indonesian Journal of Social Sciences 13 (2): 62–
73. 

Syarif, Fajar. 2017. “Politicization of Religion: Religion in Political Discourse.” Walisongo: Jurnal 
Penelitian Sosial Keagamaan 25 (2): 443–78. 

 Temby, Quinton. 2010. ”Imagine an Islamic State in Indonesia: From Darul Islam to Jamaah 
Islamiyah”, Southeast Asia Program Publications at Cornell University (89): 1-36.  

Ulfaturrohmatiririn, Zahro, Zulkipli Lessy, Isnan Arifin, Cahyaningtias Dwi Prabowo, 
Muhammad Zaki Mubarok, and Asih Rohmatul Listiani. n.d. “Managing Plurality To 



Pola Interaksi Sosial Kelompok Islam dalam Sejarah Konsesus Dasar Negara Indonesia 

 

217 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  
K e a g a m a a n  
 

Boost Harmony Among Religious Adherents In Indonesia.” Aplikasia: Jurnal Aplikasi 
Ilmu-Ilmu Agama 21 (2): 137–46. 

 Zuhri, Syaifudin. 2021. “REGIMENTED ISLAMOPHOBIA: ISLAM, STATE, AND 
GOVERNMENTALITY IN INDONESIA,” Qudus International Journal of Islamic Studies 
(QIJIS) 9(2):  387 

 

 


