
At-Tafkir: Jurnal Pendidikan, Hukum dan Sosial Keagamaan 
Vol. 16, No. 2, May-November 2023 
ISSN 1979-9357 (p), 2620-5858 (e)  

DOI: 10.32505/at.v16i2.7364 
 

129 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  

 

 
 
 
 
 
 
 

 
Submitted: 

Nov 19, 2023 
Accepted: 

Nov 28 , 2023 
Published: 
Dec 1, 2023 

 
 

Persaingan Intra-Islam sebagai Tantangan Utama Kampanye 
Moderasi Beragama di Indonesia: Kasus Komparatif Ahmadiyah dan 

Syiah 
 
 

Wasisto Raharjo Jati¹, Halimatusa'diah² 
1,2National Research & Innovation Agency, Indonesia 

Contributor e-mail: wasisto.raharjo.jati@brin.go.id 
 
 

Abstract: The intra-Islamic rivalry have been a main challenge in nurturing religious 
moderation in Indonesia. It basically shows the contestation between each Islamic 
teachings to shape main narration of religious moderation. That current trend of 
moderation that led by Sunni has boosted majoritarian perspective among some 
Muslims and restricted and differentiated minority Muslim groups such as Shia 
and Ahmadiyya. Consequently, while the current religious moderation has been 
underway, it unable to accommodate those Muslim minorities. This research aims 
at analysing the consequences of majoritarian moderation that paradoxically 
disturbed Ahmadiyya and Shia. Both have been a main proselytization target to be 
Sunni through violence and persecution because accusation of heresy.  By 
employing data from fieldwork and literatures, this research used qualitative 
research particularly analytical review. It showed that, the religious moderation 
cannot bridge in the differentiation Islamic teachings between majoritarian Sunni 
and Shia/Ahmadiyya. As a result, the violence still underway that affected those 
Muslim minorities.  From this research, it advised to stakeholders hold religious 
moderation firmly accommodating minorities as part of Muslim society in 
Indonesia. 

Keywords: Religious moderation; Ahmadiyya; Shia; Indonesian Muslim; Challenges 
  

Abstrak: Persaingan intra-Islam telah menjadi tantangan utama dalam memelihara 
moderasi beragama di Indonesia. Ini pada dasarnya menunjukkan kontestasi 
antara masing-masing ajaran Islam untuk membentuk narasi utama moderasi 
beragama. Kecenderungan moderasi yang dipimpin oleh Sunni saat ini telah 
mendorong perspektif mayoritas di kalangan sebagian umat Islam dan membatasi 
dan membeda-bedakan kelompok-kelompok Muslim minoritas seperti Syiah dan 



Wasisto Raharjo Jati, Halimatusa'diah 

130 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  

 

Ahmadiyah. Konsekuensinya, meski moderasi beragama yang sedang berlangsung 
saat ini tidak mampu menampung kaum minoritas Muslim tersebut. Penelitian ini 
bertujuan untuk menganalisis konsekuensi dari moderasi mayoritas yang secara 
paradoks mengganggu Ahmadiyah dan Syiah. Keduanya menjadi target utama 
dakwah Sunni melalui kekerasan dan penganiayaan karena tuduhan sesat. 
Dengan menggunakan data dari studi lapangan dan literatur, penelitian ini 
menggunakan penelitian kualitatif khususnya tinjauan analitis. Hal ini 
menunjukkan bahwa moderasi beragama tidak dapat menjembatani perbedaan 
ajaran Islam antara mayoritas Sunni dan Syiah/Ahmadiyah. Akibatnya, 
kekerasan masih berlangsung yang menimpa minoritas Muslim tersebut. Dari 
penelitian ini disarankan kepada pemangku kepentingan untuk memegang teguh 
moderasi beragama yang mengakomodir minoritas sebagai bagian dari 
masyarakat muslim di Indonesia 

Kata Kunci: Moderasi beragama, Ahmadiyyah, Syiah, Muslim Indonesia, Tantangan 

 

PENDAHULUAN  
Pembahasan mengenai kebijakan moderasi beragama di Indonesia telah 

memantik perdebatan akademis untuk bisa menganalisisnya lebih komprehensif. 
Secara umum, kebijakan moderasi beragama ini berlandaskan pada empat pilar 
utama yakni 1) kebangsaan, tolerasi, non kekerasan, dan juga penerimaan pada 
tradisi lokal. Namun demikian para praktiknya, moderasi beragama ini menemui 
beberapa tantangan sosial politik maupun sosio kultural yang perlu digarisbawahi. 
Hal tersebut sebenarnya berakar dari implementasi kebijakan moderasi beragama 
yang bersifat top-down sehingga tidak membuka ruang negosiasi dan akomodasi 
dari aktor lain khususnya dari minoritas Islam. Hal tersebut yang menjadikan 
kebijakan moderasi beragama ini masih secara parsial dalam dalam mendamaikan 
relasi antar umat islam terutama berbeda mahzab. 

Persoalan mengenai rivalitas / friksi beda mahzab sesama umat Islam ini 
telah mendapat berbagai macam ulasan dari berbagai riset sebelumnya.  Pada 
perspektif pertama, lebih memperlihatkan narasi moderasi beragama yang lebih 
mengedepankan pada cara pandang beragama namun tidak solutif pada akar 
struktural umat beragama (Syamsurijal 2018; Najib and Fata 2020). Adapun pada 
perspektif kedua, lebih memperlihatkan pada kurangnya narasi moderasi beragama 
dalam memfasilitasi minoritas muslim yang dianggap sepihak sebagai sesat. Kondisi 
inilah yang menjadikan pemahaman mayoritas moderasi beragama justru tidak 
memperbaiki ketimpangan relasi tersebut yang berakar sejak lama (Wright 2016; 
Jati 2023).  

Berkaca dari hasil riset sebelumnya tersebut, tulisan ini berusaha untuk 
memaparkan konteks kewargaan (citizenship) yang alpa dalam dalam substansi 
moderasi beragama. Makna kewargaan ini tentu lebih universal dari sekedar afiliasi 
sosial keagamaan, namun juga bagaimana identitas diri sebagai warga negara itu 
bisa diterima dan diakui eksistensinya. Mengacu pada kasus yang terjadi di Lombok 
dan Sampang, moderasi beragama sendiri masih belum bisa mendamaikan rivalitas 
antar umat islam yang notabene juga sesame warga negara yang diakui hak dan 



Persaingan Intra-Islam sebagai Tantangan Utama Kampanye... 
 

 

131 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  
 

kewajibannya. Malahan yang terjadi adalah labelisasi “sesat” maupun bid’ah itu 
yang muncul ketika moderasi beragama sudah digalakkan. 

METODE PENELITIAN 

Studi ini menggunakan metode kualitatif yakni analisa naratif-deskriptif 
guna menganalisa lebih lanjut berbagai informasi yang telah digali dan ditelaah dari 
berbagai macam sumber primer maupun sekunder. Selain itu pula, studi kasus juga 
menjadi metode lain dalam penggalian data terutama yang dilakukan di Lombok 
dan Sampang. Hasil riset ini memperlihatkan bahwa dimensi kewargaan menjadi 
aspek krusial dalam memberikan pemahaman dan praktik kesetaraan bagi sesama  
umat Islam untuk bisa menyudahi friksi antar mahzab beragama. Selain itu pula, 
narasi beragama perlu juga mempertimbangkan narasi kesetaraan dan keadilan 
khususnya bagi sesama umat islam yang lebih rentan daripada hubungan antar 
umat beragama. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kasus Ahmadiyah di Lombok  

Kehadiran dan keberadaan aliran atau faham Ahmadiyah di Indonesia 
menimbulkan reaksi dari berbagai kalangan baik dari organisasi massa maupun 
perorangan. Aliran/faham Ahmadiyah dianggap telah menyimpang dari ajaran Islam 
murni yang diwariskan Nabi Muhammad SAW melalui para ulama. Bahkan, Majelis 
Ulama Indonesia (MUI) mengeluarkan fatwa sesat bagi ajaran/faham ini. Lebih jauh 
lagi, peraturan-peraturan daerah (PERDA) di sebagian Propinsi dan Kabupaten di 
Indonesia telah melarang aktifitas keagamaan Ahmadiyah. Hasilnya, stigma negatif 
untuk aliran/faham Ahmadiyah terbentuk dan menjadi keyakinan bagi kebanyakan 
umat Islam di Indonesia.  

Di Nusa Tenggara Barat, khususnya di wilayah Lombok Timur, Lombok 
Tengah hingga Lombok Barat, Jemaat Ahmadiyah hidup seperti layaknya pengungsi 
di Asrama transito, karena sampai saat ini tidak ada kejelasan nasib mereka. 
Kelompok ini seperti sudah tercerabut dari akar sosialnya. Mereka diisolir dari 
pergaulan dan komunikasi sosial, bahkan mereka tidak lagi bisa menjalankan 
ibadah rutin bersama-sama dan membaur bersama masyarakat. Kemiskinan, 
keterbatasan fasilitas hidup sehari-hari di pengungsian hingga kesulitan untuk 
memperoleh KTP menimbulkan persoalan baru terkait hak-hak dan kewajiban 
mereka sebagai warga negara. Akibatnya sebagian warga Ahmadiyah di 
pengungsian tidak memiliki hak politik untuk berpartisipasi dalam dalam 
pemilukada, tidak bisa memiliki kartu bantuan bebas berobat, tidak memiliki surat 
ijin mengemudi (SIM), akta perkawinan, anak-anak yang dilahirkan di pengungsian 
tidak bisa memperoleh akta kelahiran, dan tidak bisa mendapatkan bantuan biaya 
pendidikan.  

Setting Sosial Keagamaan di Lombok 

Pulau Lombok merupakan kepulauan Provinsi Nusa Tenggara barat. 
Penduduk Lombok berjumlah kurang lebih 3,2 juta orang (Ramstedt & Tufail, 2011) 
dengan populasi multi-etnis. Namun, suku Sasak adalah penduduk asli dan menjadi 
mayoritas di wilayah tersebut. Lombok lebih dikenal dengan sebutan pulau “Seribu 
Masjid” (Fuadi, 2019)   



Wasisto Raharjo Jati, Halimatusa'diah 

132 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  

 

Tipologi masyarakat Lombok dikenal dengan sentralitas pengaruh elit Islam 
dalam pengaturan stabilitas masyarakat (Kumbara, 2008) . Sentralitas kekuasaan 
dan pengaruh ini dipegang oleh elit agama . Dalam konteks masyarakat Sasak-
Lombok, Tuan Guru adalah pemegang otoritas tertinggi yang sangat berpengaruh. 
Apa yang dikatakan Tuan Guru adalah bagaikan “bahasa Tuhan” yang harus diikuti, 
artinya jika apa yang dikatakan benar oleh Tuan Guru akan dikatakan benar oleh 
masyarakat muslim Sasak (Ismail, 2014) .  

Peran dan status tuan guru haruslah dibaca melalui konteks sejarah 
Lombok. Peningkatan pengaruh yang terus menerus berlangsung selama seabad 
dapat terjadi karena tiga faktor. Pertama, melalui pengelolaan persediaan bahan 
pangan saat musim kering, tuan guru bisa menyediakan bahan pangan untuk 
mereka. Kedua, mereka merupakan pemimpin organisasi-organisasi Islam lokal 
yang memiliki massa pendukung, seperti Nahdlatul Wathan (NW) dan cabang 
lokal dari Nahdlatul Ulama (NU). Ketiga, mereka berasal dari keluarga yang kuat 
dan terhormat serta mampu menyekolahkan anak laki-laki mereka ke sekolah-
sekolah Islam terbaik di tanah Jawa bahkan mampu menyekolahkannya sampai ke 
Kairo Mesir. Keturunan-keturunan mereka inilah yang kemudian meneruskan 
kepemimpinan organisasi sehingga pengaruh mereka tetap berkesinambungan 
(Purnomo, 2017) .  

Telusur Kekerasan Terhadap Ahmadiyah di Lombok (1998-2018) 

Sejak kedatangannya di Lombok pada tahun 1970-an, Ahmadiyah hampir 
tidak pernah mengalami kekerasan (Hamdi, 2011  ; Corner & Dwi Putro, 2017 ; 
Nurhikmah, 2017). Meski demikian, bukan berarti mereka tidak mendapat kritikan 
dan tantangan dari tokoh muslim lainnya. Tercatat, sejak tahun 1980 Majelis Ulama 
Indonesia (MUI) merekomendasikan Ahmadiyah sebagai organisasi yang sesat. 
Berikutnya, di tahun 1994, Lembaga Penelitian dan Pengkajian Islam (LPPI) 
mempublikasikan hasil penelitiannya mengenai penyimpangan keyakinan 
Ahmadiyah (Olle, 2009) . Fatwa MUI dan hasil penelitian LPPI ini berdampak pada 
perkembangan Ahmadiyah (Hamdi, 2011).   

Sejak awal Reformasi, Ahmadiyah di Lombok menjadi sasaran kekerasan 
komunal. Setidaknya, terjadi di 4 wilayah dalam 1 provinsi, antara lain di Kab. 
Lombok Timur, Kab. Lombok Tengah, Kab. Lombok Barat, dan Kota Mataram 
(Ismail, 2014). Massa yang kontra menuntut Ahmadiyah dibubarkan atau membuat 
agama baru di luar Islam (Hamdi, 2011). Tuntutan yang tak berujung itu 
mengakibatkan aksi kekerasan baik simbolik maupun fisik terus mengalami 
reproduksi dan eskalasi. Tercatat, sejak tahun 1998-2018, beberapa peristiwa 
kekerasan dialami Ahmadiyah. Hal ini mengakibatkan puluhan jiwa meninggal, 
ratusan rumah rusak dan terbakar, dan ratusan orang mengungsi dari tempat 
tinggal mereka. Rentetan peristiwa tersebut tampak pada gambar berikut: 

 



Persaingan Intra-Islam sebagai Tantangan Utama Kampanye... 
 

 

133 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  
 

 
Gambar 7.Jejak Kekerasan yang Menimpa Ahmadiyah di Lombok (1998-2018)  
Sumber: hasil olah data penulis 

 
Kekerasan dan konflik mulai terjadi 1998 ketika sekelompok massa 

menyerang warga Ahamdiyah di dusun Keranji, dan Tompok Ompok, desa 
Pemongkong Keruak, Lombok Timur pada 4 Oktober 1998. 41 warga Ahmadiyah 
harus mengungsi, 4 rumah dan 1 mushalla dibakar oleh Massa (Ismail, 2014; 
Nurhikmah, 2017; Wahid, 2014 ).  Sejak saat itu, produksi kekerasan terus berulang 
dan mengalami eskalasi ke daerah Sambielen, Bayan, Lombok Utara yang 
menyebabkan 1 tewas, dan rusaknya 14 rumah, 1 mushalla. Penyerangan di dua 
wilayah ini lebih disebabkan oleh provokasi para kiai atau tuan guru (Hamdi, 2011).  

Pada tanggal 22 Juni 2001, terjadi penyerangan di Dusun Sambielen, Desa 
Loloan, Kec. Bayan, Lombok Barat. Akibat peristiwa ini 9 KK (39 orang) warga 
Ahmadiyah diungsikan ke Aula Kantor Camat Bayan, lalu esok harinya diungsikan 
ke Medas, lalu ke Pancor, lalu ke Mataram, dan terakhir ke Sumbawa. Kurang dari 
setahun berikutnya, mereka diusir lagi dan kembali ke Mataram karena masyarakat 
tidak menerima keberadaan Ahmadiyah di Sumbawa (Ismail, 2014; Nurhikmah, 
2017). Lalu pada 10 Juli 2001, Keluar Surat Keputusan Bupati Lombok Barat Nomor 
35 Tahun 2001 tentang pelarangan dan penghentian penyebaran ajaran/faham 
Ahmadiyah di Kabupaten Lombok Barat. Surat dikeluarkan dengan pertimbangan 
bahwa di Dusun Sambielen, Desa Lelean, Kecamatan Bayan telah terjadi konflik 
berdarah akibat penyebaran Ahmadiyah dan untuk menjaga stabilitas keamanan 
dan ketertiban masyarakat. Surat ini antara lain memutuskan melarang penyebaran 
ajaran/faham Ahmadiyah dalam segala bentuknya (Haroepoetri, Husein, & 
Wahyuni, 2008 ).  

Kekerasan massal terbesar untuk mengusir Ahmadiyah terjadi pada tahun 
2002. Di tahun ini, beberapa peristiwa terjadi, mulai dari massifnya syiar kebencian 
oleh anggota Nahdlatul Wathan (NW) hingga aksi massa yang besar. Misalnya, 
pada tanggal 18 Agustus 2002 seseorang masuk masjid Ahmadiyah meneriakkan 
sentimen anti-Ahmadiyah. Selanjutnya, pada 22 Agustus, seseorang memasuki 
masjid yang sama untuk menganiaya dan melukai orang tua. Juga, pada 10 
September seseorang kembali memasuki masjid sambil berteriak, “Kamu bukan 
Muslim.” Puncaknya, pada tanggal 11 September sebuah kelompok massa berjumlah 
1000 orang membakar dan menghancurkan setiap rumah, masjid dan mushola milik 



Wasisto Raharjo Jati, Halimatusa'diah 

134 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  

 

anggota komunitas Ahmadiyah dengan meneriakkan “Ahmadiyah kafir, bunuh 
Ahmadiyah!” (Nurhikmah, 2017; Wahid, 2014).  

Terjadinya kasus-kasus kekerasan terhadap Jemaat Ahmadiyah ini 
mendorong Bupati Lombok Timur mengeluarkan Surat Edaran Nomor 
045.2/134/KUM/2002, tanggal 13 September 2002 yang berisi larangan terhadap 
kegiatan penyebaran faham Ahmadiyah Qadiani, baik secara lisan maupun tertulis 
di wilayah Lombok Timur sesuai dengan Keputusan Bupati Lombok Timur, 7 
Nopember 1983 dan Keputusan Kajari Selong, 12 November 1983(Haroepoetri, 
Husein, & Wahyuni, 2008). Kemudian pada tanggal 14 September 2002, terjadi 
penyerangan terhadap warga Ahmadiyah di kawasan Pancor dan Selong, Lombok 
Timur, Nusa Tenggara Barat. Massa yang marah merusak 18 rumah dan membakar 
lima bangunan lainnya (liputan6.com, 2002).  Sebagai tindak lanjut atas edaran 
Bupati, pada 10 Oktober 2002, Walikota mengeluarkan Seruan Nomor 
008/283/X/INKOM/02 terkait pengungsi Jamaah Ahmadiyah dari Lombok Timur 
yaitu, Jamaah Ahmadiyah agar menghindari pertemuan yang sifatnya berkelompok 
sesama Jamaah Ahmadiyah dan segera membaur dengan masyarakat sekitar. 
Mereka tidak diperkenankan mengajak maupun menyebarkan fahamnya, Bila 
mengalami hal-hal yang tidak diharapkan segera melapor lurah setempat, Seluruh 
warga agar tidak bertindak anarkis kepada pengungsi dan menerima mereka 
sebagaimana adanya (Haroepoetri, Husein, & Wahyuni, 2008) 

Penyerangan beruntun kemudian terjadi pada tahun berikutnya. Tepatnya, 
pada 10 September 2003 di Desa Bermi Pancor, 5 KK dipaksa keluar dari rumah 
mereka. Pada 11-17 September 2003, di Lombok Timur, 388 warga diungsikan ke 
Mapolres Lombok Timur, dan kemudian dievakuasi ke Transito di Mataram, lalu 
diungsikan ke Perumahan Bumi Asri Ketapang Kec. Lingsar, Lombok Barat. 
(Wahid, 2014; Ismail, 2014). 

Pada tanggal 28 Juli 2005, MUI menegaskan kembali fatwa mereka tahun 
1980. Hanya beberapa minggu setelah itu, terjadi dua kali penyerangan yang relatif 
besar pada warga Ahmadiyah di dusun Ketapang, Gegerung, Kecamatan Lingsar, 
Kabupaten Lombok Barat. Penyerangan pertama terjadi pada 19 Oktober 2005, 
sebagai reaksi dari ceramah pengajian Tuan Guru H. Muhammad Izzi yang isinya 
mengajak masyarakat dusun Ketapang melakukan pengusiran kepada warga 
Ahmadiyah yang tinggal di Perumahan BTN Bumi Asri Ketapang. Penyerangan 
berikutnya terjadi pada malam harinya, massa melakukan penyerangan kepada 
warga Ahmadiyah Perumahan Bumi Asri Ketapang, Lombok Barat.  Akibat 
peristiwa ini, seluruh warga yang tinggal di Perum Bumi Asri Ketapang diusir, lalu 
diungsikan lagi ke Transito. Sejak itu, sebagian besar warga Ahmadiyah Mataram 
mengungsi di asrama Transito. (Haroepoetri, Husein, & Wahyuni, 2008; Ismail, 
2014; Nurhikmah, 2017).  

Pada tanggal 4 Februari 2006, sekelompok massa menyerang rumah warga 
Ahmadiyah di Perumahan BTN Bumi Asri Ketapang. Penyerangan ini 
mengakibatkan 6 rumah hangus dibakar, 18 rumah rusak berat. Warga JAI 
kemudian menempati sebuah gedung Asrama Transito (eks gedung transmigrasi) 
pasca kerusuhan tersebut (Azkar, 2010; Halili, 2016; Wahid, 2014). Lalu pada 
tanggal 17 Maret 2006, massa menyerbu rumah-rumah warga Ahmadiyah di Desa 
Prapen, Kecamatan Praya, Kabupaten Lombok Tengah. Penyerangan diawali 
dengan selebaran surat dari AMANAH (Aliansi Masyarakat Anti Ahmadiyah) pada 
20 Februari 2006 yang berisi bahwa Komunitas Ahmadiyah tidak diijinkan berada 



Persaingan Intra-Islam sebagai Tantangan Utama Kampanye... 
 

 

135 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  
 

di Lombok Tengah. Kemudian pada 17 Maret 2006 penyerangan kembali terjadi, 
massa menyerbu rumah-rumah Ahmadiyah di Desa Kula Kagik Prapen Kec. Praya. 
Akibatnya, 16 KK 58 jiwa mengungsi ke kantor Polres Lombok Tengah. Setelah 
beberapa hari, mereka dipindahkan ke Gedung KNPI di Praya, Lombok Tengah 
(Haroepoetri, Husein, & Wahyuni, 2008; Ismail, 2014).  

Pada tahun 2008, keberadaan Jemaat Ahmadiyah semakin lemah dengan 
keluarnya SKB Menteri Agama, Jaksa Agung, dan Menteri Dalam Negeri. Keputusan 
Bersama Menteri Agama No. 3, Tahun 2008, Jaksa Agung Nomor Kep-
0333/A/JA/6/2008, dan Menteri Dalam Negeri Republik Indonesia Nomor 199, 
Tahun 2008 berisi 6 butir peringatan dan perintah kepada penganut, anggota 
dan/atau anggota pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI) dan warga 
masyarakat (republika.co.id., 2011;  detikNews.com., 2008)  Meskipun secara 
eksplisit tidak menyebut tentang pembubaran Jemaat Ahmadiyah Indonesia, SKB 
itu menegaskan tentang pelarangan kegiatan penyiaran ajaran atau faham 
Ahmadiyah di Indonesia. Sebagaimana fatwa MUI yang menegaskan tentang 
kesesatan Jemaat Ahmadiyah, SKB dapat dilihat sebagai wujud persetujuan 
pemerintah terhadap fatwa MUI, yaitu dengan mengeluarkan ketentuan legal 
formal dalam bentuk pembekuan Jemaat Ahmadiyah.  

Pada tanggal 26 November 2010, penyerangan terhadap Ahmadiyah kembali 
terjadi. Sekelompok orang membakar rumah milik warga Ahmadiyah di Dusun 
Ketapang, Lombok Barat (Tempo.co., 2011).  Beberapa tahun berselang, 
penyerangan kembali terjadi, tepatnya pada 19 Mei 2018. Jemaat Ahmadiyah di 
Lombok Timur diserang oleh massa. Penyerangan yang dilakukan sebanyak tiga kali 
itu mengakibatkan delapan rumah rusak, empat sepeda motor hancur, serta 
sebanyak 24 orang harus dievakuasi ke Kantor Polres Lombok Timur (Tirto.id, 
2018) . Menurut Kapolres Lombok Timur, kejadian ini merupakan puncak dari 
kemarahan warga atas warga Ahmadiyah yang sebelumnya menyatakan diri sudah 
bertaubat, namun pada kenyataannya kembali pada ajaran Ahmadiyah. Hal ini 
menyebabkan masyarakat sekitar keberatan adanya warga Ahmadiyah di 
permukimannya (Republika.co.id., 2018) . 

Meskipun kisah Ahmadiyah adalah kisah internasional, namun konteks 
hukum, sejarah dan politik didasarkan pada kekhasan lokal yang spesifik di 
Indonesia, lebih spesifik lagi di setiap provinsi di Indonesia. Dalam kasus kekerasan 
yang dialami Ahmadiyah di Lombok, infrastruktur hukum yang ada, telah 
berkontribusi pada konstruksi Ahmadiyah sebagai di luar Islam dan aliran yang 
sesat. Asumsi ini didukung oleh badan-badan keagamaan seperti di Fatwa MUI 
1980 diterbitkan kembali pada tahun 2005. Kemudian disahkan lebih lanjut oleh 
negara melalui Surat Keputusan Bersama tentang Ahmadiyah 2008 dan diterbitkan 
kembali pada tahun 2013 baik di tingkat nasional maupun daerah. SKB tersebut 
diterbitkan untuk mencegah Ahmadiyah menyebarkan keyakinan mereka.  

Adanya peraturan perundang-undangan yang bersifat membatasi seperti 
Surat Keputusan Bersama (SKB) tentang Ahmadiyah, dan disertai keterangan 
Menteri dan Pejabat Pemerintah, serta Fatwa MUI, digunakan oleh tuan guru 
untuk kepentingan perebutan kekuasaan dalam konteks lokal mereka di NTB. 
Jalinan kombinasi faktor termasuk Fatwa MUI 1980 dan 2005, Keputusan Bersama 
Menteri tentang Ahmadiyah 2008 dan 2013, diperkuat di tingkat daerah, digunakan 
oleh tuan guru untuk mengesahkan kekerasan yang menyebabkan cedera dan 
kematian serta hilangnya hak-hak warga Ahmadiyah sebagai warga negara. 



Wasisto Raharjo Jati, Halimatusa'diah 

136 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  

 

Ahmadiyah juga telah diingkari hak asasinya di bawah konstitusi Indonesia 
sebagaimana dimaksud dalam Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia untuk 
mengikuti dan mengamalkan agama pilihan mereka.  

Kasus Syiah di Sampang, Madura 

Tahun 2011, Kabupaten Sampang menjadi perhatian nasional dan bahkan 
internasional karena kekerasan yang menimpa Komunitas Syiah yang dipimpin oleh 
Ustad Tajul Muluk di Dusun Nangkrenang Desa Karang Gayam Kecamatan Omben 
Sampang, Madura. Dua insiden yang menarik perhatian besar itu terjadi pada 29 
Desember 2011 dan disusul dengan peristiwa yang lebih besar pada 26 Agustus 2012.  
Sebagai konflik sektarian intra-Muslim, insiden di dua kecamatan Sampang, yaitu 
Omben dan Karang Penang, memiliki dampak yang signifikan karena ada korban 
jiwa, pembakaran puluhan rumah, dan pengungsian warga Syiah dari kampung 
halaman mereka. 

Sampang: Kehidupan Sosial Keagamaan  

Kabupaten Sampang terletak di Madura, Jawa Timur, berjarak 110 km dari 
Surabaya, ibukota Jawa Timur. Kabupaten Sampang sendiri adalah salah satu 
kabupaten di Pulau Madura. Luas wilayahnya secara keseluruhan adalah 1.233,30 
km². Kabupaten ini terdiri dari empat belas kecamatan dengan total penduduk 
berdasarkan Sensus 2010 877.772 orang. Namun, dalam konteks penelitian ini, 
Komunitas Syiah yang dibahas di sini berada di dua kecamatan, yaitu Kecamatan 
Omben yang berpenduduk 77.396 jiwa, dan Karang Penang yang berpenduduk 
66.639. Kedua kecamatan ini berada di wilayah Barat Kabupaten Sampang. Semua 
penduduk di kedua kecamatan ini beragama Islam, dengan mengikuti tradisi 
Nahdlatul Ulama (NU) sebagaimana halnya sebagian besar warga Sampang dan 
Madura pada umumnya (BPS Kabupaten Sampang, 2017 ; Panggabean & Fauzi, 
2014: 101 , Kontras 2012 , Hamdi 2012 ). Lebih lanjut, konflik yang paling keras 
terjadi di dua desa, yaitu Desa Karang Gayam (Omben) dan Desa Blu’uran (Karang 
Penang). Desa Blu’uran berpenduduk 14,664 jiwa pada 2011, dan Karang Gayam 
5.158 jiwa. Di dua desa ini, perhatian lebih khusus perlu diberikan kepada dua 
dusun, yaitu Dusun Nangkernang (Karang Gayam, Omben) dan dusun Gading Laok 
(Blu’uran, Karang Penang).  

Konteks Sosial, kultural dan Politik lokal Masyarakat Sampang Madura 

Ketegangan yang terjadi antara Syiah dan masyarakat mayoritas Sunni di 
Sampang, perlu diletakkan di dalam konteks sosial dan kultural masyarakatnya 
yang masih memegang tradisi dan norma yang kuat. Dalam konteks ini, masyarakat 
Sampang dapat diamati melalui dua hal. Pertama, Masyarakat Madura identik 
dengan Nahdlatul Ulama (NU). Dilaporkan bahwa tidak ada satu pun Muslim 
Madura yang masuk non-Islam. Oleh karena itu, orang Madura non-Muslim tidak 
berasal dari Madura. Mereka adalah biasanya bukan keturunan Madura dan 
menjadi orang Madura karena migrasi ke pulau. Menjadi Muslim di Madura, 
termasuk di Sampang, adalah masalah identitas simbolik daripada kesalehan 
substantif. Agama di dalamnya makna simbolik menempati aspek yang paling 
signifikan dari budaya Madura. Menghina Islam dalam konteks ini dapat 
diterjemahkan menjadi menghina umat Islam identitas sebagai orang Madura, tetapi 



Persaingan Intra-Islam sebagai Tantangan Utama Kampanye... 
 

 

137 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  
 

tidak sebaliknya. (Hamdi, 2012, Panggabean & Fauzi, 2014). Kedua, kultur 
kepatuha hirarkis pada pemimpin keagamaan. 

Kedua, Secara kultural, etika orang Madura memiliki keunikan budaya 
tersendiri yang menganut budaya patrimonialistik. Di bawah budaya seperti itu, 
setiap orang mematuhi orang-orang yang paling dihormati dalam masyarakat 
sebagai berikut: buppa', babbu, guru, rato (ayah, ibu, guru dan abdi negara) 
(Wiyata, 2002). Dalam skema kultural semacam ini, terbentuk kepatuhan hirarkis 
dalam kehidupan sosial budaya masyarakat di Sampang (Hamdi, 2012). Bagi 
mereka, kepatuhah hirarkis ini harus diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-hari, 
apalagi dalam hal praktek keagamaan. Hal ini menjadi semacam aturan normatif 
yangtidak boleh dilanggar. Pelanggaran atau pengabaian secara sengaja 
mengakibatkan adanya sanksi sosial maupun kultural bagi pelakunya (Wiyata, 
2006 ).   

Dalam budaya kepatuhan hirarkis ini, posisi kyai sebagai pemimpin 
keagamaan, memiliki peran yang sangat sentral dalam kehidupan sosio-religius 
masyarakat Madura. Meski demikian, Kyai bukanlah satu-satunya pemimpin 
keagamaan di Madura. Dalam catatan Hamdi (2012), ada tiga kelompok pemimpin 
keagamaan di Madura: santri, kyai dan haji. Murid yang menuntut ilmu disebut 
santri, guru agama yang mengajari santri disebut kyai, dan mereka yang kembali 
dari menunaikan ibadah haji disebut haji. Ketiga kelompok tersebut berperan 
sebagai pemimpin keagamaan di masjid, mushalla, acara ritual keagamaan dan acara 
seremonial lain, di mana mereka berperan sebagai pemimpinnya. Selain sebagai elit 
desa yang paling berpengaruh (Kuntowijoyo, 2002).  Hubungan kyai dengan para 
santri bersifat hirarkis ala hubungan patron dengan klien. Para kyai juga tergabung 
ke dalam berbagai asosiasi dan organisasi seperti NU, Majelis Ulama Indonesia 
(MUI), Badan Musyawarah Ulama se-Madura (BASSRA), dan Forum Musyawarah 
Ulama (FMU) (Panggabean & Fauzi, 2014). Besarnya peran Kyai ini sekaligus 
mencerminkan konteks politik lokal di Madura. Dalam konteks ini, para kyai dan 
ulama pada umumnya adalah para tokoh masyarakat yang memiliki basis massa 
patron klien yang kuat. Tidak ada tokoh formal maupun tokoh informal yang 
memiliki pengaruh melebihi dari pengaruh para kyai yang pada umumnya adalah 
pengikut ajaran Islam Sunni. Artinya, dukungan kyai adalah jaminan bagi setiap 
politisi di Madura untuk memenangkan kontestasi politik di daerahnya (Kontras, 
2012). 

Rekam Jejak kasus Syiah di Sampang 

Sejauh penelusuran penulis, rekam jejak kekerasan terhadap komunitas 
Syiah di Sampang dapat diamati melalui beberapa tahapan peristiwa, mulai dari 
Resistensi ulama lokal yang dibarengi dengan syiar kebencian, penyesatan, 
pengusiran, hingga pembai’atan untuk kembali ke ajaran Ahlus Sunnah wal Jamaah.  



Wasisto Raharjo Jati, Halimatusa'diah 

138 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  

 

 
Gambar 8.  Jejak Kasus Syiah di Sampang, Madura (Sumber: hasil olah data penulis) 
 

2004: Resistensi Ulama Lokal  

Kasus Syiah di Sampang bermula ketika pertengahan tahun 2004, KH. Ali 
Karrar, pemimpin Pondok Pesantren Darut Tauhid yang juga salah seorang ulama 
terkemuka di Pamekasan dan BASRA (Badan Silaturahmi Ulama Madura), 
mengadakan pertemuan dengan Tajul Muluk terkait ajaran Syiah yang 
diajarkannya. Dalam pertemuan ini, KH. Ali Karrar menegaskan bahwa dia tidak 
bisa menerima aktivitas Tajul yang menyebarluaskan ajaran Syiah di Nangkernang. 
KH Ali meminta Tajul untuk meninggalkan ajaran Syiah dan mengajarkan Islam 
hanya yang sesuai dengan Ahlussunnah Wal Jamaah. Namun, Tajul Muluk secara 
tegas menyatakan bahwa dirinya akan tetap mendakwahkan ajaran Syiah karena 
baginya, hal itu adalah sebuah kebenaran yang harus disampaikan. Pertemuan ini 
menjadi momentum awal adanya perselisihan dan resistensi ulama lokal atas 
keberadaan Komunitas Syiah di Sampang (Chrisbiantoro & Umar, 2014 ;  Firdaus, 
et al., 2012 ; Halili & Naipospos, 2014 ; Kontras, 2012 ) 

2006: Pemaksaan Keyakinan, Penyebaran Kebencian, hingga penyesatan 

Tahun 2006, konflik memasuki babak baru. Kiai Karrar mulai memperluas 
konflik dengan membawa masalah Syiah ke jaringan ulama yang lebih luas di 
Madura, termasuk BASRA. Di tahun ini, tiga peristiwa terjadi. Pertama, Pada 20 
Februari 2006, beberapa ulama dari empat kabupaten di Madura mengundang Tajul 
menghadiri pertemuan. Para kiai ingin menanyakan beberapa hal tentang tuduhan 
bahwa dia mengajarkan paham Syiah yang dinilai sesat. Tajul diminta meninggalkan 
Syiah dan kembali ke ajaran Ahlussunnah wal Jamaah. Kedua, pada 26 Februari, 
ketika Ustad Tajul tidak memberikan respon yang diminta para kiai, Forum 
Musyawarah Ulama (FMU) Pamekasan dan Sampang mengadakan pertemuan di 
Pamekasan.  Tajul kembali diminta meninggalkan ajaran Syiah dan kembali ke 
Sunni. Dalam pertemuan tersebut, FMU mengeluarkan keputusan yang isinya 
mengajak pimpinan Syiah Tajul Muluk untuk segera kembali ke jalan Ahlusunnah 



Persaingan Intra-Islam sebagai Tantangan Utama Kampanye... 
 

 

139 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  
 

wal Jamaah dan sesepuh terdahulu untuk menghindari terjadinya bentrokan faham 
dan fisik di kalangan masyarakat awam. Pernyataan yang dikeluarkan pada 
pertemuan ini juga meminta MUI seluruh Madura supaya mengeluarkan fatwa 
bersama mengenai bahaya aliran-aliran sesat, “termasuk Syiah.” Sementara itu, di 
luar forum, tepatnya di Nangkernang ribuan massa telah mengepung dusun 
Nangkernang. Tidak ada kekerasan fisik yang terjadi, namun ribuan massa tersebut 
melakukan aksi intimidasi terhadap warga dan mengepung rumah Tajul Muluk. 
(Firdaus, et al., 2012; Panggabean & Fauzi, 2014) 

2009: Kesepakatan penghentian aktivitas keagamaan  

Ketegangan meningkat lagi pada 2009. Pada 26 Oktober, Tajul Muluk 
menandatangani surat pernyataan yang berisi bahwa dirinya bersedia untuk 
menghentikan aktivitas mengajarkan ajaran Syiah di Sampang dalam pertemuan 
forum para ulama. Berdasarkan hasil pertemuan tersebut, PAKEM Kab. Sampang, 
MUI Kab. Sampang, Depag Kab. Sampang, PC NU Sampang, Ulama dan tokoh 
masyarakat) membuat surat pernyataan yang dikemudian hari dijadikan pegangan 
bagi ulama-ulama anti Syiah di Sampang, untuk menekan Tajul agar segera 
menghentikan aktivitas dakwahnya dan bertaubat. Untuk kesekian kalinya Tajul 
Muluk didesak agar kembali ke paham Ahlussunnah wal Jama’ah dan diminta 
menjawab dan mengklarifikasi 32 pertanyaan, termasuk tuduhan tentang kesesatan 
ajaran Syiah. Ketua MUI, ketua NU, kepala kantor Depag, Ketua DPRD, kepala 
Bakesbangpol, dan wakil-wakil ulama ikut menandatangani ke sepakatan sebagai 
saksi (Chrisbiantoro & Umar, 2014; Halili & Naipospos, 2014; Kontras, 2012; 
Wahid, 2014) 

Berdasarkan hasil pertemuan tersebut, PAKEM Kab. Sampang, MUI Kab. 
Sampang, Depag Kab. Sampang, PC NU Sampang, Ulama dan tokoh masyarakat 
mengeluarkan surat bersama yang isinya:  

1. Bahwa Tajul Muluk tidak diperbolehkan lagi mengadakan ritual dan 
dakwah yang berkaitan dengan aliran syiah karena sudah 
meresahkan warga.  

2. Bahwa Tajul Muluk bersedia untuk tidak melakukan ritual, dakwah 
dan penyebaran aliran tersebut di Kabupaten sampang.  

3. Bahwa apabila tetap melakukan ritual dan / atau dakwah maka Tajul 
Muluk siap untuk diproses secara hukum yang berlaku.  

4. Bahwa Pakem, MUI, NU dan LSM di Kabupaten Sampang akan 
selalu memonitor dan mengawasi aliran tersebut.  

5. Bahwa Pakem, MUI, NU dan LSM siap untuk meredam gejolak 
masyarakat baik yang bersifat dialogis atau anarkis selama yang 
bersangkutan (Tajul Muluk) menaati kesepakatan di poin (1) dan 
(2). Surat Pernyataan ini ditandangani oleh MUI Kab. Sampang, 
Ketua DPRD Kab. Sampang, Ketua PCNU Kab. Sampang, Depag 
Kab. Sampang, KA Bakesbangpol Kab. Sampang serta tokoh Ulama’ / 
Da’i kamtibmas  (Chrisbiantoro & Umar, 2014; Halili & Naipospos, 
2014; Wahid, 2014) 

Tahun 2011: Ketegangan yang memuncak 

Pada tahun 2011, ketegangan memuncak. Di tahun ini ada beberapa insiden 
penting yang melibatkan pihak-pihak yang bertikai. Pertama, intimidasi yang 



Wasisto Raharjo Jati, Halimatusa'diah 

140 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  

 

dilakukan oleh kelompok ulama setempat untuk melarang warga Syiah di Omben 
yang rencananya akan mengadakan peringatan Maulid Nabi di pesantren Misbahul 
Huda. Lalu pada 21 Februari 2011, ketika Ustad Tajul Muluk beserta jamaah nya 
melakukan peringatan Maulid Nabi, disikapi oleh para ulama anti Syiah yang 
tergabung dalam BASSRA, dengan mengerahkan 5000 massa (Chrisbiantoro & 
Umar, 2014; Halili & Naipospos, 2014) 

Kedua, Penghentian kegiatan keagamaan secara paksa. Peristiwa ini terjadi 
pada 4 April 2011 dan untuk ketiga kalinya jamaah Syiah akan diserang oleh ribuan 
massa. Ratusan orang bersenjata tajam mendatangi Tajul menuntutnya 
membatalkan niatnya mengadakan Maulid. Alasan mereka, Tajul sudah sepakat 
(maksudnya kesepakatan yang dibuat pada 26 Oktober 2009) untuk menghentikan 
kegiatan dan dakwah Syiah. Teror dan ancaman itu tidak terjadi secara spontan, 
melainkan dikonsolidasi oleh kekuatan Ormas Islam dan tokoh agama di Sampang. 
Teror dan ancaman massa tidak hanya dikonsolidasi oleh tokoh agama dan kyai 
lokal di Omben, tetapi juga dikuatkan oleh Silaturrahmi Ulama Madura (BASRA) 
dan MUI se-Madura. Ormas pimpinan KH. Kholil Halim menjadi kekuatan baru 
yang ikut melakukan teror, dan mendesak agar jamaah Syiah segera meninggalkan 
Sampang (Firdaus, et al., 2012; Panggabean & Fauzi, 2014).   

Ketiga, Relokasi Tajul Muluk. Karena kuatir dengan keselamatan Tajul, 
polisi memaksanya berlindung di Mapolres Sampang. Inilah awal proses yang 
berlangsung beberapa bulan dan berakhir dengan relokasi Tajul Muluk ke Malang 
di bulan Juli 2011 selama setahun, atas biaya pemerintah daerah dan provinsi. 
Walaupun direlokasi di Malang, Tajul beberapa kali pulang ke kampungnya. Dia 
pulang pergi Malang-Sampang dengan alasan mengunjungi istrinya dan ziarah ke 
makam ayahnya  (Chrisbiantoro & Umar, 2014; Panggabean & Fauzi, 2014: 105)  

Keempat, Penyerangan berulang. Bulan Desember 2011 tercatat terjadi dua 
kali penyerangan. Pertama, terjadi pada pertengahan Desember 2011, salah satu 
rumah yang sering dikunjungi Tajul di Karang Gayam dibakar warga penentang 
Syiah di malam hari. Penghuni rumah selamat dan kerusakan minimal. Tapi, insiden 
ini disusul dengan peristiwa pembakaran yang lebih besar pada 29 Desember 2011, 
konflik Sunni-Syiah di Sampang memuncak dengan sasaran penyerangan yang 
terarah, terkoordinir, dan relatif terbatas. Mula-mula, sekitar pukul 09.30 pagi, yang 
dibakar adalah rumah Tajul, di Dusun Nangkernang, Desa Karang Ganyam, 
Kecamatan Omben. Penyerang membakar rumah, tiga ruangan kelas, musala, lima 
kamar tempat tidur santri dan gurunya, dua kamar mandi, dua belas komputer, satu 
antena parabola, satu kios, dan satu kandang sapi. Kemudian kelompok penyerang 
bergerak ke sasaran berikut, rumah Iklil al-Milal, abang Tajul, di Dusun Gadang 
Laok, Desa Blu’uran, Kecamatan karang Penang yang berjarak kurang lebih lima 
kilometer dari rumah Tajul. Di tengah hari itu penyerang membakar rumah, kamar 
mandi (tidak menyatu dengan rumah induk), tumpukan kayu olahan untuk bahan 
bangunan. Akhirnya, penyerang menuju sasaran terakhir, rumah Ustad Saiful Ulum, 
ipar Tajul Muluk, di Dusun Solong Daya, Desa Karang Ganyam, Kecamatan Omben, 
kurang lebih berjarak lima kilometer dari rumah Iklil al-Milal. Kurang lebih pukul 
03.00 sore, penyerang membakar rumah Saiful Ulum, dapurnya, dan kamar 
mandinya. Musala juga dibakar. Setelah serangan ke tiga lokasi berbeda dan relatif 
berjauhan ini dilakukan, para penyerang berhenti (Chrisbiantoro & Umar, 2014; 
Halili & Naipospos, 2014; Kontras, 2012; Wahid, 2014). 



Persaingan Intra-Islam sebagai Tantangan Utama Kampanye... 
 

 

141 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  
 

2012: Legitimasi penyesatan & Kekerasan yang berulang 

Pada 11 Januari 2012 Bakorpakem Sampang mengeluarkan keputusan yang 
menyatakan Syiah sesat. Keputusan Bakorpakem Sampang ini dimuat eksklusif di 
Koran Radar Madura. Para pengungsi Syiah terkejut dengan keputusan ini, mereka 
tidak pernah mendapat klarifikasi dari Bakorpakem. Semua informasi yang 
dihimpun oleh Bakorpakem ternyata sama sekali tidak melibatkan anggota jama’ah 
Syiah Sampang, ataupun komunitas Syiah di luar Sampang. Dasar penyesatan yang 
dituduhkan kepada Syiah itu antara lain adalah; Rukun iman ada lima, Rukun Islam 
ada delapan, shalat hanya tiga kali. (Halili & Naipospos, 2014 ); Chrisbiantoro & 
Umar, 2014). Beberapa pejabat Sampang menyatakan, dengan telah keluarnya 
keputusan Bakorpakem ini, maka situasi di wilayah konflik akan dapat 
dikendalikan. Warga Syiah harus dipulangkan dari pengungsian, dan selanjutnya 
tugas dari Kementerian Agama serta para kyai untuk berdakwah mengajak para 
pengikut Syiah bertaubat. Pada 13 Januari 2012, Pemerintah Sampang memutuskan 
memulangkan warga Syiah dari pengungsian, tetapi melarang keempat pemimpin 
Syiah yaitu Tajul Muluk, Iklil, Syaiful, dan Ali menyertai mereka (Halili & 
Naipospos, 2014).  

Kriminalisasi Tajul 

Secara resmi, Tajul Muluk ditetapkan sebagai tersangka pada Kamis, 15 
Maret 2012 oleh Kepolisian Daerah (Polda) Jatim sebagai kelanjutan dari laporan 
Rois al-Hukama atas tuduhan pelanggaran Pasal 156a KUHP tentang penodaan 
agama, dan Pasal 335 KUHP tentang perbuatan tidak menyenangkan. 12 Juli 2012, 
Majelis Hakim tetap memutuskan Tajul bersalah dan mengganjarnya dengan 
hukuman dua tahun atas dengan tuduhan mengajarkan dan memiliki alqur’an yang 
berbeda dengan Al Qur’an yang diikuti umat Islam pada umumnya. Pengadilan 
Negeri Sampang menyatakan bahwa Tajul Muluk melakukan penistaan terhadap 
agama. Namun setelah naik banding, Pengadilan Tinggi Jawa Timur justru malah 
menambah hukumannya menjadi 4 tahun penjara, dan ini dikuatkan oleh 
Mahkamah Agung RI pada Januari 2013. Secara bergiliran para Kyai itu mengatakan 
bahwa Tajul Muluk jelas-jelas melakukan penistaan agama sebagaimana diatur 
dalam UU No. 1/PNPS/65. Ustad Tajul juga dinilai telah melanggar Al-Quran dan 
Hadits yang dipercayai umat Islam di Indonesia (Halili & Naipospos, 2014); 
(Benenson, 2014 ); (Wahid, 2014); (Chrisbiantoro & Umar, 2014). 

Pemaksaan Keyakinan 

Pemaksaan pindah keyakinan terhadap jama’ah Syiah, terus mewarnai kasus 
Sampang sejak terjadi penyerangan 26 Agustus 2012. Beberapa keluarga Syiah yang 
masih bertahan di Dusun Nangkrenang dan Karang Penang, secara terus menerus 
menjadi sasaran kegiatan ‘pentaubatan’ yang dilakukan oleh Pemkab Sampang 
bersama-sama dengan kekuatan ulama dan ormas Islam. Sejumlah tokoh agama 
bersama dengan Polres Sampang, Kemenag Sampang, Bakesbang Pol, Sat Brimob 
Polda Jatim, dan Camat, aktif memaksa sejumlah keluarga Syiah yang masih 
bertahan di kampungnya untuk membuat surat pernyataan keluar dari Syiah. 
(Halili & Naipospos, 2014) 

Kekerasan yang kembali terulang  



Wasisto Raharjo Jati, Halimatusa'diah 

142 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  

 

Pada 26 Agustus 2012, masih dalam suasana lebaran, ribuan massa anti Syiah 
menyerang dan membakar rumah tinggal warga Syiah. Pemicu kejadian adalah saat 
warga Syiah mengantarkan anak-anak mereka pergi keluar desa untuk kembali ke 
pesantren setelah sebelumnya liburan lebaran. Untuk tingkat SLTP ke atas, pada 
umumnya anak-anak Syiah bersekolah di beberapa pesantren dan sekolah-sekolah 
Syiah yang berada di luar Madura. Bagi tokoh-tokoh anti Syiah, hal ini tidak dapat 
diterima, karena anak-anak tersebut setelah lulus sekolah dan pulang ke 
kampungnya akan menjadi penyebar ajaran Syiah, karena itu mereka menghalangi 
pengiriman anak-anak Syiah ke pesantren dan sekolah-sekolah Syiah yang berada di 
luar Madura. Akhirnya, pada senja hari sejumlah 284 orang warga Syiah diungsikan 
di GOR Sampang. Keadaaan di GOR Sampang tidak jauh berbeda dengan saat 
pertama kali mereka mengungsi pada awal tahun 2012, fasilitas yang serba terbatas 
dan tidak layak. Keadaan pengungsi Syiah agak tertolong dengan dukungan dan 
solidaritas kemanusiaan dari berbagai kelompok masyarakat sipil yang prihatin 
akan kasus ini. (Chrisbiantoro & Umar, 2014) (Halili, et al., 2013); (Halili & 
Naipospos, 2014); (Wahid, 2014);  

2013: Pengusiran Paksa dari Pengungsian 

Pada akhir Juni 2013, pengungsi Syiah diangkut paksa menuju rumah susun 
sederhana Puspa Agro di desa Jemundo, kabupaten Sidoarjo. Pengungsi Syiah 
diminta meninggalkan GOR hari itu juga karena halaman GOR Sampang akan 
digunakan sebagai tempat Istighosah anti-Syiah. Pihak pemerintah khawatir akan 
terjadi kekerasan bila pengungsi tetap bertahan di GOR (Halili & Naipospos, 2014; 
Wahid, 2014; Bagir, 2017 ) 

2020: Pembai’atan    

Pada tanggal 5 November 2020, pembaiatan warga Syiah yang mengungsi 
delapan tahun di Sidoarjo, Jawa Timur, dilakukan di Sampang, Pulau Madura, Jawa 
Timur. Pembaiatan ini difasilitasi oleh Pemerintah Kabupaten Sampang setelah 
Tajul Muluk – salah seorang pemimpin komunitas Syiah di Madura – mengirim 
surat bermaterai kepada Pemerintah Kabupaten Sampang yang berisi permohonan 
baiat kembali ke ajaran Sunni, pada tanggal 10 September 2020 (Siaran Pers 
Amnesty International, 2020; beritajatim.com, 2020) . Dalam laporan media, Tajul 
mengatakan, tidak ada tekanan dari pihak manapun atas keputusannya dan ia juga 
tidak memaksa pengikutnya untuk memeluk Sunni. Tajul juga menceritakan selama 
mempertahankan keyakinanya terhadap faham Syiah, itu semua adalah bagian dari 
proses pencarian kebenaran dan pembuktian. Sebab, semua faham yang dia pelajari 
termasuk Syiah yang kala itu baru masuk pasca-revolusi di Iran. Kemudian, Setelah 
berhasil mengumpulkan dokumen, maka dirinya sepakat bahwa Syiah menyimpang 
dari ajaran agama. Karena tidak mengajarkan kasih sayang dan kebaikan. 

Meski demikian, Tajul beserta pengikutnya menegaskan bahwa kembalinya 
ke ajaran Aswaja bukan semata-mata ingin pulang ke Sampang. Melainkan, 
memang diyakini bahwa ajaran Syiah sesat (suarajatim.id., 2020) . Sementara itu, 
Warga Sampang, Madura, mengklaim tidak akan pernah pulih dari trauma akibat 
konflik dengan Tajul Muluk dan ratusan orang pengikutnya, dan tak akan 
membiarkan mereka pulang kampung. Mereka juga mengaku curiga Tajul 
melakukan taqiyyah - sikap untuk tidak jujur jika dalam keadaan teraniaya dan 
membahayakan nyawa - di balik keputusan Tajul dan pengikutnya beralih ke Suni. 



Persaingan Intra-Islam sebagai Tantangan Utama Kampanye... 
 

 

143 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  
 

Masyarakat desa mengatakan menyerahkan sepenuhnya pintu kepulangan ke 
tangan para ulama Madura, Namun di sisi lain ulama menyebut sebaliknya bahwa 
keputusan ada di warga desa (detiknews.com., 2020). 

KESIMPULAN 

Hal yang bisa disimpulkan dari studi ini adalah merebaknya kekerasan dan 
persekusi antara sesama umat islam telah menciderai semangat moderasi beragama. 
Moderasi beragama hanya berlaku bagi sesama satu mahzab, namun untuk yang 
beda mahzab. Berbagai kejadian di Sampang dan Lombok memperlihatkan bahwa 
perbedaan mahzab masih menjadi kendala utama pelaksanaan moderasi beragama. 
Studi ini kemudian berusaha untuk menawarkan adanya penambahan dimensi 
kewargaan dalam narasi beragama bahwa memoderasi pandangan beragama harus 
pula diikuti memoderasi posisi dan sikap setara sebagai satu kesatuan warga 
negara. 

 

REFERENSI  

Amnesty.id. “Otoritas Berwenang Harus Lindungi Kepulangan Pengungsi Sampang. 
November 5, 2020. https://www.amnesty.id/otoritas-berwenang-harus-
lindungi-kepulangan-pengungsi-sampang/ 

Bagir, Z. A. (2017). Kerukunan dan Penodaan Agama: Alternatif Penanganan Masalah. 
Yogyakarta: CRCS (Center for Religious and Cross-cultural Studies). 

Benenson, P. (2014). Mengadili Keyakinan Undang-Undang Penodaan Agama Indonesia. 
London: Amnesty International Ltd:Peter Benenson House. 

Beritajatim.com”Tinggalkan Syiah, Tajul Muluk Dibaiat Kembali ke Aswaja”, 
September 21, 2020. https://beritajatim.com/politik-
pemerintahan/tinggalkan-syiah-tajul-muluk-dibaiat-kembali-ke-ajaran-
aswaja/ 

BPS Kabupaten Sampang. (2017). Kabupaten Sampang dalam Angka. Diunduh dari 
https://sampangkab.go.id/wp-content/uploads/2018/02/Kabupaten-
Sampang-Dalam-Angka-2017.pdf 

Chrisbiantoro, & Umar, R. (2014). Pelanggaran HAM dan Pelanggaran HAM Berat Dalam 
Kasus-Kasus Kebebasan Beragama, Berkeyakinan dan Beribadah di Indonesia. Jakarta: 
Solidaritas Perempuan & KontraS. 

Detiknews.com. “"Baiat Pengungsi Syiah Sampang Menjadi Suni, Trauma Warga 
Membekas", Nov 3, 2020. https://news.detik.com/bbc-world/d-
5240180/baiat-pengungsi-syiah-sampang-menjadi-suni-trauma-warga-
membekas 

Firdaus, A., R, A. D., Zaini, A., Aiyub, A., Nova, D., Listiantara, I., . . . Abadi, S. (2012). 
Politik Diskriminasi Rezim Susilo Bambang Yudhoyono: Kondisi Kebebasan 
Beragama/Berkeyakinan di Indonesia 2011. Jakarta: Pustaka Masyarakat Setara. 

Hamdi, Ahmad Zainul. (2012). “Klaim Religious Authority dalam Konflik Sunni- 
Syi‘i Sampang Madura”, Islamica: Jurnal Studi Keislaman, vol. 6 (2), 215–231 
[http://dx.doi.org/10.15642/ islamica.2012.6.2.215-231] 

Halili, & Naipospos, B. T. (2014). Stagnasi Kebebasan Beragama. Jakarta: Pustaka 
Masyarakat Setara. 

https://www.amnesty.id/otoritas-berwenang-harus-lindungi-kepulangan-pengungsi-sampang/
https://www.amnesty.id/otoritas-berwenang-harus-lindungi-kepulangan-pengungsi-sampang/
https://beritajatim.com/politik-pemerintahan/tinggalkan-syiah-tajul-muluk-dibaiat-kembali-ke-ajaran-aswaja/
https://beritajatim.com/politik-pemerintahan/tinggalkan-syiah-tajul-muluk-dibaiat-kembali-ke-ajaran-aswaja/
https://beritajatim.com/politik-pemerintahan/tinggalkan-syiah-tajul-muluk-dibaiat-kembali-ke-ajaran-aswaja/
https://sampangkab.go.id/wp-content/uploads/2018/02/Kabupaten-Sampang-Dalam-Angka-2017.pdf
https://sampangkab.go.id/wp-content/uploads/2018/02/Kabupaten-Sampang-Dalam-Angka-2017.pdf
https://news.detik.com/bbc-world/d-5240180/baiat-pengungsi-syiah-sampang-menjadi-suni-trauma-warga-membekas
https://news.detik.com/bbc-world/d-5240180/baiat-pengungsi-syiah-sampang-menjadi-suni-trauma-warga-membekas
https://news.detik.com/bbc-world/d-5240180/baiat-pengungsi-syiah-sampang-menjadi-suni-trauma-warga-membekas


Wasisto Raharjo Jati, Halimatusa'diah 

144 | A t - T a f k i r :  J u r n a l  P e n d i d i k a n ,  H u k u m  d a n  S o s i a l  K e a g a m a a n  

 

Jati, Wasisto. 2023. ‘The Religious Moderation for Indonesia Muslim Middle Class: 
Challenges & Solutions.’ Penamas 36 (1): 18–34. 

KontraS Surabaya. (2012). Laporan Investigasi Dan Pemantauan Kasus Syai'ah Sampang. 
Surabaya: KontraS. 

Kuntowijoyo. (2002). zaPerubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris Madura1850-
1940. Yogyakarta: Mata Bangsa 

Najib, Muhammad Ainun, and Ahmad Khoirul Fata. 2020. ‘Islam Wasatiyah Dan 
Kontestasi Wacana Moderatisme Islam Di Indonesia’. Jurnal Theologia; Vol 31, 
No 1 (2020). https://doi.org/10.21580/teo.2020.31.1.5764. 

Panggabean, Rizal & Fauzi, Ihasan A. (2014). Pemolisian Konflik Keagamaan di 
Indonesia. Jakarta: PUSAD Paramadina 

Suarajatim.id. “Bulan Depan Tajul dan Pengikutnya Dibaiat ke Aswaja, Tinggalkan 
Syiah”, October 31, 2020. 
https://jatim.suara.com/read/2020/10/31/085929/bulan-depan-tajul-muluk-
dan-pengikutnya-dibaiat-ke-aswaja-tinggalkan-syiah?page=all 

Syamsurijal, Syamsurijal. 2018. ‘From Moderatism to Fundamentalism; Portrait of 
Shifting the Religious Understanding of Makassar Islamic Students’. Journal 
of Islamic Civilization in Southeast Asia 7 (1): 96–146. 

Wahid, S. N. (2014). Pengalaman dan Perjuangan Perempuan Minoritas Agama Menghadapi 
Kekerasan dan Diskriminasi Atas Nama Agama. Jakarta: Komnas Perempuan 

Wiyata, Latief A. (2006).  Carok: Konflik Kekerasan dan Harga Diri Orang Madura. 
Yogyakarta: LKis 

 

 

 

 

https://jatim.suara.com/read/2020/10/31/085929/bulan-depan-tajul-muluk-dan-pengikutnya-dibaiat-ke-aswaja-tinggalkan-syiah?page=all
https://jatim.suara.com/read/2020/10/31/085929/bulan-depan-tajul-muluk-dan-pengikutnya-dibaiat-ke-aswaja-tinggalkan-syiah?page=all

