AS-SUNNAH SEBAGAI SUMBER HUKUM ISLAM: REFLEKSI
TERHADAP HERMENEUTIKA MUHAMMAD SYAHRUR

.« *
Muhazit

ABSTRACT

In recent years many studies have developed from both
groups who doubt the authenticity of the Sunnah and the
power of Sunnah as a source of Islamic law. This problem
inspires Muslim scholars who consider that the group's doubts
are due to the weakness of the study and the approach taken
by the previous ulama as well as academic re-examination, the
shahrur is a figure of Muslim scholars seeking hermeneutical
methods so that the hadith still has original value and is
accountable for academic value.

Keywords: As-Sunnah, Islamic Law, Hermeneutical

I. PENDAHULUAN

Sunnah merupakan sumber hukum kedua bagi ummat Islam dunia,
tidak dipungkiri lagi bahwa kekuatan sunnah sangat penting dalam
memahami hukum Islam yng bersumber dari al-Quran, karena sunnah
memiliki fungsi sebagai penjelas al-quran. Al-Quran dengan segenap
keistimewaannya memiliki kandungan sastra bahasa yang terkadang sulit
untuk dipahami secara tekstual. Oleh karena itu, pendekatan kebahasaan
merupakan salah satu syarat penting dalam memahami sumber hukum
Islam, kemampuaan dalam memahami bahasa merupakan syarat utama
dalam memahami makna kata dalam al-Quran dan As-Sunnah.

Perdebatan tentang konsepsi sunnah hingga sekarang masith hangat
diperbincangkan, mulai dari kalangan ulama, cendikiawan muslim hingga
tokoh orentalis, tidak menutup kemungkinan bahwa kajian sunnah
memiliki ragam konsen pendekatan metodologis yang berbeda-beda,
sebenarnya hal ini akan membuktikan bahwa sunnah yang diragukan oleh

* Penulis adalah Dosen Tetap Fakultas Syatiah IAIN Langsa, Email:
muhazit@jiainlangsa.ac.id

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 111



kaum orientalis memiliki akar yang tidak logis baik secara metodologis
maupun substantif.

Berbeda dengan tokoh revormis lainnya, Syahrur lebih
memfokuskan diri dalam kajian sunnah dengan pendekatan lingguistik,
karena kebanyakan para tokoh muslim terpaku kepada makna teks yang
terkadang terjadi kesalah pahaman dan lebih dari pada itu, konsep sunnah
perspektif Syahrur memiliki konsen yang berbeda, Syahrur telah membagi
sunnah kedalam beberapa konsep.

II. BIOGRAFI MUHAMMAD SYAHRUR

Dr.Ir. Muhammad Syahrur ibn Daib lahir di Damaskus, Syiria, 11
April 1938. pendidikannya diawali di sekolah Ibtidaiyah, Iddadiyah dan
Tsanawiyah, di Damaskus. Syahrur memperoleh ijazah Sanawiyah di
Abdurrahman al-kawakib (1957). pada tahun 1958 dengan beasiswa dari
pemerintah Damaskus, Syahrur hijrah ke Uni Soviet untuk studi teknik
sipil di Moskow dan menyelesaikan diplomanya pada 1964. di tahun 1965,
syahrur kembali ke Syiria dan mengajar di Universitas Damaskus.
Kemudian oleh pihak universitas, ia dikirim ke Irlandia untuk studi
pascasarjana dalam spesialisasi mekanika tanah dan teknik fondasi pada
Ireland National University. Gelar Master of Science diperoleh pada 1969,
dan gelar Doktor pada 1972. Syahrur, hingga sekarang, masih tetap
tercatat sebagai tenaga edukatif pada fakultas teknik sipil Universitas
Damaskus tersebut dalam bidang mekanika tanah dan geologi
(Muhammad Syahrur, 2002: 1).

Latar belakang dengan keilmuan tehniknya tidak menggoyahkan
keilmuannya tentang hadis dan al-quran, fase awal (1970-1980) setelah
selesai program magister dan doktornya dalam bidang tehnik sipil, pada
fase ini adalah dimana syahrur mulai melakukan kontenplasi dan
meletakkan pemahaman dasar tentang al-quran sebagai az-zikr, pada fase
ini syahrur mengalami kegelisahan tentang memahami konsep al-quran
serta sikan al-quran dan hadis dalam mandang perubahan zaman serta
kegelisahannya juga disebabkan karena sikap taklid yang diwarisi oleh
ulama mazhab yang diajarkan dimadrasah, disamping cenderung kepada
islam yang berfungsi sebagai idiologi baik dalam bentuk kalam maupun
mazhab pada saat itu, hal yang seperti ini yang mempengaruhi fazlur untuk
memiliki semangat mengkaji sumber-sumber hukum islam.

Pada 1980, Syahrur bertemu dengan teman lamanya Dr.ja’far (yang
medalami studi bahas di Uni soviet antara tahun 1958-1964). Dalam
kesempatan tersebut, syahrur menyampaikan tentang perhatiannya
besarnya terhadap studi bahasa, filsafat dan pemahamannya terhadap al-
Qur’an. Kemudian syahrur menyampaikan pemikiran dan disertasinya di

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 112



bidang bahasa yang disampaikan di universitas moskow pada 1973. topic
disertasinya mengenai pandangan linguistik abd al-Qadir al-Jurhani (ahli
nahwu dan balaghah) dan posisinya dalam /Znguistic umum. Lewat Ja’far,
syahrur belajar banyak tentang linguistik termasuk filologi, serta mulai
mengenal pandangan-pandangan al-Farra’, Abu Ali al-Farisi serta
muridnya, Ibnu Jinni dan al-Jurhani. Sejak itu, syahrur berpendapat bahwa
sebuah kata memiliki satu makna dan bahasa arab merupakan bahasa yang
di dalamnya tidak terdapat sinonim. Selain itu, antara nahwu dan balaghah
tidak dapat dipisahkan, sehingga menurutnya, selama ini ada kesalahan
dalam pengajaran bahasa arab di berbagai madrasah dan universitas.

Sejak itu pula, ia mulai menganalisis ayat-ayat al-Qur’an dengan
model analisis baru. Dan pada tahun 1984, ia mulai menulis pokok-pokok
pikirannya bersama ja’far yang digali dari a/kitab (Muhammad Syahrur,
2002: 2). Sebenarnya kegelisahan akademisinya yang berkaitan dengan
eksistensinya di Moscow yang pada saat itu dikenal dengan degara
komunis, disitu syahrur melihat banyak hal yang berbenturan dengan
konsep-konsep idiologi islam, dan disini pula Syahrur mengagumi
pemikiran marxisme dan filosof asal jerman yaitu Hegel, dari perbenturan
cultural tersebut mengakibatkan syahrur yang cenderung berbeda dan
kontradiktif, membawa syahrur untuk lebih memahami tentang indiologi
islam dengan mengawalinya dari sumber hukum yaitu al-quran dan hadis.
Selain menjadi tenaga pengajar difakultas tehnik sipil universitas damaskus
dibidang mekanik tanah dan dasar bumi, ia juga belajar berbagai ilmu
keagamaan untuk menambah keilmuannya dalam mengkaji ilmu
keislaman, ilmu-ilmu agama yang dipelajari seperti ilmu figh, lughah dan
kesustraan bahasa baik bahasa arab dan bahasa ingris serta rusia, dan ia
juga belajar ilmu filsafat yang dari proses belajarnya inilah dia lebih kagum
kepada tokoh filsafat dari jerman tersebut. Dalam mengkaji ilmu al-quran
dan hadis ia menggunakan pendekatan filsafat bahasa dan dikolaborasikan
dengan teori eksaktanya (Sahiron Syamsuddin, 2010: 287-288) adapun
teori yang sangat dikenal dikalangan scholer Islamic studies yaitu tentang
nazariyyah al-hudu (Sahiron Syamuddin, 2003: 141-173).

Muhammad syahrur bukan saja sepagai seorang yang dijuluki
pemikir kontemporer lebih dari itu dia juga termasuk tokoh yang
produktif dalam mengkaji islam hal ini terbukti dengan beberapa karangan
melalui tulisannya tentang keislaman seperti, A/~Kitab wa Al-Quran : Qira’ah
Mu’asirah, Dirasabh Islamiyyah Mu asirah Fi Ad-Dawlah wa Al-Mujtama’ (1994),
AlLslam wa Al-Iman : Manzumat Al-Qiyam (1996). Masyru’ misaq al-amal al-
islami. Nabwa usul jadidah li al-figh al-islami selain itu ia juga suka menulis
artikel dimajalah dan jurnal antara lain artikel dengan judul “ #be devine texs
and pluralism in moslem societies” (Sahiron Syamuddin, 2003: 124-125). dan

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 113



“Islam and the 1995 Beijing World Conference on Woman”,dalam,
Kuwaiti Newspaper, dan kemudian dipublikasikan juga dalam, Charles
Kurzman (ed.), Liberal Islam: A Sourcebook (New York & Oxford:
Oxford University Press,1998).

III. Hermeneutika As-Sunnah Perspektif Muhammad Syahrur

Melihat dari background akademisinya bagaimana kolaborasi keilmuan
teknik dan agama dipadu dalam satu metode pemahaman dengan nalar
kritis terhada sumber hukum islam hal inilah yang membedakan antara
Syahrur dengan intelektual islam lainnya, memang dalam perjalanan
akademisinya ia tidak mendalami dan menckuni bahasa arab secara detail,
namu ketitka ia menyampaikan pemikirannya tentang kajiannya ia
menggunakan metode historis ilmiah, meskipun ia tidak mendetai
membahasnya, namun lebih jauh lagi metode yang digunakan oleh syahrur
dalam memahami sumber hukum islam menurut Abu Al-Farisi dilandasi
oleh prinsip dasar antara lain (Sahiron Syamuddin, 2003: 1206);

1. Bahasa merupakan sebuah sistem

2. Bahasa memiliki hubungan fenomenologis sehingga perubahan
bahasa sangat berpengaruh terhadap konteks pada masa
tersebut.

3. Bahwa bahasa memiliki keterkaitan yang kuat dengan

pemikiran.

Dari beberapa prinsip dan diikuti dengan metode yang dipromototi
oleh syahrur Nampak jelas bahwa Syahrur lebih cenderung memahami
teks hukum secara lingguistik (kebahasaan) dalam artian bahwa selain ia
menggunakan pendekatan kebahasaan ia juga menggunakan histori pada
saat teks itu hadir dengan padanan konteks sekarang. Namun
serasionalnya syahrur ia juga tidak lepas dari bingkaian keilmuan
Muhammad ‘Abid Al-Jabari dengan pola bayan: yang merupakan keilmuan
yang titik fokusnya berangkat dari teks. Dalam karya nya seperti ““ al-kitab
wa al-quran :qira’atu mu’asyarah” syahruh lebih banyak berkutik dalam
teks (nas) yang bersifat umum begutiu juga dalam hadis ia lebih banyak
mengkaji hadis dalam term umum dan mengkritisi ulasan ulama klasik
terkait tentang term umum seperti iman, rukun islam dan rukun iman dan
lainnya.

Berbeda dengan ulama klasik yeng menyamakan hadis dan sunnah
secara umum ulama klasik menjabarkan bahwa Kata “Hadits” atau “al-
hadith” secara etimologisnya berarti al-jadid sesuatu yang baru atau juga
berarti al-qarib dekat, atau al-kalam pembicaraan tentang sesuatu. Menurut
jumhur ulama Hadits bahwa tidak ada perbedaan makna antara Hadits dan
sunnah, sebab kedua-duanya berasal dari nabi Muhammad saw. Oleh

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 114



karena itu,mereka mendefinisikan Hadits atau sunnah sebagai berikut :
A1 AT Adbadl g o a0 )
Artinya : “Segala perkataan Nabi, perbuatan, dan hal ihwalnya.”

Berbeda dengan pendapat di atas, SyahrGr menyatakan bahwa
Hadits adalah kehidupan Nabi Muhammad saw sebagai seorang nabi
(pembawa berita) dan manusia yang hidup dalam dunia nyata bukan
dialam imajinasi, Jadi Hadis merupakan hasil interaksi beliau dengan
kejadian-kejadian tertentu dalam situasi tertentu pula pada masa beliau
hidup (produk sejarah). Dengan demikian, Hadis bukanlah wahyu dari
Allah swt, sebab Nabi saw dan para sahabat tidak menganggap Hadis
sebagai wahyu.Halini terbukti bahwa baik nabi maupun para sahabat tidak
pernah memerintahkan untuk mengumpulkan dan menulis Hadits.

Adapun sunnah menurut SyahrGr berarti mudah. Sebab, kata
sunnah berasal Dari kata “sanna”’ yang berarti mudah, sebagaimana
dikatakan ma'un mas'nun” yang berarti air yang mengalir dengan mudah
dan lancar. Menurutnya, pengertian ini sesuai dengan prinsip dasar ajaran
Islam yaitu membawa kemudahan bagi umatnya. Syahrur menegaskan lagi
bahwa sunnah yaitu metodologi penerapan hukum atau A/Kitab yang
mencakup persoalan Aludud serta perbuatan batasan-batas local yang
bersifat non-hudu dengan mempertimbangkan realitas nyata, waktu,
tempat serta kondisi dimana hukum tersebut akan diterapkan. Dalam
konteks lain Syahrur mendifinisikan bahwa sunnah adalah ijtihad nabi
dalam menerapkan hukum-hukum a/-kitab yang berupa hudnd, ibadah dan
akhlak dengan bergerak diantara batasan-batasan dan menciptakan batasan
temporal bagi persoalan yang belum ada pada saat itu (Sahiron
Syamuddin, 2003: 397).

Selanjutnya SyahrGr mengklasifikasikan sunnah kepada sunnah 4+
Nubuwwah dan Sunnah  a/-Risdlah. Adapun sunnah nubuwwah yaitu sunnah
yang menyangkut keilmuan nabi tentang ilmu-ilmu alam seperti falag dan
keilmuan tentang manusia serta tentang alam ghaib seperti penjelasan
tentang kehidupan diakhirat dan lain sebagainya sedangkan sunnah risalah
yang berkaitan dengan hukum-hukum islam seperti puasa, shalat, haji, dan
lainnya (Online, 2018).

Kajian tentang sunnah selalu berkaitan tentang nabi karena secara
umu dikalangan para ulama hadis memahami hadis sebagai segala sesuatu
yang disandarkan kepada nabi dalam makna lebih luas yang bersumber
dari nabi(Daniel Juned, 2010: 78), menurut syahrur tentang kenabian,
bahwa nabi bertugas mengubah yang mutlak menjadi yang nisbi yang
bergerak dalam bingkaian pengawasan allah atau pada masa kenabiannya
di semenanjung arab dan inilah kebenaran dan hakikat sunnah Nabi dalam

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 115



posisi ini nabi merupakan seorang mujtahid yang mengkonstruk dari yang
bersifat teks menjadi aplikatif. Konsep ini serupa dengan konsep yang
ditawarkan oleh Hegel dengan teori absolutnya tentang islam, menurut
hegel susunan rasional atas sifat yang absolute dalam artian nabi
merupakan interpretative hukum-hukum #zhiyah yang dituangkan kedalam
realitas nisbi ((Sahiron Syamuddin, 2003: 395).

Terkait tentang ralasi antara amaliayah nabi dalam non-ibadah, non-
ghaib dan hukum apakah merupakan wahyu atau ijtihad, dalam hal ini
Syahrur berpendapat bahwa jika dikaitkan dalam konteks tersebut maka
ijtihad nabi bukan wahyu, lebih lanjut syahrur menjelaskan tentang ayat al-
quran dalam Surat An-Najm ayat 3-4 :

“dan tiadalah yang diucapkannya itu (Al Qut'an) menurut
kemauan hawa nafsunya. Ucapannya itu tiada lain hanyalah
wahyu yang diwahyukan (kepadanya)’.

Ayat ini dipakai dalil yang digunakan untuk melegitimasi bahwa apa
yang dikatakan oleh nabi adalah wahyu. Dari ayat tersebut menurut
syahrur bukanlah perkataan nabi melainkan merujuk kepada al-quran lebih
lanjut Syahrur menjelaskan bahwa dbamir ya pada lafalz yantign merujuk
kepada al-quran bukan Nabi. Selanjutnya menurut syahrur bahwa yant
tersebut turun dimakkah di mana orang arab meragukan akan kebenaran
al-quran sebagai tatanan baru, bukan meragukan akan kebenaran
perkataan nabi, jadi menurutnya ayat tersebut tidak berkaitan dengan nabi
melainkan berkaitan dengan kebenaran al-quran sebagai wahyu, berangkat
dari konsep Islam absolute dan islam nisbi bahwa dalam aspek
pemahaman nisbi diluar persoalan hudnd dan perkara yang berhubungan
dengan non ibadah bukanlah wahyu. Secara tegas syahrur menegaskan
bahwa hadis dan sunnah bukanlah wahyu, lebih jelas lagi syahrur
mengatakan bahwa hadis rasul tidak bersifat mutlaq yang bersifat mutlag
yaitu firman allah (al-quran), lanjutnya yang harus ditaati pada nabi yaitu
yang bersifat hukum-hukum, ibadah serta akhlaq, karena menurut syahrur
kehidupan nabi dipengaruhi oleh politik, budaya, ekonomi serta sosio-
cultural pada masa itu (abad 7 H).

Pernyataan yang dianggap liberalis bagi kelompok yang kontra
bahwa Menurut syahrur kehidupan nabi merupakan sebuah bentuk
percontohan bagi umat islam yang melandasi hidup sesuai dengan apa
yang diperintahkan oleh allah, kehidupan nabi merupakan model
kehidupan muslim yang pertama, begitu juga selanjutnya bahwa kita
memang harus menghargai, menghormati mengagungkan Nabi
Muhammad dan para sahabat nabi bukan berarti kita harus mengangung
agungkan penafsiran mereka terhadap sumber-sumber hukum islam, jadi

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 116



wajar saja bagi golongan yang menentang gagasan syahrur ini dengan
mengatakan bahwa syahrur adalah “an enemy of Islam” atau “a western Zionist
agent”.

Kembali lagi tentang permasalahan macam-macam sunnah, menurut
syahrur Swunnah Nubuwwah dibagi lagi menjadi dua macam yaitu. Pertama,
sunnah yang berhubungan dengan hal-hal ghaib dan pemahaman umum
tentang a/-guran bukan berarti mentakwilkan a/-guran karena posisi nabi
bukan sebagai pentakwil. Kedna yang berhubungan dengan uraian bersifat
informative belaka dan tidak harus dita’ati. Diantara sunnah nubuwwah
tersebut ada yang bersifat relevan dengan konstruk zaman sekarang, dan
dalam kondisi seperti ini dapat kita ambil dan dapat juga tidak diambil.
Jadi dapat digambarkan :

Al-Kitab

Ayat Muhkam

Kita / Rasulullah

Redlitas Masa Arabia 7H

Realitas kita
Sekarang
Sunnah / ljtihad
sunnah / ljtihad A

(kita menghasilkan 4 A

sunnah yang cocok sunnah Al-Nubuwwah Sunnah Al-

dengan massa kita) dibagi menjadi 2 : Risalah
Berkaitan dengan hal
ghaib dan pengjelasan

tentang al-quran dan
Berkaitan dengan
penaetahuan

Gambarl. Alur Pemahaman Sunnah Al-Nubuwwah

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 117



Dilihat dari konsep sunnah perspektif Syahrur tersebut maka syarur
memahami bahwa posisi nabi sebagi mujtahid, syahrur membatasi rasullah
sebagi orang yang ma’sun hanya dalam dua tatanan saja yaitu dalam
penyampaian adz-zikr dan pada ummatnya dalam hal haram dan halal.
Hanya dalam hal inilah nabi benar-banar terjaga kema’sumannya, sehingga
lebih lanjut syahrur mengatakan bahwa ijtihad nabi pada ayat-ayat hukum
tidaklah ma’sum, ijtihad nabi hanyalah benar pada masanya saja dan ijtihad
rasul belum tentu sesuai dengan zaman kita. Tatapi perlu diketahui bahwa
rasul berijtthad dalam wilayah penetapan hukum tasyri’ baik dibidang
politik, muamalah dan hubungan social lainnya, bukan dalam wilayah sy:'ar
sy’ar bukan pula diwilayah etika.

Ada beberapa kritkan syahrur terhada generasi ulama-ulama klasik
yang melakukan pembakuan pemahannya terkait dengan rukun islam,
dalam hadisnya nabi yang diriwayatkan oleh bukhari bahwa * islam
dibangun diatas lima perkara”

g adle Al Lo alll Jgy 08 Jilgie Al ) Jae o) &e
A gl aaas Gl Al al Y ol sales (,m s ;j@g\ g
(A rsa) Jlan ) o pa s el 5 3N £ 5 350all HB)

yang kemudian oleh generasi ulama’ menyimpulakan bahwa rukun
islam ada lima perkara, menurut syahrur hal ini tidaklah sesuai karena ada
hadis-hadis lainnya yang menjelaskan tentang apa itu Islam (Muhammad
Syahrur, 2002: 21).

1. Memberi makan orang lain adalah sebaik-baiknya amalan islam
(Al-Bukhari No 12.)

A 0 S G A G e o 4l e G
5 ALkl ks 06 58 Ly Gl 2L 4l 4l T

2. Menyebarkan salam adalah sebaik-baiknya amalan islam (Al-
Bukhari No 28).

A O YA fllge AN ) ke o alll de e
1585 Akdall 2alad OB B8 S G A adle 4 T
(SN ) Gl ey e (e e 230

3. Nasihat adalah bagian dati agama/ islam (Al-Bukhati No 85).

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 118



Al Aapalll SRl Glus e A L A JSE Gl
LS A58 agEle (el A0y 5 4l L
Hal ini menjelaskan bahwa Islam itu luas tidak hanya dengan 5
perkara tersebut saja. Secara objektif Syahrur juga menegaskan bahwa
persoalan ritual dan akhlaq kita menta’atinya secara muttasil sedangkan
yang berkaitan dengan fasyr’ kita menta’atinya secara munfasil, dari
keterangan tersebut memberikan pemahaman baru tentang konsep
keta’atan syahrur terhadap rasulullah saw. Ketaatan muttasil sama halnya
keta’atan kita kepada allah tidak pernah putus hal ini seperti shalat, zakat,
puasa dan haji, sedangkan yang munfasil ketaatan yang berbeda ketika
nabi masih hidup dan sesudah nabi wafat dalam artian setelah nabi wafat
kita menta’ati nabi secara metodologi (manhaji) dalam hal metode ijtihad
nnabi saja hal ini bersifat tempotal atau local dan kondisi ini disesuaikan
olen nabi dengan masa nabi hidup (Sahiron Syamuddin, 2003: 407).

IV. Kesimpulan

Muhammad Syahrur merupakan salah satu cendikiawan muslim
yang keilmuannya dan ketertarikannya kepada kajian keislaman membawa
syahrur kedalam penggalian kembali terhadap konsep hadis yang telah
lebih dahulu dikaji da dirumuskan oleh para ulama-ulama hadist. Meski
begitu, Syahrur dengan kegelisahan akademisnya berusaha ingin
membahas lagi konsep sunnah yang dianggap oleh mayoritas muslim
sudah menjadi sakral dan tidak dapat diganggu gugat lagi.

Syahrur berusaha memahami hadis dengan metode lingguistik
dengan menelaah term hadis dan sunnah, adapun metode yang digunakan
yaitu : Pertama, Bahasa merupakan sebuah sistem. Kedua, Bahasa memiliki
hubungan fenomenologis sehingga perubahan bahasa sangat berpengaruh
terthadap konteks pada masa tersebut. Ketiga, Bahwa bahasa memiliki
keterkaitan yang kuat dengan pemikiran.

DAFTAR PUSTAKA

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 119



Atir. Nuruddin .‘“Manbhaj Al-Naqdi Fi Ulumi Al-Hadis. ( Beirut : Dar Al-
Figr, 1997)

Daniel Juned. I/mu Hadss. (Jakarta : Erlangga,2010)
Online (2018). http://ejournal.sunan-ampel.ac.id. Diakses 12 Juli 2018

Syahrur, Muhammad, Iskm dan Imam. trj M.Zaid Su’di. (Yogyakarta :
jendela, 2002).

Syamsudin, Sahiron, etal. Hemmenentika Al-Quran Mazhab  Yogya.
(Yogyakarta : Islamika,2003)

Syamsuddin, Sahiron. Pemikiran Hermenentika Dalam Tradisi Barat Reader.
(Yogyakarta : Lembaga Penelitian UIN Sunan Kalijaga, 2011)

.(Pengantar):  Hermenentika — al-Qur'an  dan  Hadis
(Yogyakarta, Elsaq Press, 2010)

Jurnal At-Tafkir Vol. XI No. 2 Desember 2018 120



