
Jurnal At-Tafkir Vol. XII No. 1 Juni 2019                                                    55 
 

MUHAMMAD SAW PADA PERIODE MEKAH 
 

Heri Firmansyah∗∗∗∗ 
 

ABSTRAK 
Dakwah Rasulullah saw., pada periode Mekah merupakan 
tonggak sejarah bagi penyebaran Islam di seluruh Jazirah 
Arab dan daerah lainnya. Meskipun pada periode ini Islam 
belum begitu menyebar, namun penanaman akidah dan 
karakteristik yang kokoh terhadap para sahabat, plus 
ketabahan dan kesabaran dalam menghadapi tekanan dan 
ancaman dari kaum kafir Quraisy yang begitu dahsyat bisa 
dihadapi dan diambil hikmahnya secara baik, menjadikan 
komunitas Muslim periode awal ini dirasa mampu dan layak 
dalam menyongsong sebuah peradaban baru di permukaan 
bumi. Makalah ini menjelaskan tentang sejarah Rasulullah 
saw pada periode Mekah dengan tinjauan dari berbagai 
aspeknya, seperti ekonomi dan perdagangan, sosial 
kemasyarakatan, kegamaan dan hukum. 

 
Kata Kunci: Muhammad, Mekah, Periode Mekah 

 
Pendahuluan 

Kota Mekah merupakan kota besar yang sangat penting dan 
terkenal di antara kota-kota di negeri Arab, baik karena tradisinya 
maupun karena letak keberadaannya. Mekah merupakan tempat stategis 
karena merupakan jalur perdagangan yang ada di jazirah Arab, 
menghubungkan Yaman di Selatan dan Syiria di Utara. (Abdurrahman: 
1998). Terlebih dengan adanya ka’bah yang menjadi sentral kegiatan 
keagamaan di kawasan jazirah Arab. 

Kota ini tidak dapat dilepaskan dari sejarah Peradaban Islam, 
karena dari sinilah muncul dan berkembangnya eksistensi Islam ke 
seluruh pelosok negeri. Rasulullah SAW lahir di kota Mekah dan 
berusaha untuk membangun fondasi ketauhidan manusia dari kota 
tersebut. Alquran juga untuk pertama kali dan beberapa masa 
berikutnya diturunkan di kota Mekah yang berfungsi sebagai way of the 
life bagi seluruh umat manusia jika ingin hidup dalam rahmatan lil 
a’lamin. Rasanya janggal sekali jika keberadaan kota Mekah dan 

                                                 
∗ Penulis adalah dosen Universitas Islam Negeri Medan, Email: 

herifirmansyah@uinsu.ac.id 



 

56 
 

perjuangan Rasulullah SAW dalam mengislamkan penduduknya keluar 
dari pembahasan sejarah peradaban Islam. 

Karena itulah, sebagai kajian pembuka bagi pembahasan-
pembahasan selanjutnya, Makalah ini berusaha untuk mengungkapkan 
beberapa dimensi kehidupan yang berkaitan tentang kota Mekah pada 
periode Rasulullah SAW. Di mana pembahasannya di mulai dengan 
pemaparan mengenai kondisi Arabiah Pra-Islam, lalu dilanjutkan pada 
pembahasan yang lebih spesifik lagi mengenai kota Mekah Pra-Islam 
dan terakhir tinjaun berbagai aspek tentang kota Mekah setelah 
keberadaan Rasulullah SAW dan penyebaran dakwahnya untuk 
menyeru kepada manusia kepada ketauhidan Allah swt. 

 
Sekilas Tentang Arabiah Pra-Islam 

Bila dilihat dari asal-usul keturunan, penduduk jazirah Arab 
dapat dibagi menjadi dua golongan besar, yaitu: Qahtaniyyun (keturunan 
Qahtan) dan Adnaniyyun (keturunan Ismail bin Ibrahim). Pada mulanya 
bagian utara jazirah Arab diduduki oleh golongan Adnaniyyun dan 
wilayah selatan di huni oleh golongan Qahtaniyyun. Akan tetapi lama 
kelamaan kedua golongan tersebut membaur karena perpindahan dari 
utara ke selatan atau sebaliknya (Philip: 1970). 

Ada perbedaan yang sungguh mencolok dalam bidang-bidang 
tertentu yang terdapat pada masyarakat Arabia dengan masyarakat-
masyarakat di sekitarnya. Mayoritas masyarakat selain Arabia sudah 
menganut monotheisme sementara masyarakat Arabia masih menganut 
polytheisme, masyarkat lain sudah berubah menjadi masyarakat 
agrikultural sementara Arabia adalah masyarakat pengembala, 
masyarakat lain sudah berubah menjadi masyarakat perkotaan 
sementara Arabia adalah daerah perkemahan (M. Lapidus 1993). 
 Hal ini dapat dijelaskan bahwa memang terjadi keterasingan 
masyarakat Arabia dari masyarakat imperium pada masanya, meski 
mereka tentu saja tidak terlepas dari pengaruh imperialis yang 
berkembang pada masa itu. Memang tidak ada batasan yang jelas antara 
wilayah Arabia yang tidak berada di bawah sebuah imperium dengan 
wilayah lain yang memang berada di bawah kekuasaan sebuah 
imperium yang pada saat itu berada di Timur Tengah. 
 Arabia dihubungkan dengan kultur-kultur lain oleh para 
propogandis keliling yang juga adalah para pedagang. Para propogandis 
ini membawa ajaran monotheisme ke dalam masyarakat Arabia. Selain 
itu juga mempengaruhi pandangan mereka terhadap kebutuhan barang-
barang mewah yang telah dikenal pada masyarakat yang relatif lebih 



 

57 
 

maju dari mereka, seperti tekstil, anggur, perhiasan dan berbagai 
macam benda lain. 
 Perdaban Timur Tengah ini mulai merembes ke dalam 
masyarakat Arabia. Tampaknya pola seperti ini sangat umum 
diketemukan dalam masyarakat yang berada di pinggiran sebuah 
imperium. Hubungan ini saling menguntungkan secara sadar ataupun 
tidak sadar. Bagi sebuah imperium mereka merupakan masyarakat yang 
harus ditaklukkan untuk berada di bawah kekuasan politik, meskipun 
hingga Muhammad saw terlahir, ternyata tidak ada imperium yang 
mengusai penuh Arabia secara keseluruhan (M. Lapidus 1993). 
 Tapi disamping itu, ternyata perembesan ini juga membawa 
stratifikasi sosial yang sebelumnya relatif tidak dikenal oleh masyarakat 
Arabia. Seperti keinginan untuk mempunyai harta yang lebih banyak 
dibanding dengan orang lain tumbuh pada masyarakat ini, meski tentu 
saja hal itu merupakan suatu kecenderungan alamiah manusia. 
 
Sekilas kota Mekah Pra-Islam  

Mekah juga dikenali sebagai Bakkah dan terletak di daerah 
Hijaz. Ia dipercayai didirikan dalam pertengahan kurun ke-5 SM. Mula-
mulanya, suku Jurhum menguasainya kemudian suku Khuzaah datang 
dan menaklukinya dan akhirnya suku Quraisy mengusainya. Sejarah 
kota Mekah ini bermula dengan peristiwa Nabi Ibrahim a.s. 
meninggalkan isterinya dan puteranya di lembah yang kering-
kerontang. Beliau merupakan bangsa Kaldani (di Iraq) dan bertutur 
dalam Bahasa Ibrani (Hebrew). Kota Mekah ini juga dikenali sebagai 
Jantung Hati Semenanjung Tanah Arab, mengindikasikan bahwa ia 
merupakan kota terpenting di Arab (Haikal 1990). 

Ada beberapa ciri yang dapat dilekatkan terhadap kota Mekah 
pra-Islam (website www.geocities.com) : 

1. Kedudukannya  yang Strategis. Walaupun ia dikelilingi oleh 
bentangan gunung, namun masih terdapat jalan-jalan keluar menuju ke 
kawasan-kawasan utama di Yaman (Selatan), Palestina dan Syam 
(Utara) dan Pelabuhan Jeddah (Barat). Kedudukan Mekah berada di 
tengah-tengah perjalanan ke wilayah-wilayah ini. Ia seolah-olah menjadi 
sendi perhubungan di antara kawasan-kawasan utama ini. Hal ini 
menyebabkan ia sering dikunjungi oleh pedagang-pedagang Arab baik 
dari Utara atau dari Selatan. 

 2. Ekonomi yang kuat. Mekah merupakan pusat perdagangan di 
kawasan tengah yang bertaraf antarabangsa. Sebabnya, ia mempunyai 
persediaan air dari Telaga Zam-zam yang terkenal. Telaga tersebut 
sebelumnya dikuasai oleh suku Khuza’ah yang kemudian dikuasai oleh 



 

58 
 

kabilah Quraisy. Terdapat satu Majlis Siqayah yang berkuasa penuh atas 
otoritas zamzam, diketuai oleh Abdul Mutalib yang bertugas untuk 
memberikan air kepada pengunjung-pengunjung Haji. Selain itu, 
kedudukannya yang strategis juga menjadikannya objek vital bagi 
berbagai kafilah perdagangan dari Utara ke Selatan. Selain itu, 
kehandalan kabilah Quraisy sendiri dalam bidang perniagaan juga 
memperkokoh ekonomi di Mekah. 

 3. Institusi Sosial. Qusai Bin Kilab telah membentuk Dewan 
Nadwah yang menjadi tempat bermusyawarah bagi para pemimpin-
pemimpin Mekah mengenai masalah-masalah yang mereka hadapi. 
Keberadaannya dapat mempersatukan masyarakat Quraisy yang telah 
lama terpecah belah kepada satu kabilah yang besar dan mulia. Semasa 
pemerintahan Abdul Manaf pula, 15 buah majlis dibentuk di bawah 
Darun Nadwah ini yang berfungsi untuk menjamin keamanan kota 
Mekah dan melindungi jemaah Haji. Di antaranya ialah Majlis Siqayah 
(penyediaan air), Majlis Rifadah (penyediaan makanan), Majlis Sidanah 
(urusan ka’bah), Majlis Asynaq (mahkamah) dan sebagainya. Hal yang 
tidak kalah pentingnnya adalah Mekah tidak dikuasai oleh seorang raja 
pun sehingga terbebas dari pengaruh asing. 

 4. Pasukan atau Tentara. Majlis Unnah (urusan perang) berada di 
bawah Dewan Darun Nadwah dan bertanggungjawab penuh mengenai 
ketenteraan serta menyiapkan senjata perang. Jabatan ini dipegang oleh 
Bani Makhzum. Kewujudan majlis ini menjadikan Mekah dapat 
mempertahankan kedaulatan sepanjang masa walaupun ketika itu 
Roma dan Parsia begitu giat melakukan usaha untuk menguasai 
Semenanjung Tanah Arab. Di Mekah, semua lelaki dijadikan tentera.  

 5. Agama. Pada permulaan, agama yang dianuti oleh masyarakat 
Mekah merupakan agama Allah (kemudiannya digelar Hanif). Agama 
ini dibawa oleh Nabi Ibrahim a.s.. Beliau menyeru masyarakat supaya 
menganuti-Nya dan mengerjakan Haji. Ka’bah telah didirikan atas 
perintah Allah. Ketika suku Khuzaah yang berasal dari Yaman 
mengambilalih pemerintahan Mekah, agama penyembahan berhala 
diperkenalkan. Buktinya, di sekitar Kaabah saja terdapat 360 berhala. 
Berhala-berhala ini kekal sehinggalah dihancurkan oleh umat Islam 
pada tahun 8 Hijrah. Selain itu, terdapat juga agama Yahudi, majusi dan 
sebagianya. 

 6. Prasarana 
Di Mekah, terdapat Pasar Ukadz (Suq-Ukaz) yang terkenal 

dengan kegiatan pesta-pesta perdagangan dan kesusasteraannya. Selain 
itu, terdapat juga Pasar Zul Majaz dan al-Majinah yang mempunyai 
fungsi yang sama. Majlis Siqayah dan Majlis Rifadah juga dibentuk, 



 

59 
 

yang bertugas memberikan air dan makanan secara gratis kepada para 
pengunjung. Selain itu, Ka’bah yang telah dibangun di tengah kota 
Mekah juga menjadi tempat tumpuan bangsa Arab. Ada sebuah 
peraturan tidak tertulis bahwa di sekitar Kabah merupakan kawasan 
haram perang. Bangunan ini telah menjadi pusat ibadat dan pusat 
kebudayaan bagi mereka. 

 
Muhammad Pada Periode Mekah: Tinjauan Terhadap Berbagai 
Aspek 

1. Aspek Ekonomi dan Perdagangan 
Hukum ekonomi dan keuangan menurut ajaran Islam (al-

Ahkam al-Iqtishadiyah wa-Almaliyah) mempunyai bentuk yang sangat 
bervariasi. Keanekaragaman itu terjadi karena bervariasinya kultur serta 
pengetahuan yang melatarbelakangi pikiran penulisnya. Namun 
demikian, secara umum dapat ditegaskan bahwa terminologi al-Ahkam 
al-Iqtishadiyah wa-Almaliyah  dipakai untuk menunjuk kepada pengertian 
hukum (tatanan) yang mengatur sistem ekonomi  dan keuangan 
berkenaan dengan upaya manusia mencukupi kebutuhan, 
meningkatkan taraf hidup, dan mewujudkan kesejahteraan, baik secara 
individu maupun secara kolektif. 

Dalam periode Mekah umat Islam telah mengenal aktifitas 
ekonomi dengan bentuknya yang masih sederhana, seperti 
menggembala binatang ternak, membuat alat rumah tangga atau 
perang, menjadi buruh kasar, atau budak. Sementara golongan 
menengah keatas berdagang. Mereka mengenal aktivitas kewirausahaan 
(www.badilag.net). Semisal Usman bin Affan dan Abu Bakr. Nabi 
Muhammad SAW sendiri pada masa mudanya bekerja sebagai 
pengembala domba dan seorang pengusaha yang menjalankan bisnis 
Khadijah yang kelak menjadi isterinya. 

Namun memang, Kritikan-kritikan tajam Nabi SAW dalam 
sektor perdagangan (seperti masalah riba, penumpukan kekayaan atau 
monopoli, dan lain-lain) terjadi pada periode Madinah. Hal ini tampak 
berkaitan erat dengan kuatnya kaum Yahudi Madinah sebagai pemeran 
penting di lapangan perdagangan. Sementara itu, kaum petani dari 
kalangan Muhajirin dan Anshar sering dirugikan dengan fluktuasi harga 
yang diciptakan oleh orang-orang tertentu dalam sistem pasar. 

Kota Mekah ketika itu merupakan pusat perdagangan, sebagai 
penghubung jalur perekonomian Samudera Hindia (wilayah timur) 
dengan Laut Tengah (wilayah barat). Pada pertengahan kedua dari abad 
ke-enam Masehi, jalan dagang Timur-Barat berpindah dari Teluk 



 

60 
 

Persia-Euphrat di Utara dan Laut Merah-Perlembahan Neil di Selatan, 
ke Yaman–Hijaz–Syria.  Peperangan yang senantiasa terjadi antara 
Byzantin dan Persia membuat jalan Utara tak selamat dan tak 
menguntungkan bagi dagang. Mesir, mungkin juga sebagai akibat dari 
peprangan Byzantin dan Persia, berada dalam kekacauan yang 
mengakibatkan perjalanan dagang melalui perlembahan nil tidak 
menguntungkan pula. 

Dengan berpindahnya perjalanan dagang Timur–Barat ke 
Semenanjung Arabia, Mekah menjadi kota dagang karena letaknya yang 
berada strategis dipertengahan jalur dagang tersebut. Pedagang-
pedagangnya pergi ke Selatan membeli barang-barang yang datang dari 
Timur, yang kemudian mereka bawa ke Utara untuk di jual di Syria 
(Hitti 1970). Dari dagang transit ini, Mekah menjadi kaya. Perdagangan 
di kota ini dipegang oleh suku quraisy dan sebagai orang-orang yang 
berada dan berpengaruh dalam masyarakat pemerintahan Mekah juga 
terletak di tangan mereka. 

Kekuasaan kota Mekah sebenarnya terletak di tangan kaum 
pedagang tinggi. Kaum pedagang tinggi ini, untuk menjaga 
kepentingan – kepetingan mereka mempunyai perasaan dan solidaritas 
kuat yang kelihatan efeknya dalam perlawanan mereka terhadap Nabi 
Muhammad saw, sehingga beliau dan pengikut-pengikutnya terpaksa 
meninggalkan Mekah untuk pergi ke Yasrib. Sebagaimana diketahui 
nabi bukanlah termasuk golongan yang kaya bahkan termasuk dari 
kalangan Quraisy yang keadaan ekonominya sederhana sekali, sehingga 
dia terpaksa mengembalakan kambing guna membantu ekonomi 
pamannya, Abu Thalib. Maka sepeninggal isterinya yang merupakan 
bagian dari pebisnis utama kota Mekah, pendukung dan solidaritas dari 
kaum pedagang tinggi pun melemah. Inilah di antara faktor yang 
menyebabkan hijrahnya rasul ke Yasrib. 

Dari sini dapat dinyatakan bahwa, pada periode awal kekuasaan 
dan imperium ekonomi di kota Mekah tidak dapat dikuasai oleh kaum 
Muslimin karena masih sedikit dan lemahnya mereka saat itu. Hal ini 
terutama disebabkan sebagian besar pengikut Rasulullah saw adalah 
berasal dari golongan rendah, semisal budak dan buruh kasar yang 
tidak memiliki pengaruh besar dalam bidang ekonomi di kota Mekah. 
Sedangkan kebanyakan aristokrat ekonomi kota Mekah semisal Abu 
Sufyan dan Abu Jahl yang memiliki jaringan bisnis kuat, sangat 
membenci dan menentang dakwah yang dilakukan oleh Rasulullah saw. 

Pelemahan ekonomi terhadap umat Islam di kota Mekah 
menampakkan efeknya yang dahsyat saat terjadinya pemboikotan total 



 

61 
 

terhadap keluarga Bani Hasyim dan Bani Abdul Muthalib oleh seluruh 
seluruh suku yang ada di Mekah untuk tidak saling mengawinkan dan 
tidak berjual beli apapun, sehingga pada masa-masa pemboikotan 
tersebut kaum muslimin berada pada titik nadir ekonomi yang teramat 
lemah (Haikal 1990). 

 
2. Aspek Sosial-Kemasyarakatan 

A. Sistem Keluarga Masyarakat Mekah 
Muhammad datang dan ditugaskan untuk menyeru masyarakat 

yang pada umumnya mengenal sistem keluarga patriarkhal yang 
sungguh kental, keluarga mereka terdiri dari ayah, ibu dan anak-
anaknya. Keluarga-keluarga ini bersatu untuk menghasilkan kerjasama 
yang saling menguntungkan yang biasanya berdasarkan nasab yang 
kemudian disebut dengan klan. Masyarakat Mekah lebih tertarik dengan 
sistem kolektifitas dalam beberapa hal termasuk keamanan pribadi. 
Mereka relatif tidak mengenal konsep pribadi. Mereka sangat 
tergantung kepada klan masing-masing. Seorang individu bertanggung 
jawab atas klannya, penganiayaan terhadap seorang anggota klan berarti 
juga penganiayaan terhadap klan. Tidak ada balas dendam pribadi pada 
umumnya, tetapi pembalasan tindak aniaya dilakukan oleh klan. 
Seorang yang tidak bernaung di bawah sebuah klan tidak mendapat 
tempat di Mekah. 

Setiap klan biasanya dipimpin oleh seorang syaikh yang 
dianggap paling bijak, kaya dan banyak berderma. Biasanya setiap 
anggota klan yang ingin bertindak dalam beberapa bidang tertentu 
meminta saran pemimpin klan. Dari beberapa pernyataan ahli-ahli 
sejarah, kami berpendapat bahwa memang orang-orang Arab adalah 
orang yang mempunyai kesetiaan lebih tinggi kepada pemimpinnya 
dibanding dengan orang-orang selain mereka pada saat itu (Asghar 
1980). 

Hukum tentang status keluarga dan pribadi tampaknya sudah 
mengakar kuat dalam masyarakat Mekah, yang berasal dari sistem Arab 
purba (Schacht 1971). Sistem keluarga yang ada pada masyarakat Arab 
hanya berlaku untuk anggota klan.  Hingga diantara klan-klan yang 
terjadi perselisihan biasanya diangkat seorang hakim. Klan yang 
bersengketa tersebut memberikan jaminan untuk menaati keputusan 
sang hakim, baik dengan jaminan materi ataupun dengan janji (Dahlan, 
Ensiklopedi Hukum Islam, 1991) 

Rasulullah saw. tidak bisa berbuat banyak untuk merubah 
keadaan ini ketika beliau berada di Mekah, meski tentu saja dalam 
kalangan intern masyarakat muslim yang pada saat itu masih sangat 



 

62 
 

sedikit sekali, prilaku-prilaku yang tidak sesuai dengan ajaran Islam 
telah mulai ditinggalkan. 

B. Tribalisme dan Sistem Kepemimpinan  
Tribalisme atau paham kesukuan berkembang sangat pesat di 

Jazirah Arab, jauh sebelum kedatangan Islam. Hal ini dapat dipahami 
karena sebagian besar penduduknya adalah masyarakat penggembala 
(pastoral). Mereka berpindah dari satu tempat ke tempat lainnya sesuai 
dengan musim yang terjadi guna mencari tanah yang subur dan daerah 
yang sesuai untuk ditinggali.  Hal ini dilakukan guna memenuhi 
kebutuhan hidup mereka dikarenakan satu lahan atau daerah tidaklah 
cukup untuk memenuhi kebutuhan dan menghadapi empat musim 
yang berbeda. 

Dalam masyarakat Arab, paham tribalisme ini berkaitan erat 
dengan konsep Asabiah atau solidaritas sosial. Solidaritas sosial sangat 
berpengaruh dan mengakar pada masyarakat pengembara, karena 
mereka memiliki corak cara hidup yang khas. Disebabkan oleh 
kebutuhan hidup, mereka harus saling membantu yang terus menerus. 
Lebih-lebih kemiskinan padang pasir mempengaruhi mereka untuk 
tidak terikat kepada tanah kelahiran, sehingga semua negeri atau daerah 
sama dalam pandangan mereka dan tidak ada yang istimewa (Issawi 
1976).  

Orang-orang yang berpindah-pindah ini hidup dalam ikatan 
kelompok kekerabatan, keluarga patriarkal yang terdiri seorang ayah, 
anak laki-lakinya, dan keluarga mereka. Keluarga – keluarga ini 
selanjutnya berkelompok menjadi sebuah klan yang terdiri dari ratusan 
rumah tenda, yang mana secara bersama-sama mereka pindah, memiliki 
padang rumput, dan bertempur sebagai satu kesatuan di medan perang. 
Secara fundamental masing-masing klan merupakan sebuah kesatuan 
yang mandiri (Lapidus 1999). 

Seluruh kesetian terserap oleh kelompok yang bertindak sebagai 
sebuah kolektifitas untuk mempertahankan individu warganya dan 
untuk menghadapi tanggung jawab bersama. Jika seorang warga 
teraniaya, maka klan menuntut balas atas penganiayaan tersebut. Jika 
seseorang melakukan penganiayaan, maka hal itu menjadi tanggung 
jawab klan. Hal ini tampak jelas dengan syair mereka “tolonglah 
saudaramu baik dizolimi atau menzolimi”. Sebagai solidaritas kelompok 
yang disebut asabiyah tersebut, klan badui atau keumuman masyarakat 
Arab memandang dirinya sebuah kebijakan yang penuh dan 
menganggap tidak ada otoritas eksternal. Seorang klan dipimpin oleh 
seorang syaikh yang biasanya dipilih oleh warga klan yang tua-tua dari 



 

63 
 

salah satu keluarga berpengaruh dan ia senantiasa bertindak setelah 
meminta saran-saran mereka (Lapidus 1999). 

Kehidupan dipadang pasir memerlukan perasaaan kesukuaan, 
karena sukuisme itulah yang melindungi keluarga dan warga suatu suku. 
Hal ini disebabkan terutama karena di padang pasir tidak ada 
pemerintah atau suatu badan resmi, yang dapat melindungi rakyat atau 
warga negaranya dari penganiayaan dan tindakan sewenang-wenang 
dari siapa saja. Maka kabilah atau suku itulah yang merupakan suatu 
kesatuan yang mengikat warganya dengan ikatan darah (keturunan) atau 
ikatan kesukuaan. Kabilah atau suku itulah yang berkewajiban 
melindungi warganya, dan melindungi orang-orang yang 
menggabungkan diri atau meminta perlindungan kepadanya (Sya’labi 
2000). 

Struktur serupa ini pula yang yang terdapat dikota Mekah yang 
didomisili oleh suku Quraisy yang terdiri dari beberapa klan atau 
keluarga. Namun di Mekah memiliki sistem atau struktur pemerintahan 
yang lebih spesifik karena distribusi kekuasaan yang dibagi secara 
merata kepada bangsawan Mekah yang mewakili kelompoknya atau 
klannya. Kekuasaan dipegang secara kolektif oleh pemuka-pemuka 
Mekah yang terhimpun didalam sebuah dewan yang disebut Dar an-
Nadwah (Azizi 2000).  

Qushai adalah orang pertama dari bani Ka’ab bin Lu’ay ( 
Quraisy ) yang berhasil meraih kekuasaan dan kepatuhan dari kaumnya, 
setelah merebut kekuasaan tersebut dari bani Khuza’ah. Semua urusan 
penduduk Mekkah dibawah kendalinya tanpa ada campur tangan orang 
lain. Urusan tersebut berupa pengelolaan ka’bah (hijabah), penyediaan 
air minum dan makanan (siqayah dan rifadah) bagi jamaat dari mana-
mana yang berziarah ke ka’bah, nadwah (penyelenggaraan musyawarah) 
dan liwa (urusan pertahanan atau perang) (Al-Husaini 1995).  

Karena pengaruh dari rasa sukuisme yang kuat dan ingin 
memperoleh gengsi kepemimpinan, maka acapkali terjadi peperangan 
antara suatu suku dengan suku lainnya atau antara satu kelompok 
keluarga dengan keluarga lainnya. Permasalahan ini bisa ditimbulkan 
hanya berdasarkan salah seorang saja dari anggota suku yang bertikai 
yang berkembang menjadi pertikaian masal diantara suku dan keluarga 
tersebut. Peperangan-peperangan ini kadangkala dapat terus berlanjut 
hingga sampai beberapa keturunan. 

Sebagai contohnya adalah keluarga Bani Hasyim dan Bani 
Umayyah, yang sebenarnya masih berada dalam satu keturunan yakni 
Abd Manaf. Seperti yang terlihat dalam bagan berikut: 

 



 

64 
 

 
 
 
 
 
  
 
 
 
 

 
 
Mereka terlibat perselisihan panjang mengenai hak siqayah dan 

rifadah. Karena penguasaan akan dua hal yang penting ini Hasyim 
memperoleh kedudukan terhormat dan mulia dikalangan bangsa Arab. 
Ditambah lagi dengan catatan bahwa ia adalah orang pertama yang 
memulai tradisi perjalanan musim dingin dan musim panas. Sehingga 
keluarga mereka memperoleh predikat al-Faidl atau yang memiliki 
keutamaan. Demikian pula dengan anaknya Bani Abdul Muthalib yang 
melakukan untuk pertama kalinya penggalian sumur zam-zam yang 
telah lama terkubur (al-Husaini 1995). 

Hal ini menimbulkan kecemburuan dikalangan Bani Umayyah 
yang merupakan keponakan Hasyim, karena mereka tidak 
mendapatkan kedudukan dan kehormatan yang didapatkan Bani 
Hasyim, padahal mereka sama-sama merupakan keturunan Abd Manaf. 
Mereka merasa hak-haknya dikebiri oleh Hasyim dan keturunannya 
dengan tidak memperoleh bagian dalam pengurusan Siqayah dan rifadah. 
Padahal hak itu diperoleh melalui perjuangan bersama yang direbut dari 
keluarga Bani Abd Dar, antara Hasyim dan Bapak mereka Abd Syams. 
Pertikaian ini menyebabkan Umayyah hijrah ke Syam dan di sana 
menjalankan bisnis perdagangan (Penyusun, Ensiklopedi Islam, 2001). 
Oleh sebab itulah nantinya kita kenal, banyak dari keluarga Bani 
Umayyah yang menjadi pengusaha sukses, sedangkan Bani Hasyim 
menguasai pengaruh kekuasaan dan politik di kota Mekah. 

Perselisihan ini terus berlanjut sampai kedatangan Islam. 
Muhammad bin Abdullah sebagai Rasulullah pembawa risalah Islam, 
dianggap sebagai kemenangan Bani Hasyim. Mereka mendapatkan 
dominasi politik dan pengaruh yang besar atas bangsa Arab. Karena itu 
banyak dari anggota Bani Umayyah yang menjadi penentang utama 
dakwah Rasulullah SAW. Diantaranya adalah Abu Sufyan ayah 
Mu'awiyah, seorang bangsawan Quraisy yang disegani dan dihormati. Ia 

Qushaiy 

Abd Dar Abd Manaf 

Hasyim Abd. Syams
  

muthalib 

Abd 
Muthalib 

Umayyah 

Abu al-Ash Harb Abu Thalib 

aL-Hakam Affan Abu Sufyan 

Mu’awiyah  Utsman Marwan 

Abdullah Abbas 

Ali  Muhammad Abdullah 



 

65 
 

banyak melakukan penentangan dan penindasan terhadap Rasulullah 
dan para pengikutnya. Ia juga salah satu pemimpin pasukan Qurasiy 
dalam memerangi Islam di Perang Badr. Begitu juga dengan anak-
anaknya, Mu'awiyah dan Yazid. Mereka adalah orang-orang yang 
masuk Islam dalam keadaan terpaksa dan memperoleh pengampunan 
pada peristiwa Fathul Mekah.  

Meskipun tampaknya masih perlu pengkajian yang lebih dalam 
mengenai kebenaran akan kaitan antara kontinuitas pertikaian yang 
terjadi antara Bani Hasyim dan Bani Umayyah dengan banyaknya 
keterlibatan keluarga Bani Umayyah dalam usaha penolakan terhadap 
dakwah Rasulullah saw di Mekah, ini dikarenakan terdapat juga 
keluarga Bani Umayyah yang mendukung Rasulullah saw semisal 
Usman, dan terdapat anggota Bani Hasyim dan Bani Abdul Muthalib 
yang menentangnya semisal Abu Lahab, namun hampir dapat 
dipastikan bahwa ikatan kesukuan dalam anggota keluarga amat 
tertancap dengan kuat pada periode awal dakwah Rasulullah saw di 
Mekah. Persaudaran kesukuan dan ikatan darah semacam inilah yang 
berusaha untuk dirubah oleh Rasulullah saw dengan menekankan 
bahwa persaudaraan dan kepemimpinan adalah ditentukan atas akidah 
islamiyah dan siapa yang terbaik dari sisi keimanan, keamanahan dan 
kesanggupan, bukan berdasarkan pada ikatan darah dan kesukuan.  

Tampaknya hal ini teramat sulit dirubah oleh Rasulullah saw 
bukan hanya pada periode awal dakwahnya di Mekah namun pada 
perjalanan agama Islam berikutnya. Meskipun Akidah Islamiyah diakui 
dan telah tertancap dalam setiap dada orang mukmin sebagai pengikat 
erat setiap Muslim, namun karena perebutan kekuasaan dan 
kepemimpinan rela untuk menumpas saudara mukmin lainnya yang 
berbeda klan dan kesukuan dari mereka, seperti yang ditunjukkan dari 
pendirian dinasti Umayyah, Abbasyiah dan dinasti-dinasti lainnya. 

C. Kedudukan Wanita  
Pada umumnya, bukan hanya di Mekah, wanita tidak diberi 

peran signifikan terhadap kehidupan bermasyarakat. Mereka 
diperlakukan tidak seperti wanita pada masa modern ini. Tampaknya 
hal ini merupakan bias dari sistem patriarkhal yang dianut oleh 
masyarakat Arabia, dalam hal ini masyarakat Mekah (Rachman 2001).  
Kemungkinan besar, wanita tidak mendapatkan warisan dari ayahnya. 
Seorang ayah bisa saling bertukar putri dengan ayah lain untuk dinikahi. 
  

Pelecehan terhadap wanita dalam masyarakat Mekah tergambar 
jelas dalam prilaku sosial, pernikahan, pengontrolan harta dan 
pembunuhan bayi perempuan. Dalam pernikahan meskipun mereka 



 

66 
 

mengenal mahar, tapi ternyata sang ayahlah yang menerima mahar 
tersebut, juga bukan merupakan adat yang tidak tercela untuk 
mengawini wanita lalu menceraikannya dan mengawininya kembali 
dengan semena-semena, atau menikahi wanita sebanyak yang mereka 
suka (Nashir 1976). Sedangkan dalam pengontrolan harta, wanita sama 
sekali tidak mempunyai hak. Meskipun harta tersebut merupakan milik 
pribadi si perempuan. Dehumanisasi perempuan yang paling jelas 
tergambar dalam pembunuhan bayi perempuan, karena anggapan 
bahwa mempunyai anak perempuan adalah aib (Esposito 2002).  

Namun tampaknya perlakuan dan pembunuhan tersebut –
seperti yang diungkapkan Esposito dan K. Ali tidaklah berlaku umum 
bagi setiap wanita di kalangan bangsa Arab, hanya terdapat pada kasus 
tertentu dan bagi wanita dari kalangan tertentu saja. Kenyataan 
membuktikan bahwa bangsa Arab terus berkembang biak hingga 
sampai saat ini mengindikasikan bahwa tidak setiap bayi wanita yang 
lahir dibunuh, karena tentu saja yang melahirkan bangsa Arab adalah 
wanita.  

Siti Khadijah sendiri yang merupakan isteri Rasulullah saw tidak 
ada yang menyangkal merupakan seorang bisnisman wanita sukses dan 
kaya yang membangun raksasa bisnis ekspor-impornya sehingga 
mendapatkan kedudukan terhormat dikalangan penduduk kota Mekah. 
dan bahkan mempekerjakan banyak pria untuk menjalankan bisnis 
perdagangannya, termasuk Rasulullah saw (Brocelman 2000). 

 Menurut Marshall Hodgson, di samping kondisi-kondisi di 
atas, ada juga beberapa trend yang berlaku dalam masyarakat wanita 
Mekah, yakni kebiasaan memakai cadar sebagai simbol dari kehormatan 
wanita. Beberapa wanita yang tidak bisa diperlakukan seperti wanita 
lain, atau wanita yang ingin menyatakan dirinya sebagai wanita 
terhormat biasanya memakai cadar sebagai simbol (Hodgson 1974). 

D. Perbudakan 
Memang ada beberapa trend yang sedang dipraktekkan oleh 

mayoritas bangsa diseluruh dunia. Selain polygami, mungkin 
perbudakan adalah hal yang lebih signifikan untuk disebutkan sebagai 
salah satu ciri peradaban manusia pada masa kuno. Baik di Asia,  
maupun Eropa perbudakan adalah hal yang sering ditemui. 

Dalam masyarakat Mekah, seorang yang tidak mempunyai klan 
akan dijadikan budak. Klan yang kalah dalam perang juga akan bernasib 
serupa. Orang-orang yang mempunyai budak berkuasa penuh atas 
tenaga, hidup dan mati seorang budak (Ali 1998). Budak wanita bisa 
diajak tidur oleh tuannya, tanpa memperdulikan hak-hak si wanita 
bahkan ketika ternyata mereka hamil karena hubungan intim tersebut. 



 

67 
 

Anak seorang budak secara otomatis menjadi budak yang dimiliki oleh 
tuan yang memiliki ibu mereka (Sya’labi 1982). 
 
3. Aspek Keagamaan  

Secara umum daerah Arabiah tak terkecuali kota Mekah bila 
ditinjau dari nuansa spiritualitasnya terpengaruh oleh berbagai ajaran, 
diantaranya adalah (www.mediaisnet.org) : 

� animisme, yaitu : kepercayaan setiap benda didiami roh.  
� dinamisme, yaitu : kepercayaan pada daya-daya gaib pada benda 

atau tempat tertentu.  
� fetisisme, yaitu : kepercayaan pada jin-jin yang  bersifat baik 

maupun jahat.  
� hanifisme, yaitu : tendensi monoteistik yang bersifat asketik.  
� serta perbauran komunitas Yahudi dan Kristen yang datang 

pada abad 1 Masehi. Komunitas Yahudi dan Kristen 
berdomisili di Medinah.  

Sebelum Islam, ada keberagaman kepercayaan yang 
berkembang ketika itu, ada yang menyembah berhala. Namun 
kepercayaan yang terkenal adalah penyembahan terhadap berhala 
(paganisme). Penyembahan terhadap berhala itu sendiri mulanya adalah 
kebiasaan dari orang-orang yang pergi keluar kota Mekah, mereka 
selalu membawa batu yang diambil dari sekitar Ka'bah. Mereka 
mensucikan batu dan menyembahnya di mana mereka berada. Lama 
kelamaan, dibuatlah patung yang disembah dan mereka berkeliling 
mengitarinya. Hal ini mereka lakukan karena rasa hormatanya kepada  
Ka'bah. Akhirnya mereka sendiri memindahkan patung itu disekitar 
Ka'bah yang berjumlah mencapai 360 buah. Di antara ke-360an berhala 
itu ada empat buah berhala yang terpenting: (1) Hubal, yang dianggap 
sebagai Dewa yang terbesar, terbuat dari batu akik warna merah, (2) 
Lata, Dewa tertua terletak di Thaif, (3) Uzza, terdapat di bawah Hubal 
dan (4) mant yang terletak di Yasrib. 

Nabi sendiri telah menghancurkan berhala-berhala itu dan 
menganjurkan para sahabat menghancurkannya di mana saja adanya. 
Kaum Muslimin sudah tidak lagi bicara tentang itu sesudah semua yang 
berhubungan dengan pengaruh itu dalam sejarah dan lektur 
dihilangkan. Tetapi apa yang disebutkan dalam Quran dan yang dibawa 
oleh ahli-ahli sejarah dalam abad kedua Hijrah - sesudah kaum 
Muslimin tidak lagi akan tergoda karenanya - menunjukkan, bahwa 
sebelum Islam paganisma dalam bentuknya yang pelbagai macam, 
mempunyai tempat yang tinggi. 



 

68 
 

Di samping itu menunjukkan pula bahwa kekudusan berhala-
berhala itu bertingkat-tingkat adanya. Setiap kabilah atau suku 
mempunyai patung sendiri sebagai pusat penyembahan. Sesembahan-
sesembahan zaman jahiliah inipun berbeda-beda pula antara sebutan 
shanam (patung), wathan (berhala) dan nushub. Shanam ialah dalam 
bentuk manusia dibuat dari logam atau kayu, Wathan demikian juga 
dibuat dari batu, sedang nushub adalah batu karang tanpa suatu bentuk 
tertentu. Beberapa kabilah melakukan cara-cara ibadahnya sendiri-
sendiri. Mereka beranggapan batu karang itu berasal dari langit 
meskipun agaknya itu adalah batu kawah atau yang serupa itu.  

Di antara berhala-berhala yang baik buatannya agaknya yang 
berasal dari Yaman. Hal ini tidak mengherankan. Kemajuan peradaban 
mereka tidak dikenal di Hijaz, Najd atau di Kinda. Sayang sekali, buku-
buku tentang berhala ini tidak melukiskan secara terperinci bentuk-
bentuk berhala itu, kecuali tentang Hubal yang dibuat dari batu akik 
dalam bentuk manusia, dan bahwa lengannya pernah rusak dan oleh 
orang-orang Quraisy diganti dengan lengan dari emas. Hubal ini ialah 
dewa orang Arab yang paling besar dan diletakkan dalam Ka'bah di 
Mekah. Orang-orang dari semua penjuru jazirah datang berziarah ke 
tempat itu. 

Ada pendapat lain juga yang mengatakan bahwa ajaran 
penyembahan terhadap berhala ini dibawa oleh 'Amar bin Luhay al-
Khuza'i, orang pertama sekali yang membawa patung ke Ka'bah. Luhay 
membawa patung itu dari penduduk  Syam yang menyembah berhala 
dan ia menganggap hal itu sebagai sesuatu yang baik  dan benar. Sebab 
menurutnya Syam adalah tempat para Nabi dan Rasul dan tempat 
turunnya Kitab, maka kemudian ia meminta satu patung untuk dibawa 
pulang ke Mekah dan diletakkan di Ka'bah patung itu diberi nama 
Hubal. Luhay sendiri terkenal sebagai orang yang suka melakukan 
kebaikan dan suka menolong orang lain. Sehingga orang Arab 
menganggapnya sebagai ulama besar dan wali yang disegani, Dan 
semua ajaranya diikuti oleh banyak orang. Orang Hijaz juga banyak 
yang mengikuti ajaran ini Karena mereka manganggap bahwa, orang 
Arab adalah pengawas Ka'bah dan penduduk tanah suci (Mufrodi 
1997). 

Tradisi keagamaan bangsa Arab terhadap penyembahan 
berhala yang diciptakan oleh Luhay ini kemudian menjadi kepercayaan 
mayoritas kepercayaan orang Arab. Sementara orang mengira apa yang 
dibuat Luhay adalah sesuatu yang baru dan baik serta tidak merubah 
ajaran Nabi Ibrahim. Di antara ekspresi dari aktualisasi penyembahan 
berhala tersebut adalah (Haikal 1990): 



 

69 
 

1. Mereka mengelilingi berhala sambil membaca mantra, meminta 
pertolongan dari segala kesulitan dan berdoa untuk memenuhi 
segala keinginan mereka. 

2. Menunaikan ibadah haji dengan mengelilingi Ka'bah dan berhala 
sambil menunduk dan sujud dihadapannya tanpa berbusana. 

3. Memberikan korban berupa penyembelihan hewan piaraan. 
4. Memberi sajian makanan dan minuman yang khusus untuk 

disuguhkan kepada berhala, sebagai rasa syukur atas keberhasilan 
panennya. 

5. Bernazar untuk menyembelih hewan atau memberikan sajian jika 
keinginannya terwujud. 

Tetapi adapula yang masih menganut agama Masehi dan 
Yahudi. Agama Masehi ini banyak dianut oleh penduduk yang banyak 
berasal dari Yaman, Najran dan Syam. Sedangkan agama Yahudi 
banyak dianut oleh para imigran dari Yasrib. Di samping itu ada pula 
agama Majusi yang dianut oleh orang Persia.  

Hamka menambahkan ada juga yang menganut agama Nabi 
Ibrahim, yang menurutnya kepercayaan terhadap agama Nabi Ibrahim 
itu dapat dibagi dua: Pertama, tetap menganut apa yang diterimanya dari 
Nabi Ibrahim, tidak dirubahnya. Kedua, ajaranya ditambah dengan 
beberapa tambahan namun ajarannya tetap dinamai juga dengan agama 
Nabi Ibrahim (Hamka 1987). 

Tidak cukup dengan berhala-berhala besar itu saja buat orang-
orang Arab guna menyampaikan sembahyang dan memberikan kurban-
kurban, tetapi kebanyakan mereka itu mempunyai pula patung-patung 
dan berhala-berhala dalam rumah masing-masing. Mereka mengelilingi 
patungnya itu ketika akan keluar atau sesudah kembali pulang, dan 
dibawanya pula dalam perjalanan bila patung itu mengijinkan ia 
bepergian. Semua patung itu, baik yang ada dalam Ka'bah atau yang ada 
di sekelilingnya, begitu juga yang ada di semua penjuru negeri Arab atau 
kabilah-kabilah dianggap sebagai perantara antara penganutnya dengan 
dewa besar. Mereka beranggapan penyembahannya kepada dewa-dewa 
itu sebagai pendekatan kepada Tuhan dan menyembah kepada Tuhan 
sudah mereka lupakan karena telah menyembah berhala-berhala itu. 

Meskipun Yaman mempunyai peradaban yang paling tinggi di 
antara seluruh jazirah Arab, yang disebabkan oleh kesuburan negerinya 
serta pengaturan pengairannya yang baik, namun ia tidak menjadi pusat 
perhatian negeri-negeri sahara yang terbentang luas itu, juga tidak 
menjadi pusat keagamaan mereka. Tetapi yang menjadi pusat adalah 
Mekah dengan Ka'bah sebagai rumah Ismail (Hitti 1970). Ke tempat itu 



 

70 
 

orang berkunjung dan ke tempat itu pula orang melepaskan pandang. 
Bulan-bulan suci sangat dipelihara melebihi tempat lain. 

Oleh karena itu, dan sebagai markas perdagangan jazirah Arab 
yang istimewa karena letaknya yang strategis, Mekah dianggap sebagai 
ibukota seluruh jazirah. Kemudian takdirpun menghendaki pula ia 
menjadi tanah kelahiran Nabi Muhammad, dan dengan demikian ia 
menjadi sasaran pandangan dunia sepanjang zaman. Ka'bah tetap 
disucikan dan suku Quraisy masih menempati kedudukan yang tinggi, 
sekalipun mereka semua tetap sebagai orang-orang Badwi yang kasar 
sejak berabad-abad lamanya.  

 Salah satu dari tradisi masyarakat Arab yang juga merupakan 
sikap keberagamaan adalah bila seseorang hendak mengambil sesuatu 
keputusan, maka ia berlindung dan memohon kepada bantuan 
mangkuk undian, lalu undian itupun dilakukan. Jika yang keluar adalah 
yang bertuliskan "ya", maka ia berangkat dan sebaliknya jika yang 
keluar "tidak", maka keberangkatannya dibatalkan (al-Mubarak 1997). 

Selain itu, yang patut kita sebutkan disini adalah bahwa 
masyarakat Mekah menyepakati diadakannya masa haram, masa ini 
dikhususkan untuk beribadah tahunan, menziarahi Ka’bah. Hal ini 
memberikan keuntungan bagi para pedagang Mekah, karena selain 
menjadi tempat ibadah tahunan, juga menjadi sarana perdagangan. 
Selain itu ternyata masa haram ini dipergunakan untuk menyelesaikan 
persengketaan antara klan. 

Pada saat kondisi keberagamaan yang seperti itulah kemudian 
nabi Muhammad muncul dengan membawa sebuah ajaran baru bagi 
Masyarakat Mekah. Ajaran baru tersebut tentu saja tidak mendapatkan 
penerimaan yang baik di Mekah. Muhammad harus berjuang ekstra 
keras untuk mendakwakan ajaran yang beliau emban tersebut. Sala satu 
faktor mereka berat untuk menganut agama Islam yang dibawa oleh 
Muhammad, sebab mereka beranggapan bahwa hal itu akan 
meruntuhkan tradisi-tradisi mereka dan dasar-dasar kehidupan mereka, 
khususnya dalam bidang keagamaan. 
 
4. Aspek Intelektual 

Pada waktu Islam diturunkan, bangsa Arab dikenal dengan 
sebutan “kaum jahili”. Kaum Quraisy penduduk Mekah sebagai 
bangsawan di kalangan bangsa Arab hanya memiliki 17 orang yang 
pandai tulis baca. Suku Aus dan Khajraz yang merupakan mayoritas 
dari penduduk Yastrib (Madinah), hanya memiliki 11 orang yang 
pandai membaca (Amin 1965). Hal ini menyebabkan bangsa Arab 
sedikit sekali mengenal ilmu pengetahuan dan kepandaian lain. 



 

71 
 

Keistimewaan mereka hanyalah ketinggian dalam bidang syair-syair 
Jahili yang disebarkan secara hafalan. Agama warisan Nabi Ibrahim as 
dan Nabi Ismail as hanya tinggal bekas-bekasnya yang telah 
diselewengkan (Susanto 2003). 

Pada bidang imu pengetahuan, Rasulullah memberikan 
perhatiannya yang besar, terutama dalam periode awal peletakkan dasar 
keimanan dan ketauhidan bagi umat Islam, yakni masyarakat kota 
Mekah. Hal ini di samping untuk memudahkan beliau dalam 
membimbing masyarakat keluar dari kebejatan moral sebagaimana 
misinya untuk membumikan akhlak mulia, juga ajaran Islam sendiri 
amat menjunjung tinggi kegiatan dan semangat mengembangkan 
intelektualitas diri, demi untuk kemashlahatan kehidupan manusia. 

Dalam hal ini Rasulullah memberikan contoh revolusioner 
bagaimana seharusnya mengembangkan ilmu. Beliau mendapatkan dan 
meletakkan hal-hal yang akan menjadi landasan dasar bagi usahanya 
dalam mengembangkan intelektual umat Islam, di antaranya : 

1. Wahyu pertama yang diterima Rasul berbunyi “اقرأ” bacalah. Hal ini 
mendorong orang untuk memperhatikan fenomena alam, 
mengetahui sunnatullah yang menguasai segala peristiwa alam, dan 
mengambil kesimpulan tentang hakikat yang terletak di balik 
kenyataan yang empiris. Perintah ini pada hakikatnya adalah 
pancangan dan pemberantasan buta huruf, suatu tindakan awal 
yang membebaskan umat manusia dari ketidaktahuan (Shihab 
2006). Membaca dan memahami merupakan pintu bagi 
pengembangan ilmu. Dengan membaca manusia bisa memahami 
rangkaian huruf dan lebih dari itu, bisa memahami firman-firman 
Allah yang tergelar di alam maya ini. 

2. Bangsa Arab adalah bangsa yang kuat hafalannya, sedangkan 
hafalan merupakan salah satu alat untuk pengembangan ilmu. Oleh 
karena itu, Nabi saw tetap memanfaatkan keistimewaan daya ingat 
bangsa Arab. Mereka disuruh menghafal Alquran dengan sungguh-
sungguh sehingga mereka dapat menghafal secara otentik dan utuh. 
Allah swt memang telah mengungkapkan bahwa Dialah penjaga 
Alquran, dan salah satu cara dalam penjagaannya adalah dengan 
banyaknya penghafal Alquran secara utuh pada setiap generasi. 
Dengan cara ini seandainya ada usaha untuk menghancurkan, 
Alquran dapat ditulis kembali tanpa ada sedikitpun yang berubah 
dari aslinya (al-Mubarak 1997). 

3. Nabi membuat tradisi baru yaitu dengan mencatat dan menulis 
pada Sesuatu yang dianggap perlu, dalam hal ini tentu saja 
pencatatan Alquran. Semua sahabat yang pandai membaca dan 



 

72 
 

menulis diangkat menjadi juru tulis untuk mencatat semua wahyu 
yang turun pada benda-benda yang dapat ditulis seperti kulit, tulang 
pelepah kurma dan lain-lain. Selain mencatat untuk nabi banyak 
sahabat yang membuat catatan untuk dirinya sendiri. Di samping 
itu sahabat juga ada yang mencatat hadis-hadis nabi. Adanya dua 
sumber ajaran Islam yakni Alquran dan Hadis yang harus ditulis 
dan dihafal sehingga keorisinalan dan keotentikannya dapat dijaga 
terus mendorong generasi awal dari kalangan sahabat bersungguh-
sungguh dalam mementingkan kepentingan baca-tulis. Para 
tawanan perang Badar, yang mampu tulis baca dapat membebaskan 
diri dengan mengajarkan sejumlah 10 orang (Hasan 1979). 

4. Dengan dorongan dan bimbingan Rasulullah saw telah tumbuh 
tempat yang dapat dikatakan cikal bakal madrasah atau sekolah 
pertama Islam sebagai tempat latihan baca-tulis dan juga pengajaran 
tentang pengetahuan keagamaan. Sekolah tersebut bernama Dar al-
Arqam, bertempat di rumah seorang sahabat yang bernama Arqam. 
Di sinilah Rasulullah saw membangun tradisi keilmuan masa awal 
dan membina intelektual para sahabat dalam kaitannya dengan 
ajaran Islam juga mengenai baca tulis. Lalu tradisi ini dilanjutkan 
pada periode Madinah dengan membangun kuttab di emperan 
mesjid Nabawi setelah kehijrahan beliau ke kota tersebut. Kuttab 
itu terus berlanjut dari generasi ke generasi sehingga pada abad II 
Hijriah hampir di setiap daerah di dunia Islam memilikinya dan 
umat Islam menjadi umat yang memasyarakatkan kepandaian baca 
tulis (yunus 1996). Rasulullah saw juga mengirimkan dua orang 
sebagai perwakilannya atas permintaan kaum anshor untuk menjadi 
guru bagi masyarakat kota Yastrib (Madinah) sebelum kedatangan 
beliau ke tempat tersebut yakni, Mus’ab bin Umayr dan Ibn Ummi 
Maktum. Mereka mengajarkan tentang ajaran Islam beserta 
Alquran dari rumah ke rumah para pengikut Rasulullah saw yang 
nantinya akan menjadi pendukung setianya di kota Madinah 
(Chaudri 1999). 

5. Alquran merupakan sumber inti ilmu pengetahuan, karena Alquran 
memuat: 1). Kisah umat-umat terdahulu. 2). Segala macam hukum 
dasar: Perkawinan, perdara, pidana, perniagaan, juga berbagai 
perundang-undangan seperti politik, ekonomi dan sosial, meskipun 
masih dalam bentuknya yang umum dan tidak mendetail. 3). Sifat-
sifat Allah swt seperti I’lm, Qudrah, Iradah, Wahdaniyyah dan lain 
sebagainya. Dan jalan untuk mengetahui sifat-sifat-Nya tersebut 
adalah dengan mempergunakan cara mengaja manusia untuk 
memperhatikan, menelaah dan mempelajari alam semesta seperti 



 

73 
 

banyak ayat yang tersebar di dalam Alquran, salah satunya adalah 
surah al-Imran ayat 191 yang memerintahkan manusia untuk 
mengkaji tentang kejadian langit dan bumi dan peredaran waktu 
siang dan malam. 

Dengan landasan-landasan ini, Rasul mulai membangun jiwa 
umat Islam. Rasulullah saw membimbing terlebih dahulu para sahabat 
untuk beriman dan berilmu. Rasul mengajak sahabat-sahabat untuk 
mempercayai Allah Yang Maha Esa, tidak syirik, berakhlak mulia, dapat 
dipercaya, jujur dan sekaligus berilmu. Rasul selalalu mengajak dan 
membimbing para sahabat hingga mendapatkan pemahaman yang 
benar pada ajaran Islam, karena beliau senantiasa menyampaikan dan 
menjelaskan setiap wahyu yang diturunkan Allah swt kepada beliau. 

Mula-mula tempat pertemuan majlis ilmu antara Rasul dan 
sahabatnya berada di rumah Rasul sendiri, lalu kemudian dengan 
berbagai pertimbangan tempatnya pun dipindahkan di rumah salah 
seorang sahabat bernama Arqam di luar kota Mekah, yang disebut Dar 
al-Arqam. Di sinilah Rasulullah saw berdakwah, membimbing dan 
membina umat Islam awal, sehingga –seperti yang telah dijelaskan- 
tempat tersebut dapat dianggap sebagai Lembaga Pendidikan Pertama 
yang didirikan Rasulullah saw. 

Pada tempat itu Rasul mengajak para sahabat untuk menghafal, 
memahami dan mengamalkan isi ayat-ayat Alquran yang sudah turun, 
selanjutnya menyuruh sahabat yang pandai menulis untuk 
menuliskannya dalam berbagai bahan material. Tentang kepandaian 
menulis ayat-ayat Alquran, Ahmad Amin menyatakan Rasul menyuruh 
para sahabat untuk membuat huruf. Menurutnya, dalam salah satu 
riwayat, Ali bin Abi Thalib disuruh membuat huruf dengan mencontoh 
dari huruf bangsa Himyar. Mulai usaha itu umat Islam sudah mengarah 
kepada kepandaian tulis baca (Amin 1972). 
5. Aspek Hukum 

Sebagaimana dimaklumi, organisasi dan institusi politik yang 
diakui dan dipatuhi oleh masyarakat dalam sebuah daerah atau Negara 
mutlak harus ada, demi keberlangsungan hukum dan menjaga 
fungsinya sebagai pengikat bagi seluruh interaksi sosial dalam 
masyarakat tersebut yang harus dipatuhi secara bersama. Institusi atau 
organisasi tersebut selain berfungsi untuk membuat hukum dan 
peraturan yang tetap dan mengikat juga sebagai pengawal terhadap 
peraturan dan hukum yang ditetapkan dan disetujui secara bersama 
oleh anggota masyarakat tersebut demi kelangsungan hidup yang lebih 
aman, terjamin dan tenteram. 



 

74 
 

Karena itulah ketiadaan institusi hukum yang berkuasa penuh 
atas masyarakat Mekah mengakibatkan ketiadaan sistem hukum yang 
dianut dan berlaku secara universal. Ketiadaan hukum ini tentu saja 
mengakibatkan ketiadaan peradilan tetap. Tapi meskipun demikian, 
tidak mesti lantas hukum pribadi berlaku pada masyarakat Mekah. 

Dalam menyelesaikan persengketaan, biasanya hakim yang 
diangkat memutuskan berdasarkan sunnah atau tradisi yang sudah 
berlaku di kalangan mereka dan dianggap dapat diterima oleh seluruh 
masyarakat. Sistem sunnah sangat kental dalam masyarakat Mekah, 
dengan begitu dapat dipastikan bahwa seorang hakim yang ditunjuk 
adalah orang yang menguasai dengan baik sunnah-sunnah yang berlaku di 
kalangan mereka. Keputusan akhir hakim ini bukan saja menjadi 
keputusan untuk kedua belah klan yang bersengketa, akan tetapi juga 
akan menjadi acuan bagi mereka yang bersengketa pada kemudian hari. 
Dengan begitu posisi hakim ini bukan hanya sebagai pemutus perkara 
tapi juga merupakan penfasir terhadap hukum yang berlaku bagi 
masyarakat (Schacht 1971). 

Pada periode Mekah ini, aspek hukum belum banyak tersentuh 
oleh dakwah Rasulullah SAW, karena pada fase ini dakwah lebih 
menitik beratkan pada masalah ketauhidan, sedangkan hal-hal yang 
berkaitan dengan berbagai hukum yang menyentuh setiap aspek 
kehidupan manusia belum banyak disentuh oleh wahyu keRasulan. Jadi 
hukum yang berlaku di kota Mekah masih banyak yang berasal dari 
tradisi bangsa  Arab sendiri khusunya penduduk Mekah dan belum 
banyak berubah. Rasulullah SAW sendiri pada fase Mekah ini tidak 
bertindak sebagai hakim yang menyelesaikan setiap permasalahan dan 
persengketaan, kecuali ketika terjadinya perselisihan mengenai 
permasalahan peletakan hajar al-aswad. 

 Hal ini juga didasarkan pada kenyataan bahwa di kota Mekah 
keadaan Rasulullah SAW dan para pengikutnya termasuk kaum yang 
lemah dan tidak berpengaruh, meskipun setelah Islamnya Umar bin al-
Khattab dan Hamzah bin Abdul Muthalib, dua tokoh berpengaruh di 
kalangan penduduk kota Mekah, sehingga tidak dapat merubah hukum 
yang telah ada dengan menyesuaikannya sesuai dengan ajaran yang 
dibawa oleh Rasulullah SAW. 
 
Penutup 

Rasulullah saw. datang untuk menyebarkan sebuah tatanan baru 
kehidupan sosial pada masyarakat yang tidak mempunyai acuan dan 
norma-norma yang tetap selain dari tradisi yang terus berjalan di 
kalangan mereka. Sistem keluarga, fenomena-fenomena politis, 



 

75 
 

ekonomi, sosial merupakan contoh dan bukti bagaimana masyarakat 
Mekah pada masa Rasulullah saw merupakan sebuah masyarakat yang 
hanya mempunyai tatanan sosial dan tatanan hukum yang hanya 
berdasarkan pada modifikasi hukum oleh aristokrat-aristokarat Mekah 
saja. 

Perjuangan dakwah yang begitu keras dilakukan oleh Rasulullah 
SAW untuk merubah sistem dan stratifikasi sosial yang tidak berpihak 
kepada rakyat kecil dan kaum proletar dengan menyerukan semangat 
dan tindakan egaliterian hanya mendapatkan respon positif dari 
kalangan rakyat tertindas tersebut yang memang merasa diuntungkan 
dan mendapatkan keadilan di tengah-tengah masyarakat, namun tidak 
untuk kalangan para pembesar dan kaum aristokrasi yang selama ini 
mendapatkan keuntungan yang banyak dengan sebuah sistem yang 
telah lama berjalan di kota Mekah. 

Usaha-usaha yang dilaksanakan oleh nabi Muhammad untuk 
membangun sebuah tatanan sosial yang baru berdasarkan prinsip 
keadilan dan kesetaraan status diantara manusia dan tatanan politik 
yang disebut dengan ummah yang memiliki sikap senasib 
sepenanggungan tidak berjalan dengan efektif. Usaha-usaha ini 
kemudian mengundang serangan balik dari para kalangan masyarakat 
Mekah, khususnya kalangan aristokrat. Pada akhirnya serangan gencar 
yang dilakukan oleh para penentang ajaran Rasulullah SAW 
memaksanya untuk pindah ketempat yang lebih kondusif demi 
kelangsungan agama dan risalah yang diperjuangkannya yakni ke Kota 
Madinah. 



 

76 
 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Ali, K. A Study  Of Islamaic History. Delhi: Idarah Adabiyat Delli, 1980. 
al-Mubarak, Shafiyurrahman. Sirah Nabawiyah, terj. A. Mas'udi. Jakarta: 

Pustaka al-Kausar, 1997. 
Amin, Ahmad. Dhuha al-Islam, Juz I. Kairo : Maktabah an-Nahdah, 

1972. 
____________ Fajr al-Islam. Kairo : Maktabah al-Nahdah, 1965. 
 
Ashgar, Engineer Ali. The Original And Development Of Islam. New Delhi: 

Sangam Press, 1980. 
Asy-Syarqoni, Abdurrahamn, Muhammad Sang Pembebas, terj. Ilyas Siraj. 

Yokyakarta: Pustaka Pelajar, 1998. 
 
Azizi, A. Gaffar. Berpolitik Untuk Agama, Misi Islam, Kristen dan Yahudi 

tentang Politik, terj. Ilyas Siraj. Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 
2000. 

Brockelmann, Carl. History of The Islamic People. London : Routledge & 
Kegan Paul, 1990. 

Chaudhri, Abdul Ghafur. Muhammad The Educator of Mankind. Delhi : 
Adam Publisher & Distributors, 1999. 

Dahlan, Abdul Azis, et. al, Ensiklopedi Hukum Islam,  jil. IV. Jakarta; 
Ichtiar Baru van Hoeven, 1999. 

Esposito, John. L., Ensiklopedi Dunia Islam Modern, terj Eva, jil. IV. 
Mizan; Bandung, 2002. 

H.M.H. Al-Hamid Al-Husaini, Riwayat Kehidupan Nabi Besar Muhammad 
s.a.w. Jakarta: Yayasan  Al-Hamidy, 1995. 

Haikal, Muhammad Husein, Sejarah Hidup Nabi Muhammad. Jakarta; 
Lintera Antar Nusa, 2003. 

Hamka, Sejarah Umat Islam, Cet  VII. Jakarta: Bulan Bintang, 1987. 
Hasan, Hasan Ibrahim. Tarikh al-Islam, Jild I. Kairo: Maktabah al-

Nahdah al-Misriyah, 1979. 
Hodgson, Marshall. The Venture Of Islam. Chicago: Chichago University 

Press,  1974. 
Issawi, Charles. Pilihan Dari Muqaddimah Bin Khaldun, Filasafat Islam 

Tentang Sejarah, Cet. II. Jakarta: PT. Tintamas, 1976. 
Lapidus, Ira M. Sejarah Sosial Umat Islam, Bagian Kesatu dan Kedua, terj. 

Ghufron Masadi, A. Cet. I. Jakarta: PT. RajaGrafindo, 
1999.  

 



 

77 
 

____________ A History Of Islamic Societies. Cambridge: Cambridge 
Universty Press, 1993. 

Mubarak, Shafiyurrahman, Sirah Nabawiyah, terj. A. Mas'udi . Jakarta: 
Pustaka al-Kausar, 1997. 

Mufrodi, Ali, Islam di Kawasan Kebudayaan Arab . Jakarta: Logos, 1997. 
Mufrodi, Ali. Islam di Kawasan Kebudayaan Arab. Jakarta: Logos, 1997.  
Nashir, Abdul, Polygami Ditinjau Dari Segi Agama, Sosial Dan Perundang-

undangan, terj. Chadijah.  Jakarta; Bulan Bintang, 1976. 
Philip K. Hitti, History of The Arabs. Lake Champlain, The New York 

Publisher, 1970. 
Rachman, Budhy Munawwar. Islam Pluralis. Jakarta; Paramadina, 2001. 
Schacht, Joseph, An Introduction To Islamic Law. Inggris: Oxford Press, 

1971. 
Shihab, M. Quraish. Wawasan Alquran, Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai 

Pesoalan Umat. Bandung : Mizan, 2006. 
Susanto, Musyrifah. Sejarah Islam Klasik, Perkembangan Ilmu Pengetahuan 

Islam. Jakarta: Prenada Media, 2003. 
Syalabi, Ahmad. Islam DalamTimbangan,, terj. Abu Laila. Bandung: 

Ma’arif, 1982. 
_____________ Sejarah dan Kebudayaan Islam, terj.oleh Mukhtar Yahya 

dan M. Sanusi Latief. Jakarta: Mutiara Sumber Widya, 2000. 
Tim Penyusun Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jild V, cet. Ke-IX. 

PT Ichtiar Baru van Hoeve, Jakarta: 2001. 
www.badilag.net,  
www.geocities.com 
www.mediaisnet.org 
Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam, Dirasah Islamiyah II. Jakarta: PT. 

RajaGrafindo, 2002. 
Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1996. 
 


