
 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 105                 
 

Vol. 3 No. 1, Juni 2020 
E-ISSN 2622-7606, P-ISSN 2622-7606 
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.

php/bukhari/index 

 
 

FIQH AL-HADITS: 

 Perspektif Metodologis dalam Memahami Hadis Nabi 

 

Zul Ikromi 
UIN Sultan Syarif Kasim Riau Jl. Soebrantas Panam Km. 15 No. 155 Kec. 

Tampan, Pekanbaru, Riau, Indonesia 

Email: ekramy_86@yahoo.com 

 

 

 

 

Abstract  

The trend of  interpretations on Islamic texts from the Qur’an and hadiths has 

been increasing at the present time. but these understandings leading up to create 

polemics in the community. The case triggered by some religious circles who  at 

the end explained religious sources with some limitations, either caused by 

insufficient understandings or misleadings in interpreting the refferences.  This 

paper aims to reveal  the appropriate method of understanding hadiths which is 

closer to  the intention of the Speaker, due to the fact that there has been a very 

long time interval between us - as recipients of the  information - with the owner 

of the text. The research also investigates the language used and the background 

situations of the hadiths. Therefore, an apppropriate methodological perspective 

is  pivotal to understand the hadiths more comprehensively.  This paper is a 

library research advantaging primarily from the book of  fiqh al-Hadith using 

content analyses approach. The aim is to find out  appropriate methods or 

formulas  in understanding the traditions of the Prophet Muhammad to bring the 

prophetic messages for bettter understandings and practices. 

Keyword:  Fiqh al-Hadith, Perspective, Methodology, Hadith 

 

Abstrak 

Akhir-akhir ini banyak sekali bermunculan pemahaman keagamaan yang memunculkan 

polemik di tengah masyarakat, kasus tersebut dipicu oleh sebagian kalangan 

agamamawan yang pada zahirnya menyampaikan teks-teks suci dari al-Quran dan hadis, 

namun pemahaman terhadap teks tersebut sepertinya kurang tepat. Sebagai wahyu kedua 

setelah al-Quran, hadis Nabi Muhammad SAW berfungsi sebagai penjelas 

kandungannya. Sehingga, al-Quran sangat ‘memerlukan’ hadis ketimbang sebaliknya. 

Tulisan ini ingin mengungkap seperti apa saja metode dan prinsip-prinsip dasar yang 

kiranya tepat agar pemahaman terhadap hadis itu lebih dekat kepada apa yang 

dimaksudkan oleh penuturnya. Sebab, terdapat interval waktu yang sangat panjang 

antara kita -sebagai penerima informasi- dengan pemilik teks, berikut juga bahasa yang 

digunakan dan latar belakang ia diucapkan. Karenanya, diperlukan perspektif 

metodologis yang benar agar hadis yang diucap maupun yang diperbuat dan segala hal 

yang disetujui oleh Nabi bisa dipahami dengan baik. Untuk tujuan itu, tulisan ini 

berbasis riset kepustakaan seputar referensi fiqh al-Hadits dengan menggunakan analisa 

DOI: http:dx.doi.org/10.32505/al-bukhari.v3i1.1534 
Submitted: 2020-05-22 | Revised: 2020-05-05| Accepted: 2020-05-05 

 



FIQH AL-HADITS  

106  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

isi (content analysis) sehingga bisa ditemukan beberapa kaedah atau rumus yang tepat 

dalam memahami hadis-hadis Nabi Muhammad SAW agar pesan-pesan kenabian itu bisa 

dimengerti dengan baik dan diamalkan dengan benar.  

Kata Kunci: Fiqh al-Hadits, Perspektif, Metodologis, Hadis 

 

Pendahuluan 

Sebagai sumber kedua 

dalam hierarki hukum Islam, 

hadis-hadis Nabi Muhammad 

SAW. menjadi sangat diperlukan 

dalam memahami al-Quran 

secara baik. Begitu juga, dintara 

salah satu fungsinya, hadis Nabi 

bisa menjelaskan hal-hal yang 

ternyata belum disebutkan secara 

spesifik dalam al-Quran. Sebagai 

contoh awal, dewasa ini muncul 

pemahaman yang nushusi 

(tekstual) terhadap hadis Nabi, 

hukum fhotograpi misalnya, atau 

kecendrungan mengharamkan 

demokrasi dan keaktifan 

perempuan dalam lembaga 

perwakilan rakyat, berikut juga 

pemahaman seputar konsep 

khilafah dari salah satu 

perkumpulan islam.
1
 

                                                           
1
Organisasi Islam yang dimaksud 

adalah Hizbut Tahrir Indonesia (disingkat HTI) 

yang dicabut status badan hukumnya oleh 

Pemerintah Republik Indonesia pada 19 Juli 

2017. Sumber: 

https://id.wikipedia.org/wiki/Pembubaran_Hizbu

t_Tahrir_Indonesia 

Demi untuk menjaga 

kesempurnaan agama ini dari 

pemahaman yang menyimpang 

dan interpretasi yang keliru 

maka diperlukan nazhar 

(penelitian yang mendalam) 

terhadap hadis-hadis tersebut 

dengan menggunakan kaidah-

kaidah yang telah teruji.  

Kaidah-kaidah tersebut 

diambil dari telah dipakai oleh 

sahabat sebagai generasi terbaik 

yang menyaksikan segala hal 

seputar turunnya syari’at ini 

sekalipun pada masa itu ilmu 

untuk memahami maksud hadis-

hadis Nabi belum termodifikasi 

laiknya sekarang. Masalahnya 

dewasa ini, muncul 

penyimpangan-penyimpangan 

pemahaman, di antaranya 

disebabkan jauhnya masa 

kenabian dengan waktu hidup 

kita hari ini, ditambah pula 

dengan ketidakmengertian 

dengan bahasa penutur, yaitu 

bahasa arab. Maka, uraian 

https://id.wikipedia.org/wiki/Pembubaran_Hizbut_Tahrir_Indonesia
https://id.wikipedia.org/wiki/Pembubaran_Hizbut_Tahrir_Indonesia


 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 107                                 
  

terhadap kaidah-kaidah 

pemahaman menjadi sangat 

penting agar ajaran agama ini 

terjaga. Jika tidak demikian, 

besar kemungkinan akan muncul 

anggapan bahwa hadis-hadis 

Nabi itu ditinggalkan karena 

dianggap tidak relevan. 

Lalu, apa saja hal-hal 

yang menjadi persoalan jika 

kaidah-kaidah pemahaman hadis 

itu tidak diterapkan?. Dalam 

artikel ini penulis ingin 

mengemukakan bahwa 

setidaknya ada tiga masalah 

besar yang menjadi tantangan 

dalam memahami hadis nabi 

Muhammad SAW. Pertama, 

Penyimpangan dan distorsi 

(tahrif) yang datang dari sikap 

ekstrim  yang cenderung jauh 

dari jalan tengah (moderasi) 

yang merupakan salah satu ciri 

agama ini dan dari kelapangan 

yang merupakan identitasnya, 

yakni al-hanafiyyah as-samhah 

atau jalan lurus yang lapang dan 

juga dari kemudahan yang 

menjadi sifat berbagai kewajiban 

syariat ini. Itulah ghuluw (sikap 

berlebih-lebihan) yang telah 

membinasakan ahlu al-kitab 

sebelum kita, yakni mereka yang 

berlebih-lebihan dalam aqidah, 

ibadah, dan perilakunya
2
. 

Kedua, manipulasi atau 

pemalsuan yang dilakukan oleh 

orang-orang sesat untuk dimasukkan 

ke dalam tubuh hadis nabawi ini 

atau melekatkan padanya berbagai 

hal yang diada-adakan, yang pada 

hakikatnya bertentangan dengan 

watak aslinya, tak dapat diterima 

oleh aqidah maupun syariatnya, 

bahkan tidak dikehendaki sama 

sekali oleh ushul (pokok-pokok 

ajaran ) dan furu'nya (cabang-

cabangnya)
3
. 

Adapun yang ketiga, cara 

penafsiran yang serampangan serta 

dapat merusak hakikat agama Islam, 

menyelewengkan konsep-konsepnya 

dan mencoba mengurangi 

integritasnya, yairu dengan cara 

menghilangkan berbagai hukum dan 

ajaran dari batang tubuhnya, 

sebagaiman dari sisi yang lain, 

orang-orang sesat tertentu berusaha 

memasukkan hal-hal asing ke 

                                                           
2Yusuf al-Qardhawi, Kaifa Nata`amal 

Ma`a as-Sunnah an-Nabawiyyah, (Mesir: Daar 

asy-Syuruq, 2008), 36-37. 
3Yusuf Qardhawi, Op.cit, 38. 



FIQH AL-HADITS  

108  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

dalamnya atau mengundurkan apa 

yang seharusnya dimajukan serta 

memajukan apa yang seharusnya 

diundurkan. Penafsiran yang buruk 

serta pemahaman yang lemah dan 

keliru ini merupakan ciri orang-

orang jahil yang tidak mengerti 

Islam dan tidak mampu meresapi 

jiwa atau semangarnya. Mereka ini 

juga tidak mampu melihat hakikat-

hakikatnya dengan mata hati 

mereka, sebabnya ialah karena 

mereka tidak memiliki pijakan yang 

kuat dalam ilmu atau dalam upaya 

mencari kebenaran, sehingga 

mampu mencegah mereka dari 

kesesatan dan penyelewengan dalam 

pemahaman, atau menghalangi 

mereka dari tindakan meninggalkan 

hal-hal yang muhkamat, kemudian 

mengikuti yang mutasyabihat. Hal 

ini mereka lakukan demi mengikuti 

hawa nafsu yang menyesatkan 

manusia dari jalan Allah SWT. 

Demikianlah ta'wil 

(penafsiran) dari orang-orang yang 

meskipun mengenakan pakaian 

ulama serta menampilkan diri 

dengan berbagai gelar orang-orang 

bijak, namun sebenarnya mereka 

adalah orang-orang jahil. Keadaan 

seperti inilah yang harus dihadapi 

dengan sikap waspada dan hati-hati, 

serta dengan meletakkan aturan-

aturan yang ketat dalam usaha 

pencegalannya
4
.  

Melalui tulisan ini penulis 

bermaksud  mengemukakan 

beberapa perspektif metodologis 

untuk memahami hadis-hadis Nabi 

Muhammad SAW agar terhindar 

dari berbagai penafsiran yang 

menyimpang
5
. 

Penafsiran yang 

menyimpang ini bisa jadi 

disebabkan oleh takwilan orang-

orang yang tidak mengerti (  تأويل

 atau menangkis upaya ,(الجاهلين

golongan yang berupaya menihilkan 

ajaran islam (انتحال المبطلين) dan 

meluruskan penyimpangan kaum 

ektrimis, baik ektrim kanan maupun 

ektrim kiri (تحريف الغالين). 

Fiqh al-Hadits 

Fiqh al-Hadits berasal 

dari dua kata yaitu fiqh dan al-

Hadits. Fiqh berasal dari kata   فقهه

 yang artinya secara – يفقهههه  فق هههها

bahasa adalah mengerti atau 

                                                           
4Ibid., 
5Bustamin, M. Isa H.A. Salam, 

Metodologi Kritik Hadis, (Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2004), 97. 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 109                                 
  

faham akan sesuatu
6
. Sedangkan 

secara istilah adalah mengetahui 

hukum-hukum syara’ yang 

bersifat amaliah yang diambil 

dari dalil-dalil yang terperinci
7
. 

Adapun al-Hadits berasal dari 

kata حددددد  -يحددددد  -حددددد  ثا yang 

artinya secara bahasa adalah 

baru
8
, dan secara istilah adalah 

sesuatu yang dihubungkan 

kepada Nabi s.a.w. dari 

perkataan, perbuatan, penetapan 

dan sifatnya
9
.  

Adapun pengertian Fiqh 

al-Hadits dalam artian sebagai 

sebuah ilmu maka ada beberapa 

defenisi dari sementara pakar, 

diantaranya adalah al-Qadhi 

‘Iyadh, ia mendefenisikan fiqh 

al-Hadits: 

استخراج الحكم والأحكام من نصوصه 
ومعانيه، وجلاء مشكل ألفاظه على 

                                                           
6Abu al-Husain Ahmad Ibn Faris Ibn 

Zakaria, Mu’jam Maqayiis al-Lughah, (Beirut: 

Dar Ihya’ at-Turats al-Arabi, 1422 H), 794 
7Abdul Wahab Ibn Ali Taj al-Din al-

Subki, Jam’u al-Jawami’, (Beirut: Dar Ibn 

Hazm, 2011), 209 
8al-Fairuzabadi, al-Qamus al-Muhith, 

(Cairo, Muassasah ar-Risalah: 2005), fashl haa. 
9
Muhammad Nur al-Din ‘Itrh, Manhaj 

al-Naqdi fi Ulum al-Hadits, (Dar al-Fikr: 1997, 

26. 

أحسن تأو لها، ووِفق مختلفها على 
 الوجوه المفصلة تنز لها10

‘’ usaha untuk mengeluarkan 

hukum-hukum dan makna 

yang terkandung dari teks 

hadis dalam bentuk 

penafsiran yang baik sesuai 

bentuk-bentuk yang telah 

dirincikan metodenya’’ 

Menurut at-Thiybi, fiqh al-

Hadits adalah: 

هو ما تضمنه متن الح  ث من 
 الأحكام والآداب المستنبطة11

‘’usaha untuk mengeluarkan 

kandungan matan hadis baik 

dari sisi hukum ataupun adab-

adabnya’’ 

Sedangkan Imam Ibnu Hajar 

al-‘Asqalani menjelaskan 

maknanya: 

استنباط معاني الح  ث و استخراج 
   لطائفه و أحكامه12

 

‘’upaya mengeluarkan makna, 

intisari dan hukum-hukum 

yang terkandung dari sebuah 

hadis’’ 
 

Dari tiga pengertian yang 

dikemukan oleh beberapa pakar 

                                                           
10al-Qadhi ‘Iyadh, al-Ilma’ ila 

ma’rifati Ushuli al-Fiqh (t.t.) 5. 
11al-Thiiybi, al-Khulashah fi Ushul al-

Fiqh (t.p:t.t), 62. 
12

 Ibn Hajar al-Asqalani, Fathu al- 

Bari fi Syarhi Shahih al-Bukhari (Cairo, Dar al-

Hadis : 2005), 111. 



FIQH AL-HADITS  

110  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

tersebut dapat disimpulkan 

bahwa fiqh al-Hadits adalah 

salah satu aspek ilmu yang 

mempelajari dan berupaya 

memahami Hadits-hadits Nabi 

dengan baik. Dimaksudkan 

dengan baik adalah mampu 

menangkap pesan-pesan 

keagamaan sebagai sesuatu yang 

dikehendaki oleh Nabi (murad 

al-Nabi). 

Istilah  fiqh al-

hadits pertama kali dimasukkan 

dalam pembahasan kitab ilmu 

hadis pada abad ke-4 Hijriyah. 

Tepatnya pada karya Imam Al-

Hakim An-Naisaburi (w. 405 H) 

dalam kitabnya yang berjudul 

Ma’rifatu ‘Ulum Al-Hadits. Di 

dalamnya, disebutkan 

bahwa fiqh al-hadits merupakan 

buah daripada ilmu hadis dan 

merupakan tonggaknya syariat 

Islam.  

 Hemat penulis, fiqh al-

Hadits ini adalah sekumpulan 

teori-teori yang dirumuskan dari 

pelbagai referensi syarah 

(komentar) terhadap hadis-hadis 

Nabi. Jadi, secara tidak langsung 

syarah hadis adalah fiqh al-

Hadits itu sendiri walau syarah-

syarah hadis tersebut secara 

spesifik tidak menyebutnya 

sebagai fiqh al-Hadits. Sebab, 

kegiatan syarah hadis adalah  

penjelasan kesahihan dan 

kecacatan sanad dan matan 

hadis, menjelaskan makna-

maknanya dan mengeluarkan 

hukum dan hikmah yang 

terkandung  darinya
13

 

 

Beberapa Prinsip Dasar dalam 

Memahami Hadis Nabi 

Dalam upaya mulia 

untuk memahami hadis Nabi 

Muhammad SAW dengan baik 

dan benar, maka ada beberapa 

langkah atau prinsip dasar  - 

yang dalam hal ini penulis 

menyebutnya sebagai sebuah 

perspektif metodologis - yang 

harus terpenuhi dalam 

memahami hadis-hadis Nabi, 

diantaranya yaitu: 

 

A. Memastikan Legalitas Sebuah 

Hadis 

                                                           
13

Mujiono Nurkholis, Metodologi 

Syarah Hadist, (Bandung: Fasygil Grup, 2003), 

3. 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 111                                 
  

 Hadits sebagai sumber 

hukum kedua setelah Al-Qur`an 

tentunya memiliki kedudukan, 

fungsi dan peranan yang sangat 

penting di dalam Islam. 

Terhadap Alquran, ia berfungsi 

sebagai penjelas (bayan), 

pengurai (tafshil),  pengkhusus 

bagi yang  umum (takshsis), 

pembatas bagi yang mutlak 

(taqyid), fungsi konfirmatif 

(ta’kid), atau pemberi tambahan 

bagi yang hal-hal yang tidak 

secara eksplisist dituturkan oleh 

Alquran.
14

 

 Akan tetapi, bilamana 

Al-Quran diturunkan kepada 

Nabi Muhammad secara ‘utuh 

benar’ sejak semula sampai 

akhir, dan ditransmisi 

pembacaannya sejak mulai dari 

wacana lisan sampai wacana 

tertulis secara mutawatir, maka 

hadis tidaklah demikian halnya. 

Sejak awal meskipun tuntutan 

mengikuti teladan dan ketaatan 

terhadap Rasulullah berulang-

ulang diserukan Alquran di 

                                                           
14Lihat Abdul Wahhab Khallaf, ilmu 

ushul fiqh, (Jakarta: Al-Majelis al-A`ala al-

Indonesia li al-Da`wah al-Islamyah,1972), 39-

40. 

pelbagai ayat-ayatnya, 

kontroversi sekitar pencatatan 

hadis serta pola periwayatannya 

telah muncul. Hal ini 

berimplikasi pada tingkat 

otentisitas hadis yang secara 

resmi baru terkodifikasi pada 

abad kedua Hijriyah, yang dalam 

proses pengkodifikasiannya pun 

tidak lepas dari berbagai 

persoalan yang melanda kaum 

muslimin: pertaruhan sosial-

budaya, agama, politik, dan 

berbagai kepentingan lainnya.  

Oleh sebab itu, sangat 

penting bagi seorang muslim 

untuk bersikap hati-hati ketika 

menggunakan sebuah hadis yang 

dijadikannya sebagai dalil atas 

suatu makna, nilai atau kasus 

tertentu. Pada hakikatnya, 

merupakan sebuah kewajiban 

bagi setiap ilmuwan untuk 

mengandalkan sumber-sumber 

yang otentik saja dan 

melepaskan diri dari hadis-hadis 

yang lemah, munkar, maudhu 

dan yang  tidak ada asalnya. 

Hadis-hadis seperti itu selama 

ini mengisi banyak dari buku-

buku di bidang pengetahuan 



FIQH AL-HADITS  

112  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

keagarnaan bercampur-aduk 

dengan hadis-hadis lain yang 

berpredikat shahih ataupun 

hasan dengan tanpa pemisahan 

antara keduanya, serta yang 

maqbul (diterima) dan yang 

mardud (tertolak). Sebagian 

orang memang sering terkelabui 

oleh kemasyhuran suatu hadis, 

kemudian karena seringnya ia 

dikutip dalam buku- buku 

ataupun dalam ucapan-ucapan, 

lalu itu menjadi sebuah 

pelegalan terhadap 

penerimaannya
15

.  

Oleh sebab itu, sebuah 

hadits perlu untuk diteliti 

kebenarannya. Karena, seperti 

diketahui bahwa berita atau 

informasi apapun, apalagi bila 

dituturkan secara lisan, bisa 

terjadi perubahan-perubahan 

baik disengaja atau tidak oleh 

para pembawa berita atau para 

periwayatnya. Jadi, pentingnya 

penelitian hadis terletak pada 

kenyataan bahwa hadis 

merupakan informasi tentang 

Nabi yang terjadi pada masa 

                                                           
15Yusuf al-Qardhawi, Kaifa Nata`amal 

Ma`a as-Sunnah an-Nabawiyyah, (Mesir: Daar 

asy-Syuruq, 2008), 84-85 

lampau. Kegiatan penilaian 

(penelitian) informasi tentang 

Nabi SAW (hadis) dapat 

dilakukan pada dua segi. 

Pertama, menilai sumber 

informasi, dalam hal ini adalah 

para periwayat (al-ruwât) mulai 

dari mukharrij sampai ke Nabi 

yang membentuk suatu 

rangkaian yang disebut sanad. 

Penilaian diarahkan pada sisi 

ketercelaan (jarh) dan 

keterpujian (ta‘dil) pribadi para 

periwayat itu dengan 

menggunakan teori-teori yang 

dikemukakan oleh para ahli jarh 

wa ta‘dil. Kedua, menilai isi 

atau informasi yang dibawa oleh 

sumber-sumber tadi yang dalam 

hal ini disebut matan hadis. 

Tujuan penilaian ini adalah 

selain untuk mengetahui 

validitasnya, juga untuk 

menghilangkan kompleksitas 

atau kesulitan-kesulitan yang 

ada, seperti terdapatnya 

pertentangan dengan prinsip-

prinsip umum baik agama 

ataupun nalar, serta 

menghilangkan kontradiksi baik 

dalam suatu matan maupun di 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 113                                 
  

antara matan-matan yang 

setema.  

 Secara garis besar, hadis 

terdiri dari dua unsur pokok 

yaitu sanad  dan matan.  Karena 

itu, penelitian hadis meliputi 

sanad dan matan. Penelitian 

sanad lazim disebut dengan 

istilah naqd al-sanad (kritik 

sanad) atau al-naqd al-khariji 

(kritik eksternal), sedang 

peneletian matan lazim disebut 

dengan istilah naqd al-matn 

(kritik matan) atau al-naqd al-

dakhili (kritik internal). Ulama 

hadis telah menjelaskan kaidah 

dan metodologinya. Untuk 

kaidah kritik sanad, tingkat 

akurasinya sangat tinggi, sedang 

untuk kritik matan, tampak 

masih diperlukan pengembangan 

sejalan dengan perkembangan 

pengetahuan
16

.  

 Berkenaan dengan 

pentingnya sanad, dapat 

dikatakan bahwa pada 

kenyataannya tidaklah setiap 

sanad yang terdapat pada suatu 

                                                           
16Lihat M. Syuhudi Ismail, Metodologi 

Peneltian Hadis Nabi, (Jakarta: Bulan Bintang, 

1992), 23. 

hadis itu terhindar dari keadaan 

yang meragukan. Hal itu dapat 

dimaklumi sebab orang-orang 

yang terlibat dalam periwayatan 

hadis (yakni rawi yang terdapat 

pada sanad), selain banyak 

jumlahnya, juga sangat 

bervariasi kualitas pribadi dan 

kapasitas intelektualnya.  

Hadis dengan kualitas 

terbaik kita kenal dengan nama 

hadis shahih. Hadis shahih 

mestilah mengandung lima hal 

yang harus dipenuhi, yaitu : 

sanad bersambung, periwayat 

bersifat adil, periwayat dhabith, 

dalam hadis tidak terdapat 

kejanggalan (syudzudz), dan 

dalam hadis itu tidak terdapat 

cacat (‘illat). Kelima unsur 

inilah yang merupakan kaidah 

kesahihan yang harus dijadikan 

pegangan dalam penelitian 

hadis
17

.   

 

B. Menerapkan Pola 

Pemahaman Yang Benar 

Terhadap Sebuah Hadis 

                                                           
17Muhammad `Ajjaj al-Khatib, Ushul 

al-Hadits: Ulumuhu wa Mushthalahuhu, 

(Beirut:Dar al-Fikr, 1975), 301-302. 



FIQH AL-HADITS  

114  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

Kekeliruan terhadap 

pemahaman hadits adalah 

merupakan suatu kesalahan yang 

sangat fatal. Oleh sebab itu, 

penting sekali untuk memahami 

dengan benar nash-nash yang 

berasal dari Nabi SAW sesuai 

dengan pengertian bahasa (Arab) 

dan dalam rangka konteks hadis 

(dalalah bahasa) tersebut serta 

sebab wurud (diucapkannya) 

oleh beliau. Juga dalam 

kaitannya dengan nash-nash al-

Quran dan Sunnah yang lain dan 

dalam kerangka prinsip-prinsip 

umum serta tujuan-tujuan 

universal Islam. Semua itu, 

tanpa mengabaikan keharusan 

memilah antara hadis yang 

diucapkan demi penyampaian 

risalah (misi Nabi SAW), dan 

yang bukan untuk itu. Atau 

dengan kata lain, antara Sunnah 

yang dimaksudkan untuk tasyri’ 

(penetapan hukum agama) dan 

yang bukan untuk itu. Dan juga 

antara tasyri’ yang memiliki sifat 

umum dan permanent, dengan 

yang bersifat khusus atau 

sementara. Sebab,di antara 

”penyakit” terburuk dalam 

pemahaman sunnah, adalah 

pencampuradukan antara bagian 

yang satu dengan bagian yang 

lainnya
18

. 

 

C. Memastikan Teks Hadis 

Tidak Bertentangan Dengan 

Nash yang Lebih Kuat 

 

Sumber ajaran (hukum) 

Islam adadua yakni al-Qur’an 

dan al-Hadits. Al-Qur’an telah 

menjadi kesepakatan umat Islam 

tidak ada keraguan padanya baik 

dari kandungan maupun proses 

penulisannyadalam mushaf. 

Sedangkan haditsbaru pada masa 

khalifah Umar bin Abdul Aziz 

(yakni tahun 99 H) dengan 

memerintahkan gubernur 

Madinah Abu Bakar bin 

Muhammad bin Amer bin Ham 

untuk menulis kitab hadits dari 

pada penghafal hadits sekitar 

tahun100 H. Selain kepada 

gubernur Madinah,khalifah 

Umar bin Abdul Aziz 

jugamemerintahkan kepada Abu 

Bakar Muhammad bin Muslim 

bin Ubadilah binShibah az-Zuhri 

                                                           
18Yusuf  Qardhawi, Op. cit, 44 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 115                                 
  

untuk melakukanpembukuan 

hadits. 

Setelah generasi az-

Zuhri. Pembukuan hadits 

dilanjutkan oleh Ibnu Juraij(w. 

150 H), ar-Rabi’ bin Shabih (w. 

160H), dan masih banyak lagi 

ulama lainnya.Penulisan pada 

generasi ini belummengalami 

penyempurnaan. 

Penyempurnaanpembukuaan 

hadits dilakukanpada masa 

pemerintahan Bani 

Abbasiyah.Kemudian 

dilanjutkan lebih telitioleh 

imam-imam ahli hadits, seperti 

ImamBukhari, Muslim, 

Tirmidzi, Nasai, AbuDawud, 

Ibnu Majjah, dan lain-lain. 

Dikarenakan jauhnya 

penulisandan pembukuaan 

Hadits dari zaman nabi serta 

munculnya pertentanganpolitik 

menjadi munculnya 

berbagaimacam kualitas hadits. 

Oleh karena itu perlu bagi kita 

untuk meneliti ada atau tidaknya 

pertentangan antara hadits 

dengan dalil atau nash yang 

lebih kuat. 

Dalam mengambil 

sebuah hukum, Memastikan 

bahwa nash tersebut tidak 

bertentangan dengan nash 

lainnya yang lebih kuat 

kedudukannya, baik yang 

berasal dari al-Quran, atau 

hadis-hadis lain yang lebih 

banyak jumlahnya, atau lebih 

shahih darinya, atau lebih 

sejalan dengan ushul. Dan juga 

tidak dianggap berlawanan 

dengan nash yang lebih layak 

dengan hikmah tasyri’, atau 

berbagai tujuan umum syariat 

yang dinilai telah mencapai 

tingkat qath’iy karena 

disimpulkan bukan hanya dari 

satu atau dua nash saja, tetapi 

dari sekumpulan nash yang 

setelah digabungkan satu sama 

lain mendatangkan keyakinan 

serta kepastian tentang tsubutnya 

(atau keberadaanynya sebagai 

nash)
19

. 

 

D. Memahami Metode 

Mengurai Ta`arud Zhahir 

Sebuah Hadis 

 

                                                           
19Ibid., 45 



FIQH AL-HADITS  

116  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

1. Pengertian Taarudh Hadis 

Secara etimologi, 

ta’arudh terbentuk dari kata 

dasar ‘aradha yang berarti 

menghalangi, mencegah, atau 

membandingi. Adapun kata 

i’tirada berarti mencegah atau 

menghalangi.Sehingga ta’arud 

berarti saling mencegah, saling 

menentang atau saling 

menghalangi.
20

 

Secara terminologi 

ta’arud menurut al-Asnawi: 

“Berbandingnya dua hal 

(perkara), dimana masing-

masing pernyataannya saling 

bertentangan.” Wahbah az-

Zuhaili mendefenisikan ta’arud 

sebagai salah satu dari dua dalil 

yang menghendaki hukum yang 

berbeda dari hukum yang 

dikehendaki dalil lain”. Definisi 

lainnya diantaranya 

dikemukakan oleh Amir 

Syarifudin menakrifkan ta’arudh 

dengan berlawanannya dua dalil 

hukum yang salah satu diantara 

dua dalil itu meniadakan hukum 

                                                           
20Firdaus, Ushul Fiqh: Metode 

Mengkaji dan Memahami Hukum Islam Secar 

Komprehensip, (Jakarta: Zikrul Hakim, 2004), 

188. 

yang ditunjuk oleh dalil 

lainnya.
21

 

Dari definisi di atas dapat 

disimpulkan bahwa ta’arudu al-

hadits adalah dua hadits (atau 

lebih) yang secara lahiriah 

tampak bertentangan (karena 

saling mencegah) dalam 

pernyataannya. 

 

2. Hakikat dan Syarat 

Ta’arudh Hadits 

Ulama ahli ushul, seperti 

Abdul Wahab Khalaf, Wahbah 

Zuhaili dan Muhammad Abu 

Zahrah menyatakan bahwa pada 

hakikatnya tidak ada 

pertentangan dalam kalam Allah 

SWT dan Rasul-Nya SAW. Oleh 

sebab itu, adanya anggapan 

ta’arud antara dua atau beberapa 

dalil hanyalah dalam pandangan 

mujtahid, bukan pada 

hakekatnya atau dengan kata lain 

hanya sebatas zhahiri atau 

lahiriyah saja yang terlintas di 

pikiran manusia. Abu Zahrah 

menambahkan, selain faktor 

lahiriyahnya, terjadinya taarudh 

                                                           
21Amir Syarifudin, Ushul Fiqh jilid I, 

(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), 204. 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 117                                 
  

ini terjadi karena kesulitan 

mengkompromikan dua dalil, 

atau kesalahan anggapan 

terhadap satu dalil yang 

sebetulnya bukan dalil. 

Keberadaan ta’arud pada 

hakekatnya tidak mungkin nyata 

dalam hukum syariat karena hal 

itu akan menyebabkan tanaqudh 

(saling merusak), dan tanaqudh 

itu sendiri adalah muhal bagi 

syar’i, karena itu merupakan 

tanda kelemahan. Selain itu, 

hanya ada satu Syari’ Yang 

Maha Bijaksana sehingga tidak 

memungkinkan ada hukum yang 

ditetapkan-Nya bertentangan 

mengenai perkara yang sama 

dalam suatu waktu.
22

 

Syarat-syarat ta’arudh, 

seperti yang dijelaskan oleh Dr. 

Muhammad Wafaa sebagai 

berikut: 

a. Hukum yang ditetapkan 

oleh kedua dalil tersebut 

saling berlawanan, seperti 

halal dan haram, wajib 

dengan tidak wajib, 

                                                           
22M. Abu Zahrah. Ushul al-Fiqh. 

(Mesir: t.p., t.th.), hlm. 309. Lihat juga M. Abdul 

Wahab Khallaf, Ushul al-Fiqh, (Kuwait: Dar al-

Ilm, 1978), 230. 

menetapkan dengan 

meniadakan. Karena bila 

tidak saling berlawanan, 

maka tidak ada 

pertentangan. 

b. Obyek (tempat) kedua 

hukum yang saling 

bertentangan tersebut sama. 

Apabila obyeknya berbeda, 

maka tidak ada 

pertentangan. Seperti 

mengenai akad nikah. 

Nikah menyebabkan boleh 

(halal)-nya menggauli istri 

dan melarang (haram) 

menggauli ibu si istri. 

Dalam hal ini tidak ada 

pertentangan antar dua 

hukum yang saling 

berlawanan. Karena orang 

yang menerima hukum 

halal dan haram berbeda. 

c. Masa atau waktu 

berlakunya hukum saling 

bertentangan tersebut sama. 

Karena mungkin saja 

terdapat dua ketentuan 

hukum yang saling 

bertentangan dalam obyek 

yang sama, namun masa 

atau waktunya berbeda. 



FIQH AL-HADITS  

118  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

Seperti, khamr dihalalkan 

pada masa permulaan 

Islam, namun kemudian 

diharamkan. Begitu juga 

dihalalkannya menggauli 

istri sebelum dan sesudah 

masa menstruasi (haid) dan 

diharamkan menggaulinya 

pada masa menstruasi. 

d. Hubungan kedua dalil yang 

saling bertentangan 

tersebut sama. Karena 

mungkin saja dua hukum 

yang saling bertentangan 

tersebut sama dalam obyek 

dan masa, namun 

hubungannya berbeda. 

Seperti halalnya menggauli 

istri bagi suami dan 

haramnya menggauli istri 

tersebut bagi laki-laki lain 

selain suaminya. 

e. Kedudukan (tingkatan) 

kedua dalil yang saling 

bertentangan tersebut sama, 

baik dari segi asalnya 

maupun petunjuk dalilnya. 

Pengertian taarudh adillah 

secara singkat oleh Abdul 

Wahab Khalaf di atas 

seakan menunjukkan 

bahwa syarat -taarudh 

adalah tingkatan kedua 

dalil yang saling 

bertentangan tersebut sama, 

baik dari segi asalnya 

maupun petunjuk dalilnya. 

Tidak ada pertentangan 

antara al-Qur’an dengan 

hadis ahad, karena dari segi 

asal (tsubut)-nya Al-Qur’an 

adalah qath’i sedang hadith 

ahad dzanni. Begitu juga, 

tidak ada pertentangan 

antara hadits mutawatir 

dengan hadits ahad, hadits 

mutawatir harus lebih 

diutamakan
23

. 

 

Oleh karenanya tidak 

mungkin suatu hadis shahih 

kandungannya bertentangan 

dengan hadis shahih lain, apalagi 

dengan ayat al-Quran yang 

muhkamat, yang berisi 

keterangan-keterangan yang 

jelas dan pasti. Dengan 

demikian, menurut Yusuf 

Qardhawi, menjadi kewajiban 

setiap muslim untuk men-

                                                           
23Muhammad Wafaa, Ta'arud al-

Adillati al-Syar'iyati min al-Kitabi wa al-Sunnati 

wa al-Tarjihu Bainaha, h. 9. 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 119                                 
  

tawaqquf-kan hadis yang 

dilihatnya bertentangan dengan 

ayat al-Quran yang muhkam, 

selama tidak ada penafsiran yang 

dapat diterima
24

. 

Sebelum mengkaji matan 

hadis yang tampak bertentangan 

ini, yang perlu diperhatikan 

adalah memperhatikan masing-

masing matan dengan prinsip 

kritik matan yang dipegangi oleh 

jumhur ulama. Jika tidak sesuai 

dengan kriteria kritik matannya, 

maka bisa dipastikan untuk 

menolak isi matan tersebut 

(mardud)
25

. 

 

3. Memahami Alur 

Penyelesaian  Terhadap 

Hadis yang Tampak 

Bertentangan 

                                                           
24Suryadi, Metode Kontemporer 

Memahami Hadis Nabi, (Yogyakarta: Sukses 

Offset, 2008), 138. 
25Prinsip pokok kritik matan jumhur 

ulama: (1) Tidak bertentangan dengan al-Quran; 

(2)Tidak bertentangan dengan hadis 

mutawatir/hadis ahad yang lebih kuat; (3)Tidak 

bertentangan dengan pokok ajaran Islam; 

(4)Tidak bertentangan dengan sunnatullah; 

(5)Tidak bertentangan dengan fakta sejarah yang 

shahih; (6) Tidak bertentangan dengan indera, 

akal, kebenaran ilmiah atau sanagt sulit 

diinterpretasikan secara rasional. Lihat Suryadi 

dan Muhammad Alfatih Suryadilaga, 

Metodologi Penelitian Hadis, (Yogyakarta: TH 

Press, 2009), 146. 

Mula-mula sudah barang 

tentu hadis-hadis yang tampak 

bertentangan tersebut haruslah 

setema. Dengan demikian yang 

dimaksud akan semakin jelas 

dan satu sama lain tidak 

bertentangan. Sebagai langkah 

pertama meodenya adalah jam’u, 

lalu dilakukan tarjih, baru 

kemudian dengan naskh. Jika 

masih belum menemukan solusi, 

maka dilakukan solusi akhir 

yaitu tawaqquf (membiarkan 

tanpa komentar) 

a. Jam’u atau Kompromi  

terhadap Hadis-Hadis 

yang Kontradiktif. 

Salah satu hal penting 

untuk sunnah dengan baik 

adalah menyesuaikan hadis-

hadis yang tampak bertentangan 

serta menggabungkan antara  

hadis satu dengan hadis lainnya, 

meletakkan masing-masing 

hadis sesuai dengan tempatnya 

sehingga menjadi satu kesatuan 

yang saling melengkapi, tidak 

saling bertentangan. Abdul 

Wahab Khalaf menyatakan, 

dengan adanya kompromi dua 

dalil tersebut memungkinkan 



FIQH AL-HADITS  

120  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

untuk mengamalkan kedua dalil 

itu dan itu lebih baik daripada 

hanya memfungsikan satu dalil 

saja
26

. 

Ibnu Qutaibah 

mencontohkan hadis tentang 

keadaan Nabi saw saat buang air 

kecil.Diriwayatkan dari Aisyah 

ra. bahwa beliau berkata: 

ائمههها مابهههال ل هههلل الله عهههلو الله مليههه  و  هههل   

  ط

‘’Nabi sama sekali tidak 

pernah buang air kecil dengan 

berdiri..’’ 

Hadis di atas 

menceritakan bahwa Rasulullah 

saw tidak buang air kecil dalam 

keadaan berdiri. Ternyata 

riwayat ini tidak sejalan dengan 

riwayat dari Hudzaifah bahwa ia 

melihat Rasul saw buang air 

kecil dengan berdiri Menurut 

Abu Muhammad, di antara 

kedua hadis tersebut tidak 

terdapat perbedaan. Ia 

mengatakan bahwa Rasul saw 

ketika berada di rumah, atau saat 

di suatu tempat yang mana 

Aisyah juga ada di sana, maka 

beliau tidak berdiri saat buang 

                                                           
26Abdul Wahab Khalaf, Op. cit,330. 

air kecil. Beliau buang air kecil 

sambil berdiri ketika tempatnya 

tidak memungkinkan untuk 

duduk/jongkok, seperti karena 

berlumpur atau karena alasan 

lain. Dan alasan itulah yang 

terjadi dari hadis yang 

diriwayatkan oleh Hudzaifah
27

. 

 

b. Tarjih 

Secara etimologi tarjih 

berarti “menguatkan”, 

sedangkan seacara terminologi, 

menurut Ulama Hanafiyah, 

adalah memunculkan adanya 

tambahan bobot pada salah satu 

dari dua dalil yang sama 

(sederajat) dengan tambahan 

yang tidak berdiri sendiri. 

Menurut ulama ushul  

ada berbagai macam cara 

pentarjihan di antaranya adalah 

tarjih bain al-nushus
28

.  Tarjih 

ini juga terbagi atas beberapa 

bagian: 

1) Dari segi sanad 

                                                           
27Ibnu Qutaibah al-Dainuri, Ta’wil 

Mukhtalif Al-Hadis, (Kairo: Dar al-Kutub al-

Islamiyah, 1982),100. 
28Jenis tarjih yang lain adalah tarjih 

bain al-aqisyah. Lihat Muhammad Abu Zahrah, 

Op. cit., 310. 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 121                                 
  

a) Menguatkan salah satu 

nash dari segi sanadnya. 

Ulama hadis sepakat 

untuk mendahulukan 

hadis yang disepakati 

Bukhari, Muslim, Abu 

Dawud, al-Nasa’i, 

Tirmidzi, dan Ibnu Majah. 

Kemudian berturut-turut 

apa yang disepakati oleh 

Bukhari-Muslim 

(muttafaqun ‘alaih); yang 

diriwayatkan oleh 

Bukhari saja; yang 

memenuhi syarat Bukhari; 

yang memenuhi syarat 

Muslim, dan seterusnya. 

b) Menguatkan nash dengan 

memperhatikan jumlah 

rawi. Sehubungan dengan 

ini dikuatkan hadis yang 

kuantitas rawinya lebih 

banyak dari yang rawinya 

sedikit. 

c) Pentarjihan dengan 

melihat riwayat itu sendiri 

(jarh wa ta’dil). Bila 

kedua sanad sama-sama 

kuat, tetapi salah satunya 

diriwayatkan oleh sahabat 

ahli fiqh, maka menurut 

Abu Hanifah riwayat 

sahabat ahli fiqh itu 

didahulukan. Sedangakan 

menurut Imam Malik, 

diunggulkan hadis yang 

menjadi tradisi Ahli 

Madinah
29

. Pentarjihan 

melalui cara menerima 

hadis (tahammul al-hadis) 

dari Rasul SAW. 

 

2) Dari segi matan 

a) Teks yang mengandung 

larangan diutamakan 

daripada teks yang 

mengandung perintah, 

karena menolak 

kemudharatan lebih baik 

daripada mengambil 

manfaat. 

b) Teks yang mengandung 

perintah lebih 

didahulukan daripada teks 

yang mengandung 

kebolehan karena 

melaksanakan perintah 

sekaligus melaksanakan 

hukum yang boleh. 

                                                           
29Muhammad Abu Zahrah, Op. cit, 

311. 



FIQH AL-HADITS  

122  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

c) Makna hakikat dari suatu 

lafazh lebih diutamakan 

daripada makna majazi. 

Karena lafad hakiki tidak 

membutuhkan qarinah 

(indikator) nash yang lain. 

d) Dalil khusus diutamakan 

daripada dalil umum
30

. 

e) Teks umum yang belum 

dikhususkan lebih 

diutamakan daripada teks 

umum yang telah 

ditakhsis. 

f) Teks  yang sifatnya 

perkataan lebih 

diutamakan daripada teks 

yang sifatnya perbuatan. 

g) Teks yang muhkam lebih 

diutamakan daripada teks 

yang mufassar, karena 

muhkam lebih pasti 

dibanding muffassar. 

h) Teks yang mufassar 

diutamakan dari al-nash, 

dan teks al-nash 

didahulukan atas teks 

yang masih dhahir. 

i) Teks yang muqayyad 

didahulukan atas teks 

yang muthlaq. 

                                                           
30Ibid.,310. 

j) Teks yang sharih (jelas) 

didahulukan daripada teks  

yang bersifat sendirian. 

 

3) Dari segi 

hukum atau kandungan 

hukum 

a) Teks yang mengandung 

larangan diutamakan 

daripada teks yang 

mengandung kebolehan, 

karena dalam hidup ini 

membutuhkan sikap 

kehati-hatian. 

b) Menurut jumhur teks 

yang menetapkan lebih 

diutamakan dari teks yang 

meniadakan, karena teks 

yang bersifat menetapkan 

memberi informasi 

tambahan. 

c) Apabila isi suatu teks 

menghindarkan terpidana 

dari hukuman,dan teks 

yang lain mewajibkan 

terpidana hukuman, maka 

yang dipilih adalah yang 

pertama. 

d) Teks yang mengandung 

hukuman lebih ringan 

didahulukan daripada teks 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 123                                 
  

yang mengandung 

hukuman berat. 

e) Teks yang mengandung 

hukum wadh’i 

didahulukan atas teks 

yang mengandung hukum 

taklifi. Sebagian besar 

kalangan Syafi’iyyah 

Hanafiyyah berpendapat 

sebaliknya. 

 

4) Tarjih 

menggunakan faktor 

(dalil) lain diluar nash. 

a) Mendahulukan salah satu 

dalil yang didukung dalil 

lain,baik al-Quran, 

sunnah, maupun qiyas. 

b) Mendahulukan salah satu 

dalil yang didahulukan 

oleh amalan ahli 

Madinah, karena mereka 

lebih mengetahui 

persoalan turunnya ayat, 

atau yang diamalkan oleh 

Khulafa al-Rasyidin.. 

c) Menguatkan dalil yang 

menyebutnya illat 

(motivasi) hukumnya dari 

suatu nash serta dalil yang 

mengandung 

asbabunnuzul atau 

asbabul wurud daripada 

dalil yang tidak 

menyebutkannya. 

d) Mendahulukan dalil yang 

di dalamnnya menuntut 

sikap waspada daripada 

dalil yang tidak menuntut 

demikian. 

e) Mendahulukan dalil yang 

diikuti dengan perkataan 

atau pengalaman dari 

perawinya daripada dalil 

yang tidak demikian. 

f) Mendahulukan dalil yang 

menjelaskan hukum yang 

diperselisihkan dari dalil 

yang tidak demikian. 

 

Contoh tarjih bias dilihat 

dari riwayat Ibnu Qutaibah 

tentang seseorang yang kencing 

di dalam masjid. Diriwayatkan 

dari Sufyan dari Al-Zuhri dari 

Sa’id bin Al-Musib dari Abu 

Hurairah, bahwasannya seorang 

A’rabi kencing di dalam masjid, 

maka Nabi saw bersabda: 

بوا عليددددده سددددد لا مدددددن مددددداء، أو  دددددا  صددددد
 ذنوبا من ماء



FIQH AL-HADITS  

124  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

 ‘’Siramlah bekas tempatnya 

dengan secawan air..’’ 

Lalu juga ada riwayat 

lain dari Jarir bin Hazim berkata, 

aku telah mendengar Abdul 

Malik bin Amir bercerita dari 

Abdullah bin Muaqqil bin 

Maqran, sesungguhnya Nabi saw 

berkata tentang kisah ini: 

 فدألووه الدااب مدن عليده مابدا  خدووا
 ماء مكانه وأهر وواعلى

‘’Ambillah bekas tanah 

tempat ia buang air kecil dan 

buanglah lalu siramilah 

dengan air..’’ 

Berkata Abu 

Muhammad, bahwa perbedaan 

ini terletak pada rawinya. Hadis 

dari Abu Hurairah lah yang lebih 

valid karena ia hadir dan melihat 

peristiwa itu. Sedangkan 

Abdullah bin Muaqqil bin 

Maqran bukanlah dari kalangan 

sahabat, maka perkataanya tidak 

bisa mencukupi dari perkataan 

orang yang hadir dan melihat 

langsung
31

. 

 

 

                                                           
31Ibnu Qutaibah al-Dainuri, Op. cit, 

216-217. 

c. Nasikh wa Mansukh 

Jika cara al-jam’u tidak 

memungkinkan untuk mencari 

solusi dalil yang bertentangan, 

dan begitu pula dengan tarjih 

dengan thuruq al-tarjih-nya, 

maka cara selanjutnya adalah 

dengan naskh.Secara etimologi 

naskh berarti al-izalah 

(menghilangkan) dan naql 

(mengutip, menyalin). 

Sedangkan secara terminologi, 

menurut ulama ushul, ialah 

penghapusan oleh syari’ 

terhadap suatu hukum syara’ 

dengan dalil syara’ yang datang 

kemudian.  

Dalam kajian ilmu 

hadits, nasikh wa mansukh al-

hadits adalah ilmu yang 

membahas hadis-hadis yang 

saling bertentangan yang tidak 

mungkin bisa dikompromikan 

dengan cara menetukan 

sebagiannya sebagai nasikh dan 

sebagiannya lagi sebagai 

mansukh. Yang terbukti lebih 

dahulu sebagai mansukh dan 

yang terbukti datang kemudian 

sebagai nasikh.   Maka di sini 

konteks historis dan asbab al-



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 125                                 
  

nuzul – jika dalam al-Quran – 

maupun asbab al-wurud – jika 

dalam hadis – suatu hadis juga 

sangat penting.  Harus diketahui 

dalil mana yang lebih dahulu 

turun
32

. 

Ibnu Qutaibah 

memberikan contoh hadis 

tentang penulisan 

hadits.Diriwayatkan dari Himam 

dari Zaid bin Aslam dari Atha’ 

bin Yasar dari Abu Sa’id al-

Khudhri berkata bahwa 

Rasulullah SAW telah bersabda: 

لاتكتبدددددددددوا عددددددددد   دددددددددي ا سدددددددددو  الودددددددددر   
 فمن كتب ع   ي ا فليمحه

‘’Janganlah tulis apapun 

dariku kecuali hanya al-

Quran, siapa saja yang 

menulis selain itu hendaklah 

ia hapus’’ 

Dan ada riwayat dari 

Ibnu Juraih dari Atha’ dari 

Abdullah bin Umar berkata: 

:  ارسدددددو  اد أ يددددد  العلدددددم   دددددا :  لددددد 
 كتابة:  يل وماتوي ه   ا . نعم

‘’Saya berkata; Wahai 

Rasulullah, apakah ada 

pengait ilmu? Rasul 

menjawab: Ya. Ditanyakan 

padanya: apa pengaitnya? Ia 

menjawab: tulisan..’’ 

                                                           
32Abdul Wahab Khalaf, Op.cit, 232. 

Dan juga diriwayatkan 

dari Himad bin Salamah dari 

Muhammad bin ishaq dari Amr 

bin Syu’aib dari ayahnya dari 

kekeknya berkata: 

 ا رسو  د أكتب ماأسمع :  ل 
  ل  في الرضا. نعم: منك  ا 
،فإني لاأ و  فولك   ا  نعم والغضب 

 كله إلا الحق
‘’aku berkata: Wahai 

Rasulullahm apakah saya 

catat semua yang aku dengar 

darimu? Ia menjawab: Iya. 

Aku berkata: di semua 

kondisi? Ia menjawab: Iya..’’ 

Menurut Abu 

Muhammad, kemungkinan hadis 

di atas mempunyai dua makna: 

Pertama, bahwa itu 

termasuk nasikh wa mansukh 

dengan sunnah, seakan-akan di 

dalamnya pada awalnya terdapat 

larangan untuk menulis ucapan 

beliau, kemudian setelah 

beberapa tahun berlalu ditambah 

dengan banyaknya huffadz yang 

meninggal, maka diperbolehkan 

untuk menulis hadis. 

Kedua, Hadis ini adalah 

khusus untuk Abdullah bin 

Umar, karena ia seorang qari 



FIQH AL-HADITS  

126  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

kitab-kitab mutaqaddimah, yang 

menulis dengan bahasa Suryani 

maupun bahasa Arab. 

Sedangkan sahabat yang lain 

saat itu masih banyak yang 

ummi kecuali hanya beberapa, 

dan ketika menulis masih belum 

meyakinkan. Maka 

dikhawatirkan atas mereka akan 

kesalahan dalam apa yang 

mereka tulis sehingga Rasul saw 

melarang mereka menulis hadis, 

sedangkan Abdullah bin Umar 

termasuk yang dipercaya oleh 

Rasul sehinnga diberi izin untuk 

menulis hadis. 

Ulama yang tidak setuju 

dengan nasikh dan mansukh 

berpendapat, kebanyakan hadis 

yang diasumsikan sebagai 

mansukh, apabila diteliti lebiih 

jauh, ternyata tidaklah demikian. 

Hal ini mengingat bahwa di 

antara hadis-hadis, ada yang 

dimaksudkan sebagai azimah 

(anjuran untuk melakukan 

sesuatu walaupun sangat berat), 

dan ada pula yang dimaksudkan 

untuk rukhshah. Dan karena itu 

keduanya memiliki kadar 

ketentuan yang berbeda, sesuai 

dengan kedudukannya masing-

masing. 

Adakalnya suatu hadis 

bergantung pada situasi tertentu, 

sementara hadis yang lain 

bergantung pada situasi yang 

lain pula. Jelas dengan 

perbedaan seperti itu tidak 

berarti adanya penghapusan atau 

naskh. 

 

d. Tawaqquf/Tasaqut al-Dalilain 

Bila penyelesaian dua 

dalil yang dipandang 

berbenturan itu tidak mampu 

diselesaikan dengan tiga cara di 

atas, maka ditempuh dengan 

cara keempat, yaitu dengan 

meninggalkan dua dalil tersebut. 

Adapun cara meninggalkan 

kedua dalil yang berbenturan itu 

ada dua bentuk, yaitu: 

Tawaquf (menangguhkan), 

menangguhkan pengamalan dalil 

tersebut sambil menunggu 

1) kemungkinan adanya 

petunjuk lain untuk 

mengamalkan salah satu 

diantara keduanya. 

2) Tasaquth (saling 

berguguran), meninggalkan 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 127                                 
  

kedua dalil tersebut dan 

mencari dalil yang lain 

untuk diamalkan. 

Selain hadis itu harus 

sesuai dengan petunujuk al-

Quran dan juga mempunyai 

kandungan yang setema –yang 

mana tingkat hadisnya juga 

harus sama–, dalam meneliti 

keabsahan antar dalil yang 

tampak bertentangan tersebut, 

Yusuf Qardhawi 

menganalisisnya dengan: 

1) Mempertimbangkan latar 

belakangnya, situasi ketika 

hadis itu diucapkan, serta 

tujuannya. 

2) Membedakan antara sarana 

yang berubah-ubah dan 

sasaran yang tetap. 

Membedakan antara 

ungkapan yang bermakna 

sebenarnya dan yang 

bersifat majaz dalam 

memahami hadis
33

. 

 

 

Kesimpulan 

                                                           
33Bustamin dan M. Isa H. A. Salam, 

Metodologi Kritik Hadis, (Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada, 2004), 90. 

 Dari paparan di atas, 

dapat disimpulkan bahwa dalam 

memahami hadis-hadis Nabi 

Muhammad SAW diperlukan 

langkah-langkah metodologis 

agar pemahamannya baik dan 

benar. Pemahaman yang benar 

itu dimaksudkan agar tidak 

masuk ke hadis ini takwilan 

orang-orang yang tidak 

mengerti, atau dari upaya 

segolongan orang yang punya 

niat tidak baik ke atas ajaran 

Islam, atau dari mereka yang 

berupaya menihilkan satu demi 

satu ajaran Islam melalui celah 

hadis-hadis Nabi Muhammad 

SAW. 

Untuk mendukung 

pemahaman yang baik itu 

diperlukan pula ilmu-ilmu 

piranti lain, semisal ilmu 

Lughah, ushul fiqh, musthlahah 

hadis dengan segala cabangnya. 

piranti-piranti yang sangat 

banyak ini, antara satu dengan 

yang lainnya memiliki 

keterikatan. Artinya, untuk 

memahami suatu hadis, 

memerlukan metodologi yang 

benar.  



FIQH AL-HADITS  

128  Vol. 3, No. 1, Januari- Juni 2020 M/1441 H 
 

 

Daftar Pustaka 

al-Qardhawi, Yusuf, Kaifa Nata`amal Ma`a as-Sunnah an-Nabawiyyah. Mesir: 

Daar asy-Syuruq, 2008. 

 

Bustamin, M. Isa H.A. Salam, Metodologi Kritik Hadis. Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2004. 

 

Khallaf, Abdul Wahhab, Ilmu ushul Fiqh. Jakarta: Al-Majelis al-A`ala al-

Indonesia li al-Da`wah al-Islamyah, 1972. 

 

Ismail, M. Syuhudi, Metodologi Peneltian Hadis Nabi, Jakarta: Bulan Bintang, 

1992. 

al-Khatib, Muhammad `Ajjaj, Ushul al-Hadits: Ulumuhu wa Mushthalahuhu. 

Beirut: Dar al-Fikr, 1975. 

 

Firdaus, Ushul Fiqh: Metode Mengkaji dan Memahami Hukum Islam Secar 

Komprehensip. Jakarta: Zikrul Hakim, 2004. 

 

Syarifudin, Amir, Ushul Fiqh jilid I. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997. 

 

Abu Zahrah. Muhammad, Ushul al-Fiqh. Mesir: t.p., t.th. 

 

Wafaa, Muhammad, Ta'arud al-Adillati al-Syar'iyati min al-Kitabi wa al-Sunnati 

wa al-Tarjihu Bainaha. Cairo: Dar al-Hadits, 1997. 

 

Suryadi, Metode Kontemporer Memahami Hadis Nabi. Yogyakarta: 

Sukses Offset, 2008. 

 

al-Dainuri, Ibn Qutaibah, Ta’wil Mukhtalif Al-Hadis. Kairo: Dar al-Kutub al-

Islamiyah, 1982. 

 

Ahmad Ibn Faris Ibn Zakaria, Abu al-Husain, Mu’jam Maqayiis al-Lughah. 

Beirut: Dar Ihya’ at-Turats al-Arabi, 1422 H 

 

Ibn Ali Taj al-Din al-Subki, Abdul Wahhab,  Jam’u al-Jawami’. Beirut: Dar Ibn 

Hazm, 2011. 

 

al-Fairuzabadi, al-Qamus al-Muhith, Cairo: Muassasah ar-Risalah: 2005. 

 

Nur al-Din ‘Itrh, Muhammad, Manhaj al-Naqdi fi Ulum al-Hadits. Dar al-Fikr: 

1997. 



 

Zul Ikromi 

Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis 129                                 
  

al-Asqalani, Ibn Hajar, Fathu al- Bari fi Syarhi Shahih al-Bukhari. Cairo, Dar al-

Hadis : 2005. 

‘Iyadh, al-Qadhi, al-Ilma’ ila ma’rifati Ushuli al-Fiqh (t.t.) 

 

al-Thiiybi, al-Khulashah fi Ushul al-Fiqh. (t.p:t.t) 

al-Shahabah, Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Volume 4, nomor 2, Juli 2018 

http://journal-uim-makassar.ac.id/index.php/ASH/article/view/218/179 

https://id.wikipedia.org/wiki/Pembubaran_Hizbut_Tahrir_Indonesia 

 

 

http://journal-uim-makassar.ac.id/index.php/ASH/article/view/218/179
https://id.wikipedia.org/wiki/Pembubaran_Hizbut_Tahrir_Indonesia

