Al-Hikmah Media Dakwah, Komunikasi, Sosial dan Kebudayaan
Volume 16 Nomor 2 (2025) 140-149

DOI: 10.32505/hikmah.v16i2.13765
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/hikmah

ISSN 2086-9762 (Print) ISSN 2655-0539 (Online)

Fanatisme Mazhab dalam Perspektif Fikih Kontemporer: Analisis
Konseptual dan Implikasinya terhadap Kehidupan Sosial
Keagamaan

Aripin Marpaung®™, Muhammad Zakwan Roji?, Adnan Zuhdi Silalahi3, Nur Ade Amelia
Oktobery?, Nur Fadilah®, Muhammad Arif Rahman Hakim®
1.23456(njversitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

YEmail: arifinmarpaung@uinsu.ac.id

Submitted: Accepted: Published
Januari 02, 2025 Januari 05, 2025 Januari 11, 2025
ABSTRACT

Islam, which fundamentally promotes unity and tolerance, has historically accommodated
a plurality of Islamic jurisprudential schools (mazhab) formed through scholarly legal
reasoning (ijtihad). However, contemporary Muslim societies increasingly experience
school-based fanaticism, manifested in rigid allegiance to a particular school of thought
and the delegitimization of alternative interpretations. Despite its prevalence, this
phenomenon remains insufficiently examined within the framework of contemporary
Islamic jurisprudence. This study aims to conceptualize school-based fanaticism and to
analyze its dimensions, characteristics, underlying causes, and socio-religious impacts.
Employing a qualitative library-based research design, this study systematically examines
classical and contemporary Islamic legal sources using a comparative and analytical
approach. The findings demonstrate that school-based fanaticism operates at both
individual and collective levels and is characterized by epistemic rigidity, absolutist truth
claims, and tendencies toward social fragmentation. The study identifies several
contributing factors, including limited engagement with authoritative Islamic scholarship,
the amplifying role of unregulated digital media, and political instrumentalization of
jurisprudential differences. While its impacts are predominantly negative—such as
heightened sectarian tension and weakened communal cohesion—this study also
acknowledges a constructive potential when school adherence is grounded in ethical
scholarship and intellectual discipline. Overall, the study emphasizes the importance of
strengthening religious literacy, promoting jurisprudential moderation (wasatiyyah), and
fostering respect for interpretive diversity as strategic responses to school-based
fanaticism in contemporary Islamic societies.

Keywords: Islamic jurisprudence, Mazhab fanaticism, Religious Moderation

140


mailto:arifinmarpaung@uinsu.ac.id

Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim

ABSTRAK

Islam sebagai agama yang menjunjung tinggi persatuan dan toleransi secara historis telah
melahirkan keragaman mazhab fikih melalui proses ijtihad para ulama. Namun, dalam
perkembangan kontemporer, masyarakat Muslim dihadapkan pada fenomena fanatisme
mazhab yang ditandai dengan sikap keterikatan berlebihan terhadap satu mazhab
tertentu serta delegitimasi terhadap pandangan mazhab lain. Meskipun fenomena ini
cukup menonjol, kajian yang membahas fanatisme mazhab dalam perspektif fikih
kontemporer masih relatif terbatas. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep
fanatisme mazhab serta menganalisis dimensi, karakteristik, faktor penyebab, dan
dampak sosial-keagamaannya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis
studi kepustakaan dengan pendekatan komparatif-analitis terhadap sumber-sumber fikih
klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa fanatisme mazhab
beroperasi pada level individual dan kolektif, dengan karakteristik utama berupa
kekakuan epistemologis, klaim kebenaran absolut, serta kecenderungan memicu
fragmentasi sosial umat Islam. Faktor penyebabnya meliputi keterbatasan pemahaman
terhadap khazanah keilmuan Islam yang otoritatif, pengaruh media digital yang tidak
terkontrol, serta politisasi perbedaan mazhab. Meskipun dampaknya didominasi oleh
implikasi negatif seperti konflik dan disintegrasi sosial, penelitian ini juga mengidentifikasi
potensi positif fanatisme mazhab apabila diarahkan secara etis dan ilmiah, yakni
penguatan identitas intelektual mazhab. Penelitian ini menegaskan pentingnya penguatan
literasi keagamaan, pengarusutamaan moderasi beragama (wasatiyyah), serta
penghormatan terhadap keragaman interpretasi fikih sebagai strategi merespons
fanatisme mazhab dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer.

Kata kunci: Fikih Kontemporer, Fanatisme Mazhab, Moderasi Beragama

Pendahuluan

Fanatisme pada dasarnya merujuk pada sikap keterikatan yang berlebihan terhadap
suatu pandangan, identitas, atau sistem nilai tertentu, yang sering kali disertai dengan
penolakan terhadap perspektif lain. Dalam konteks sosial-keagamaan, fanatisme tidak
hanya beroperasi sebagai sikap individual, tetapi juga sebagai fenomena kolektif yang
terbentuk melalui proses interaksi sosial, konstruksi budaya, dan dinamika kekuasaan.
Sejumlah studi menunjukkan bahwa konflik sosial kerap dipicu oleh perbedaan identitas,
termasuk identitas keagamaan, yang memiliki kontribusi signifikan dibandingkan faktor
sosial lainnya seperti kelas, etnis, atau kepentingan ekonomi. Temuan ini mengindikasikan
bahwa ekspresi keberagamaan yang tidak dikelola secara inklusif berpotensi memicu
ketegangan dan konflik dalam masyarakat majemuk.

Dalam kajian keagamaan, fanatisme sering kali muncul dalam bentuk absolutisasi
pemahaman tertentu, baik terhadap doktrin, kelompok, maupun mazhab. Sikap ini
ditandai oleh pola pikir yang rigid, resistensi terhadap perbedaan pendapat, serta
kecenderungan menilai pandangan lain sebagai keliru atau tidak sah. Beberapa penelitian
menegaskan bahwa fanatisme keagamaan—termasuk fanatisme bermazhab—dapat
menjadi salah satu faktor yang melatarbelakangi munculnya sikap intoleran, perdebatan

141



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim

yang tidak produktif, bahkan konflik terbuka di tengah masyarakat Muslim. Kondisi ini
diperparah oleh perkembangan media digital yang memungkinkan penyebaran opini
keagamaan secara instan tanpa otoritas keilmuan yang memadai.

Di sisi lain, sejarah pemikiran Islam menunjukkan bahwa kemunculan berbagai
mazhab fikih merupakan hasil dari proses jjtihad para ulama dalam merespons realitas
sosial yang berbeda-beda. Mazhab pada dasarnya berfungsi sebagai kerangka
metodologis dalam memahami dan menerapkan hukum Islam, bukan sebagai identitas
eksklusif yang menutup ruang dialog dan perbedaan. Keberagaman mazhab seharusnya
dipahami sebagai kekayaan intelektual yang memperkaya khazanah hukum Islam serta
menyediakan fleksibilitas dalam merespons dinamika zaman. Namun, dalam praktiknya,
perbedaan metodologis tersebut tidak jarang bergeser menjadi fanatisme mazhab yang
bersifat eksklusif dan konfrontatif.

Fenomena fanatisme mazhab menjadi semakin relevan dalam konteks masyarakat
Muslim kontemporer yang dihadapkan pada tantangan globalisasi, politisasi agama, dan
fragmentasi sosial. Beberapa studi empiris menunjukkan bahwa fanatisme mazhab dapat
memicu polarisasi internal umat Islam, melemahkan kohesi sosial, serta menghambat
upaya pengembangan pemikiran keislaman yang kontekstual dan moderat. Meskipun
demikian, kajian yang secara khusus membahas fanatisme mazhab dalam perspektif fikih
kontemporer—terutama yang mengkaji aspek konseptual, karakteristik, faktor penyebab,
dan implikasinya—masih relatif terbatas.

Berdasarkan kondisi tersebut, kajian ini menjadi penting untuk dilakukan guna
memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai fanatisme mazhab dalam
kerangka fikih kontemporer. Pendekatan ini diharapkan mampu menempatkan fanatisme
mazhab secara proporsional, tidak semata-mata sebagai fenomena negatif, tetapi juga
sebagai gejala sosial-keagamaan yang perlu dianalisis secara kritis dan akademik. Dengan
demikian, kajian ini diharapkan dapat berkontribusi dalam merumuskan strategi
penguatan moderasi beragama serta mendorong sikap saling menghormati terhadap
keragaman interpretasi fikih dalam kehidupan sosial-keagamaan umat Islam.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian pustaka
(library research). Metode ini berfokus pada pengumpulan, pengkajian, dan analisis kritis
terhadap sumber-sumber tertulis yang relevan dengan topik fanatisme mazhab dalam
perspektif fikih kontemporer. Pendekatan kajian pustaka dipilih karena penelitian ini
bersifat konseptual dan teoretis, yang bertujuan untuk mengkaji gagasan, pemikiran,
serta dinamika fenomena keagamaan melalui analisis literatur akademik dan karya
keilmuan yang telah ada.

Sumber data penelitian terdiri atas dua kategori, yaitu sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya fikih klasik dan kontemporer yang
merepresentasikan pemikiran mazhab serta metodologi istinbat hukum para ulama,

142



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim

termasuk tulisan-tulisan imam mazhab dan karya ulama fikih modern yang membahas
pluralitas hukum Islam, perbedaan pendapat (ikhtilaf), dan etika bermazhab. Karya-karya
tersebut digunakan untuk menelusuri kerangka konseptual fanatisme mazhab serta posisi
fikih terhadap perbedaan pandangan hukum. Sementara itu, sumber sekunder mencakup
artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional, buku akademik, serta publikasi
institusional yang membahas tema fikih kontemporer, fanatisme keagamaan, moderasi
beragama, dan dinamika sosial-keagamaan umat Islam. Sumber-sumber ini berfungsi
untuk memperkaya analisis, memperluas perspektif teoretis, serta mengaitkan konsep
fanatisme mazhab dengan konteks sosial dan tantangan masyarakat Muslim
kontemporer.

Teknik analisis data dilakukan melalui pendekatan deskriptif-analitis dan
komparatif. Data yang telah dikumpulkan dianalisis dengan cara mengidentifikasi konsep-
konsep kunci, membandingkan pandangan para ulama dan akademisi, serta menafsirkan
implikasi fanatisme mazhab terhadap kehidupan sosial-keagamaan. Pendekatan
komparatif digunakan untuk menelaah variasi pemikiran fikih terkait perbedaan mazhab,
sementara analisis kritis digunakan untuk merumuskan kesimpulan dan rekomendasi
konseptual yang relevan dengan penguatan moderasi beragama.

Hasil dan Pembahasan
Fanatisme Bermazhab dalam Perspektif Fikih Kontemporer

Fanatisme secara umum dipahami sebagai sikap keterikatan yang berlebihan
terhadap suatu pandangan, identitas, atau kelompok tertentu, yang diekspresikan melalui
pikiran, sikap, dan tindakan. Secara etimologis, istilah fanatisme berasal dari bahasa Latin
fanaticus, yang merujuk pada sikap ekstrem, irasional, dan cenderung tidak proporsional
dalam mempertahankan keyakinan tertentu. Dalam konteks sosial, fanatisme merupakan
bentuk keberpihakan yang dapat berfungsi sebagai perekat solidaritas kelompok, tetapi
juga berpotensi melahirkan eksklusivisme dan konflik apabila tidak dikendalikan secara
rasional.

Ibnu Khaldin menjelaskan bahwa kecenderungan manusia untuk berkelompok
merupakan sifat alamiah yang melahirkan solidaritas sosial (‘asabiyyah). Solidaritas ini,
dalam batas tertentu, berfungsi positif sebagai energi kolektif untuk mempertahankan
eksistensi dan mencapai tujuan bersama. Namun, ketika solidaritas tersebut berkembang
menjadi fanatisme buta yang tidak didasarkan pada pertimbangan rasional dan etis, ia
dapat berubah menjadi sikap eksklusif yang menutup ruang dialog, merusak nalar kritis,
serta memicu klaim kebenaran sepihak. Dalam konteks inilah fanatisme sering kali
menjadi faktor pemicu perpecahan dan konflik antarkelompok.

Fanatisme juga dapat dipahami sebagai sikap membela, melindungi, dan
mendukung suatu kelompok—baik kelompok sosial, politik, maupun keagamaan—tanpa
mempertimbangkan secara kritis apakah objek pembelaan tersebut berada pada posisi
benar atau keliru. Keberpihakan semacam ini dapat bermakna positif apabila diarahkan

143



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim

untuk membela keadilan dan menolak ketidakadilan, tetapi dapat bermakna negatif
apabila digunakan untuk membenarkan kesalahan atau menutupi kekeliruan kelompok
sendiri. Dengan demikian, fanatisme memiliki dua sisi, yakni konstruktif dan destruktif,
tergantung pada orientasi dan dampaknya dalam kehidupan sosial.

Dalam konteks hukum Islam, mazhab merujuk pada sistem pemikiran fikih yang
dibangun melalui proses ijtihad para ulama mujtahid dengan menggunakan metodologi
tertentu. Mazhab tidak hanya mencakup hasil-hasil hukum (gawl), tetapi juga kerangka
metodologis (manhaj) dalam menggali dan merumuskan hukum. Secara normatif,
keberadaan mazhab dimaksudkan untuk mempermudah umat Islam dalam memahami
dan mengamalkan hukum Islam sesuai dengan kapasitas keilmuan masing-masing.
Namun, dalam perkembangan sejarahnya, muncul kecenderungan taqlid yang berlebihan,
disertai sikap fanatik terhadap mazhab tertentu, sehingga mazhab tidak lagi diposisikan
sebagai alat metodologis, melainkan sebagai identitas eksklusif.

Fanatisme bermazhab dapat didefinisikan sebagai sikap keterikatan yang berlebihan
terhadap suatu mazhab fikih yang disertai dengan kecenderungan mengunggulkan
mazhab sendiri dan menolak atau merendahkan mazhab lain. Sikap ini sering kali ditandai
oleh klaim kebenaran absolut, resistensi terhadap perbedaan pendapat, serta
ketidakmampuan membedakan antara wilayah prinsip dan wilayah perbedaan
(khilafiyyah). Dalam praktiknya, fanatisme bermazhab kerap muncul dalam persoalan-
persoalan fikih cabang (furi'iyyah), yang seharusnya terbuka terhadap keragaman
pendapat, tetapi justru menjadi sumber ketegangan dan perpecahan sosial.

Secara konseptual, fanatisme bermazhab dapat diklasifikasikan ke dalam dua
bentuk, yaitu fanatisme moderat dan fanatisme ekstrem. Fanatisme moderat masih
berada dalam batas pengakuan terhadap perbedaan dan menghormati pandangan lain,
sedangkan fanatisme ekstrem ditandai oleh sikap eksklusif, penolakan total terhadap
pandangan berbeda, serta kecenderungan melakukan delegitimasi terhadap kelompok
lain. Fanatisme ekstrem inilah yang paling berpotensi menimbulkan dampak negatif,
seperti fragmentasi sosial, melemahnya kohesi umat, dan terhambatnya perkembangan
pemikiran fikih yang kontekstual.

Dalam sejarah pemikiran Islam, perbedaan pendapat di kalangan ulama pada masa
awal justru dipahami sebagai fenomena intelektual yang wajar dan produktif. Perbedaan
tersebut menjadi sarana dialog, pertukaran gagasan, dan pendalaman metodologi hukum.
Namun, pada periode-periode berikutnya, khususnya ketika tradisi ijtihdd mengalami
stagnasi dan budaya taglid semakin menguat, perbedaan pendapat sering kali kehilangan
dimensi intelektualnya dan berubah menjadi alat pembelaan mazhab secara sempit.
Perdebatan yang semula bertujuan mencari kebenaran bergeser menjadi ajang
mempertahankan otoritas dan kepentingan kelompok, yang pada akhirnya memperkuat
fanatisme bermazhab.

Dengan demikian, fanatisme bermazhab merupakan fenomena sosial-keagamaan
yang tidak dapat dilepaskan dari dinamika sejarah, struktur otoritas keilmuan, serta

144



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim

kondisi sosial-politik umat Islam. Memahami fanatisme bermazhab secara proporsional
menjadi langkah penting untuk menempatkan mazhab sebagai warisan intelektual yang
dinamis, bukan sebagai sumber konflik, sehingga perbedaan fikih dapat dikelola secara
konstruktif dalam kehidupan sosial-keagamaan kontemporer.

Fanatisme Bermazhab: Analisis Aspek, Faktor, dan Dampak dan Implikasinya terhadap
Masyarakat Kontemporer

Fanatisme dalam bermazhab sering kali berangkat dari keyakinan yang berlebihan
dan tidak rasional, yaitu sikap menganggap pandangan mazhab tertentu sebagai
kebenaran mutlak tanpa ruang kritik dan dialog. Keyakinan seperti ini cenderung
mengabaikan penggunaan akal sehat dan metodologi ilmiah, sehingga menutup diri dari
pandangan lain yang sama-sama memiliki dasar dalil yang sah. Fanatisme semacam ini
dapat memicu perilaku agresif, memperkuat kecenderungan deindividuasi, serta
melahirkan tindakan yang sulit dikendalikan dan tidak jarang bermuara pada sikap radikal.

Dalam sejarah hukum Islam, mazhab-mazhab fikih lahir sebagai konsekuensi logis
dari perbedaan ijtihad para ulama dalam persoalan furt‘iyyah (cabang hukum). Fikih
merupakan produk ijtihad para mujtahid, baik dari kalangan sahabat maupun tabi‘in.
litihad dimaknai sebagai upaya sungguh-sungguh dalam memahami al-Qur’an dan al-
Sunnah dengan mempertimbangkan keseluruhan makna, maqasid, serta nilai-nilai yang
dikandungnya. Oleh karena itu, perbedaan pendapat yang melahirkan mazhab
merupakan keniscayaan ilmiah, bukan penyimpangan ajaran.

Perbedaan para ulama dalam menafsirkan Q.S. al-Ma’idah ayat 6, misalnya,
berkaitan dengan tata cara mengusap kepala saat berwudu, apakah seluruh kepala atau
sebagian saja. Perbedaan ini bersifat zanni dan tidak menyentuh aspek usal (pokok)
syariat, karena kewajiban wudu sendiri telah ditetapkan secara gat‘l. Dengan demikian,
fanatisme yang menganggap perbedaan ijtihad sebagai kesesatan jelas bertentangan
dengan hakikat fikih itu sendiri.

Salah satu ciri utama fanatisme bermazhab adalah sikap menolak pendapat lain
semata-mata karena berasal dari mazhab yang berbeda. Padahal para imam mazhab
sendiri telah menunjukkan keteladanan ilmiah yang sangat terbuka. Imam AbU Hanifah
menegaskan bahwa pendapatnya hanyalah hasil ijtihad terbaik yang dapat ia capai, dan
apabila terdapat pendapat lain yang lebih kuat, maka pendapat tersebut lebih dekat
kepada kebenaran. Pernyataan ini menunjukkan kerendahan hati ilmiah dan penolakan
terhadap klaim kebenaran tunggal.

Hal serupa juga ditunjukkan oleh Imam al-Syafi‘l yang menekankan pentingnya etika
dalam perbedaan pendapat. Baginya, menjaga hubungan dan menghormati sesama
muslim lebih utama daripada memenangkan perdebatan. Prinsip ini menjadi dasar
penting bahwa fanatisme mazhab sejatinya bertentangan dengan tradisi ilmiah para
pendiri mazhab itu sendiri. Ada beberapa faktor penyebab fanatisme dalam bermazhab
yaitu;

145



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim

Pengaruh Murid dan Pengikut Mazhab

Fanatisme sering kali berkembang bukan pada level imam mazhab, melainkan pada
para pengikutnya. Sebagian murid dan pengikut mazhab berupaya menarik masyarakat
agar hanya mengikuti mazhab gurunya, sekaligus menjauhkan mereka dari mazhab lain.
Upaya ini disertai dengan penanaman loyalitas berlebihan yang pada akhirnya
menumbuhkan sikap permusuhan terhadap kelompok berbeda.

Peran Kekuasaan dan Lembaga Peradilan

Faktor politik dan kekuasaan turut memperkuat fanatisme mazhab, khususnya
ketika penguasa dan lembaga peradilan hanya mengangkat gadi dari mazhab tertentu.
Situasi ini menyebabkan mazhab resmi negara semakin dominan, sementara pendapat
lain terpinggirkan. Bahkan, ulama yang memiliki kapasitas ijtihad sering kali memilih
bertaklid demi menjaga posisi sosial dan jabatan mereka. Kasus Ibn Subki sebagaimana
dijelaskan oleh al-Bulgini menunjukkan bahwa kekhawatiran terhadap tekanan penguasa
dan masyarakat dapat menghalangi pengakuan terhadap kapasitas ijtihad seseorang,
meskipun secara keilmuan ia telah mencapai derajat mujtahid mutlag.

Pembukuan dan Penyebaran Kitab-Kitab Mazhab

Pembukuan pendapat-pendapat mazhab memudahkan masyarakat untuk
mengakses fikih secara praktis. Namun, kemudahan ini juga mendorong sikap taklid
berlebihan, karena sebagian orang lebih memilih mengikuti pendapat yang sudah tersedia
daripada melakukan kajian komparatif yang mendalam. Mazhab yang memiliki pengikut
dan literatur yang luas cenderung bertahan, sementara yang minim pengikut perlahan
menghilang.

Pintu ljtihad Tertutup

Kekacauan dalam praktik ijtihad oleh pihak yang tidak berkompeten mendorong
sebagian ulama menyerukan penutupan pintu ijtihad. Kebijakan ini, meskipun bertujuan
menjaga stabilitas hukum, justru berimplikasi pada stagnasi pemikiran dan menguatnya
fanatisme mazhab. Akibatnya, kreativitas keilmuan dan dinamika fikih menjadi
terhambat.

Ciri-Ciri Fanatisme dalam Bermazhab

Fanatisme bermazhab ditandai oleh keyakinan bahwa mazhab sendiri sepenuhnya
benar, penolakan terhadap pendapat lain meskipun memiliki dalil yang kuat, serta
rendahnya toleransi terhadap perbedaan. Sikap ini sering disertai keengganan berdialog
secara ilmiah, penggunaan label bid‘ah atau sesat dalam persoalan furi‘iyyah, serta
pengabaian adab dan metodologi usul al-figh. Selain itu, fanatisme juga tampak dalam
sikap kaku dan tidak responsif terhadap perubahan konteks sosial dan budaya.

Dampak Fanatisme Bermazhab

146



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim

Fanatisme bermazhab membawa dampak serius, antara lain perpecahan umat,
melemahnya efektivitas dakwah, tertutupnya ruang dialog ilmiah, serta stagnasi
perkembangan ilmu fikih. Dalam jangka panjang, fanatisme juga dapat memicu
radikalisasi sikap dan memperburuk citra Islam sebagai agama yang rahmatan lil-‘alamin.
Di lembaga pendidikan keagamaan, fanatisme membatasi wawasan peserta didik dan
menghambat pembentukan sikap kritis.

Analisis Fanatisme Bermazhab dalam Fikih Kontemporer

Fanatisme mazhab merupakan salah satu faktor utama yang menghambat
terwujudnya visi besar umat Islam, yaitu penerapan nilai-nilai syariat Allah secara
menyeluruh. Allah Subhanahu wa Ta‘Gla menegaskan dalam Q.S. al-Anfal ayat 46 agar
umat Islam taat kepada Allah dan Rasul-Nya serta menjauhi perselisihan yang
melemahkan kekuatan. Ayat ini menegaskan bahwa persatuan merupakan kunci
kemenangan umat. Rasulullah & juga bersabda: yadullah ma‘a al-jama‘ah, yang
menunjukkan bahwa pertolongan Allah menyertai umat yang bersatu. Fanatisme mazhab
yang negatif justru melahirkan perpecahan, menyakiti perasaan sesama muslim, dan
melemahkan strategi dakwah. Fenomena saling membid‘ahkan dan menyesatkan dalam
persoalan zanniyyah menjadi bukti nyata dampak destruktif fanatisme di tengah
masyarakat muslim Indonesia.

Kesimpulan

Fanatisme bermazhab merupakan sikap keterikatan yang berlebihan terhadap suatu
mazhab fikih dengan kecenderungan mengagungkan mazhab sendiri dan menafikan
pandangan lain. Sikap ini dapat muncul dalam bentuk yang relatif wajar sebagai identitas
keilmuan, namun berubah menjadi fanatisme ekstrem ketika disertai klaim kebenaran
mutlak, penolakan terhadap perbedaan ijtihad, serta sikap merendahkan mazhab lain.
Dalam praktiknya, fanatisme bermazhab sering kali bersifat tidak rasional karena
didorong oleh keyakinan yang kuat tanpa disertai pertimbangan akal, etika keilmuan, dan
kesadaran akan batas-batas khilafiyah dalam fikih.

Dalam perspektif fikih kontemporer, fanatisme bermazhab tidak hanya berdimensi
keilmuan, tetapi juga sosial dan politik. Islam secara tegas menolak sikap fanatik yang
mengarah pada perpecahan umat, sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Hujurat (49): 13
bahwa perbedaan merupakan sunnatullah dan ketakwaan menjadi ukuran kemuliaan,
bukan afiliasi mazhab. Hadis Nabi Muhammad # yang melarang sikap ‘asabiyyah
menegaskan bahwa fanatisme golongan bertentangan dengan nilai-nilai Islam yang
menjunjung persaudaraan, keadilan, dan sikap saling menghormati. Fenomena fanatisme
bermazhab muncul akibat perpaduan faktor internal, seperti keterbatasan pemahaman
terhadap ajaran Islam dan khilafiyah fikih, serta faktor eksternal berupa pengaruh media
sosial, politisasi agama, dan dinamika sosial-budaya.

Dampak fanatisme bermazhab pada umumnya bersifat negatif, antara lain berupa
perpecahan umat, melemahnya ukhuwah Islamiyah, terhambatnya dakwah, dan stagnasi

147



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim

keilmuan fikih. Namun, apabila keterikatan terhadap mazhab diarahkan secara
proporsional dan ilmiah, hal tersebut dapat memberikan kontribusi positif berupa
penguatan identitas keilmuan, peningkatan kesadaran metodologis, dan tumbuhnya
diskusi akademik yang sehat. Oleh karena itu, mazhab seharusnya dipahami sebagai
sarana metodologis untuk memahami syariat, bukan sebagai identitas eksklusif yang
melahirkan klaim kebenaran dan konflik, sehingga penguatan moderasi beragama dan
etika ikhtilaf menjadi langkah strategis dalam merespons keberagaman mazhab dalam
Islam.

Referensi

Adam, M. (2010). Dinamika perbandingan mazhab. Bandung, Indonesia: Makrifat Media
Utama.

Adawiah, A., Khasyi’in, & Hafidzi. (2021). Strategi antisipasi gerakan fanatisme mazhab
melalui moderasi beragama dalam pendidikan di UIN Antasari Banjarmasin. Jurnal
llmiah Pendidikan dan Keislaman, 6(2), 85—-102. Banjarmasin, Indonesia.

Al-Sa‘di, ‘A. A. (1999). Taysir al-Karim al-Rahman fi tafsir kalam al-Mannan (Vol. 1).
Riyadh, Saudi Arabia: Mu’assasah al-Risalah.

Hanafi, A. (2017). Pengantar dan sejarah hukum Islam. Jakarta, Indonesia: Bulan Bintang.

Hanafi, I. (2018). Agama dalam bayang-bayang fanatisme: Sebuah upaya mengelola
konflik agama. Toleransi: Media lImiah Komunikasi Umat Beragama, 10(1), 48—-60.
Ambon, Indonesia.

Idrus, A. M., Mustafa, A., & Asti, M. J. (2022). Pengembangan moderasi mazhab di
kalangan mahasiswa perbandingan mazhab dan hukum UIN Alauddin Makassar:
Relevansi pemikiran Islam moderat. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan
Keagamaan, 15(1), 1-15. Makassar, Indonesia.

Karimuddin, M. Z. (2019). Kedudukan mazhab, taklid, dan ijtihad dalam Islam. Al-Qadha:
Jurnal Hukum Islam dan Perundang-Undangan, 6(1), 1-14. Palu, Indonesia.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi ke-5). Bandung, Indonesia:
Remaja Rosdakarya.

Mustofa, |. (2013). Relevansi bermazhab: Reorientasi dari bermazhab qaull menuju
bermazhab manhaji. Istinbath: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 12(1), 35-52.
Curup, Indonesia.

Nursain, M. R. R., & Musyahid, A. (2020). Fenomena ikhtilaf di kalangan masyarakat Islam
Kota Makassar: Studi perbandingan antara Nahdlatul Ulama dan Wahdah Islamiyah.
Mazahibuna: Jurnal Perbandingan Mazhab, 2(2), 145-165. Makassar, Indonesia.

Riswa, R., & Sabir, M. (2020). Bermazhab dalam pandangan hadis Nabi &. Shautuna:
Jurnal llmiah Mahasiswa Perbandingan Mazhab, 1(2), 101-120. Makassar,
Indonesia.

Sugiyono. (2019). Metode penelitian pendidikan: Pendekatan kuantitatif, kualitatif, dan

148



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim

R&D (Edisi ke-9). Bandung, Indonesia: Alfabeta.

Syatar, A., dkk. (2020). Darurat moderasi beragama di tengah pandemi Corona Virus
Disease 2019 (COVID-19). Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan,
13(1), 1-15. Makassar, Indonesia.

Ash-Shiddieqy, T. M. H. (2017). Sejarah pertumbuhan dan perkembangan hukum Islam.
Jakarta, Indonesia: Bulan Bintang.

149



