
Al-Hikmah Media Dakwah, Komunikasi, Sosial dan Kebudayaan 
Volume 16 Nomor 2 (2025) 140-149 
DOI: 10.32505/hikmah.v16i2.13765 

 https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/hikmah 
ISSN 2086-9762 (Print) ISSN 2655-0539 (Online) 

 
 

140 

 

 

Fanatisme Mazhab dalam Perspektif Fikih Kontemporer: Analisis 

Konseptual dan Implikasinya terhadap Kehidupan Sosial 

Keagamaan 
 

Aripin Marpaung1🖂, Muhammad Zakwan Roji², Adnan Zuhdi Silalahi³, Nur Ade Amelia 

Oktobery⁴, Nur Fadilah5, Muhammad Arif Rahman Hakim6 
1,2,3,4,5,6Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

🖂Email: arifinmarpaung@uinsu.ac.id   

 
 

Submitted: 
Januari 02, 2025 

Accepted: 
Januari 05, 2025 

Published 
Januari 11, 2025 

 

ABSTRACT 

Islam, which fundamentally promotes unity and tolerance, has historically accommodated 
a plurality of Islamic jurisprudential schools (mazhab) formed through scholarly legal 
reasoning (ijtihad). However, contemporary Muslim societies increasingly experience 
school-based fanaticism, manifested in rigid allegiance to a particular school of thought 
and the delegitimization of alternative interpretations. Despite its prevalence, this 
phenomenon remains insufficiently examined within the framework of contemporary 
Islamic jurisprudence. This study aims to conceptualize school-based fanaticism and to 
analyze its dimensions, characteristics, underlying causes, and socio-religious impacts. 
Employing a qualitative library-based research design, this study systematically examines 
classical and contemporary Islamic legal sources using a comparative and analytical 
approach. The findings demonstrate that school-based fanaticism operates at both 
individual and collective levels and is characterized by epistemic rigidity, absolutist truth 
claims, and tendencies toward social fragmentation. The study identifies several 
contributing factors, including limited engagement with authoritative Islamic scholarship, 
the amplifying role of unregulated digital media, and political instrumentalization of 
jurisprudential differences. While its impacts are predominantly negative—such as 
heightened sectarian tension and weakened communal cohesion—this study also 
acknowledges a constructive potential when school adherence is grounded in ethical 
scholarship and intellectual discipline. Overall, the study emphasizes the importance of 
strengthening religious literacy, promoting jurisprudential moderation (wasatiyyah), and 
fostering respect for interpretive diversity as strategic responses to school-based 
fanaticism in contemporary Islamic societies. 
Keywords: Islamic jurisprudence, Mazhab fanaticism, Religious Moderation 
 

mailto:arifinmarpaung@uinsu.ac.id


Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur 
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim 

141 

 
ABSTRAK 

Islam sebagai agama yang menjunjung tinggi persatuan dan toleransi secara historis telah 
melahirkan keragaman mazhab fikih melalui proses ijtihad para ulama. Namun, dalam 
perkembangan kontemporer, masyarakat Muslim dihadapkan pada fenomena fanatisme 
mazhab yang ditandai dengan sikap keterikatan berlebihan terhadap satu mazhab 
tertentu serta delegitimasi terhadap pandangan mazhab lain. Meskipun fenomena ini 
cukup menonjol, kajian yang membahas fanatisme mazhab dalam perspektif fikih 
kontemporer masih relatif terbatas. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep 
fanatisme mazhab serta menganalisis dimensi, karakteristik, faktor penyebab, dan 
dampak sosial-keagamaannya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis 
studi kepustakaan dengan pendekatan komparatif-analitis terhadap sumber-sumber fikih 
klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa fanatisme mazhab 
beroperasi pada level individual dan kolektif, dengan karakteristik utama berupa 
kekakuan epistemologis, klaim kebenaran absolut, serta kecenderungan memicu 
fragmentasi sosial umat Islam. Faktor penyebabnya meliputi keterbatasan pemahaman 
terhadap khazanah keilmuan Islam yang otoritatif, pengaruh media digital yang tidak 
terkontrol, serta politisasi perbedaan mazhab. Meskipun dampaknya didominasi oleh 
implikasi negatif seperti konflik dan disintegrasi sosial, penelitian ini juga mengidentifikasi 
potensi positif fanatisme mazhab apabila diarahkan secara etis dan ilmiah, yakni 
penguatan identitas intelektual mazhab. Penelitian ini menegaskan pentingnya penguatan 
literasi keagamaan, pengarusutamaan moderasi beragama (wasatiyyah), serta 
penghormatan terhadap keragaman interpretasi fikih sebagai strategi merespons 
fanatisme mazhab dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer. 
Kata kunci: Fikih Kontemporer, Fanatisme Mazhab, Moderasi Beragama 
 
Pendahuluan 

Fanatisme pada dasarnya merujuk pada sikap keterikatan yang berlebihan terhadap 

suatu pandangan, identitas, atau sistem nilai tertentu, yang sering kali disertai dengan 

penolakan terhadap perspektif lain. Dalam konteks sosial-keagamaan, fanatisme tidak 

hanya beroperasi sebagai sikap individual, tetapi juga sebagai fenomena kolektif yang 

terbentuk melalui proses interaksi sosial, konstruksi budaya, dan dinamika kekuasaan. 

Sejumlah studi menunjukkan bahwa konflik sosial kerap dipicu oleh perbedaan identitas, 

termasuk identitas keagamaan, yang memiliki kontribusi signifikan dibandingkan faktor 

sosial lainnya seperti kelas, etnis, atau kepentingan ekonomi. Temuan ini mengindikasikan 

bahwa ekspresi keberagamaan yang tidak dikelola secara inklusif berpotensi memicu 

ketegangan dan konflik dalam masyarakat majemuk. 

Dalam kajian keagamaan, fanatisme sering kali muncul dalam bentuk absolutisasi 

pemahaman tertentu, baik terhadap doktrin, kelompok, maupun mazhab. Sikap ini 

ditandai oleh pola pikir yang rigid, resistensi terhadap perbedaan pendapat, serta 

kecenderungan menilai pandangan lain sebagai keliru atau tidak sah. Beberapa penelitian 

menegaskan bahwa fanatisme keagamaan—termasuk fanatisme bermazhab—dapat 

menjadi salah satu faktor yang melatarbelakangi munculnya sikap intoleran, perdebatan 



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur 
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim 

142 

yang tidak produktif, bahkan konflik terbuka di tengah masyarakat Muslim. Kondisi ini 

diperparah oleh perkembangan media digital yang memungkinkan penyebaran opini 

keagamaan secara instan tanpa otoritas keilmuan yang memadai. 

Di sisi lain, sejarah pemikiran Islam menunjukkan bahwa kemunculan berbagai 

mazhab fikih merupakan hasil dari proses ijtihad para ulama dalam merespons realitas 

sosial yang berbeda-beda. Mazhab pada dasarnya berfungsi sebagai kerangka 

metodologis dalam memahami dan menerapkan hukum Islam, bukan sebagai identitas 

eksklusif yang menutup ruang dialog dan perbedaan. Keberagaman mazhab seharusnya 

dipahami sebagai kekayaan intelektual yang memperkaya khazanah hukum Islam serta 

menyediakan fleksibilitas dalam merespons dinamika zaman. Namun, dalam praktiknya, 

perbedaan metodologis tersebut tidak jarang bergeser menjadi fanatisme mazhab yang 

bersifat eksklusif dan konfrontatif. 

Fenomena fanatisme mazhab menjadi semakin relevan dalam konteks masyarakat 

Muslim kontemporer yang dihadapkan pada tantangan globalisasi, politisasi agama, dan 

fragmentasi sosial. Beberapa studi empiris menunjukkan bahwa fanatisme mazhab dapat 

memicu polarisasi internal umat Islam, melemahkan kohesi sosial, serta menghambat 

upaya pengembangan pemikiran keislaman yang kontekstual dan moderat. Meskipun 

demikian, kajian yang secara khusus membahas fanatisme mazhab dalam perspektif fikih 

kontemporer—terutama yang mengkaji aspek konseptual, karakteristik, faktor penyebab, 

dan implikasinya—masih relatif terbatas. 

Berdasarkan kondisi tersebut, kajian ini menjadi penting untuk dilakukan guna 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai fanatisme mazhab dalam 

kerangka fikih kontemporer. Pendekatan ini diharapkan mampu menempatkan fanatisme 

mazhab secara proporsional, tidak semata-mata sebagai fenomena negatif, tetapi juga 

sebagai gejala sosial-keagamaan yang perlu dianalisis secara kritis dan akademik. Dengan 

demikian, kajian ini diharapkan dapat berkontribusi dalam merumuskan strategi 

penguatan moderasi beragama serta mendorong sikap saling menghormati terhadap 

keragaman interpretasi fikih dalam kehidupan sosial-keagamaan umat Islam. 

Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian pustaka 

(library research). Metode ini berfokus pada pengumpulan, pengkajian, dan analisis kritis 

terhadap sumber-sumber tertulis yang relevan dengan topik fanatisme mazhab dalam 

perspektif fikih kontemporer. Pendekatan kajian pustaka dipilih karena penelitian ini 

bersifat konseptual dan teoretis, yang bertujuan untuk mengkaji gagasan, pemikiran, 

serta dinamika fenomena keagamaan melalui analisis literatur akademik dan karya 

keilmuan yang telah ada. 

Sumber data penelitian terdiri atas dua kategori, yaitu sumber primer dan sumber 

sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya fikih klasik dan kontemporer yang 

merepresentasikan pemikiran mazhab serta metodologi istinbat hukum para ulama, 



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur 
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim 

143 

termasuk tulisan-tulisan imam mazhab dan karya ulama fikih modern yang membahas 

pluralitas hukum Islam, perbedaan pendapat (ikhtilaf), dan etika bermazhab. Karya-karya 

tersebut digunakan untuk menelusuri kerangka konseptual fanatisme mazhab serta posisi 

fikih terhadap perbedaan pandangan hukum. Sementara itu, sumber sekunder mencakup 

artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional, buku akademik, serta publikasi 

institusional yang membahas tema fikih kontemporer, fanatisme keagamaan, moderasi 

beragama, dan dinamika sosial-keagamaan umat Islam. Sumber-sumber ini berfungsi 

untuk memperkaya analisis, memperluas perspektif teoretis, serta mengaitkan konsep 

fanatisme mazhab dengan konteks sosial dan tantangan masyarakat Muslim 

kontemporer. 

Teknik analisis data dilakukan melalui pendekatan deskriptif-analitis dan 

komparatif. Data yang telah dikumpulkan dianalisis dengan cara mengidentifikasi konsep-

konsep kunci, membandingkan pandangan para ulama dan akademisi, serta menafsirkan 

implikasi fanatisme mazhab terhadap kehidupan sosial-keagamaan. Pendekatan 

komparatif digunakan untuk menelaah variasi pemikiran fikih terkait perbedaan mazhab, 

sementara analisis kritis digunakan untuk merumuskan kesimpulan dan rekomendasi 

konseptual yang relevan dengan penguatan moderasi beragama. 

Hasil dan Pembahasan 

Fanatisme Bermazhab dalam Perspektif Fikih Kontemporer 

Fanatisme secara umum dipahami sebagai sikap keterikatan yang berlebihan 

terhadap suatu pandangan, identitas, atau kelompok tertentu, yang diekspresikan melalui 

pikiran, sikap, dan tindakan. Secara etimologis, istilah fanatisme berasal dari bahasa Latin 

fanaticus, yang merujuk pada sikap ekstrem, irasional, dan cenderung tidak proporsional 

dalam mempertahankan keyakinan tertentu. Dalam konteks sosial, fanatisme merupakan 

bentuk keberpihakan yang dapat berfungsi sebagai perekat solidaritas kelompok, tetapi 

juga berpotensi melahirkan eksklusivisme dan konflik apabila tidak dikendalikan secara 

rasional. 

Ibnu Khaldūn menjelaskan bahwa kecenderungan manusia untuk berkelompok 

merupakan sifat alamiah yang melahirkan solidaritas sosial (ʿaṣabiyyah). Solidaritas ini, 

dalam batas tertentu, berfungsi positif sebagai energi kolektif untuk mempertahankan 

eksistensi dan mencapai tujuan bersama. Namun, ketika solidaritas tersebut berkembang 

menjadi fanatisme buta yang tidak didasarkan pada pertimbangan rasional dan etis, ia 

dapat berubah menjadi sikap eksklusif yang menutup ruang dialog, merusak nalar kritis, 

serta memicu klaim kebenaran sepihak. Dalam konteks inilah fanatisme sering kali 

menjadi faktor pemicu perpecahan dan konflik antarkelompok. 

Fanatisme juga dapat dipahami sebagai sikap membela, melindungi, dan 

mendukung suatu kelompok—baik kelompok sosial, politik, maupun keagamaan—tanpa 

mempertimbangkan secara kritis apakah objek pembelaan tersebut berada pada posisi 

benar atau keliru. Keberpihakan semacam ini dapat bermakna positif apabila diarahkan 



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur 
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim 

144 

untuk membela keadilan dan menolak ketidakadilan, tetapi dapat bermakna negatif 

apabila digunakan untuk membenarkan kesalahan atau menutupi kekeliruan kelompok 

sendiri. Dengan demikian, fanatisme memiliki dua sisi, yakni konstruktif dan destruktif, 

tergantung pada orientasi dan dampaknya dalam kehidupan sosial. 

Dalam konteks hukum Islam, mazhab merujuk pada sistem pemikiran fikih yang 

dibangun melalui proses ijtihād para ulama mujtahid dengan menggunakan metodologi 

tertentu. Mazhab tidak hanya mencakup hasil-hasil hukum (qawl), tetapi juga kerangka 

metodologis (manhaj) dalam menggali dan merumuskan hukum. Secara normatif, 

keberadaan mazhab dimaksudkan untuk mempermudah umat Islam dalam memahami 

dan mengamalkan hukum Islam sesuai dengan kapasitas keilmuan masing-masing. 

Namun, dalam perkembangan sejarahnya, muncul kecenderungan taqlīd yang berlebihan, 

disertai sikap fanatik terhadap mazhab tertentu, sehingga mazhab tidak lagi diposisikan 

sebagai alat metodologis, melainkan sebagai identitas eksklusif. 

Fanatisme bermazhab dapat didefinisikan sebagai sikap keterikatan yang berlebihan 

terhadap suatu mazhab fikih yang disertai dengan kecenderungan mengunggulkan 

mazhab sendiri dan menolak atau merendahkan mazhab lain. Sikap ini sering kali ditandai 

oleh klaim kebenaran absolut, resistensi terhadap perbedaan pendapat, serta 

ketidakmampuan membedakan antara wilayah prinsip dan wilayah perbedaan 

(khilāfiyyah). Dalam praktiknya, fanatisme bermazhab kerap muncul dalam persoalan-

persoalan fikih cabang (furūʿiyyah), yang seharusnya terbuka terhadap keragaman 

pendapat, tetapi justru menjadi sumber ketegangan dan perpecahan sosial. 

Secara konseptual, fanatisme bermazhab dapat diklasifikasikan ke dalam dua 

bentuk, yaitu fanatisme moderat dan fanatisme ekstrem. Fanatisme moderat masih 

berada dalam batas pengakuan terhadap perbedaan dan menghormati pandangan lain, 

sedangkan fanatisme ekstrem ditandai oleh sikap eksklusif, penolakan total terhadap 

pandangan berbeda, serta kecenderungan melakukan delegitimasi terhadap kelompok 

lain. Fanatisme ekstrem inilah yang paling berpotensi menimbulkan dampak negatif, 

seperti fragmentasi sosial, melemahnya kohesi umat, dan terhambatnya perkembangan 

pemikiran fikih yang kontekstual. 

Dalam sejarah pemikiran Islam, perbedaan pendapat di kalangan ulama pada masa 

awal justru dipahami sebagai fenomena intelektual yang wajar dan produktif. Perbedaan 

tersebut menjadi sarana dialog, pertukaran gagasan, dan pendalaman metodologi hukum. 

Namun, pada periode-periode berikutnya, khususnya ketika tradisi ijtihād mengalami 

stagnasi dan budaya taqlīd semakin menguat, perbedaan pendapat sering kali kehilangan 

dimensi intelektualnya dan berubah menjadi alat pembelaan mazhab secara sempit. 

Perdebatan yang semula bertujuan mencari kebenaran bergeser menjadi ajang 

mempertahankan otoritas dan kepentingan kelompok, yang pada akhirnya memperkuat 

fanatisme bermazhab. 

Dengan demikian, fanatisme bermazhab merupakan fenomena sosial-keagamaan 

yang tidak dapat dilepaskan dari dinamika sejarah, struktur otoritas keilmuan, serta 



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur 
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim 

145 

kondisi sosial-politik umat Islam. Memahami fanatisme bermazhab secara proporsional 

menjadi langkah penting untuk menempatkan mazhab sebagai warisan intelektual yang 

dinamis, bukan sebagai sumber konflik, sehingga perbedaan fikih dapat dikelola secara 

konstruktif dalam kehidupan sosial-keagamaan kontemporer. 

Fanatisme Bermazhab: Analisis Aspek, Faktor, dan Dampak dan Implikasinya terhadap 

Masyarakat Kontemporer 

Fanatisme dalam bermazhab sering kali berangkat dari keyakinan yang berlebihan 

dan tidak rasional, yaitu sikap menganggap pandangan mazhab tertentu sebagai 

kebenaran mutlak tanpa ruang kritik dan dialog. Keyakinan seperti ini cenderung 

mengabaikan penggunaan akal sehat dan metodologi ilmiah, sehingga menutup diri dari 

pandangan lain yang sama-sama memiliki dasar dalil yang sah. Fanatisme semacam ini 

dapat memicu perilaku agresif, memperkuat kecenderungan deindividuasi, serta 

melahirkan tindakan yang sulit dikendalikan dan tidak jarang bermuara pada sikap radikal. 

Dalam sejarah hukum Islam, mazhab-mazhab fikih lahir sebagai konsekuensi logis 

dari perbedaan ijtihad para ulama dalam persoalan furū‘iyyah (cabang hukum). Fikih 

merupakan produk ijtihad para mujtahid, baik dari kalangan sahabat maupun tābi‘īn. 

Ijtihad dimaknai sebagai upaya sungguh-sungguh dalam memahami al-Qur’ān dan al-

Sunnah dengan mempertimbangkan keseluruhan makna, maqāṣid, serta nilai-nilai yang 

dikandungnya. Oleh karena itu, perbedaan pendapat yang melahirkan mazhab 

merupakan keniscayaan ilmiah, bukan penyimpangan ajaran. 

Perbedaan para ulama dalam menafsirkan Q.S. al-Mā’idah ayat 6, misalnya, 

berkaitan dengan tata cara mengusap kepala saat berwudu, apakah seluruh kepala atau 

sebagian saja. Perbedaan ini bersifat ẓannī dan tidak menyentuh aspek uṣūl (pokok) 

syariat, karena kewajiban wudu sendiri telah ditetapkan secara qaṭ‘ī. Dengan demikian, 

fanatisme yang menganggap perbedaan ijtihad sebagai kesesatan jelas bertentangan 

dengan hakikat fikih itu sendiri. 

Salah satu ciri utama fanatisme bermazhab adalah sikap menolak pendapat lain 

semata-mata karena berasal dari mazhab yang berbeda. Padahal para imam mazhab 

sendiri telah menunjukkan keteladanan ilmiah yang sangat terbuka. Imam Abū Ḥanīfah 

menegaskan bahwa pendapatnya hanyalah hasil ijtihad terbaik yang dapat ia capai, dan 

apabila terdapat pendapat lain yang lebih kuat, maka pendapat tersebut lebih dekat 

kepada kebenaran. Pernyataan ini menunjukkan kerendahan hati ilmiah dan penolakan 

terhadap klaim kebenaran tunggal. 

Hal serupa juga ditunjukkan oleh Imam al-Syāfi‘ī yang menekankan pentingnya etika 

dalam perbedaan pendapat. Baginya, menjaga hubungan dan menghormati sesama 

muslim lebih utama daripada memenangkan perdebatan. Prinsip ini menjadi dasar 

penting bahwa fanatisme mazhab sejatinya bertentangan dengan tradisi ilmiah para 

pendiri mazhab itu sendiri. Ada beberapa faktor penyebab fanatisme dalam bermazhab 

yaitu; 



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur 
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim 

146 

Pengaruh Murid dan Pengikut Mazhab 

Fanatisme sering kali berkembang bukan pada level imam mazhab, melainkan pada 

para pengikutnya. Sebagian murid dan pengikut mazhab berupaya menarik masyarakat 

agar hanya mengikuti mazhab gurunya, sekaligus menjauhkan mereka dari mazhab lain. 

Upaya ini disertai dengan penanaman loyalitas berlebihan yang pada akhirnya 

menumbuhkan sikap permusuhan terhadap kelompok berbeda. 

Peran Kekuasaan dan Lembaga Peradilan 

Faktor politik dan kekuasaan turut memperkuat fanatisme mazhab, khususnya 

ketika penguasa dan lembaga peradilan hanya mengangkat qāḍī dari mazhab tertentu. 

Situasi ini menyebabkan mazhab resmi negara semakin dominan, sementara pendapat 

lain terpinggirkan. Bahkan, ulama yang memiliki kapasitas ijtihad sering kali memilih 

bertaklid demi menjaga posisi sosial dan jabatan mereka. Kasus Ibn Subkī sebagaimana 

dijelaskan oleh al-Bulqīnī menunjukkan bahwa kekhawatiran terhadap tekanan penguasa 

dan masyarakat dapat menghalangi pengakuan terhadap kapasitas ijtihad seseorang, 

meskipun secara keilmuan ia telah mencapai derajat mujtahid muṭlaq. 

Pembukuan dan Penyebaran Kitab-Kitab Mazhab 

Pembukuan pendapat-pendapat mazhab memudahkan masyarakat untuk 

mengakses fikih secara praktis. Namun, kemudahan ini juga mendorong sikap taklid 

berlebihan, karena sebagian orang lebih memilih mengikuti pendapat yang sudah tersedia 

daripada melakukan kajian komparatif yang mendalam. Mazhab yang memiliki pengikut 

dan literatur yang luas cenderung bertahan, sementara yang minim pengikut perlahan 

menghilang. 

Pintu Ijtihad Tertutup 

Kekacauan dalam praktik ijtihad oleh pihak yang tidak berkompeten mendorong 

sebagian ulama menyerukan penutupan pintu ijtihad. Kebijakan ini, meskipun bertujuan 

menjaga stabilitas hukum, justru berimplikasi pada stagnasi pemikiran dan menguatnya 

fanatisme mazhab. Akibatnya, kreativitas keilmuan dan dinamika fikih menjadi 

terhambat. 

Ciri-Ciri Fanatisme dalam Bermazhab 

Fanatisme bermazhab ditandai oleh keyakinan bahwa mazhab sendiri sepenuhnya 

benar, penolakan terhadap pendapat lain meskipun memiliki dalil yang kuat, serta 

rendahnya toleransi terhadap perbedaan. Sikap ini sering disertai keengganan berdialog 

secara ilmiah, penggunaan label bid‘ah atau sesat dalam persoalan furū‘iyyah, serta 

pengabaian adab dan metodologi uṣūl al-fiqh. Selain itu, fanatisme juga tampak dalam 

sikap kaku dan tidak responsif terhadap perubahan konteks sosial dan budaya. 

Dampak Fanatisme Bermazhab 



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur 
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim 

147 

Fanatisme bermazhab membawa dampak serius, antara lain perpecahan umat, 

melemahnya efektivitas dakwah, tertutupnya ruang dialog ilmiah, serta stagnasi 

perkembangan ilmu fikih. Dalam jangka panjang, fanatisme juga dapat memicu 

radikalisasi sikap dan memperburuk citra Islam sebagai agama yang rahmatan lil-‘ālamīn. 

Di lembaga pendidikan keagamaan, fanatisme membatasi wawasan peserta didik dan 

menghambat pembentukan sikap kritis. 

Analisis Fanatisme Bermazhab dalam Fikih Kontemporer 

Fanatisme mazhab merupakan salah satu faktor utama yang menghambat 

terwujudnya visi besar umat Islam, yaitu penerapan nilai-nilai syariat Allah secara 

menyeluruh. Allah Subḥānahu wa Ta‘ālā menegaskan dalam Q.S. al-Anfāl ayat 46 agar 

umat Islam taat kepada Allah dan Rasul-Nya serta menjauhi perselisihan yang 

melemahkan kekuatan. Ayat ini menegaskan bahwa persatuan merupakan kunci 

kemenangan umat. Rasulullah صلى الله عليه وسلم juga bersabda: yadullāh ma‘a al-jamā‘ah, yang 

menunjukkan bahwa pertolongan Allah menyertai umat yang bersatu. Fanatisme mazhab 

yang negatif justru melahirkan perpecahan, menyakiti perasaan sesama muslim, dan 

melemahkan strategi dakwah. Fenomena saling membid‘ahkan dan menyesatkan dalam 

persoalan ẓanniyyah menjadi bukti nyata dampak destruktif fanatisme di tengah 

masyarakat muslim Indonesia. 

Kesimpulan 

Fanatisme bermazhab merupakan sikap keterikatan yang berlebihan terhadap suatu 

mazhab fikih dengan kecenderungan mengagungkan mazhab sendiri dan menafikan 

pandangan lain. Sikap ini dapat muncul dalam bentuk yang relatif wajar sebagai identitas 

keilmuan, namun berubah menjadi fanatisme ekstrem ketika disertai klaim kebenaran 

mutlak, penolakan terhadap perbedaan ijtihad, serta sikap merendahkan mazhab lain. 

Dalam praktiknya, fanatisme bermazhab sering kali bersifat tidak rasional karena 

didorong oleh keyakinan yang kuat tanpa disertai pertimbangan akal, etika keilmuan, dan 

kesadaran akan batas-batas khilafiyah dalam fikih. 

Dalam perspektif fikih kontemporer, fanatisme bermazhab tidak hanya berdimensi 

keilmuan, tetapi juga sosial dan politik. Islam secara tegas menolak sikap fanatik yang 

mengarah pada perpecahan umat, sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Ḥujurāt (49): 13 

bahwa perbedaan merupakan sunnatullah dan ketakwaan menjadi ukuran kemuliaan, 

bukan afiliasi mazhab. Hadis Nabi Muhammad  صلى الله عليه وسلم yang melarang sikap ‘aṣabiyyah 

menegaskan bahwa fanatisme golongan bertentangan dengan nilai-nilai Islam yang 

menjunjung persaudaraan, keadilan, dan sikap saling menghormati. Fenomena fanatisme 

bermazhab muncul akibat perpaduan faktor internal, seperti keterbatasan pemahaman 

terhadap ajaran Islam dan khilafiyah fikih, serta faktor eksternal berupa pengaruh media 

sosial, politisasi agama, dan dinamika sosial-budaya. 

Dampak fanatisme bermazhab pada umumnya bersifat negatif, antara lain berupa 

perpecahan umat, melemahnya ukhuwah Islamiyah, terhambatnya dakwah, dan stagnasi 



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur 
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim 

148 

keilmuan fikih. Namun, apabila keterikatan terhadap mazhab diarahkan secara 

proporsional dan ilmiah, hal tersebut dapat memberikan kontribusi positif berupa 

penguatan identitas keilmuan, peningkatan kesadaran metodologis, dan tumbuhnya 

diskusi akademik yang sehat. Oleh karena itu, mazhab seharusnya dipahami sebagai 

sarana metodologis untuk memahami syariat, bukan sebagai identitas eksklusif yang 

melahirkan klaim kebenaran dan konflik, sehingga penguatan moderasi beragama dan 

etika ikhtilaf menjadi langkah strategis dalam merespons keberagaman mazhab dalam 

Islam. 

Referensi 

Adam, M. (2010). Dinamika perbandingan mazhab. Bandung, Indonesia: Makrifat Media 

Utama. 

Adawiah, A., Khasyi’in, & Hafidzi. (2021). Strategi antisipasi gerakan fanatisme mazhab 

melalui moderasi beragama dalam pendidikan di UIN Antasari Banjarmasin. Jurnal 

Ilmiah Pendidikan dan Keislaman, 6(2), 85–102. Banjarmasin, Indonesia. 

Al-Sa‘dī, ‘A. A. (1999). Taysīr al-Karīm al-Raḥmān fī tafsīr kalām al-Mannān (Vol. 1). 

Riyadh, Saudi Arabia: Mu’assasah al-Risālah. 

Hanafi, A. (2017). Pengantar dan sejarah hukum Islam. Jakarta, Indonesia: Bulan Bintang. 

Hanafi, I. (2018). Agama dalam bayang-bayang fanatisme: Sebuah upaya mengelola 

konflik agama. Toleransi: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, 10(1), 48–60. 

Ambon, Indonesia. 

Idrus, A. M., Mustafa, A., & Asti, M. J. (2022). Pengembangan moderasi mazhab di 

kalangan mahasiswa perbandingan mazhab dan hukum UIN Alauddin Makassar: 

Relevansi pemikiran Islam moderat. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan 

Keagamaan, 15(1), 1–15. Makassar, Indonesia. 

Karimuddin, M. Z. (2019). Kedudukan mazhab, taklid, dan ijtihad dalam Islam. Al-Qadha: 

Jurnal Hukum Islam dan Perundang-Undangan, 6(1), 1–14. Palu, Indonesia. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi ke-5). Bandung, Indonesia: 

Remaja Rosdakarya. 

Mustofa, I. (2013). Relevansi bermazhab: Reorientasi dari bermazhab qaulī menuju 

bermazhab manhajī. Istinbath: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 12(1), 35–52. 

Curup, Indonesia. 

Nursain, M. R. R., & Musyahid, A. (2020). Fenomena ikhtilāf di kalangan masyarakat Islam 

Kota Makassar: Studi perbandingan antara Nahdlatul Ulama dan Wahdah Islamiyah. 

Mazahibuna: Jurnal Perbandingan Mazhab, 2(2), 145–165. Makassar, Indonesia. 

Riswa, R., & Sabir, M. (2020). Bermazhab dalam pandangan hadis Nabi صلى الله عليه وسلم. Shautuna: 

Jurnal Ilmiah Mahasiswa Perbandingan Mazhab, 1(2), 101–120. Makassar, 

Indonesia. 

Sugiyono. (2019). Metode penelitian pendidikan: Pendekatan kuantitatif, kualitatif, dan 



Fanatisme Mazhab... Aripin Marpaung, Muhammad Zakwan Roji, Adnan Zuhdi Silalahi, Nur Ade Amelia Oktobery, Nur 
Fadilah, Muhammad Arif Rahman Hakim 

149 

R&D (Edisi ke-9). Bandung, Indonesia: Alfabeta. 

Syatar, A., dkk. (2020). Darurat moderasi beragama di tengah pandemi Corona Virus 

Disease 2019 (COVID-19). Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 

13(1), 1–15. Makassar, Indonesia. 

Ash-Shiddieqy, T. M. H. (2017). Sejarah pertumbuhan dan perkembangan hukum Islam. 

Jakarta, Indonesia: Bulan Bintang. 

 


