IHTIYATH Jurnal Manajemen Keuangan Syariah

Vol 7, No. 1, Juni 2024, (14-28)

DOI: 10.32505/ihtiyath.v8i1.8165

ISSN: 2597-4432 | E-ISSN: 2581-0219
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ihtiyath/index

PENGEMBANGAN WAQAF TEMPORER
BAGI PEMBANGUNAN EKONOMI UMAT:
KAJIAN PENERAPANNYA DI TURKI DAN INDONESIA

Husni Mubarrak?, Iskandar Iskandar?, Hamdiah Hamdiah®", Badrul Munir*
134UIN Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia
2 Institute of Social Science, Dokuz Eylil University, Turkiye

Keyword:

Temporary Wagf,
Empowerment,
Development,
Sustainability, Ummah
Economic

Artikel History:
Submitted: March 5, 2024
Accepted: June 11, 2024
Published: June 26, 2024

* Corresponding author
e-mail:
hamdiah@ar-raniry.ac.id

Abstract

This article would like to discuss the issue of
contemporary wagf (Islamic endowment) practices in the
Islamic world today for the ummah economic
empowerment and development by choosing Turkey and
Indonesia as the focus of study. Among the contemporary
issues of wagqf that is attracting attention to be studied
further regarding the Muslim community is the
acceptance of its temporary waqf implementation, shifting
from previous definition of waqf as almsgiving intended
for a perpetual purpose. The selection of both countries is
based on the large Muslim population, as well as

representing different schools of thought (Indonesia with
the Shafi'i school and Turkey with the Hanafi school). By
using literature studies and interview with competent
parties in the field of waqgf purposively as the research
method which are then analyzed synthetically, this article
concludes that the existence of temporary waqf will
develop in the future, as found in Turkey and in Indonesia,
one of the reasons is for benefit, as well as the efficiency
of the right to use the assets donated.

Abstrak

Tulisan ini mendiskusikan persoalan praktik waqgaf kontemporer di dunia Islam saat ini untuk
pengembangan dan pembangunan ekonomi umat, dengan menjadikan Turki dan Indonesia
sebagai fokus studi. Persoalan kekinian wagaf yang menarik ditelaah lebih jauh adalah tentang
penerimaan masyarakat muslim untuk menerapkan wagaf temporer (waqaf berjangka waktu),
dari yang sebelumnya pengertian wagaf sebagai sedekah jariyah ditujukan untuk masa
selamanya (perpetual). Pemilihan kedua negara tersebut didasarkan pada besarnya populasi
muslim yang ada di kedua negara itu, sekaligus merepresentasikan aliran madzhab yang
berbeda (Indonesia dengan madzhab Syafi’i dan Turki dengan madzhab Hanafi). Dengan
menjadikan studi kepustakaan dan wawancara kepada pihak berkompeten di bidang wagaf yang
dipilih secara purposif sebagai metode penelitian yang kemudian dianalisis secara sintesis,
artikel ini berkesimpulan bahwa keberadaan waqaf temporer ini akan berkembang di masa
mendatang, sebagaimana dijumpai di Turki dan di Indonesia, salah satunya dengan alasan
kemaslahatan, serta efisiensi hak guna pakai harta yang diwagafkan.

Kata Kunci: Waqf Temporer, Pemberdayaan, Pengembangan, Keberlanjutan, Ekonomi Umat

Creative Commons Attribution-Noncommercial 4.0 International 14
= (CC BY-NC 4.0)

®



mailto:hamdiah@ar-raniry.ac.id

Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

PENDAHULUAN

Sebagai bagian dari filantropi Islam, waqgaf di dunia Islam selain zakat tentunya
selalu menarik untuk dikaji mengenai praktik penerapannya, sejarah pertumbuhannya,
pemikiran pengembangannya, hingga bahkan mungkin tarik-menarik dan relasi kuasa
antara pelaksanaan wagaf di masyarakat secara mandiri, tradisional dan swadaya;
dengan domain negara untuk mengelola harta wagaf sebagai aset pengembangan
ekonomi bangsa yang ditangani secara resmi oleh pemerintah (Fauzia, 2016)

Jika dulunya waqaf banyak dikelola melalui lembaga keagamaan atau personal
ulama yang dipercayakan di masyarakat, permasalahan kontemporer terkait wagaf kian
berkembang di mana menuntut pengelolaannya di bawah pemerintahan dalam sebuah
konteks negara-bangsa (Iskandar et al., 2023). Itu belum ditambah lagi dengan muncul
beragamnya bentuk waqaf dari yang sebelumnya dikenal bersifat abadi dan dalam
waktu yang lama, mendapat alternatif lain berupa wagaf tenmporer atau berjangka
waktu. Artikel ini mengkaji lebih jauh sikap penerimaan masyarakat Muslim di Turki
dan Indonesia untuk menerapkan wagaf temporer, dari yang sebelumnya pengertian
wagaf sebagai sedekah jariyah ditujukan untuk masa selamanya (perpetual).

Penelitian ini mengajukan argumen bahwa orientasi waqgaf yang selama ini
ditujukan untuk infak harta dalam masa selamanya (perpetual) sebagaimana jamak
dipraktikkan di dunia Islam, perlahan akan begeser dan menerima keberadaan wagaf
temporer demi alasan kemaslahatan, berupa efisiensi hak guna pakai harta yang
diwagafkan, serta menjamin sekaligus memastikan efektivitas kerja nazhir dalam
mengelola harta wagaf tersebut.

Sekalipun penerimaan dan penolakan jenis waqgaf temporer ini masih kerap
dijumpai di berbagai kalangan masyarakat muslim, namun hal ini kian menarik untuk
dicermati, sejauh mana pengaruh pemahaman masyarakat muslim kontemporer
mengenai konsep wagaf dalam Islam yang tidak hanya bernilai ibadah oriented, namun
juga berpotensi besar dalam mengembangkan dan memajukan ekonomi umat. Dengan
menjadikan Turki dan Indonesia sebagai percontohan penerapannya, tulisan ini
mengelaborasi hubungan naik turun perkembangan wagqaf temporer di kedua negara
tersebut yang diharapkan bisa menjadi percontohan bagi berbagai negara dunia Islam
lainnya.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini bersifat kualitatif dengan menjadikan studi kepustakaan dan

wawancara pada pihak berkompeten di bidang waqaf (baik di Turki dan Indonesia)

15



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

yang dipilih secara purposif sebagai metode penelitian untuk kemudian dianalisis
secara sintesis. Penelitian ini mengkaji lebih jauh tentang makna dan pengertian dari
wagaf temporer, serta bagaimana pengalaman dan penerimaan masyarakat muslim di
Turki dan Indonesia dalam hal wagaf temporer ini, serta sejauh mana latar belakang
madzhab (Turki dengan madzhab Hanafi dan Indonesia dengan madzhab Syafi’i) serta
pemahamannya mempengaruhi pengalaman dan penerimaan masyarakat muslim di
kedua negara tersebut akan penerapan wagaf temporer untuk kemanfaatan ekonomi
umat.

Adapun yang menjadi data primer dari penelitian ini adalah dokumentasi dan
studi literatur mengenai wadaf dari berbagai kitab induk figh madzhab (mother books)
untuk mendapatkan kerangka teoritis (conceptual framework) mengenai waqaf
temporer. Sejumlah artikel jurnal dan berbagai rujukan buku kontemporer lainnya turut
dijadikan pula sebagai data sekunder. Data yang telah terkumpul (baik primer maupun
sekuder) akan diuji dalam tahapan triangulasi melalui wawancara dengan pihak yang
berkompeten dari akademisi dan stakeholders (pemangku kebijakan) yang terlibat
dalam pengelolaan harta wagaf, dipilih secara purposif, untuk kemudian dianalisis
secara sintesis, hingga menghasilkan beberapa kesimpulan penting yang disarikan di

akhir tulisan ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep Wagaf dalam Islam

Pemikiran dan konsep wagaf dalam Islam tidak bisa dilepaskan dari semangat
untuk bisa terus berbagi antar sesama, memberi kebaikan dan menebar kemanfaatan
dengan cara menahan harta yang diwagafkan untuk kemaslahatan sekalian manusia
dalam jangka masa yang lama dan secara berketerusan, sekalipun yang menginfakkan
harta tersebut kemudian tiada hidup lagi di muka bumi ini. Dorongan dan motivasi
keagamaan yang bersifat eskatologis sedemikian mewarnai semangat untuk berwagaf
di kalangan umat Islam, yang dalam hal keagamaan, perbuatan itu dikenal dengan
“sedekah jariyah”. Hal ini sangat dianjurkan dalam pengamalan kehidupan beragama,
di samping tentunya menggalakkan pertumbuhan dan pemerataan ekonomi di tengah
masyarakat, sehingga nantinya diharapkan bisa mendorong perputaran ekonomi (Shalih
al-Shalih, 2001; Budiman, 2016), yang pada gilirannya dapat menciptakan

keseimbangan sosial (social equilibrium).

16



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

Terdapat banyak riwayat yang dengan tegas menyeru dan menggalakkan praktik
untuk gemar berwaqaf ini. Dalam beberapa riwayat hadits yang sahih, Nabi Muhammad
Saw. menyebutkan bahwa setiap anak cucu Adam yang telah tiada dan meninggal dunia,
tidak akan bisa lagi beramal yang dapat mengalirkan pahala, kecuali hanya dari tiga
perkara, salah satunya adalah sedekah jariyah atau waqaf. Dalam riwayat lain yang
berawal dari pertanyaan Umar bin Khattab kepada Rasulullah Saw. mengenai akan
dikemanakan harta yang diperoleh setelah Perang Khaybar, di mana sebagai pejuang,
Umar mendapatkan bagian harta ghanimah berupa tanah di Khaybar. Maka Rasulullah
Saw. menyuruhnya untuk menahan harta dan menyedekahkan manfaatnya. Dalam teks
hadits Nabi Muhammad Saw. disebutkan, “in syi ta habasta ashlaha, wa tashaddaqta
biha” (Abu Zuhrah, 2005).

Pengertian “menahan harta waqaf” di sini adalah harta tersebut tidak untuk
diperjualbelikan; tidak untuk dihibahkan; dan juga tidak untuk diwariskan. Karena itu
pengertian waqgaf secara leksikal, adalah menahan. Derivat kata wagafa-yaqifu-
wuqufan artinya dia berdiri: dia bangkit dari duduk dan menetap setelah berjalan.
Demikian pula kata wagaf rumah dan sejenisnya: yaitu, menahannya demi mengharap
ridha Allah. Kata waqgaf dalam bahasa Arab mengandung pengertian menahan,
menahan harta untuk diwagafkan, tidak dijual, tidak dihibahkan, tidak diwariskan dan
tidak dipindah kepemilikannya. Dengan kata lain, wagaf adalah menyerahkan tanah
kepada orang-orang miskin untuk ditahan, karena barang milik itu dipegang dan ditahan
oleh orang lain, seperti menahan hewan ternak, tanah, atau segala sesuatu berbentuk
harta lainnya (Ibnu Mandhur, 1990; Al-Fayrouz Abadi, 1995; Majma’ al-Lughah, 1960).

Sementara dalam pengertian terminologis hukum Islam, khususnya dalam
kajian figh madzhab, terdapat pemaknaan waqaf yang beragam, sehingga memiliki
dampak dan implikasi hukum berbeda dari pengertian yang diberikan. Dalam kalangan
madzhab Hanafiyah, waqgaf lebih diartikan sebagai menahan harta yang masih berada
dalam kepemilikan wagqif (yang mewagafkan), lalu menyedekahkan manfaat kepada
siapa saja yang diinginkan dan dimaksudkannya. Dalam pandangan ini, harta wagaf
yang diberikan tetaplah milik wagif, sehingga jika pun kemudian waqif meninggal
dunia, maka harta waqgaf bisa diwarisi oleh ahli waris, sebab dalam pandangan
Hanafiyah, wagaf semisal dengan hukum ariyah atau pinjaman.

Sedangkan kelompok Malikiyah memandang waqaf sebagai pemberian manfaat
sesuatu harta selama masa keberadaannya yang wajib kekalnya dalam kepemilikan
wagqif, walaupun secara hukum taqdiriy. Dalam pengertian ini, wagaf dipahami sebagai

17



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

sesuatu tasharruf lazim, dalam artian harta yang diwaqgafkan terikat dan tidak bisa
dicabut atau dialihkan kepemilikannya kepada selain yang dimaksudkan wagqif.
Sementara madzhab Syafi’iyah sebagai paham dan aliran mayoritas dianut oleh Muslim
di Nusantara, menggabungkan dua pemahaman sebelumnya dengan mendefinisikan
wagaf sebagai menahan harta yang mungkin diambil manfaatnya dengan tetap kekal
keberadaan harta benda yang diwagafkan untuk dipakai serta digunakan dalam hal-hal
dan keperluan yang dibolehkan. Berdasarkan itu dalam pandangan Syafi’iyah, benda
yang diwagafkan bukan lagi milik wagif, melainkan sudah milik Allah Swt. Berbeda
halnya mazhab Hanabilah, mereka mengartikan waqgaf secara sederhana sebagai
menahan harta dan mengalirkan manfaatnya, sesuai sabda Nabi kepada Umar bin
Khattab di atas (Ibnu Abidin, 1979; Ibnu Arafah, 2003; Imam al-Qalyubiy, t.t.; Ibnu
Qudamah, 1980; Shalih al-Shalih, 2001).

Beragam definisi di atas menarik untuk dicermati, mengingat definisi yang
diberikan memiliki dampak dan implikasi hukum tertentu, terutama ketika bertemu
dengan persoalan wagaf kontemporer, seperti yang akan disaksikan pada persoalan

wagaf temporer.

2. Praktik Wagaf di Turki dan Indonesia

Wagqgaf di Turki memiliki sejarah panjang sejak masa Kekaisaran Ottoman
(Turki Utsmani). Waqaf telah dipraktikkan sebagai tradisi dan ajaran Islam untuk
mendekatkan diri kepada Allah Swt. dan memberikan kemaslahatan bagi masyarakat.
Kejayaan wagaf pada masa ini menjadikan Kesultanan Ottoman dikenal sebagai “era
peradaban waqaf”. Selama periode ini, waqaf berhasil menjadi harta karun sebagai
penyedia kebutuhan masyarakat sekaligus sebagai instrumen keuangan. Aset wagaf
pada masa Kesultanan Ottoman telah digunakan untuk mendukung berbagai kegiatan
sosial, agama, dan pendidikan, termasuk pembangunan masjid, sekolah, rumah sakit,
dan fasilitas umum (Cizakca, 2016). Harta wagaf di Turki mengalami peningkatan yang
sangat pesat, bahkan harta wagaf sempat menjadi salah satu sumber pendapatan negara
pada saat itu. Namun perkembangan ini menurun pada akhir pemerintahan Kesultanan
Ottoman. Runtuhnya Kesultanan Ottoman dan berdirinya Republik Turki modern
membawa perubahan dalam pengelolaan harta waqgaf di Turki. Pengelolaan aset
tersebut berdampak pada pengelolaan perbendaharaan wagaf Turki saat ini (Iskandar,

2022). Oleh karena itu, penting untuk meneliti bagaimana aset wagaf dikelola dan

18



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

dimanfaatkan di Turki dalam menentukan bagaimana aset tersebut dapat dikelola secara
efektif untuk memajukan kesejahteraan sosial dan pembangunan ekonomi.

Dalam sejarah Kesultanan Ottoman, waqgaf pertama kali didirikan oleh Sultan
Orhan Gazi (1324-1326) di Iznik, sebuah kota di Provinsi Bursa. Sultan Orhan
mendirikan sekolah di kota itu sebagai lembaga pendidikan bagi masyarakat untuk
mempelajari ilmu agama. Lulusan pertama sekolah tersebut adalah Daud Kayseri,
seorang ulama, pemikir, dan ahli tasawuf terkenal pada masa Turki Ottoman. Setelah
mendirikan sekolah tersebut, Sultan Orhan Gazi pun menyumbangkan sebagian
kekayaannya (uang) untuk menutupi biaya operasional madrasah tersebut. Pendirian
madrasah ini penting dalam sejarah Ottoman, karena dikenal sebagai madrasah pertama
Turki Ottoman. Sementara menurut Korkut dan Bulut, wakaf uang pertama yang
diketahui pada masa Ottoman adalah Wakaf Hact Muslihuddin (Semman) bin Halil
pada tahun 1423. Haci Muslihuddin menghibahkan 10.000 akge (salah satu mata uang
pada saat itu) dan toko-toko di Agagpazari, yang didirikan masjid di Edirne.

Sistem wagaf pada masa Kesultanan Ottoman pada awalnya dilakukan sebagai
tradisi dan amal keagamaan yang juga dapat dimanfaatkan dalam bentuk lembaga
pendidikan, masjid, dan rumah sakit. Seiring dengan perluasan wilayah dan
meningkatnya kebutuhan masyarakat, wagaf ini pun berkembang untuk memberikan
manfaat yang lebih luas. Saat ini harta wagaf telah mampu memenuhi fasilitas umum
seperti perpustakaan, pasar, kios air minum (sebil), pemandian umum, penginapan, dan
lain-lain.

Pada masa awal Kesultanan Ottoman (1299-1424), harta wagaf banyak yang
berbentuk tanah dan bangunan. Kebanyakan wagaf juga didirikan oleh Sultan, kerabat
kerajaan, atau kaum bangsawan. Saat itu, hanya Sultan dan para bangsawan yang
mempunyai banyak harta untuk diwagafkan. Status harta waqaf harus sepenuhnya
dimiliki oleh seseorang. Hal ini sesuai dengan ajaran Islam bahwa waqif harus memiliki
sepenuhnya harta wagaf.

Pada masa Ottoman, aset wagaf, termasuk mesjid, pasar, rumah sakit, sekolah,
dan lainnya, sebagian besar dikelola oleh individu atau organisasi yang ditunjuk oleh
Sultan. Orang-orang yang ditunjuk oleh Sultan, yang dikenal sebagai Mutawalli,
mengawasi wagaf Sultan (nadzir), yang didirikan untuk memenuhi kebutuhan publik.
Tata kelola wagaf berkembang selama berabad-abad, dengan lembaga-lembaga

keagamaan pada awalnya mengawasi wagaf, dan sistem terpusat muncul pada abad ke-

19



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

XVIII M. di bawah pemerintahan Humayun Vakfi. Lembaga pusat ini mengelola harta
wagaf hingga berakhirnya masa kesultanan pada tahun 1922 (Babacan, 2011).

Pada tahun 1920-an, pada masa transisi ke Republik Turki, lembaga-lembaga
yang ada melanjutkan pengelolaan waqaf. Ketidakpastian ekonomi menimbulkan
tantangan yang signifikan, dan beberapa aset wagaf digunakan untuk mendirikan bank
seperti Vakifbank. Periode ini, yang ditandai dengan ketegangan antara wagaf dan
pemimpin sekuler, berlangsung hingga tahun 1950an.

Saat ini, Direktorat Jenderal Wagaf (VGM) di bawah Kementerian Kebudayaan
dan Pariwisata mengelola aset waqaf di Turki. Di antaranya adalah harta warisan masa
Ottoman, harta benda yang diperoleh dari lembaga yang disengketakan, dan harta
wagaf baru yang didirikan pada masa Republik. Model pemulihan-kelola-transfer
diterapkan, di mana aset wagaf yang tidak layak direstorasi, disewakan kepada lembaga
tertentu, dan pada akhirnya dialihkan kembali ke VGM (Vakif Genel Miudiirliigii)
sebagai lembaga yang berwenang dalam pengelolaan wakaf, setelah masa sewa
berakhir. Model ini berdampak positif terhadap pengelolaan aset wakaf yang baik, di
mana 392 aset dikembangkan untuk berbagai tujuan, termasuk perkantoran, tempat
wisata, lembaga pendidikan, dan perumahan, hingga tahun 2021 (Cizakca, 2016;
Dursun, 2019). Sistem wakaf Turki saat ini, yang dikelola oleh VGM, mencerminkan
kesinambungan sejarah dan strategi adaptif. Interaksi antara praktik tradisional
Ottoman dan pendekatan kontemporer menyoroti ketahanan dan dinamisme sistem
wagaf Turki (Yayla, 2011).

Hukum wagaf di Turki telah mengalami banyak perubahan mulai dari hukum
yang ditetapkan pada masa Kekaisaran Ottoman hingga Republik Turki.
Dikeluarkannya fatwa waqgaf uang oleh Seyhullslam telah membawa beberapa
perubahan terhadap hukum Ottoman. Dilihat dari dampaknya terhadap masyarakat,
wagaf uang mempunyai dampak dan manfaat yang besar bagi masyarakat pada saat itu.
Adanya fatwa tersebut telah menghilangkan keraguan masyarakat dalam melakukan
wagaf uang juga (Iskandar, 2020). Dalam pelaksanaan wagaf uang di Turki pada masa
Kesultanan Ottoman sampai saat ini, harta waqgaf uang yang diwagafkan untuk
kepentingan umum bersifat abadi atau selamanya.

Sementara halnya dalam praktik penerapan waqgaf di Indonesia juga memiliki
kesamaan dengan apa yang tumbuh dan berkembang di Turki. Sekalipun menjadi
negara merdeka di tahun 1945, namun Indonesia dulunya adalah gugusan kepulauan
dengan kekuasaan banyak Kerajaan Islam yang membentang luas di berbagai wilayah

20



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

nusantara. Pada masa dulunya wagaf dilakukan sebagai tradisi dan amal keagamaan
yang juga dapat dimanfaatkan dalam berbagai bentuk, seperti membangun masjid,
rumah penginapan (Baitul Asyi di Mekkah), hingga Lembaga Pendidikan (Abubakar,
2018).

Pada periode sebelumnya wagaf yang dipraktikkan di Indonesia lebih bersifat
inisiatif masyarakat yang dikelola secara personal, swadaya dan mandiri, dengan
menaruh kepercayaan penuh kepada pemimpin dan tokoh keagamaan, seperti Teungku,
Kyai, Tuan Guru, dan lain-lain yang bertindak sebagai nadzir dan pengelola harta wagaf.
Kelemahan pada sisi ini, jelas, bahwa banyak didapati kemudian harta wagaf yang
diikrarkan oleh wagqif secara lisan, namun tidak tercatat dalam dokumentasi harta wagaf.

Seiring perjalanan waktu, yang diikuti semakin membaiknya kulitas pendidikan
masyarakat di Indonesia, bertambah bagusnya paham keagamaan, dan tentunya,
semakin meningkatnya literasi waqgaf di kalangan masyarakat (Lukman-Nugraha, et.al,
2022), pengelolaan harta waqgaf yang awalnya bersifat swadaya dan amatiran, mulai
bergeser ke perwujudan payung hukum dan kelembagaan, yang menemukan
momentumnya pasca reformasi tahun 1998, ditandai dengan kelahiran Undang-undang
Wakaf No. 41 Tahun 2004. Sekalipun masih saja terdapat ketegangan hubungan tarik-
menarik antara elemen sipil dengan negara dan pemerintah di dalamnya, terkait hal
pengelolaan harta wagaf (Fauzia, 2016), namun perjalanan wagaf di Indonesia modern
kian menarik dan mengarah ke tren yang lebih baik, seiring berdirinya Badan Wakaf
Indonesia (BWI1) selaku pihak yang bertanggungjawab menangani pemeliharaan dan
pengelolaan harta waqaf di Indonesia (Rosadi, et.al, 2018, Wahyu Kuncoro, et.al,
2021)).

Dari sini kemudian diskursus wagaf di Indonesia berkembang, seiring
peningkatan literasi wagaf yang kian membaik, semakin meluas dengan turut
membincangkan persoalan wagaf produktif (Amimah-Oktarina, 2018; Ibrahim Ahmad,
2020) untuk lebih memfungsikan harta waqgaf guna lebih menghasilkan untuk
pertumbuhan ekonomi. Termasuk juga persoalan wagaf tunai (Nour Aldeen, et.al, 2022)
yang mulanya kurang berkenan diterima, perlahan mulai tersosialisasikan dengan baik
di tengah masyarakat dan terbiasakan.

Jika pun ada catatan tambahan yang layak diberikan terkait penanganan harta
wagaf di Indonesia adalah masih terkonsentrasinya harta wagaf berupa pembangunan
rumah ibadah, seperti masjid, mushalla, langgar, dan lainnya yang masih menjadi
prioritas; yang kemudian diikuti wagaf berupa lembaga pendidikan, seperti madrasah

21



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

dan pondok pesantren di urutan kedua; baru kemudian wagaf berupa pembangunan

fasilitas umum dan layanan publik lainnya (laporan BWI 2022).

3. Wagaf Temporer: Pengertian dan Penerapannya di Turki dan Indonesia

Wagaf muaqgqgat (wagaf temporer) jarang dilakukan dan kurang dikaji oleh
akademisi di Turki. Kurang populernya wagaf semacam ini mungkin disebabkan karena
mayoritas masyarakat Turki menganut madzhab Hanafiyah. Pandangan Imam Mazhab
Hanafi mengenai asas “kekekalan” (baga’) yang menjadi salah satu unsur dalam
pendirian wagaf membuat masyarakat di Turki memberikan pandangan yang luas
terhadap wagaf muaqqat.

Namun ada pendapat lain pula di kalangan Imam Madzhab Hanafi seperti
disebutkan dalam Kitab al-Mabsuth. Dinyatakan bahwa, diperbolehkannya penggunaan
istilah agad (akad) dalam waqaf, karena kedudukan waqaf sama dengan ‘ariyah (akad
peminjaman). Penjelasan dalam al-Mabsuth menyatakan bahwa, “waqif hanya
menahan harta miliknya dengan cara mengelola manfaatnya untuk tujuan yang
diinginkan oleh wagqif, maka waqaf itu seperti ‘ariyah, dan menurut hukum Islam
‘ariyah adalah jaiz (boleh), bukan lazim (perjanjian yang tidak dapat dibatalkan). Jika
seseorang mengucapkan atau membuat wasiat; harta ini akan saya wariskan (wagaf)
setelah saya meninggal, maka hukumnya tetap, karena itu seperti warisan yang dapat
dimanfaatkan setelah kematian” (Al-Sarkhasiy, t.t). Pendapat lain di kalangan madzhab
Hanafi yang membolehkan wagaf muaqgqat adalah Imam Yusuf, salah seorang murid
Imam Hanafi. Dijelaskannya, wagaf adalah menahan harta untuk mendekatkan diri
kepada Allah. Upaya ini dapat dilakukan secara sementara atau permanen untuk
mewujudkan niat waqif dalam berwaqaf.

Masyarakat Turki pada umumnya menganut pendapat mayoritas ulama Hanafi
dalam mendirikan waqaf, yang mewajibkan adanya “kekekalan”. Waqaf semacam ini
telah dilakukan oleh masyarakat Turki sejak masa Kesultanan Ottoman. Adanya asas
kekekalan dalam wagaf membuat harta-harta waqgaf bekas masa Ottoman, tetap eksis
dari dulu hingga saat ini.

Konsep wagaf untuk masa selamanya (perpetuity) di Turki mengalami
perubahan seiring berdirinya Republik Turki (1923). Keabadian dalam hukum Islam
mempunyai arti yang agak berbeda, sebagaimana disebutkan dalam KUH Perdata Turki.
Berdasarkan hukum Islam, waqaf harus selalu didasarkan atas dasar berketerusan.

Namun menurut Pasal 101 KUH Perdata, waqaf adalah suatu lembaga yang berbadan

22



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

hukum yang mempunyai harta benda dalam jumlah yang cukup, yang diselenggarakan
untuk mencapai suatu tujuan tertentu dan tetap, dan yang dihibahkan oleh orang-orang
yang nyata atau sah untuk mencapai tujuan yang khusus dan abadi. Isi pasal ini
memperluas pengertian waqgaf. Artinya, setiap orang yang mempunyai badan hukum
dapat mendirikan wagaf tanpa memperhatikan syarat-syarat lain yang disebutkan dalam
hukum Islam. Ayat ketiga dalam pasal yang sama juga menyatakan bahwa waqaf tidak
dapat dilakukan untuk menyokong anggota suatu komunitas agama atau suku.
Pergeseran makna ini tidak hanya menghilangkan definisi wagaf dalam hukum Islam,
tetapi juga mengabaikan identitas wagaf sebagai lembaga keuangan sosial dalam Islam.
Meskipun terdapat pergeseran makna kekekalan, namun KUH Perdata Turki telah
menjadi wadah sekaligus landasan hukum bagi masyarakat Turki untuk turut
melakukan wagaf temporal (ACIKGOZ, 2016).

Istilah wagaf uang (cash wagh atau wagf naqdiy) merupakan salah satu bentuk
wagaf modern yang berkembang di Turki. Wagaf tunai adalah wakaf yang dilakukan
dengan cara menyisihkan sebagian harta dan menyimpannya dalam jangka waktu
tertentu untuk kemudian digunakan untuk tujuan yang telah ditentukan. Di Turki, wagaf
uang dikenal sebagai “vakif katilim1” atau “waqaf partisipatif’. Wakaf tunai di Turki
biasanya dilakukan dalam bentuk investasi sejumlah uang untuk proyek tertentu dalam
jangka waktu tertentu atau bersifat sementara (Kudat, 2020).

Wagaf muaqqat (waqaf temporal) di Turki mengacu pada praktik penempatan
sejumlah uang sebagai waqgaf untuk jangka waktu tertentu, dengan tujuan memberikan
manfaat bagi komunitas atau organisasi tertentu di masa depan. Wagaf berjangka
umumnya memiliki jangka waktu minimal 3 tahun dan dapat bertahan hingga puluhan
tahun atau bahkan lebih lama. Wagaf temporal di Turki dapat dilakukan melalui bank
syariah yang menawarkan produk investasi wagaf. Dalam hal ini, investor
menempatkan sejumlah uangnya sebagai wagaf untuk jangka waktu tertentu, dan bank
syariah akan menginvestasikan dananya pada proyek sosial atau ekonomi yang sesuai
dengan prinsip syariah. Contoh bank syariah di Turki yang menawarkan produk waqaf
berjangka adalah Turkiye Finans Bank. Turkiye Finans menawarkan berbagai pilihan
investasi jangka waktu wagaf dengan jangka waktu mulai dari 3 tahun hingga 15 tahun,
dan memberikan imbal hasil dalam bentuk bagi hasil atau bagi hasil.

Salah satu keunggulan waqgaf berjangka di Turki adalah terjaminnya
pengembalian dana wagaf. Wagaf tunai di Turki dijamin oleh pemerintah dan lembaga
keuangan Islam terpercaya. Selain itu, pengembalian dana waqaf juga dijamin sesuai

23



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

dengan tingkat bunga yang ditetapkan pada saat akad wagaf dibuat. Selain itu, kegiatan
Wagaf temporal juga harus mematuhi Undang-Undang Wagaf dan peraturan
perundang-undangan lainnya. Kegiatan Waqaf temporal juga dapat diawasi oleh
Direktorat Jenderal Wagaf. Namun setelah habis masa berlakunya dan berakhirnya
wagaf temporal, maka harta waqaf tersebut wajib dicairkan, yang tata cara dan kegiatan
pendirian wakaf temporal itu harus direncanakan secara matang dan dilaksanakan
sesuai dengan ketentuan hukum yang berlaku.

Akan halnya waqgaf temporal di Indonesia, pada awalnya belumlah begitu
popular hingga dekade pertama pasca diundangkannya wagaf di Indonesia. Hal ini tak
lain disebabkan waqaf pada prinsipnya ditujukan untuk menginfakkan harta atau benda
dalam tempo yang lama dan berketerusan sepanjang masa (lil abad). Sementara waqaf
temporal menghendaki adanya tuntutan keberlakuan untuk satu satuan masa tertentu
saja. Ditambah lagi, dalam pandangan Syafi’iyah (madzhab mayoritas dianut di
Indonesia), bahwa benda yang diwagafkan bukan lagi milik wagif, melainkan sudah
milik Allah Swt. Sementara dalam hal wagaf temporal, bisa saja harta yang diwagafkan
nantinya diwarisi oleh keluarga sepeninggal wagqif yang telah mewagafkan hartanya.

Realitas kontribusi wagaf di Indonesia yang masih sangat terbatas tidak bisa
dikesampingkan pula. Ditambah lagi waqaf sendiri adalah bagian dari transaksi sosial
(tabarru’) yang meniscayakan ketentuan hukum Islam yang lebih fleksibel dan luwes
dari ketentuan yang berlaku dalam bisnis, maka dalil kemaslahatan dapat dikemukakan
di sini untuk kebolehan dan kemudahan waqgaf temporer diberlakukan dalam komunitas
Muslim, termasuk Indonesia di dalamnya.

Di antara persoalan wagaf dalam masyarakat yang kerap dijumpai adalah acap kali
harta yang diwagafkan untuk selamanya itu mengalami kejanggalan dan
ketidaksesuaian, baik itu menyangkut kurangnya perhatian akan perawatan harta wacaf
(maintenance); ataupun bahkan keteledoran nazir waqaf dari mengembangkan harta
wagaf untuk pengembangan ekonomi yang menghasilkan, sehingga pada gilirannya
akan menyebabkan harta wagaf terbengkalai. Dalam hal inilah, wagaf temporal dapat
menjadi jalan keluar dan solusi dalam hal efektivitas dan efisiensi penggunaan dan
pemanfaatan harta wagaf untuk kebaikan umat. Sementara pada sisi yang mewagakan
(waqif) pun nantinya akan semakin tumbuh kepercayaan pada ketepatgunaan
pemanfaatan dan pemakaian harta yang diwagafkan.

Persoalan lain yang tak kalah penting adalah mengorientasikan harta waqaf di
Indonesia menjadi suatu proyek investasi yang menghasilkan, semisal wagaf produktif

24



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

(Ascarya, et.al, 2022; Misbahun Muayyad, et.al, 2023); wagaf uang (Nur Fauziah, 2021)
dan lain sebagainya. Hal ini penting dan menjadi tantangan tersendiri untuk
menumbuhkan dan mengembangkan harta waqgaf sebagai suatu perintah dan doktrin
agama yang dianjurkan, sekaligus juga menjadi bisnis investasi yang menghasilkan.
Orientasi waqaf yang bersifat defensif perlahan harus digiring pada sisi pertumbuhan
ekonomi yang menghasilkan, guna mewujudkan pemerataan dan kejahteraan ekonomi

umat.

KESIMPULAN

Artikel ini telah mendiskusikan persoalan wagaf kontemporer, di mana salah
satunya adalah wagaf berjangka waktu atau wagaf temporer dengan menjadikan
pengalaman dan penerapan di Turki dan Indonesia sebagai studi kasus. Jika sebelumnya
wagaf dipahami dan dimaksudkan untuk masa yang lama dan berketerusan (perpetual),
maka jenis wagaf muaqgat meniscayakan dikelola hanya dalam masa dan tempo waktu
tertentu.

Sekalipun penerimaan dan penolakan jenis wagaf temporer ini masih kerap
dijumpai di berbagai kalangan masyarakat Muslim, namun orientasi wagaf yang selama
ini ditujukan untuk infak harta dalam masa selamanya (perpetual) tersebut sebagaimana
jamak dipraktikkan di Dunia Islam, perlahan akan begeser dan menerima keberadaan
wagaf temporer ini, sebagaimana dijumpai di Turki dan di Indonesia, salah satunya
dengan alasan kemaslahatan, berupa efisiensi hak guna pakai harta yang diwagafkan,
serta menjamin sekaligus memastikan efektivitas kerja nazhir dalam mengelola harta
wagaf tersebut, sehingga tidak ada harta wagaf yang terbengkalai atau tersia-siakan

dalam masa yang lama.

DAFTAR PUSTAKA

Abubakar, A. Y. (2018). ‘Baitul Asyi’ Wakaf Habib Bugak di Mekkah. Opini Serambi
Indonesia.

Abu Zuhrah, M. (2005). Muhadharat fi al-Waqf. Dar el-Fikr el-Arabiy.

ACIKGOZ, O. (2016). VAKIF YONETIM ORGANININ IBRASI ve
UYGULANACAK HUKUMLERIN TESPITI. Marmara Universitesi Hukuk
Fakiiltesi Hukuk Arastirmalar: Dergisi, 22(3), 53-82.

Al-‘Izz bin ‘Abdus Salam. (t.t). Qawaid al-Ahkam fi Mashalih al-Anam. Mushtafa al-
Bab al-Halabiy.

25



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

Al-Fayrouz Abadi, M. (1995). Al-Qamus al-Muhith. Dar el-Kutub el-lImiyyah.
Al-Sarkhasiy, M. (t.t). al-Mabsuth. Dar el-Kutub el-1imiyyah.

Almas, F. (2022). Realizing SDGs in Indonesia through Productive Wagqf. Journal
Middle East and Islamic Studies, 9(2), 1-22. DOI: 10.7454/meis.v9i2.148.

Amimah-Oktarina, A. (2018). Developing Models of Productive Wagf Masjid Agung
Syuhada Yogyakarta. QUIS, 6(1), 103-126. DOI:
http://dx.doi.org/10.21043/qijis.v6i1.3719.

Ascarya A., Hosen, M. N., Rahmawati, S. (2022). Designing Simple Productive Waqgf
Models for Indonesia. International Journal of Ethics and Systems, 38(3), 380-
401. https://doi.org/10.1108/1JOES-07-2020-0101.

Asytuti, R. (2012). Optimalisasi Wakaf Produktif. At-Taradhi, 3(1), 45-54. DOI:
https://doi.org/10.18592/taradhi.v3i1.577.

Babacan, M. (2011). Economics of Philanthropic Institutions, Regulation And
Governance In Turkey. Journal of Economic and Social Research, 13(2), 61-89.

Bahruddin, 1. (2020). Wakaf Berjangka dalam Perspektif Ulama’ Figh (Relevansinya
dengan UU Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf. Al-Mizan, 3(2), 124-149.

Budiman, M. A. (2016). The Significance of Waqf for Economic Development.
Equilibrium: Jurnal Ekonomi Syariah, 2(1),
doi:http://dx.doi.org/10.21043/equilibrium.v2i1.718.

Cizakca, M. (2016). From Destruction to Restoration?- Islamic Wagfs in Malaysia and
Turkey. Waqf Workshop. George Town University.

Dursun, S. A. (2019). The Question of Waqf in Turkey from its Ottoman Past to the
Present. ILIRIA International Review 9(2), 181-207.

Fauzia, A. (2016). Filantropi Islam Sejarah dan Kontestasi Masyarakat Sipil dan
Negara di Indonesia. Gading Publishing.

Hapsari, M. 1., Bin, M. A., Muhammad, M. O., & Dausa, J. (2020). Crowdfunding for
Developing Waqgf Land a Study on Malaysia. Jurnal Syarikah: Jurnal Ekonomi
Islam, 6(1), 1-10. https://doi.org/10.30997/jsei.v6i1.2502.

Hasan, P. P., & Shauki, E. R. (2022). Recommendations for Collection and
Development Strategy of Waqgf Funds: A Case Study on Waqgf Institutions.
Jurnal Ekonomi & Keuangan Islam, 8(1), 137-151.
https://doi.org/10.20885/jeki.vol8.iss1.art10.

Hasanah, 1. (2020). Menelaah Wakaf Produktif Atas Solusi Masalah Umat Berdasarkan
PSAK 112. Jurnal Tabarru’, 3(2), 313-325.

Ibnu Abidin (Muhammad Amin). (1979). Hasyiyah Radd al-Muhtar ‘ala al-Durr al-
Mukhtar Syarh Tanwir al-Abshar. Dar el-Fikri.

Ibnu Arafah. (2003). Mawahib al-Jalil Mukhtashar Khalil. Dar Alim al-Kutub.

26


http://dx.doi.org/10.21043/qijis.v6i1.3719
https://doi.org/10.1108/IJOES-07-2020-0101
https://doi.org/10.18592/taradhi.v3i1.577
http://dx.doi.org/10.21043/equilibrium.v2i1.718
https://doi.org/10.30997/jsei.v6i1.2502
https://doi.org/10.20885/jeki.vol8.iss1.art10

Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

Ibnu Mandhur. (1990). Lisan al- ‘4rab. Dar el-Shadir.

Ibnu Qayyim al-Jawziyyah. (1973). I'lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabb al- ‘Alamien. Dar
el-Jil.

Ibnu Qudamah. 1980. Al-Mughniy. Dar al-Kutub al-1imiyyah.

Ibrahim Ahmad, R. (2020). Al-Masyari’ al-Istitsmariyyah al-Waqfiyyah wa Dawruha
fi Tanmiyat al-Mujtama’ al-Mabhalliy fi Madinat Malang bi Indonesia. Doctoral
Dissertation. UIN Sunan Ampel.

Imam Al-Qalyubiy. (t.t.). Hasyiyah al-Qalyubiy Hamisy Syarh Minhaj li Jalal al-Din
al-Mahalli. Mushtafa al-Bab al-Halabiy.

Iskandar, 1., Kurlillah, A., & Munadiati, M. (2023). Roles of Waqf in Supporting
Economy Recovery Post Covid-19 Pandemic. Ziswaf: Jurnal Zakat Dan Wakaf,
10(1), 65. https://doi.org/10.21043/ziswaf.v10i1.19824

Iskandar, 1. (2020). Implementasi Wakaf Uang Pada Masa Kesultanan Utsmaniyah. Al
Hisab: Jurnal Ekonomi Syariah 1(1), 1-7.

Iskandar, 1. (2022). Wagf Institution and Management Cash Waqf during The Ottoman
Period. International Journal of Islamic Business and Economics (IJIBEC) 6(1),
37-51.

Kudat, A. and Semih, C. (2020). Fundamental Principles of Cash Waqfs and Their
Management. Third Sector Social Economic Review 55, no. 4, 2557-2578.

Lukman-Nugraha, A., Susilo, A., Huda, M., Anton-Athoillah, M., Rochman, C. (2022).
Wagf Literacy: The Dynamics of Waqf in Indonesia’. JIEFeS Journal of Islamic
Economics and Finance Studies, 3(2), 102-120. DOI.
http://dx.doi.org/10.47700/jiefes.v3i2.5082.

Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyyah. (1960). al-Mu jam al-Wasith. Majma’ al-Lughah al-

‘Arabiyyah.
Misbahun Muayyad, D., Nunu Tahir, I. (2023). Types of Waqf and Its Potential Uses
in Indonesia. Al-Mawarid, 5(1), 45-58.

https://doi.org/10.20885/mawarid.vol5.issl.art4.

Munir, B., Zikri, A., Maimun, Siregar, P. Paisal Hasibuan, B. (2023). Wagaf (Islamic
Endowment) dalam Tinjauan Figh dan Problematika Kontemporernya Bagi
Pengembangan Ekonomi Islam. Al Qolam, 7(2), 157-170.

Nour Aldeen, K., Ratih, I. S., & Sari Pertiwi, R. (2022). Cash Waqf from the Millennials’
Perspective: a Case of Indonesia. ISRA International Journal of Islamic Finance,
14(1), 20-37. https://doi.org/10.1108/1JIF-10-2020-0223.

Nur Fauziah, N. (2021). Developing Cash Waqgf Models as an Alternative Financing
for Social Enterprises to Support Decent Work and Economic Growth in
Indonesia. TUJISE, 8. 195-217. DOI: 10.26414/A2759.

27


http://dx.doi.org/10.47700/jiefes.v3i2.5082
https://doi.org/10.20885/mawarid.vol5.iss1.art4
https://doi.org/10.1108/IJIF-10-2020-0223

Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir
Pengembangan Waqaf Temporer

Ricky Rudianto, N. A., Ulyah, H. (2021). Efisiensi Pengelolaan Wakaf Tunai.
Budgeting: Jurnal Akuntansi Syariah, 2(1), 41-58.

Rosadi, A., Effendi, D., Busro, B. (2018). The Development of Waqf Management
through Wagf Act in Indonesia (Note on Republic of Indonesia Act Number 41
of 2004 regarding Waqf). Madania Jurnal Kajian Keislaman, 22(1), 1-18. DOI:
http://dx.doi.org/10.29300/madania.v22i1.881.

Shalih al-Shalih, M.B.A.B (2001). al-Wadf fi al-Shariah al-1slamiyyah wa Atsaruhu fi
al-Mujtama’ al-1slamiy. Al-Imam Muhammad Ibn Su’ud University.

Wahyu-Kuncoro, A., Syifa urrosidin, M., Muhammad Husni, A.B. (2021). The Concept
of Wagf in Indonesian Law: Its History and Development. Profetika, 22(2),
215-228, DOI: https://doi.org/10.23917/profetika.v22i2.16666.

Yasin, Y. (2017). Wakaf Uang Berjangka dan Urgensinya dalam Pengelolaan Aset
Wakaf di Indonesia. Jurnal Bimas Islam, 10(4), 701-726.

Yayla, H. E. (2011). Operating Regimes of the Government: Accounting and
Accountability Changes in the Sultan Suleyman Wagf of the Ottoman Empire
(The 1826 Experience). Accounting History 16(1), 5-34.

Interview

A. Gani Isa, Ketua Pelaksana Badan Wakaf Indonesia (BWI1) Provinsi Aceh.

Hadi Sofuoglu, Akademisi Turki.

Yuli Yasin, Akademisi dan Pengurus Badan Wakaf Indonesia (BWI) Pusat 2021-2024.

28


http://dx.doi.org/10.29300/madania.v22i1.881
https://doi.org/10.23917/profetika.v22i2.16666

