
   Creative Commons Attribution-Noncommercial 4.0 International 
                     (CC BY-NC 4.0) 

 

IHTIYATH Jurnal Manajemen Keuangan Syariah  
Vol 7, No. 1, Juni 2024, (14-28) 
DOI: 10.32505/ihtiyath.v8i1.8165  
ISSN: 2597-4432 | E-ISSN: 2581-0219 
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ihtiyath/index 

14 

 

 
PENGEMBANGAN WAQAF TEMPORER  

BAGI PEMBANGUNAN EKONOMI UMAT:  

KAJIAN PENERAPANNYA DI TURKI DAN INDONESIA 
 

Husni Mubarrak1, Iskandar Iskandar2, Hamdiah Hamdiah3*, Badrul Munir4 
1,3,4 UIN Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 

2 Institute of Social Science, Dokuz Eylül University, Turkiye 

 

 

 
Abstrak 

Tulisan ini mendiskusikan persoalan praktik waqaf kontemporer di dunia Islam saat ini untuk 

pengembangan dan pembangunan ekonomi umat, dengan menjadikan Turki dan Indonesia 

sebagai fokus studi. Persoalan kekinian waqaf yang menarik ditelaah lebih jauh adalah tentang 

penerimaan masyarakat muslim untuk menerapkan waqaf temporer (waqaf berjangka waktu), 

dari yang sebelumnya pengertian waqaf sebagai sedekah jariyah ditujukan untuk masa 

selamanya (perpetual). Pemilihan kedua negara tersebut didasarkan pada besarnya populasi 

muslim yang ada di kedua negara itu, sekaligus merepresentasikan aliran madzhab yang 

berbeda (Indonesia dengan madzhab Syafi’i dan Turki dengan madzhab Hanafi). Dengan 

menjadikan studi kepustakaan dan wawancara kepada pihak berkompeten di bidang waqaf yang 

dipilih secara purposif sebagai metode penelitian yang kemudian dianalisis secara sintesis, 

artikel ini berkesimpulan bahwa keberadaan waqaf temporer ini akan berkembang di masa 

mendatang, sebagaimana dijumpai di Turki dan di Indonesia, salah satunya dengan alasan 

kemaslahatan, serta efisiensi hak guna pakai harta yang diwaqafkan. 

Kata Kunci: Waqf Temporer, Pemberdayaan, Pengembangan, Keberlanjutan, Ekonomi Umat 

 

 

 

 Keyword:  

Temporary Waqf, 

Empowerment, 

Development, 

Sustainability, Ummah 

Economic 

 Abstract 

This article would like to discuss the issue of 

contemporary waqf (Islamic endowment) practices in the 

Islamic world today for the ummah economic 

empowerment and development by choosing Turkey and 

Indonesia as the focus of study. Among the contemporary 

issues of waqf that is attracting attention to be studied 

further regarding the Muslim community is the 

acceptance of its temporary waqf implementation, shifting 

from previous definition of waqf as almsgiving intended 

for a perpetual purpose. The selection of both countries is 

based on the large Muslim population, as well as 

representing different schools of thought (Indonesia with 

the Shafi'i school and Turkey with the Hanafi school). By 

using literature studies and interview with competent 

parties in the field of waqf purposively as the research 

method which are then analyzed synthetically, this article 

concludes that the existence of temporary waqf will 

develop in the future, as found in Turkey and in Indonesia, 

one of the reasons is for benefit, as well as the efficiency 

of the right to use the assets donated. 

 Artikel History:  

Submitted: March 5, 2024  

Accepted: June 11, 2024 

Published: June 26, 2024 

 

 
* Corresponding author  

e-mail:  

hamdiah@ar-raniry.ac.id  

   

 

mailto:hamdiah@ar-raniry.ac.id


Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

15 
 

PENDAHULUAN 

 Sebagai bagian dari filantropi Islam, waqaf di dunia Islam selain zakat tentunya 

selalu menarik untuk dikaji mengenai praktik penerapannya, sejarah pertumbuhannya, 

pemikiran pengembangannya, hingga bahkan mungkin tarik-menarik dan relasi kuasa 

antara pelaksanaan waqaf di masyarakat secara mandiri, tradisional dan swadaya; 

dengan domain negara untuk mengelola harta waqaf sebagai aset pengembangan 

ekonomi bangsa yang ditangani secara resmi oleh pemerintah (Fauzia, 2016)  

 Jika dulunya waqaf banyak dikelola melalui lembaga keagamaan atau personal 

ulama yang dipercayakan di masyarakat, permasalahan kontemporer terkait waqaf kian 

berkembang di mana menuntut pengelolaannya di bawah pemerintahan dalam sebuah 

konteks negara-bangsa (Iskandar et al., 2023). Itu belum ditambah lagi dengan muncul 

beragamnya bentuk waqaf dari yang sebelumnya dikenal bersifat abadi dan dalam 

waktu yang lama, mendapat alternatif lain berupa waqaf tenmporer atau berjangka 

waktu. Artikel ini mengkaji lebih jauh sikap penerimaan masyarakat Muslim di Turki 

dan Indonesia untuk menerapkan waqaf temporer, dari yang sebelumnya pengertian 

waqaf sebagai sedekah jariyah ditujukan untuk masa selamanya (perpetual).    

 Penelitian ini mengajukan argumen bahwa orientasi waqaf yang selama ini 

ditujukan untuk infak harta dalam masa selamanya (perpetual) sebagaimana jamak 

dipraktikkan di dunia Islam, perlahan akan begeser dan menerima keberadaan waqaf 

temporer demi alasan kemaslahatan, berupa efisiensi hak guna pakai harta yang 

diwaqafkan, serta menjamin sekaligus memastikan efektivitas kerja nazhir dalam 

mengelola harta waqaf tersebut.  

Sekalipun penerimaan dan penolakan jenis waqaf temporer ini masih kerap 

dijumpai di berbagai kalangan masyarakat muslim, namun hal ini kian menarik untuk 

dicermati, sejauh mana pengaruh pemahaman masyarakat muslim kontemporer 

mengenai konsep waqaf dalam Islam yang tidak hanya bernilai ibadah oriented, namun 

juga berpotensi besar dalam mengembangkan dan memajukan ekonomi umat. Dengan 

menjadikan Turki dan Indonesia sebagai percontohan penerapannya, tulisan ini 

mengelaborasi hubungan naik turun perkembangan waqaf temporer di kedua negara 

tersebut yang diharapkan bisa menjadi percontohan bagi berbagai negara dunia Islam 

lainnya. 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini bersifat kualitatif dengan menjadikan studi kepustakaan dan 

wawancara pada pihak berkompeten di bidang waqaf (baik di Turki dan Indonesia) 



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

16 
 

yang dipilih secara purposif sebagai metode penelitian untuk kemudian dianalisis 

secara sintesis. Penelitian ini mengkaji lebih jauh tentang makna dan pengertian dari 

waqaf temporer, serta bagaimana pengalaman dan penerimaan masyarakat muslim di 

Turki dan Indonesia dalam hal waqaf temporer ini, serta sejauh mana latar belakang 

madzhab (Turki dengan madzhab Hanafi dan Indonesia dengan madzhab Syafi’i) serta 

pemahamannya mempengaruhi pengalaman dan penerimaan masyarakat muslim di 

kedua negara tersebut akan penerapan waqaf temporer untuk kemanfaatan ekonomi 

umat. 

 Adapun yang menjadi data primer dari penelitian ini adalah dokumentasi dan 

studi literatur mengenai waqaf dari berbagai kitab induk fiqh madzhab (mother books) 

untuk mendapatkan kerangka teoritis (conceptual framework) mengenai waqaf 

temporer. Sejumlah artikel jurnal dan berbagai rujukan buku kontemporer lainnya turut 

dijadikan pula sebagai data sekunder.  Data yang telah terkumpul (baik primer maupun 

sekuder) akan diuji dalam tahapan triangulasi melalui wawancara dengan pihak yang 

berkompeten dari akademisi dan stakeholders (pemangku kebijakan) yang terlibat 

dalam pengelolaan harta waqaf, dipilih secara purposif, untuk kemudian dianalisis 

secara sintesis, hingga menghasilkan beberapa kesimpulan penting yang disarikan di 

akhir tulisan ini.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Konsep Waqaf dalam Islam 

Pemikiran dan konsep waqaf dalam Islam tidak bisa dilepaskan dari semangat 

untuk bisa terus berbagi antar sesama, memberi kebaikan dan menebar kemanfaatan 

dengan cara menahan harta yang diwaqafkan untuk kemaslahatan sekalian manusia 

dalam jangka masa yang lama dan secara berketerusan, sekalipun yang menginfakkan 

harta tersebut kemudian tiada hidup lagi di muka bumi ini. Dorongan dan motivasi 

keagamaan yang bersifat eskatologis sedemikian mewarnai semangat untuk berwaqaf 

di kalangan umat Islam, yang dalam hal keagamaan, perbuatan itu dikenal dengan 

“sedekah jariyah”. Hal ini sangat dianjurkan dalam pengamalan kehidupan beragama, 

di samping tentunya menggalakkan pertumbuhan dan pemerataan ekonomi di tengah 

masyarakat, sehingga nantinya diharapkan bisa mendorong perputaran ekonomi (Shalih 

al-Shalih, 2001; Budiman, 2016), yang pada gilirannya dapat menciptakan 

keseimbangan sosial (social equilibrium).   



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

17 
 

Terdapat banyak riwayat yang dengan tegas menyeru dan menggalakkan praktik 

untuk gemar berwaqaf ini. Dalam beberapa riwayat hadits yang sahih, Nabi Muhammad 

Saw. menyebutkan bahwa setiap anak cucu Adam yang telah tiada dan meninggal dunia, 

tidak akan bisa lagi beramal yang dapat mengalirkan pahala, kecuali hanya dari tiga 

perkara, salah satunya adalah sedekah jariyah atau waqaf. Dalam riwayat lain yang 

berawal dari pertanyaan Umar bin Khattab kepada Rasulullah Saw. mengenai akan 

dikemanakan harta yang diperoleh setelah Perang Khaybar, di mana sebagai pejuang, 

Umar mendapatkan bagian harta ghanimah berupa tanah di Khaybar. Maka Rasulullah 

Saw. menyuruhnya untuk menahan harta dan menyedekahkan manfaatnya. Dalam teks 

hadits Nabi Muhammad Saw. disebutkan, “in syi’ta habasta ashlaha, wa tashaddaqta 

biha” (Abu Zuhrah, 2005).  

Pengertian “menahan harta waqaf” di sini adalah harta tersebut tidak untuk 

diperjualbelikan; tidak untuk dihibahkan; dan juga tidak untuk diwariskan. Karena itu 

pengertian waqaf secara leksikal, adalah menahan. Derivat kata waqafa-yaqifu-

wuqufan artinya dia berdiri: dia bangkit dari duduk dan menetap setelah berjalan. 

Demikian pula kata waqaf rumah dan sejenisnya: yaitu, menahannya demi mengharap 

ridha Allah. Kata waqaf dalam bahasa Arab mengandung pengertian menahan, 

menahan harta untuk diwaqafkan, tidak dijual, tidak dihibahkan, tidak diwariskan dan 

tidak dipindah kepemilikannya.  Dengan kata lain, waqaf adalah menyerahkan tanah 

kepada orang-orang miskin untuk ditahan, karena barang milik itu dipegang dan ditahan 

oleh orang lain, seperti menahan hewan ternak, tanah, atau segala sesuatu berbentuk 

harta lainnya (Ibnu Mandhur, 1990; Al-Fayrouz Abadi, 1995; Majma’ al-Lughah, 1960). 

Sementara dalam pengertian terminologis hukum Islam, khususnya dalam 

kajian fiqh madzhab, terdapat pemaknaan waqaf yang beragam, sehingga memiliki 

dampak dan implikasi hukum berbeda dari pengertian yang diberikan. Dalam kalangan 

madzhab Hanafiyah, waqaf lebih diartikan sebagai menahan harta yang masih berada 

dalam kepemilikan waqif (yang mewaqafkan), lalu menyedekahkan manfaat kepada 

siapa saja yang diinginkan dan dimaksudkannya. Dalam pandangan ini, harta waqaf 

yang diberikan tetaplah milik waqif, sehingga jika pun kemudian waqif meninggal 

dunia, maka harta waqaf bisa diwarisi oleh ahli waris, sebab dalam pandangan 

Hanafiyah, waqaf semisal dengan hukum ariyah atau pinjaman.  

Sedangkan kelompok Malikiyah memandang waqaf sebagai pemberian manfaat 

sesuatu harta selama masa keberadaannya yang wajib kekalnya dalam kepemilikan 

waqif, walaupun secara hukum taqdiriy. Dalam pengertian ini, waqaf dipahami sebagai 



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

18 
 

sesuatu tasharruf lazim, dalam artian harta yang diwaqafkan terikat dan tidak bisa 

dicabut atau dialihkan kepemilikannya kepada selain yang dimaksudkan waqif. 

Sementara madzhab Syafi’iyah sebagai paham dan aliran mayoritas dianut oleh Muslim 

di Nusantara, menggabungkan dua pemahaman sebelumnya dengan mendefinisikan 

waqaf sebagai menahan harta yang mungkin diambil manfaatnya dengan tetap kekal 

keberadaan harta benda yang diwaqafkan untuk dipakai serta digunakan dalam hal-hal 

dan keperluan yang dibolehkan. Berdasarkan itu dalam pandangan Syafi’iyah, benda 

yang diwaqafkan bukan lagi milik waqif, melainkan sudah milik Allah Swt. Berbeda 

halnya mazhab Hanabilah, mereka mengartikan waqaf secara sederhana sebagai 

menahan harta dan mengalirkan manfaatnya, sesuai sabda Nabi kepada Umar bin 

Khattab di atas (Ibnu Abidin, 1979; Ibnu Arafah, 2003; Imam al-Qalyubiy, t.t.; Ibnu 

Qudamah, 1980; Shalih al-Shalih, 2001).   

Beragam definisi di atas menarik untuk dicermati, mengingat definisi yang 

diberikan memiliki dampak dan implikasi hukum tertentu, terutama ketika bertemu 

dengan persoalan waqaf kontemporer, seperti yang akan disaksikan pada persoalan 

waqaf temporer. 

2. Praktik Waqaf di Turki dan Indonesia 

Waqaf di Turki memiliki sejarah panjang sejak masa Kekaisaran Ottoman 

(Turki Utsmani). Waqaf telah dipraktikkan sebagai tradisi dan ajaran Islam untuk 

mendekatkan diri kepada Allah Swt. dan memberikan kemaslahatan bagi masyarakat. 

Kejayaan waqaf pada masa ini menjadikan Kesultanan Ottoman dikenal sebagai “era 

peradaban waqaf”. Selama periode ini, waqaf berhasil menjadi harta karun sebagai 

penyedia kebutuhan masyarakat sekaligus sebagai instrumen keuangan. Aset waqaf 

pada masa Kesultanan Ottoman telah digunakan untuk mendukung berbagai kegiatan 

sosial, agama, dan pendidikan, termasuk pembangunan masjid, sekolah, rumah sakit, 

dan fasilitas umum (Cizakca, 2016). Harta waqaf di Turki mengalami peningkatan yang 

sangat pesat, bahkan harta waqaf sempat menjadi salah satu sumber pendapatan negara 

pada saat itu. Namun perkembangan ini menurun pada akhir pemerintahan Kesultanan 

Ottoman. Runtuhnya Kesultanan Ottoman dan berdirinya Republik Turki modern 

membawa perubahan dalam pengelolaan harta waqaf di Turki. Pengelolaan aset 

tersebut berdampak pada pengelolaan perbendaharaan waqaf Turki saat ini (Iskandar, 

2022). Oleh karena itu, penting untuk meneliti bagaimana aset waqaf dikelola dan 



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

19 
 

dimanfaatkan di Turki dalam menentukan bagaimana aset tersebut dapat dikelola secara 

efektif untuk memajukan kesejahteraan sosial dan pembangunan ekonomi. 

Dalam sejarah Kesultanan Ottoman, waqaf pertama kali didirikan oleh Sultan 

Orhan Gazi (1324-1326) di Iznik, sebuah kota di Provinsi Bursa. Sultan Orhan 

mendirikan sekolah di kota itu sebagai lembaga pendidikan bagi masyarakat untuk 

mempelajari ilmu agama. Lulusan pertama sekolah tersebut adalah Daud Kayseri, 

seorang ulama, pemikir, dan ahli tasawuf terkenal pada masa Turki Ottoman. Setelah 

mendirikan sekolah tersebut, Sultan Orhan Gazi pun menyumbangkan sebagian 

kekayaannya (uang) untuk menutupi biaya operasional madrasah tersebut. Pendirian 

madrasah ini penting dalam sejarah Ottoman, karena dikenal sebagai madrasah pertama 

Turki Ottoman. Sementara menurut Korkut dan Bulut, wakaf uang pertama yang 

diketahui pada masa Ottoman adalah Wakaf Hacı Muslihuddin (Semmân) bin Halil 

pada tahun 1423. Haci Muslihuddin menghibahkan 10.000 akçe (salah satu mata uang 

pada saat itu) dan toko-toko di Ağaçpazarı, yang didirikan masjid di Edirne. 

Sistem waqaf pada masa Kesultanan Ottoman pada awalnya dilakukan sebagai 

tradisi dan amal keagamaan yang juga dapat dimanfaatkan dalam bentuk lembaga 

pendidikan, masjid, dan rumah sakit. Seiring dengan perluasan wilayah dan 

meningkatnya kebutuhan masyarakat, waqaf ini pun berkembang untuk memberikan 

manfaat yang lebih luas. Saat ini harta waqaf telah mampu memenuhi fasilitas umum 

seperti perpustakaan, pasar, kios air minum (sebil), pemandian umum, penginapan, dan 

lain-lain. 

Pada masa awal Kesultanan Ottoman (1299-1424), harta waqaf banyak yang 

berbentuk tanah dan bangunan. Kebanyakan waqaf juga didirikan oleh Sultan, kerabat 

kerajaan, atau kaum bangsawan. Saat itu, hanya Sultan dan para bangsawan yang 

mempunyai banyak harta untuk diwaqafkan. Status harta waqaf harus sepenuhnya 

dimiliki oleh seseorang. Hal ini sesuai dengan ajaran Islam bahwa waqif harus memiliki 

sepenuhnya harta waqaf.  

Pada masa Ottoman, aset waqaf, termasuk mesjid, pasar, rumah sakit, sekolah, 

dan lainnya, sebagian besar dikelola oleh individu atau organisasi yang ditunjuk oleh 

Sultan. Orang-orang yang ditunjuk oleh Sultan, yang dikenal sebagai Mutawali, 

mengawasi waqaf Sultan (nadzir), yang didirikan untuk memenuhi kebutuhan publik. 

Tata kelola waqaf berkembang selama berabad-abad, dengan lembaga-lembaga 

keagamaan pada awalnya mengawasi waqaf, dan sistem terpusat muncul pada abad ke-



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

20 
 

XVIII M. di bawah pemerintahan Humayun Vakfı. Lembaga pusat ini mengelola harta 

waqaf hingga berakhirnya masa kesultanan pada tahun 1922 (Babacan, 2011). 

Pada tahun 1920-an, pada masa transisi ke Republik Turki, lembaga-lembaga 

yang ada melanjutkan pengelolaan waqaf. Ketidakpastian ekonomi menimbulkan 

tantangan yang signifikan, dan beberapa aset waqaf digunakan untuk mendirikan bank 

seperti Vakıfbank. Periode ini, yang ditandai dengan ketegangan antara waqaf dan 

pemimpin sekuler, berlangsung hingga tahun 1950an. 

Saat ini, Direktorat Jenderal Waqaf (VGM) di bawah Kementerian Kebudayaan 

dan Pariwisata mengelola aset waqaf di Turki. Di antaranya adalah harta warisan masa 

Ottoman, harta benda yang diperoleh dari lembaga yang disengketakan, dan harta 

waqaf baru yang didirikan pada masa Republik. Model pemulihan-kelola-transfer 

diterapkan, di mana aset waqaf yang tidak layak direstorasi, disewakan kepada lembaga 

tertentu, dan pada akhirnya dialihkan kembali ke VGM (Vakıf Genel Müdürlüğü) 

sebagai lembaga yang berwenang dalam pengelolaan wakaf, setelah masa sewa 

berakhir. Model ini berdampak positif terhadap pengelolaan aset wakaf yang baik, di 

mana 392 aset dikembangkan untuk berbagai tujuan, termasuk perkantoran, tempat 

wisata, lembaga pendidikan, dan perumahan, hingga tahun 2021 (Cizakca, 2016; 

Dursun, 2019). Sistem wakaf Turki saat ini, yang dikelola oleh VGM, mencerminkan 

kesinambungan sejarah dan strategi adaptif. Interaksi antara praktik tradisional 

Ottoman dan pendekatan kontemporer menyoroti ketahanan dan dinamisme sistem 

waqaf Turki (Yayla, 2011).  

Hukum waqaf di Turki telah mengalami banyak perubahan mulai dari hukum 

yang ditetapkan pada masa Kekaisaran Ottoman hingga Republik Turki. 

Dikeluarkannya fatwa waqaf uang oleh SeyhulIslam telah membawa beberapa 

perubahan terhadap hukum Ottoman. Dilihat dari dampaknya terhadap masyarakat, 

waqaf uang mempunyai dampak dan manfaat yang besar bagi masyarakat pada saat itu. 

Adanya fatwa tersebut telah menghilangkan keraguan masyarakat dalam melakukan 

waqaf uang juga (Iskandar, 2020). Dalam pelaksanaan waqaf uang di Turki pada masa 

Kesultanan Ottoman sampai saat ini, harta waqaf uang yang diwaqafkan untuk 

kepentingan umum bersifat abadi atau selamanya. 

Sementara halnya dalam praktik penerapan waqaf di Indonesia juga memiliki 

kesamaan dengan apa yang tumbuh dan berkembang di Turki. Sekalipun menjadi 

negara merdeka di tahun 1945, namun Indonesia dulunya adalah gugusan kepulauan 

dengan kekuasaan banyak Kerajaan Islam yang membentang luas di berbagai wilayah 



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

21 
 

nusantara. Pada masa dulunya waqaf dilakukan sebagai tradisi dan amal keagamaan 

yang juga dapat dimanfaatkan dalam berbagai bentuk, seperti membangun masjid, 

rumah penginapan (Baitul Asyi di Mekkah), hingga Lembaga Pendidikan (Abubakar, 

2018).   

Pada periode sebelumnya waqaf yang dipraktikkan di Indonesia lebih bersifat 

inisiatif masyarakat yang dikelola secara personal, swadaya dan mandiri, dengan 

menaruh kepercayaan penuh kepada pemimpin dan tokoh keagamaan, seperti Teungku, 

Kyai, Tuan Guru, dan lain-lain yang bertindak sebagai nadzir dan pengelola harta waqaf. 

Kelemahan pada sisi ini, jelas, bahwa banyak didapati kemudian harta waqaf yang 

diikrarkan oleh waqif secara lisan, namun tidak tercatat dalam dokumentasi harta waqaf. 

Seiring perjalanan waktu, yang diikuti semakin membaiknya kulitas pendidikan 

masyarakat di Indonesia, bertambah bagusnya paham keagamaan, dan tentunya, 

semakin meningkatnya literasi waqaf di kalangan masyarakat (Lukman-Nugraha, et.al, 

2022), pengelolaan harta waqaf yang awalnya bersifat swadaya dan amatiran, mulai 

bergeser ke perwujudan payung hukum dan kelembagaan, yang menemukan 

momentumnya pasca reformasi tahun 1998, ditandai dengan kelahiran Undang-undang 

Wakaf No. 41 Tahun 2004. Sekalipun masih saja terdapat ketegangan hubungan tarik-

menarik antara elemen sipil dengan negara dan pemerintah di dalamnya, terkait hal 

pengelolaan harta waqaf (Fauzia, 2016), namun perjalanan waqaf di Indonesia modern 

kian menarik dan mengarah ke tren yang lebih baik, seiring berdirinya Badan Wakaf 

Indonesia (BWI) selaku pihak yang bertanggungjawab menangani pemeliharaan dan 

pengelolaan harta waqaf di Indonesia (Rosadi, et.al, 2018, Wahyu Kuncoro, et.al, 

2021)).  

Dari sini kemudian diskursus waqaf di Indonesia berkembang, seiring 

peningkatan literasi waqaf yang kian membaik, semakin meluas dengan turut 

membincangkan persoalan waqaf produktif (Amimah-Oktarina, 2018; Ibrahim Ahmad, 

2020) untuk lebih memfungsikan harta waqaf guna lebih menghasilkan untuk 

pertumbuhan ekonomi. Termasuk juga persoalan waqaf tunai (Nour Aldeen, et.al, 2022) 

yang mulanya kurang berkenan diterima, perlahan mulai tersosialisasikan dengan baik 

di tengah masyarakat dan terbiasakan. 

Jika pun ada catatan tambahan yang layak diberikan terkait penanganan harta 

waqaf di Indonesia adalah masih terkonsentrasinya harta waqaf berupa pembangunan 

rumah ibadah, seperti masjid, mushalla, langgar, dan lainnya yang masih menjadi 

prioritas; yang kemudian diikuti waqaf berupa lembaga pendidikan, seperti madrasah 



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

22 
 

dan pondok pesantren di urutan kedua; baru kemudian waqaf berupa pembangunan 

fasilitas umum dan layanan publik lainnya (laporan BWI 2022).   

3. Waqaf Temporer: Pengertian dan Penerapannya di Turki dan Indonesia 

Waqaf muaqqat (waqaf temporer) jarang dilakukan dan kurang dikaji oleh 

akademisi di Turki. Kurang populernya waqaf semacam ini mungkin disebabkan karena 

mayoritas masyarakat Turki menganut madzhab Hanafiyah. Pandangan Imam Mazhab 

Hanafi mengenai asas “kekekalan” (baqa’) yang menjadi salah satu unsur dalam 

pendirian waqaf membuat masyarakat di Turki memberikan pandangan yang luas 

terhadap waqaf muaqqat. 

Namun ada pendapat lain pula di kalangan Imam Madzhab Hanafi seperti 

disebutkan dalam Kitab al-Mabsuth. Dinyatakan bahwa, diperbolehkannya penggunaan 

istilah aqad (akad) dalam waqaf, karena kedudukan waqaf sama dengan ‘ariyah (akad 

peminjaman). Penjelasan dalam al-Mabsuth menyatakan bahwa, “waqif hanya 

menahan harta miliknya dengan cara mengelola manfaatnya untuk tujuan yang 

diinginkan oleh waqif, maka waqaf itu seperti ‘ariyah, dan menurut hukum Islam 

‘ariyah adalah jaiz (boleh), bukan lazim (perjanjian yang tidak dapat dibatalkan). Jika 

seseorang mengucapkan atau membuat wasiat; harta ini akan saya wariskan (waqaf) 

setelah saya meninggal, maka hukumnya tetap, karena itu seperti warisan yang dapat 

dimanfaatkan setelah kematian” (Al-Sarkhasiy, t.t). Pendapat lain di kalangan madzhab 

Hanafi yang membolehkan waqaf muaqqat adalah Imam Yusuf, salah seorang murid 

Imam Hanafi. Dijelaskannya, waqaf adalah menahan harta untuk mendekatkan diri 

kepada Allah. Upaya ini dapat dilakukan secara sementara atau permanen untuk 

mewujudkan niat waqif dalam berwaqaf. 

Masyarakat Turki pada umumnya menganut pendapat mayoritas ulama Hanafi 

dalam mendirikan waqaf, yang mewajibkan adanya “kekekalan”. Waqaf semacam ini 

telah dilakukan oleh masyarakat Turki sejak masa Kesultanan Ottoman. Adanya asas 

kekekalan dalam waqaf membuat harta-harta waqaf bekas masa Ottoman, tetap eksis 

dari dulu hingga saat ini. 

Konsep waqaf untuk masa selamanya (perpetuity) di Turki mengalami 

perubahan seiring berdirinya Republik Turki (1923). Keabadian dalam hukum Islam 

mempunyai arti yang agak berbeda, sebagaimana disebutkan dalam KUH Perdata Turki. 

Berdasarkan hukum Islam, waqaf harus selalu didasarkan atas dasar berketerusan. 

Namun menurut Pasal 101 KUH Perdata, waqaf adalah suatu lembaga yang berbadan 



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

23 
 

hukum yang mempunyai harta benda dalam jumlah yang cukup, yang diselenggarakan 

untuk mencapai suatu tujuan tertentu dan tetap, dan yang dihibahkan oleh orang-orang 

yang nyata atau sah untuk mencapai tujuan yang khusus dan abadi. Isi pasal ini 

memperluas pengertian waqaf. Artinya, setiap orang yang mempunyai badan hukum 

dapat mendirikan waqaf tanpa memperhatikan syarat-syarat lain yang disebutkan dalam 

hukum Islam. Ayat ketiga dalam pasal yang sama juga menyatakan bahwa waqaf tidak 

dapat dilakukan untuk menyokong anggota suatu komunitas agama atau suku. 

Pergeseran makna ini tidak hanya menghilangkan definisi waqaf dalam hukum Islam, 

tetapi juga mengabaikan identitas waqaf sebagai lembaga keuangan sosial dalam Islam. 

Meskipun terdapat pergeseran makna kekekalan, namun KUH Perdata Turki telah 

menjadi wadah sekaligus landasan hukum bagi masyarakat Turki untuk turut 

melakukan waqaf temporal (AÇIKGÖZ, 2016). 

Istilah waqaf uang (cash waqh atau waqf naqdiy) merupakan salah satu bentuk 

waqaf modern yang berkembang di Turki. Waqaf tunai adalah wakaf yang dilakukan 

dengan cara menyisihkan sebagian harta dan menyimpannya dalam jangka waktu 

tertentu untuk kemudian digunakan untuk tujuan yang telah ditentukan. Di Turki, waqaf 

uang dikenal sebagai “vakıf katılımı” atau “waqaf partisipatif”. Wakaf tunai di Turki 

biasanya dilakukan dalam bentuk investasi sejumlah uang untuk proyek tertentu dalam 

jangka waktu tertentu atau bersifat sementara (Kudat, 2020). 

Waqaf muaqqat (waqaf temporal) di Turki mengacu pada praktik penempatan 

sejumlah uang sebagai waqaf untuk jangka waktu tertentu, dengan tujuan memberikan 

manfaat bagi komunitas atau organisasi tertentu di masa depan. Waqaf berjangka 

umumnya memiliki jangka waktu minimal 3 tahun dan dapat bertahan hingga puluhan 

tahun atau bahkan lebih lama. Waqaf temporal di Turki dapat dilakukan melalui bank 

syariah yang menawarkan produk investasi waqaf. Dalam hal ini, investor 

menempatkan sejumlah uangnya sebagai waqaf untuk jangka waktu tertentu, dan bank 

syariah akan menginvestasikan dananya pada proyek sosial atau ekonomi yang sesuai 

dengan prinsip syariah. Contoh bank syariah di Turki yang menawarkan produk waqaf 

berjangka adalah Turkiye Finans Bank. Turkiye Finans menawarkan berbagai pilihan 

investasi jangka waktu waqaf dengan jangka waktu mulai dari 3 tahun hingga 15 tahun, 

dan memberikan imbal hasil dalam bentuk bagi hasil atau bagi hasil. 

Salah satu keunggulan waqaf berjangka di Turki adalah terjaminnya 

pengembalian dana waqaf. Waqaf tunai di Turki dijamin oleh pemerintah dan lembaga 

keuangan Islam terpercaya. Selain itu, pengembalian dana waqaf juga dijamin sesuai 



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

24 
 

dengan tingkat bunga yang ditetapkan pada saat akad waqaf dibuat. Selain itu, kegiatan 

Waqaf temporal juga harus mematuhi Undang-Undang Waqaf dan peraturan 

perundang-undangan lainnya. Kegiatan Waqaf temporal juga dapat diawasi oleh 

Direktorat Jenderal Waqaf. Namun setelah habis masa berlakunya dan berakhirnya 

waqaf temporal, maka harta waqaf tersebut wajib dicairkan, yang tata cara dan kegiatan 

pendirian wakaf temporal itu harus direncanakan secara matang dan dilaksanakan 

sesuai dengan ketentuan hukum yang berlaku. 

Akan halnya waqaf temporal di Indonesia, pada awalnya belumlah begitu 

popular hingga dekade pertama pasca diundangkannya waqaf di Indonesia. Hal ini tak 

lain disebabkan waqaf pada prinsipnya ditujukan untuk menginfakkan harta atau benda 

dalam tempo yang lama dan berketerusan sepanjang masa (lil abad). Sementara waqaf 

temporal menghendaki adanya tuntutan keberlakuan untuk satu satuan masa tertentu 

saja. Ditambah lagi, dalam pandangan Syafi’iyah (madzhab mayoritas dianut di 

Indonesia), bahwa benda yang diwaqafkan bukan lagi milik waqif, melainkan sudah 

milik Allah Swt. Sementara dalam hal waqaf temporal, bisa saja harta yang diwaqafkan 

nantinya diwarisi oleh keluarga sepeninggal waqif yang telah mewaqafkan hartanya. 

Realitas kontribusi waqaf di Indonesia yang masih sangat terbatas tidak bisa 

dikesampingkan pula. Ditambah lagi waqaf sendiri adalah bagian dari transaksi sosial 

(tabarru’) yang meniscayakan ketentuan hukum Islam yang lebih fleksibel dan luwes 

dari ketentuan yang berlaku dalam bisnis, maka dalil kemaslahatan dapat dikemukakan 

di sini untuk kebolehan dan kemudahan waqaf temporer diberlakukan dalam komunitas 

Muslim, termasuk Indonesia di dalamnya. 

Di antara persoalan waqaf dalam masyarakat yang kerap dijumpai adalah acap kali 

harta yang diwaqafkan untuk selamanya itu mengalami kejanggalan dan 

ketidaksesuaian, baik itu menyangkut kurangnya perhatian akan perawatan harta waqaf 

(maintenance); ataupun bahkan keteledoran nazir waqaf dari mengembangkan harta 

waqaf untuk pengembangan ekonomi yang menghasilkan, sehingga pada gilirannya 

akan menyebabkan harta waqaf terbengkalai. Dalam hal inilah, waqaf temporal dapat 

menjadi jalan keluar dan solusi dalam hal efektivitas dan efisiensi penggunaan dan 

pemanfaatan harta waqaf untuk kebaikan umat. Sementara pada sisi yang mewaqakan 

(waqif) pun nantinya akan semakin tumbuh kepercayaan pada ketepatgunaan 

pemanfaatan dan pemakaian harta yang diwaqafkan.   

Persoalan lain yang tak kalah penting adalah mengorientasikan harta waqaf di 

Indonesia menjadi suatu proyek investasi yang menghasilkan, semisal waqaf produktif 



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

25 
 

(Ascarya, et.al, 2022; Misbahun Muayyad, et.al, 2023); waqaf uang (Nur Fauziah, 2021) 

dan lain sebagainya. Hal ini penting dan menjadi tantangan tersendiri untuk 

menumbuhkan dan mengembangkan harta waqaf sebagai suatu perintah dan doktrin 

agama yang dianjurkan, sekaligus juga menjadi bisnis investasi yang menghasilkan. 

Orientasi waqaf yang bersifat defensif perlahan harus digiring pada sisi pertumbuhan 

ekonomi yang menghasilkan, guna mewujudkan pemerataan dan kejahteraan ekonomi 

umat.  

 

KESIMPULAN 

Artikel ini telah mendiskusikan persoalan waqaf kontemporer, di mana salah 

satunya adalah waqaf berjangka waktu atau waqaf temporer dengan menjadikan 

pengalaman dan penerapan di Turki dan Indonesia sebagai studi kasus. Jika sebelumnya 

waqaf dipahami dan dimaksudkan untuk masa yang lama dan berketerusan (perpetual), 

maka jenis waqaf muaqqat meniscayakan dikelola hanya dalam masa dan tempo waktu 

tertentu. 

 Sekalipun penerimaan dan penolakan jenis waqaf temporer ini masih kerap 

dijumpai di berbagai kalangan masyarakat Muslim, namun orientasi waqaf yang selama 

ini ditujukan untuk infak harta dalam masa selamanya (perpetual) tersebut sebagaimana 

jamak dipraktikkan di Dunia Islam, perlahan akan begeser dan menerima keberadaan 

waqaf temporer ini, sebagaimana dijumpai di Turki dan di Indonesia, salah satunya 

dengan alasan kemaslahatan, berupa efisiensi hak guna pakai harta yang diwaqafkan, 

serta menjamin sekaligus memastikan efektivitas kerja nazhir dalam mengelola harta 

waqaf tersebut, sehingga tidak ada harta waqaf yang terbengkalai atau tersia-siakan 

dalam masa yang lama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abubakar, A. Y. (2018). ‘Baitul Asyi’ Wakaf Habib Bugak di Mekkah. Opini Serambi 

Indonesia. 

Abu Zuhrah, M. (2005). Muhadharat fi al-Waqf. Dar el-Fikr el-Arabiy. 

AÇIKGÖZ, O. (2016). VAKIF YÖNETİM ORGANININ İBRASI ve 

UYGULANACAK HÜKÜMLERİN TESPİTİ. Marmara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Hukuk Araştırmaları Dergisi, 22(3), 53-82. 

Al-‘Izz bin ‘Abdus Salam. (t.t). Qawaid al-Ahkam fi Mashalih al-Anam. Mushtafa al-

Bab al-Halabiy. 



Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

26 
 

Al-Fayrouz Abadi, M. (1995). Al-Qamus al-Muhith. Dar el-Kutub el-Ilmiyyah. 

Al-Sarkhasiy, M. (t.t). al-Mabsuth. Dar el-Kutub el-Ilmiyyah. 

Almas, F. (2022). Realizing SDGs in Indonesia through Productive Waqf. Journal 

Middle East and Islamic Studies, 9(2), 1-22. DOI: 10.7454/meis.v9i2.148.   

Amimah-Oktarina, A. (2018). Developing Models of Productive Waqf Masjid Agung 

Syuhada Yogyakarta. QIJIS, 6(1), 103-126. DOI: 

http://dx.doi.org/10.21043/qijis.v6i1.3719. 

Ascarya A., Hosen, M. N., Rahmawati, S. (2022). Designing Simple Productive Waqf 

Models for Indonesia. International Journal of Ethics and Systems, 38(3), 380-

401. https://doi.org/10.1108/IJOES-07-2020-0101. 

Asytuti, R. (2012). Optimalisasi Wakaf Produktif. At-Taradhi, 3(1), 45-54. DOI: 

https://doi.org/10.18592/taradhi.v3i1.577. 

Babacan, M. (2011). Economics of Philanthropic Institutions, Regulation And 

Governance In Turkey. Journal of Economic and Social Research, 13(2), 61–89. 

Bahruddin, I. (2020). Wakaf Berjangka dalam Perspektif Ulama’ Fiqh (Relevansinya 

dengan UU Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf. Al-Mizan, 3(2), 124-149. 

Budiman, M. A. (2016). The Significance of Waqf for Economic Development. 

Equilibrium: Jurnal Ekonomi Syariah, 2(1), 

doi:http://dx.doi.org/10.21043/equilibrium.v2i1.718. 

Cizakca, M. (2016). From Destruction to Restoration?- Islamic Waqfs in Malaysia and 

Turkey. Waqf Workshop. George Town University. 

Dursun, S. A. (2019). The Question of Waqf in Turkey from its Ottoman Past to the 

Present. ILIRIA International Review 9(2), 181-207. 

Fauzia, A. (2016). Filantropi Islam Sejarah dan Kontestasi Masyarakat Sipil dan 

Negara di Indonesia. Gading Publishing. 

Hapsari, M. I., Bin, M. A., Muhammad, M. O., & Dausa, J. (2020). Crowdfunding for 

Developing Waqf Land a Study on Malaysia. Jurnal Syarikah: Jurnal Ekonomi 

Islam, 6(1), 1–10. https://doi.org/10.30997/jsei.v6i1.2502. 

Hasan, P. P., & Shauki, E. R. (2022). Recommendations for Collection and 

Development Strategy of Waqf Funds: A Case Study on Waqf Institutions. 

Jurnal Ekonomi & Keuangan Islam, 8(1), 137–151. 

https://doi.org/10.20885/jeki.vol8.iss1.art10. 

Hasanah, I. (2020). Menelaah Wakaf Produktif Atas Solusi Masalah Umat Berdasarkan 

PSAK 112. Jurnal Tabarru’, 3(2), 313-325. 

Ibnu Abidin (Muhammad Amin). (1979). Hasyiyah Radd al-Muhtar ‘ala al-Durr al-

Mukhtar Syarh Tanwir al-Abshar. Dar el-Fikri. 

Ibnu Arafah. (2003). Mawahib al-Jalil Mukhtashar Khalil. Dar Alim al-Kutub. 

http://dx.doi.org/10.21043/qijis.v6i1.3719
https://doi.org/10.1108/IJOES-07-2020-0101
https://doi.org/10.18592/taradhi.v3i1.577
http://dx.doi.org/10.21043/equilibrium.v2i1.718
https://doi.org/10.30997/jsei.v6i1.2502
https://doi.org/10.20885/jeki.vol8.iss1.art10


Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

27 
 

Ibnu Mandhur. (1990). Lisan al-‘Arab. Dar el-Shadir. 

Ibnu Qayyim al-Jawziyyah. (1973). I’lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-‘Alamien. Dar 

el-Jil.  

Ibnu Qudamah. 1980. Al-Mughniy. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Ibrahim Ahmad, R. (2020). Al-Masyari’ al-Istitsmariyyah al-Waqfiyyah wa Dawruha 

fi Tanmiyat al-Mujtama’ al-Mahalliy fi Madinat Malang bi Indonesia. Doctoral 

Dissertation. UIN Sunan Ampel. 

Imam Al-Qalyubiy. (t.t.). Hasyiyah al-Qalyubiy Hamisy Syarh Minhaj li Jalal al-Din 

al-Mahalli. Mushtafa al-Bab al-Halabiy.  

Iskandar, I., Kurlillah, A., & Munadiati, M. (2023). Roles of Waqf in Supporting 

Economy Recovery Post Covid-19 Pandemic. Ziswaf: Jurnal Zakat Dan Wakaf, 

10(1), 65. https://doi.org/10.21043/ziswaf.v10i1.19824 

Iskandar, I. (2020). Implementasi Wakaf Uang Pada Masa Kesultanan Utsmaniyah. Al 

Hisab: Jurnal Ekonomi Syariah 1(1), 1-7. 

Iskandar, I. (2022). Waqf Institution and Management Cash Waqf during The Ottoman 

Period. International Journal of Islamic Business and Economics (IJIBEC) 6(1), 

37-51. 

Kudat, A. and Semih, C. (2020). Fundamental Principles of Cash Waqfs and Their 

Management. Third Sector Social Economic Review 55, no. 4, 2557-2578. 

Lukman-Nugraha, A., Susilo, A., Huda, M., Anton-Athoillah, M., Rochman, C. (2022). 

Waqf Literacy: The Dynamics of Waqf in Indonesia’. JIEFeS Journal of Islamic 

Economics and Finance Studies, 3(2), 102-120. DOI. 

http://dx.doi.org/10.47700/jiefes.v3i2.5082. 

Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyyah. (1960). al-Mu’jam al-Wasith. Majma’ al-Lughah al-

‘Arabiyyah. 

Misbahun Muayyad, D., Nunu Tahir, I. (2023). Types of Waqf and Its Potential Uses 

in Indonesia. Al-Mawarid, 5(1), 45-58. 

https://doi.org/10.20885/mawarid.vol5.iss1.art4.    

Munir, B., Zikri, A., Maimun, Siregar, P. Paisal Hasibuan, B. (2023). Waqaf (Islamic 

Endowment) dalam Tinjauan Fiqh dan Problematika Kontemporernya Bagi 

Pengembangan Ekonomi Islam. Al Qolam, 7(2), 157-170. 

Nour Aldeen, K., Ratih, I. S., & Sari Pertiwi, R. (2022). Cash Waqf from the Millennials’ 

Perspective: a Case of Indonesia. ISRA International Journal of Islamic Finance, 

14(1), 20–37. https://doi.org/10.1108/IJIF-10-2020-0223. 

Nur Fauziah, N. (2021). Developing Cash Waqf Models as an Alternative Financing 

for Social Enterprises to Support Decent Work and Economic Growth in 

Indonesia. TUJISE, 8. 195-217. DOI: 10.26414/A2759.  

http://dx.doi.org/10.47700/jiefes.v3i2.5082
https://doi.org/10.20885/mawarid.vol5.iss1.art4
https://doi.org/10.1108/IJIF-10-2020-0223


Mubarrak, Iskandar, Hamdiah, Munir 
Pengembangan Waqaf Temporer 

 
 
 

28 
 

Ricky Rudianto, N. A., Ulyah, H. (2021). Efisiensi Pengelolaan Wakaf Tunai. 

Budgeting: Jurnal Akuntansi Syariah, 2(1), 41-58.  

Rosadi, A., Effendi, D., Busro, B. (2018). The Development of Waqf Management 

through Waqf Act in Indonesia (Note on Republic of Indonesia Act Number 41 

of 2004 regarding Waqf). Madania Jurnal Kajian Keislaman, 22(1), 1-18. DOI: 

http://dx.doi.org/10.29300/madania.v22i1.881.  

Shalih al-Shalih, M.B.A.B (2001). al-Waqf fi al-Shariah al-Islamiyyah wa Atsaruhu fi 

al-Mujtama’ al-Islamiy. Al-Imam Muhammad Ibn Su’ud University.  

Wahyu-Kuncoro, A., Syifa urrosidin, M., Muhammad Husni, A.B. (2021). The Concept 

of Waqf in Indonesian Law: Its History and Development. Profetika, 22(2), 

215-228, DOI: https://doi.org/10.23917/profetika.v22i2.16666. 

Yasin, Y. (2017). Wakaf Uang Berjangka dan Urgensinya dalam Pengelolaan Aset 

Wakaf di Indonesia. Jurnal Bimas Islam, 10(4), 701-726. 

Yayla, H. E. (2011). Operating Regimes of the Government: Accounting and 

Accountability Changes in the Sultan Süleyman Waqf of the Ottoman Empire 

(The 1826 Experience). Accounting History 16(1), 5-34. 

 

Interview 

A. Gani Isa, Ketua Pelaksana Badan Wakaf Indonesia (BWI) Provinsi Aceh. 

Hadi Sofuoğlu, Akademisi Turki. 

Yuli Yasin, Akademisi dan Pengurus Badan Wakaf Indonesia (BWI) Pusat 2021-2024. 

 

 

 

http://dx.doi.org/10.29300/madania.v22i1.881
https://doi.org/10.23917/profetika.v22i2.16666

