m

--111\

gJ-IL]]dd:hnr

S,

Al-lkhtibar: Jurnal lImu Pendidikan

Volume 11 No.2 Juni Desember 2024

P-ISSN: 2406-808X // E-ISSN: 2550-0686
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar
Doi: https://doi.org/10.32505 /ikhtibar.v11i2.10579

MENGGAGAS KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM BERBASIS

MULTIKULTUR DAN PLURALISME

Muhibuddin! Hamdani? Tajul Munir3

Institut Agama Islam Negeri Langsa, Aceh, Indonesia, muhibuddin@iainlangsa.ac.id?
Institut Agama Islam Negeri Langsa, Aceh, Indonesia, hamdani@iainlangsa.ac.id2
Institut Agama Islam Negeri Langsa, Aceh, Indonesia, tajulmunir@iainlangsa.ac.id3

Corresponding Author:
Muhibuddin

Copyright© Al-Ikhtibar: Jurnal
[Imu Pendidikan. All Right
Reserved. This is an open access
article under the CC BY-SA
license

(ONoe

https://creativecommons.org/licen
ses/by-sa/4.0/.
Correspondence Address:
al_ikhtibar@iainlangsa.ac.id

ABSTRACT (Inggris)

This research discusses the importance of developing multicultural
and pluralistic curricula in Islamic religious education to address
challenges in today's ethnically, culturally, and religiously diverse
society. Using a qualitative methodology with a literature-based
approach, the study emphasizes education's vital role in character
formation, particularly in building tolerance and coexistence among
different religious adherents. The study notes a shift from a one-size-
fits-all religious education approach toward an inclusive curriculum
that incorporates different religious education curriculum models,
fostering mutual respect among students of different faiths. This
transition suggests several curriculum reform strategies: how
educators, curriculum developers, and stakeholders can collaborate to
design an environment that values diversity and enables positive
engagement among students from various backgrounds.

Keyword: Islamic Religious Education, Curriculum, Multiculturalism,
and Pluralism

ABSTRAK (Indonesia)

Penelitian ini membahas tentang pentingnya pengembangan
kurikulum multikultural dan pluralistik dalam pendidikan agama
Islam untuk menghadapi tantangan masyarakat saat ini yang
beragam secara etnis, budaya, dan agama. Metode penelitian yang
digunakan ialah kualitatif dengan pendekatan kepustakaan.
Pendidikan memainkan peran penting dalam proses pembentukan
karakter individu dalam membangun semangat toleransi dan
koeksistensi di antara pemeluk agama lain. Pergeseran dari
pendekatan pendidikan agama yang bersifat satu ukuran untuk
semua ke kurikulum inklusif yang menggabungkan model kurikulum
Pendidikan agama yang berbeda dan dapat menumbuhkan rasa
saling menghargai dan menghormati antar siswa yang memiliki
kepercayaan yang berbeda dalam beragama. Hal ini memberikan
beberapa indikasi tentang langkah-langkah yang dapat diambil
dalam reformasi kurikulum: bagaimana para pendidik, pengembang
kurikulum, dan pemangku kepentingan lainnya dapat bekerja sama
untuk merancang sebuah lingkungan yang menghargai keragaman
dan menyediakan ruang bagi siswa untuk terlibat dengan teman
sebayanya dari berbagai latar belakang secara positif.


https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar
https://doi.org/10.32505/ikhtibar.v11i2.10579
mailto:muhibuddin@iainlangsa.ac.id1
mailto:hamdani@iainlangsa.ac.id
mailto:tajulmunir@iainlangsa.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:al_ikhtibar@iainlangsa.ac.id

Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

Kata Kunci: Pendidikan =~ Agama [slam, Kurikulum,
Multikulturalisme, Pluralisme

A. PENDAHULUAN.

Era sekarang adalah era multikulturalisme dan pluralisme, dimana seluruh masyarakat dengan
segala unsurnya dituntut untuk saling tergantung dan menanggung nasib secara bersama-sama demi
terciptanya perdamaian abadi. Salah satu bagian penting dari konsekuensi tata kehidupan global yang
ditandai kemajemukan etnis, budaya, dan agama tersebut, adalah membangun dan menumbuhkan
kembali konsep pluralisme dalam masyarakat.

Demi tujuan itu, maka pendidikan sebenarnya masih dianggap sebagai instrumen penting. Sebab,
"pendidikan" sampai sekarang masih diyakini mempunyai peran besar dalam membentuk karakter
individu-individu yang dididiknya, dan mampu menjadi "guiding light" bagi generasi muda penerus
bangsa. Dalam konteks inilah, pendidikan agama sebagai media penyadaran umat perlu membangun
teologi inklusif dan pluralis, demi harmonisasi agama-agama (yang telah menjadi kebutuhan
masyarakat agama sekarang).!

Hal tersebut dengan suatu pertimbangan, bahwa salah satu peran dan fungsi pendidikan agama
diantaranya adalah untuk meningkatkan keberagamaan peserta didik dengan keyakinan agama sendiri,
dan memberikan kemungkinan keterbukaan untuk mempelajari dan mempermasalahkan agama lain
sebatas untuk menumbuhkan sikap toleransi.2 Ini artinya, pendidikan agama pada prinsipnya, juga ikut
andil dan memainkan peranan yang sangat besar dalam menumbuh-kembangkan sikap-sikap
pluralisme dalam diri siswa.

Apalagi, kalau mencermati pernyatan yang telah disampaikan oleh Alex R. Rodger bahwa
"Pendidikan Agama merupakan bagian integral dari pendidikan pada umumnya dan berfungsi untuk
membantu perkembangan pengertian yang dibutuhkan bagi orang-orang yang berbeda iman, sekaligus
juga untuk memperkuat ortodoksi keimanan bagi mereka". Artinya Pendidikan Agama adalah sebagai
wahana untuk mengekplorasi sifat dasar keyakinan agama di dalam proses pendidikan dan secara
khusus mempertanyakan adanya bagian dari pendidikan keimanan dalam masyarakat. Pendidikan
agama dengan begitu, seharusnya mampu merefleksikan persoalan pluralisme, dengan
mentransmisikan nilai-nilai yang dapat menumbuhkan sikap toleran, terbuka dan kebebasan dalam diri
generasi muda.3

Untuk membangun dan menumbuh kembangkan teologi pluralisme dalam masyarakat, maka
inovasi dan pengembangan kurikulum Pendidikan Agama perlu dilakukan karena sifat kurikulum yang
dinamis, selalu berubah, menyesuaikan diri dengan kebutuhan yang belajar. Mereka yang belajar
mengalami perubahan maka langkah awal dalam perumusan kurikulum ialah penyelidikan mengenai
situasi (situation analysis) yang kita hadapi, termasuk situasi lingkungan belajar dalam arti
menyeluruh, situasi peserta didik, dan para calon pengajar yang diharapkan melaksanakan kegiatan

Prof. S. Nasution mengetengahkan empat faktor, landasan ataupun azas utama yang selalu
mengambil peran dalam pengembangan kurikulum, yakni: pertama, azas filosofis, termasuk filsafat
bangsa, masyarakat dan sekolah serta guru-guru; kedua, azas sosiologis, menyangkut harapan dan
kebutuhan masyarakat (orangtua, kebudayaan, masyarakat, pemerintah, ekonomi); ketiga, azas
psikologis yang terkait dengan taraf perkembangan fisik, mental, emosional dan spiritual anak didik;
keempat, azas epistemologis, berkaitan dengan konsep kita mengenai hakekat ilmu pengetahuan.*

Melalui pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Islam berbasis kemajemukan akan dapat
dijadikan sebagai jawaban atau solusi alternatif bagi keinginan untuk merespon persoalan-persoalan di
atas. Sebab dalam pendidikanya, pemahaman Islam yang hendak dikembangkan oleh pendidikan
berbasis pluralisme adalah pemahaman dan pemikiran yang bersifat inklusif.

Melalui sistem pendidikan, sebuah pendidikan yang berbasis pluralisme akan berusaha memelihara
dan berupaya menumbuhkan pemahaman yang inklusif pada peserta didik. Dengan suatu orientasi
untuk memberikan penyadaran terhadap para peserta didiknya akan pentingnya saling menghargai,
menghormati dan bekerja sama dengan agama-agama lain.

Y Fadil,"Kurikulum Berbasis Multikultural", http://blog.unnes.ac.id. 17 November 2010

2 John Sealy, Religious Education Philosophical Perspective, (London: George Allen & Unwin, 1985), h. 125
3 Alex R. and, Rodger, Educational and Faith in Open Society (Britain: The Handel Press, 1982),h.253

4 S.Nasution, “Kurikulum Dan Pengajaran”, (Jakarta: Bina Aksara, 1989),h. 29.



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

B. METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan yang
bertujuan untuk menganalisis pengembangan kurikulum pendidikan Agama Islam berbasis
multikultural dan pluralisme. Sumber data utama yang digunakan adalah literatur yang
relevan, termasuk buku, jurnal, dan artikel ilmiah yang membahas tema pendidikan agama,
multikulturalisme, dan pluralisme. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi
literatur, di mana peneliti mengidentifikasi dan mengumpulkan berbagai sumber yang
berkaitan, serta menganalisis konten dokumen untuk mengevaluasi urgensi dan implikasi
dari pengembangan kurikulum yang inklusif.

Analisis data dilakukan secara deskriptif analitis, di mana peneliti menggambarkan
keadaan kurikulum pendidikan Agama Islam saat ini dan melakukan evaluasi kritis terhadap
pendekatan yang ada. Dengan menggunakan teknik analisis tematik, peneliti dapat
mengidentifikasi pola, tema, dan konsep yang muncul dari literatur yang diteliti. Keabsahan
data dijamin melalui triangulasi sumber, di mana informasi dari berbagai literatur
dibandingkan untuk memastikan konsistensi dan akurasi, serta melibatkan peer review
untuk mendapatkan umpan balik dari rekan sejawat.

Hasil penelitian diharapkan dapat memberikan wawasan mendalam tentang urgensi
pengembangan kurikulum pendidikan Agama Islam yang responsif terhadap keberagaman.
Rekomendasi yang dihasilkan dari penelitian ini akan berguna bagi pendidik, pengembang
kurikulum, dan pemangku kepentingan lainnya dalam merancang kurikulum yang lebih
inklusif dan mampu menumbuhkan sikap toleransi dan saling menghargai di antara siswa
dari berbagai latar belakang budaya dan agama.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Kelemahan Pendidikan Agama

Persoalan SARA yang muncul di Negara kita Indonesia akhir-kahir ini merupakan akumulasi
dari kegagalan pendidikan agama dalam memainkan perannya sebagai problem solving bagi
persoalan tersebut. Persoalan tersebut muncul erat kaitanya dengan pengajaran agama secara
eklusif. Maka, agar bisa keluar dari kemelut yang mendera bangsa Indonesia terkait persoalan SARA,
maka sudah saatnya bagi bangsa Indonesia untuk memunculkan wajah pendidikan agama yang
inklusif dan humanis.

Pada tataran teologis, dalam pendidikan agama perlu mengubah paradigma teologis yang
pasif, tektualis, dan eklusif. Menuju teologi yang saling menghormati, saling mengakui eksistensi,
berfikir dan bersikap positif, serta saling memperkaya iman. Hal ini dengan tujuan untuk
membangun interaksi umat beragama dan antar umat beragama yang tidak hanya berkonsistensi
secara harmonis dan damai, tetapi juga bersedia aktif dan pro-aktif kemanusiaan.5

Suatu realita bahwa bangsa kita adalah bangsa dengan berbagai keragaman sosial, budaya,
ekonomi, dan aspirasi politik, dan kemampuan ekonomi masyarakat. Namun keragaman tersebut
seharusnya menjadi faktor yang diperhitungkan dalam penentuan filsafat, teori, visi, pengembangan
dokumen, sosialisasi kurikulum, dan pelaksanaan kurikulum, nampaknya belum dijadikan sebagai
faktor yang harus dipertimbangkan dalam pelaksanaan kurikulum pendidikan di negara kita,6 maka
akibatnya, wajar manakala terjadi kegagalan dalam pendidikannya (termasuk pendidikan agama),
terutama sekali dalam menumbuhkan sikap-sikap untuk menghargai adanya perbedaan dalam
masyarakat.

5 Fadil," Kurikulum Berbasis Multikultural”, http:/ /blog.unnes.ac.id, 17 November 2010

6 S.Hamid Hasan, "Pendekatan Multikultural Untuk Penyempurnaan Kurikulum Nasional", dalam Pendidikan dan
Kebudayaan, (Januari-November 200), h. 511



Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

Selain itu, Kautsar Azhari Noer menyebutkan, ada empat faktor penyebab kegagalan
pendidikan agama dalam menumbuhkan pluralisme. Pertama, penekananya pada proses transfer
ilmu agama ketimbang pada proses transformasi nilai-nilai keagamaan dan moral kepada anak didik;
kedua, sikap bahwa pendidikan agama tidak lebih dari sekedar sebagai "hiasan kurikulum" belaka,
atau sebagai "pelengkap" yang dipandang sebelah mata; ketiga, kurangnya penekanan pada
penanaman nilai-nilai moral yang mendukung kerukunan antaragama, seperti cinta, kasih sayang,
persahabatan, suka menolong, suka damai dan toleransi; dan keempat, kurangnya perhatian untuk
mempelajari agama-agama lain.”

Melihat realitas tersebut, bahkan ditambah dengan adanya banyak konflik, kekerasan, dan
bahkan kekejaman yang dijalankan atas nama agama, sebagaimana tersebut di atas, seharusnyalah
yang menjadi tujuan refleksi atas pendidikan agama adalah mampu melakukan transformasi
kehidupan beragama itu sendiri dengan melihat sisi ilahi dan sosial-budayanya. Pendidikan agama
harus mampu menanamkan cara hidup yang lebih baik dan santun kepada peserta didik. Sehingga
sikap-sikap seperti saling menghormati, tulus, dan toleran terhadap keanekaragaman agama dan
budaya dapat tercapai di tengah-tengah masyarakat plural.

2. Prinsip Kerja Pengembangan Kurikulum PAI

Jika pengembangan kurikulum pendidikan Agama penting untuk dikerjakan, maka pertanyaan
sekarang ialah: Bagaimanakah prinsip kerja kita dalam mengembangkan kurikulum itu? Nana
Syaodih Sukmadinata berpendapat, ada dua prinsip yang dikemukakan di sini. Pertama, prinsip
umum. Kedua, prinsip khusus.8

Adapun yang dimaksud dengan prinsip umum ini ialah:

1. Prinsip Relevansi; Kurikulum yang kita rancang dan kembangkan harus relevan dengan
kebutuhan peserta didik

2. Prinsip Fleksibilitas; Kurikulum yang kita rancang dan kembangkan perlu bersifat adaptif,
mampu menyesuaikan diri dengan konteks pembelajaran. Pertimbangan konteks di sini
mencakup aspek ruang dan waktu, sosial, budaya dan dinamika keagamaan.

3. Prinsip Kontinuitas; Kurikulum yang kita rancang dan kembangkan harus memungkinkan
peserta didik lebih sanggup mengembangkan potensinya kelak dalam rencana belajar
berikutnya (prinsip belajar sepanjang hayat).

4. Prinsip Praktis; Kurikulum sebaiknya mudah digunakan dengan alat sederhana dan biaya
relatif murabh,

5. Prinsip Efektivitas; Efektivitas sebuah kurikulum harus dilihat dari sejauhmana perubahan
hidup dialami oleh peserta didik, sebagaimana nampak dalam kehidupan dan karya
pelayanannya.

Adapun yang tergolong dalam prinsip khusus, yang terkait dengan sejumlah komponen dari
kurikulum itu sendiri, yakni tujuan, isi atau bahan pengajaran, metode pembelajaran, media dan alat
pembelajaran serta kegiatan evaluasi pembelajaran.? Jadi, kurikulum bukan hanya daftar mata
pelajaran atau pokok-pokok pengajaran. Lebih dari itu. Bagaimanakah kita mengembangkan masing-
masing komponen itu.

3. Islam dan Pluralisme

Islam memerintahkan kepada umatnya untuk dapat berinteraksi terutama dengan agama
Kristen dan Yahudi dan dapat menggali nilai-nilai keagamaan melalui diskusi dan debat
intelektual /teologis secara bersama-sama dan dengan cara yang sebaik- baiknya (QS al-Ankabut/29:
46), tentu saja tanpa harus menimbulkan kecurigaan di antara mereka. Dalam Islam berteologi
secara inklusif dengan menampilkan wajah agama secara santun dan ramah sangat dianjurkan."10

7 Sumartana at al., Pluralisme, Konflik, dan Pendidikan Agama di Indonesia, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

2001),h. 201

8 Nana Syaodih Sukmadinata, Pengembangan Kurikulum: Teori dan Praktek (Jakarta: Remaja

Rosdakarya, 1997), h. 150

26

9 Hamdan, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam: Teori dan Praktek, (IAIN Antasari Pres, 2014, h.

10 1bid.



Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

Islam sangat menghargai perbedaan dan melarang memaksakan sesuatu kehendak dengan
siapapun, Bahkan di dalam Q.S. Yunus: 99. Allah.SWT, menegur keras Nabi Muhammad SAW ketika ia
menunjukkan keinginan yang menggebu untuk memaksa manusia menerima dan mengikuti ajaran
yang disampaikanya.

20, 24 (o of- Lo %y s A ’..‘3"’£;° - ,;d’ . ooy I ’,," A LIV £ S 3
Otalsa 153350 (A Galall 6 )5 Calal Bad 2818 (a5 3 (e Y el 2Ld 5l

" Seandainya Tuhanmu menghendaki, tentulah semua orang di bumi seluruhnya beriman. Apakah
engkau (Nabi Muhammad) akan memaksa manusia hingga mereka menjadi orang-orang mukmin?".(Q.S.
Yunus: 99)

Dari ayat tersebut dapat dipahami bahwa kemerdekaan merupakan hak semua orang, dan
sangat dilarang memaksakan kehendak kita kepada siapapun, kita semua dituntut untuk toleran dan
menghargai terhadap orang yang tidak sama keyakinan dengan kita. Bahkan nabi sendiri dilarang
untuk memaksa orang kafir untuk masuk Islam. Maka sangat tidak dibenarkan kita menunjukkan
sikap kekerasan, paksaan, menteror dan menakut-nakuti orang lain dalam beragama.

Jelaslah Pandangan Islam terhadap agama lain sangat positif dan sangat kontruktif. Hal ini
dapat dilihat dari nilai dan ajarannya yang memberikan peluang dan mendorong kepada umat Islam
untuk dapat melakukan interaksi sosial, kerja sama dengan mereka. Tentang hal ini, Farid Asaeck
telah menunjukkan bukti-bukti sebagai berikut:

Pertama, Ahli Kitab, sebagai penerima wahyu, diakui sebagai bagian dari komunitas. Ditujukan
kepada semua nabi, QS Al-Mu'minun: 52.

TR T I E PR TR <A
gﬁl&é)b\ja;\ju\é&a\?;ﬁul‘;
Artinya:

“Sesungguhnya (agama tauhid) inilah agama kamu, agama yang satu, dan Akulah Tuhanmu. Maka,
bertakwalah kepada-Ku.”

Sehingga konsep Islam tentang para pengikut Kitab Suci atau Ahli Kitab yaitu konsep yang
memberikan pengakuan tertentu kepada para penganut agama lain, yang memiliki Kitab Suci dengan
memberikan kebebasan menjalankan ajaran agamanya masing-masing.

Kedua, dalam dua bidang sosial terpenting, makanan dan perkawinan, Al-Qur'an menjelaskan
bahwa makanan "orang-orang yang diberi Alkitab" dinyatakan sebagai sah (halal) bagi kaum muslim
dan makanan kaum muslim sah bagi mereka sebagaimana tersebut di dalam QS al-Maidah: 5:

W}A\ww\i@daesﬁubjegd;ug\ \H\wmeu}quxﬂ\eﬁdﬁ\ey\
U\A;\Lgmyjum_)muwwjﬁ\wjm\\ﬁ\eﬁ.\&wuqﬁ\\yj\u.aﬂ\u.oa_u.ma.d\j
Dw)@\wbﬁy\@ﬁfwhmumyh)ﬂ&wj

Artinya:

Pada hari ini dihalalkan bagimu segala (makanan) yang baik. Makanan (sembelihan) Ahlulkitab itu
halal bagimu dan makananmu halal (juga) bagi mereka. (Dihalalkan bagimu menikahi) perempuan-
perempuan yang menjaga kehormatan di antara perempuan-perempuan yang beriman dan
perempuan-perempuan yang menjaga kehormatan di antara orang-orang yang diberi kitab suci
sebelum kamu, apabila kamu membayar maskawin mereka untuk menikahinya, tidak dengan maksud
berzina, dan tidak untuk menjadikan (mereka) pasangan gelap (gundik). Siapa yang kufur setelah
beriman, maka sungguh sia-sia amalnya dan di akhirat dia termasuk orang-orang yang rugi. ( Q.S. Al-
Maidah :5)

Demikian juga, pria muslim diperkenankan mengawini "wanita suci dari Ahli Kitab" Jika kaum
Muslim diperkenankan hidup berdampingan dengan golongan lain dalam hubungan yang seintim
hubungan perkawinan, ini menunjukkan secara eksplisit bahwa permusuhan tidak dianggap sebagai
norma dalam hubungan Muslim-kaum lain.

Ketiga, dalam bidang hukum agama, norma-norma dan peraturan kaum Yahudi dan Nasrani
diakui dan bahkan dikuatkan oleh Nabi ketika beliau diseru untuk menyelesaikan perselisihan di
antara mereka sebagaimana firman Allah dala surat Al-Maidah : ayat 42-43 sebagai berikut:



Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

d}).a.auha@_xcuayuubag_xcuaﬁ\J\a@uéabdjchubumﬂujﬁ\uﬁu}w
Fm\(,sg@_em”memm}qwsxusjummwm\u\mua@ues;uu&u\ﬁp”
Crne sy Sl a3l x5 e (3155

Artinya:

Mereka (orang-orang Yahudi itu) sangat suka mendengar berita bohong lagi banyak memakan makanan
yang haram. Maka, jika mereka datang kepadamu (Nabi Muhammad untuk meminta putusan), berilah
putusan di antara mereka atau berpalinglah dari mereka. Jika engkau berpaling, mereka tidak akan
membahayakanmu sedikit pun. Akan tetapi, jika engkau memutuskan (perkara mereka), putuskanlah
dengan adil. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang adil.
Bagaimana mereka menjadikanmu sebagai hakim mereka, sedangkan mereka mempunyai Taurat yang di
dalamnya (ada) hukum Allah, kemudian mereka berpaling (dari putusanmu) setelah itu? Mereka benar-
benar bukanlah orang-orang mukmin. (Q.S. Al-Maidah: 42-43)

Keempat, kesucian kehidupan religius penganut agama wahyu lainya ditegaskan oleh fakta
bahwa izin pertama yang pernah diberikan bagi perjuangan bersenjata dimaksudkan untuk
menjamin terpeliharanya kesucian ini, sebagaimana tersebut dalam Alquran surat Al-Hajj:40)

@.ajeq\y.aa_ma‘gjuaua@_aauwu\&\éﬁ)ﬁ(}bxﬂ\u)\}l}ug\Y\d;)mehjbdw\ﬁﬁ\u;ﬂ\
).1)96}3]413\u\awwﬂ\um‘g\)ﬁﬂ\eﬂ\wﬁmm‘guﬁm}

(Yaitu) orang-orang yang diusir dari kampung halamannya, tanpa alasan yang benar hanya karena
mereka berkata, “Tuhan kami adalah Allah.” Seandainya Allah tidak menolak (keganasan) sebagian
manusia dengan sebagian yang lain, tentu telah dirobohkan biara-biara, gereja-gereja, sinagoge-sinagoge,
dan masjid-masjid yang di dalamnya banyak disebut nama Allah. Sungguh, Allah pasti menolong orang
yang menolong (agama)-Nya. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Kuat lagi Maha Perkasa

Konsepsi pluralisme dalam Islam sudah terbawa pada misi awal agama ini diturunkan, yakni
membawa kasih terhadap seluruh alam tanpa batas-batas atau benturan-benturan dimensi apapun.
Semua orang yang mengaku Islam haruslah menunjukkan sikap saling mengasihi kepada sesama
manusia.

4. Perlunya Pendidikan Pluralisme

Pencarian bentuk pendidikan alternatif yang berusaha menjaga kebudayaan suatu masyarakat
dan memindahkannya kepada generasi berikutnya, menumbuhkan akan tata nilai, memupuk
persahabatan antara siswa yang beraneka ragam suku, ras, dan agama, mengembangkan sikap saling
memahami, serta mengerjakan keterbukaan dan dialog mutlak diperlukan. Bentuk pendidikan
seperti inilah yang banyak ditawarkan oleh "banyak ahli" dalam rangka mengantisipasi konflik
keagamaan dan menuju perdamaian abadi, yang kemudian terkenal dengan sebutan "pendidikan
pluralisme”.

Pluralisme merupakan sikap, pemahaman, dan Kkesadaran terhadap kenyataan adanya
kemajemukan, keragaman sebagai suatu keniscayaan, serta memberikan makna yang signifikan
terhadap pembinaan dan perwujudan kehidupan berbangsa dan bernegara ke arah manusiawi dan
bermartabat!!

Pendidikan pluralisme atau sering dikenal orang dengan sebutan "pendidikan multikultural".
dalam pengertian Sleeter adalah pendidikan multikultural sebagai any set of proces by which
schools work with rather than against oppressed group. Banks, dalam bukunya Multicultural
education: historical development, dimension, and practice”.12

Secara sederhana pendidikan pluralisme dapat didefenisikan sebagai pendidikan
untuk/tentang keragaman keagamaan dan kebudayaan dalam merespon perubahan demografis dan
kultural lingkungan masyarakat tertentu atau bahkan dunia secara keseluruhan. Pendidikan disini,
dituntut untuk dapat merespon terhadap perkembangan keragaman populasi sekolah, sebagaimana
tuntutan persamaan hak bagi setiap kelompok.13

11 Said Agil Husin Al Munawar, Fikih Hubungan Antar Agama, (Jakarta: Ciputat Press, 2003), hal.
89
12 "Fadil," Kurikulum Berbasis Multikultural", http://blog.unnes.ac.id, 17 November 2010.
3 bid.



Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

5. Kurikulum Pendidikan Agama Islam Berbasis Kemajemukan

Pendidikan adalah salah satu bentuk perwujudan kebudayaan manusia yang dinamis dan sarat
perkembangan, karena itu perubahan atau perkembangan pendidikan adalah hal yang memang
seharusnya terjadi sejalan dengan perubahan budaya kehidupan.!4 Perbaikan pendidikan ini
mengandung konsekuensi akan adanya penyempurnaan atau perbaikan kurikulum pendidikan
agama Islam. Hal ini dimaksudkan untuk mengantisipasi kebutuhan dan tantangan masa depan
dengan diselaraskan terhadap perkembangan kebutuhan dunia usaha atau industri, perkembangan
dunia kerja, serta perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan seni. Konsep yang sekarang
banyak diwacanakan oleh banyak ahli adalah kurikulum pendidikan berbasis pluralisme.

Konsep pendidikan pluralisme adalah pendidikan yang berorientasi pada realitas persoalan
yang sedang dihadapi bangsa Indonesia dan umat manusia secara keseluruhan. Pendidikan
pluralisme digagas dengan semangat besar "untuk memberikan sebuah model pendidikan yang
mampu menjawab tantangan masyarakat pasca modernisme".

Pendidikan Islam berbasis pluralisme mempunyai beberapa karakter sebagai berikut: pertama
pendidikan Islam harus mempunyai karakter sebagai lembaga pendidikan umum yang bercirikan
Islam. Kedua: Pendidikan Islam juga harus mempunyai karakter sebagai pendidikan yang berbasis
pada pluralitas. Ketiga; Pendidikan Islam harus mempunyai karakter sebagai Lembaga Pendidikan
yang menghidupkan sistem demokrasi dalam Pendidikan.15

Perlunya membentuk pendidikan Islam berbasis pluralisme tersebut, sekali lagi merupakan
suatu inisiasi yang lahir dari realitas sejarah pendidikan khususnya di Indonesia yang dianggap gagal
dalam membangun citra kemanusiaan.

Untuk merealisasikan cita-cita pendidikan yang mencerdaskan seperti tersebut, lembaga
pendidikan Islam perlu menerapkan sistem pengajaran yang berorientasi pada penanaman
kesadaran pluralisme dalam kehidupan. Adapun beberapa program pendidikan yang sangat
strategis dalam menumbuhkan kesadaran pluralisme adalah: pendidikan sekolah harus membekali
para mahasiswa atau peserta didik dengan kerangka (frame work) yang memungkinkannya
menyusun dan memahami pengetahuan yang diperoleh dari lingkunganya.

Karena masyarakat kita majemuk, maka kurikulum PAI yang ideal adalah kurikulum yang
dapat menunjang proses siswa menjadi manusia yang demokratis, pluralis dan menekankan
penghayatan hidup serta refleksi untuk menjadi manusia yang utuh, yaitu generasi muda yang tidak
hanya pandai tetapi juga bermoral dan etis, dapat hidup dalam suasana demokratis satu dengan lain,
dan menghormati hak orang lain.

Selain itu, perlu kiranya memperhatikan kurikulum sebagai proses. Ada empat hal yang perlu
diperhatikan guru dalam mengembangkan kurikulum sebagai proses ini, yaitu; (1) posisi siswa
sebagai subjek dalam belajar, (2) cara belajar siswa yang ditentukan oleh latar belakang budayanya,
(3) lingkungan budaya mayoritas masyarakat dan pribadi siswa adalah entry behaviour kultur
siswa, (4) lingkungan budaya siswa adalah sumber belajar.16 Dalam konteks deskriptif ini, kurikulum
pendidikan mestilah mencakup subjek seperti: toleransi, tema-tema tentang perbedaan ethno-
kultural dan agama: bahaya diskriminasi: penyelesaian konflik dan mediasi: HAM; demokrasi dan
pluralitas; kemanusiaan universal dan subjek-subjek lain yang relevan.

Bentuk kurikulum dalam pendidikan agama Islam hendaknya tidak lagi ditujukan pada siswa
secara individu menurut agama yang dianutnya, melainkan secara kolektif dan berdasarkan
kepentingan bersama. Bila selama ini setiap siswa memperoleh pelajaran agama sesuai dengan
agamanya, maka diusulkan agar lebih baik bila setiap siswa SMP,SMA atau PT memperoleh materi
agama yang sama, yaitu berisi tentang sejarah pertumbuhan semua agama yang berkembang di
Indonesia. Sedangkan untuk SD diganti dengan pendidikan budi pekerti yang lebih menanamkan
nilai-nilai moral kemanusiaan dan kebaikan secara universal. Dengan materi seperti itu, di samping
siswa dapat menentukan agamanya sendiri (bukan berdasarkan keturunan), juga dapat belajar

14 Abdul Munir Mulkhan, Nalar Spritual Pendidikan, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 200) h. 20

5 Ibid

16 5. Hamid Hasan, "Pendekatan Multikultural Untuk Penyempurnaan Kurikulum Nasional", dalam Pendidikan dan
Kebudayaan, (Januari-November 200), h. 511



Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

memahami pluralitas berdasarkan Kkritisnya, mengajarkan keterbukaan, toleran, dan tidak eklusif,
tapi inklusif. 17

Amin Abdullah menyarankan "perlunya rekontruksi pendidikan sosial-keagamaan untuk
memperteguh dimensi kontrak sosial-keagamaan dalam pendidikan agama". Dalam hal ini, kalau
selama ini praktek di lapangan, pendidikan agama Islam masih menekankan sisi keselamatan yang
dimiliki dan didambakan oleh orang lain di luar diri dan kelompoknya sendiri, jadi materi
pendidikan agama lebih berfokus dan sibuk mengurusi urusan untuk kalangan sendiri (individual
atau private affairs).18

Dengan demikian, Maka Pendidikan Agama Islam perlu direkontruksi kembali, agar lebih
menekankan proses edukasi sosial, tidak semata-mata individual dan untuk memperkenalkan
konsep social contract. Sehingga pada diri peserta didik tertanam suatu keyakinan, bahwa kita
semua sejak semula memang berbeda-beda dalam banyak hal, lebih-lebih dalam bidang akidah,
iman, tetapi demi untuk menjaga keharmonisan, keselamatan, dan kepentingan kehidupan bersama,
mau tidak mau, kita harus rela untuk menjalin kerjasama (cooperation) dalam bentuk kontrak sosial
antar sesama kelompok warga masyarakat.

Pendek kata, agar maksud dan tujuan pendidikan agama Islam berbasis pluralisme dapat
tercapai, kurikulumnya harus didesain sedemikian rupa dan favourable untuk semua tingkatan dan
jenjang pendidikan. Namun demikain, pada level sekolah dasar dan menengah adalah paling penting,
sebab pada tingkatan ini, sikap dan perilaku peserta didik masih siap dibentuk. Dan perlu diketahui,
suatu kurikulum tidak dapat diimplementasikan tanpa adanya keterlibatan, pembuatan dan
kerjasama secara langsung antara para pembuat kurikulum, penulis text book dan guru.

Langkah-langkah yang perlu diperhatikan untuk mengembangkan kurikulum PAI berbasis
pluralisme di Indonesia, adalah sebagai berikut;

Pertama : Mengubah filosofi kurikulum dari yang berlaku seragam kepada filosofi yang lebih
sesuai dengan tujuan, misi, dan fungsi setiap jenjang pendidikan dan unit
pendidikan.

Kedua : Kurikulum harus yang berisikan fakta, teori, generalisasi kepada pengertian yang
mencakup pula nilai, moral, prosedur, dan ketrampilan yang harus dimiliki generasi
muda.

Ketiga : Teori belajar yang digunakan dalam kurikulum masa depan yang memperhatikan
keragaman sosial, budaya, ekonomi, dan politik.

Keempat: Proses belajar yang dikembangkan harus berdasarkan proses yang memiliki tingkat
isomorphism yang tinggi dengan kenyataan sosial. Artinya, proses belajar yang
mengandalkan siswa belajar individualistis harus ditinggalkan dan diganti dengan
cara belajar berkelompok dan bersaing secara kelompok dalam suatu situasi positif.

Kelima : Evaluasi yang digunakan haruslah meliputi keseluruhan aspek kemampuan dan
kepribadian peserta didik, penggunaan alternatif assesment (portfolio, catatan,
observasi, wawancara) dapat digunakan. 19

Di samping perlunya memperhatikan langkah-langkah itu, untuk menuju sebuah PAI yang
menghargai pluralisme, sebenarnya selain aspek kurikulum yang harus didesain, sebagaimana telah
penulis uraikan, aspek pendekatan dan pengajaran harus pula di perhatikan. Pola-pola lama dalam
pendekatan atau pengajaran agama harus segera dirubah dengan model baru yang lebih mengalir
dan komunikatif. Aspek perbedaan harus menjadi titik tekan dari setiap pendidik.

6. Menampilkan Islam Toleran Melalui Kurikulum

Mengembangkan sikap pluralisme pada peserta didik di era sekarang ini, adalah mutlak segera
"dilakukan" oleh seluruh pendidikan agama di Indonesia demi kedamaian sejati. Pendidikan agama
Islam perlu segera menampilkan ajaran-ajaran Islam yang toleran melalui kurikulum pendidikanya
dengan tujuan dan menitikberatkan pada pemahaman dan upaya untuk bisa hidup dalam konteks

17 Darmaningtyas, Pendidikan Pada Dan Setelah Krisis (Yogyakarta: Pitagraha, 1999),h. 12.
18 M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), h. 121.
19 Mohammed Arkoun, Islam Kontemporer: Menuju Dialog Antar Agama, (Yogyakarta: Pustaka

Pelajar, 2001),h. 145.



Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

perbedaan agama dan budaya, baik secara individual maupun secara kolompok dan tidak terjebak
pada primordialisme dan eklusifisme kelompok agama dan budaya yang sempit. Sehingga sikap-
sikap pluralisme itu akan dapat ditumbuh kembangkan dalam diri generasi muda kita melalui
dimensi-dimensi pendidikan agama dengan memperhatikan hal-hal seperti berikut:

1. Pendidikan agama seperti fiqih, tafsir tidak harus bersifat linier, namun menggunakan
pendekatan muqaron. Ini menjadi sangat penting, karena anak tidak hanya dibekali
pengetahuan atau pemahaman tentang ketentuan hukum dalam figih atau makna ayat yang
tunggal, namun juga diberikan pandangan yang berbeda. Tentunya, bukan sekedar mengetahui
yang berbeda, namun juga diberikan pengetahuan tentang mengapa bisa berbeda.

2. Untuk mengembangkan kecerdasan sosial, siswa juga harus diberikan pendidikan lintas
agama. Hal ini dapat dilakukan dengan program dialog antar agama yang perlu
diselenggarakan oleh lembaga pendidikan Islam. Sebagai contoh, dialog tentang "puasa” yang
bisa menghadirkan para bikhsu atau agamawan dari agama lain. Program ini menjadi sangat
strategis, khususnya untuk memberikan pemahaman kepada siswa bahwa ternyata puasa itu
juga menjadi ajaran saudara-saudara kita yang beragama Budha. Dengan dialog seperti ini,
peserta didik diharapkan akan mempunyai pemahaman khususnya dalam menilai keyakinan
saudara-saudara kita yang berbeda agama. karena memang pada kenyataanya "Di Luar
Islampun Ada Keselamatan".

3. Untuk memahami realitas perbedaan dalam beragama, lembaga-lembaga pendidikan Islam
bukan hanya sekedar menyelenggarakan dialog antar agama, namun juga menyelenggarakan
program road show lintas agama. Program road show lintas agama ini adalah program nyata
untuk menanamkan kepedulian dan solidaritas terhadap komunitas agama lain. Hal ini dengan
cara mengirimkan siswa-siswa untuk ikut kerja bhakti membersihkan gereja, wihara ataupun
tempat suci lainnya. Kesadaran pluralitas bukan sekedar hanya memahami keberbedaan,
namun juga harus ditunjukkan dengan sikap konkrit bahwa diantara kita sekalipun berbeda
keyakinan, namun saudara dan saling membantu antar sesama.

4. Untuk menanamkan kesadaran spiritual, pendidikan Islam perlu menyelenggarakan program
seperti spiritual work camp (SWC), hal ini bisa dilakukan dengan cara mengirimkan siswa
untuk ikut dalam sebuah keluarga selama beberapa hari, termasuk kemungkinan ikut pada
keluarga yang berbeda agama. Siswa harus melebur dalam keluarga tersebut. la juga harus
melakukan aktifitas sebagaimana aktifitas keseharian dari keluarga tersebut. Jika keluarga
tersebut petani, maka ia harus pula membantu keluarga tersebut bertani dan sebagainya. Ini
adalah suatu program yang sangat strategis untuk meningkatkan kepekaan serta solidaritas
sosial. Pelajaran penting lainnya, adalah siswa dapat belajar bagaimana memahami kehidupan
yang beragam. Dengan demikian, siswa akan mempunyai kesadaran dan kepekaan untuk
menghargai dan menghormati orang lain.

5. Pada bulan Ramadhan, adalah bulan yang sangat strategis untuk menumbuhkan kepekaaan
sosial pada anak didik. Dengan menyelenggarakan "program sahur on the road", misalnya.
Karena dengan program ini, dapat dirancang sahur bersama antara siswa dengan anak-anak
jalanan. 20
Selain beberapa hal di atas, perlu kiranya mengajarkan materi Aqidah Inklusif. Sebagaimana

telah banyak diketahui umat Islam, aqidah berasal dari bahasa Arab yang berarti "kepercayaan”,
maksudnya ialah hal-hal yang diyakini oleh orang-orang beragama. Dalam Islam, aqidah selalu
berhubungan dengan iman. Aqidah adalah ajaran sentral dalam Islam dan menjadi inti risalah Islam
melalui Muhammad. Tegaknya aktivitas keislaman dalam hidup dan kehidupan seseorang itulah
yang dapat menerangkan bahwa orang itu memiliki akidah. Masalahnya karena iman itu bersegi
teoritis dan ideal yang hanya dapat diketahui dengan bukti lahiriah dalam hidup dan kehidupan
sehari-hari, terkadang menimbulkan "problem" tersendiri ketika harus berhadapan dengan
"keimanan" dari orang yang beragama lain. Apalagi persoalan iman ini, juga merupakan inti bagi
semua agama, jadi bukan hanya milik Islam saja. Maka, tak heran jika kemudian muncul persoalan
truth claim dan salvation claim diantara agama-agama, yang sering berakhir dengan konflik antar
agama.

20 19 Ibid h. 146.



Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

Untuk mengatasi persoalan seperti itu, pendidikan agama Islam melalui ajaran aqidahnya,
perlu menekankan pentingnya "persaudaraan” umat beragama. Pelajaran aqidah, bukan sekedar
menuntut pada setiap peserta didik untuk menghapal sejumlah materi yang berkaitan denganya,
seperti iman kepada Allah swt, nabi Muhamad saw, dll. Tetapi sekaligus, menekankan arti pentingya
penghayatan keimanan tadi dalam kehidupan sehari-hari. Intinya, agidah harus berbuntut dengan
amal perbuatan yang baik atau akhlak al-Karimah pada peserta didik. Memiliki akhlak yang baik
pada Tuhan, alam dan sesama umat manusia.2!

Pendidikan Islam harus sadar, bahwa kerusuhan-kerusuhan bernuasan SARA seperti yang
sering terjadi di Indonesia ini adalah akibat ekspresi keberagamaan yang salah dalam masyarakat
kita, seperti ekspresi keberagamaan yang masih bersifat ekslusif dan monolitik serta fanatisme
untuk memonopoli kebenaran secara keliru. Celakanya, ekspresi keagamaan seperti itu merupakan
hasil dari "pendidikan agama". Pendidikan agama dipandang masih banyak memproduk manusia
yang memandang golongan lain (tidak seakidah) sebagai musuh. Maka di sinilah perlunya
menampilkan pendidikan agama yang fokusnya adalah bukan semata kemampuan ritual dan
keyakinan tauhid, melainkan juga akhlak sosial dan kemanusiaan.

Pendidikan agama, merupakan sarana yang sangat efektif untuk menginternalisasi nilai-nilai
atau aqidah inklusif pada peserta didik. Perbedaan agama di antara peserta didik bukanlah menjadi
penghalang untuk bisa bergaul dan bersosialisasi diri. Justru pendidikan agama dengan peserta didik
berbeda agama, dapat dijadikan sarana untuk menggali dan menemukan nilai-nilai keagamaan pada
agamanya masing-masing sekaligus dapat mengenal tradisi agama orang lain.

Target kurikulum Agama Islam harus berorientasi pada akhlak. Bahkan dalam pengajaran
akidahnya, kalau perlu semua peserta didik disuruh merasakan jadi orang yang beragama lain atau
atheis sekalipun. Tujuanya adalah bukan untuk "konfersi", melainkan dalam rangka agar mereka
mempertahankan iman. Sebab, akidah itu harus dipahami sendiri, bukan dengan cara taklid, taklid
tidak dibenarkan dalam persoalan akidah. Selain itu, pada masalah-masalah syari'ah. Dalam
persoalan syariah, sering umat Islam juga berbeda pendapat dan bertengkar. Maka dalam hal ini
pendidikan Islam perlu memberikan pelajaran "figih mugarran "untuk memberikan penjelasan
adanya perbedaan pendapat dalam Islam dan semua pendapat itu sama-sama memiliki argumen,
dan wajib bagi kita untuk menghormati. Sekolah tidak menentukan salah satu mazhab yang harus
diikuti oleh peseta didik, pilihan mazhab terserah kepada mereka masing- masing.

Melalui suasana pendidikan seperti itu, tentu saja akan terbangun suasana saling menenami
dalam kehidupan beragama secara dewasa, tidak ada perbedaan yang berarti diantara
"perbedaan"manusia yang pada realitasnya memang berbeda. Tidak dikenal superior ataupun
inferior, serta memungkinkan terbentuknya suasana dialog yang memungkinkan untuk membuka
wawasan spritualitas baru tentang keagamaan dan keimanan masing-masing.

Pendidikan Islam harus memandang "iman", yang dimiliki oleh setiap pemeluk agama, bersifat
dialogis artinya iman itu bisa didialogkan antara Tuhan dan manusia dan antara sesama manusia.
Iman merupakan pengalaman kemanusiaan ketika berintim dengan-Nya (dengan begitu, bahwa
yang menghayati dan menyakini iman itu adalah manusia, dan bukanya Tuhan), dan pada tingkat
tertentu iman itu bisa didialogkan oleh manusia, antar sesama manusia dan dengan menggunakan
bahasa manusia.

Tujuan untuk menumbuhkan saling menghormati kepada semua manusia yang memiliki iman
berbeda atau mazhab berbeda dalam beragama, salah satunya bisa diajarkan lewat pendidikan
akidah yang inklusif. Dalam pembelajaranya, tentu saja memberikan perbandingan dengan akidah
yang dimiliki oleh agama lain (perbandingan agama). Meminjam bahasanya Alex Roger pendidikan
akidah seperti itu mensyaratkan adanya fairly and sensitively dan bersikap terbuka (open
minded).22 Tentu saja, pengajaran agama seperti itu, sekaligus menuntut untuk bersikap "objektif"
sekaligus "subjektif". Objektif, maksudnya sadar bahwa membicarakan banyak iman secara fair itu
tanpa harus meminta pertanyaan mengenai benar atau validnya suatu agama. Subjektif berarti sadar
bahwa pengajaran seperti itu sifatnya hanyalah untuk mengantarkan setiap peserta didik memahami
dan merasakan sejauh mana keimana tentang suatu agama itu dapat dirasakan oleh orang yang
mempercayainya.

21 Fadil," Kurikulum Berbasis Multikultural”, http://blog.unnes.ac.id, 17 November 2010
22 Alex Rodger, Educational and Faith in Open Society, (Britain: The Handel Press, 1982),h. 215

10



Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

Melalui pengajaran akidah inklusif seperti itu, tentu saja bukan untuk membuat suatu
kesamaan pandangan, apalagi keseragaman, karena hal itu adalah sesuatu yang absurd dan agak
mengkhianati tradisi suatu agama, yang dicari adalah mendapatkan titik-titik pertemuan yang
dimungkinkan secara teologis oleh masing-masing agama. setiap agama mempunyai sisi ideal secara
filosofis dan teologis, dan inilah yang dibanggakan penganut suatu agama, serta yang akan
menjadikan mereka tetap bertahan, jika mereka mencari dasar rasional atas keimanan mereka. Akan
tetapi, agama juga mempunyai sisi real, yaitu suatu agama menyejarah dengan keagungan atau
kesalahan- kesalahan yang biasa dinilai dari sudut pandang sebagai sesuatu yang memalukan. Oleh
karena itu, suatu dialog dalam perbandingan agama harus selalu mengandalkan kerendahan hati
untuk membandingkan konsep-konsep ideal yang dimiliki agama lain yang hendak dibandingkan,
dan realitas agama baik yang agung atau yang memalukan dengan realitas agama lain yang agung
atau memalukan itu dengan demikian, akan dapat terhindar dari suatu penilai stndar ganda dalam
melihat agama lain.

D. KESIMPULAN

Inovasi dan pengembangan kurikulum dalam pendidikan Agama Islam merupakan
kebutuhan yang terus harus kita perhatikan. Strategi yang lebih baik lagi dalam pengembangan
ini ialah kebersamaan dari semua fihak untuk mengevaluasi kurikulum dan pembelajaran yang
sudah ditempuh, kemudian bersama-sama berunding mengusulkan pendapat bagaimana
melakukan pembaruan.

Kalau tujuan akhir pendidikan adalah perubahan perilaku dan sikap serta kualitas
seseorang, maka pengajaran harus berlangsung sedemikian rupa sehingga tidak sekedar
memberi informasi atau pengetahuan melainkan harus menyentuh hati, sehingga akan
mendorongnya dapat mengambil keputusan untuk berubah. Pendidikan agama Islam, dengan
demikian, di samping bertujuan untuk memperteguh keyakinan pada agamanya, juga harus
diorientasikan untuk menanamkan empati, simpati dan solidaritas terhadap sesama.

Maka, semua materi buku-buku yang diajarkannya tentunya harus menyentuh tentang
isu pluralitas. Dari sinilah kemudian kita akan mengerti urgensinya untuk menyusun bentuk
kurikulum pendidikan agama berbasis pluralisme agama.

Referensi

Jurnal (artikel)

Hasan, Hamid, S. "Pendekatan Multikultural Untuk Penyempurnaan Kurikulum Nasional”, dalam
Pendidikan dan Kebudayaan, Januari-November 2000.

Buku

Alex R. and, Rodger, Educational and Faith in Open Society, Britain: The Handel Press, 1982

Darmaningtyas, Pendidikan Pada Dan Setelah Krisis, Yogyakarta: Pitagraha, 1999 M. Amin
Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas, Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1999.

Esack, Farid. Qur'an, Liberation, and Pluralism, terj. Watung A. Budiman, Bandung: Mizan, 2001

Hamdan, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam: Teori dan Praktek, IAIN Antasari
Pres, Januari 2014

Mulkhan, Munir, Abdul. Nalar Spritual Pendidikan, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2000

Mohammed Arkoun, Islam Kontemporer: menuju Dialog antar agama, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2001.

Nasution, S. Kurikulum Dan Pengajaran, Jakarta: Bina Aksara, 1989

Sealy, John. Religious Education Philosophical Perspective, London: George Allen & Unwin,
1985

11



Al-Ikhtibar : Jurnal [lmu Pendidikan, Vol. XII No. 2 Juli - Desember 2024

Sukmadinata, Syaodih, Nana. Pengembangan Kurikulum: Teori dan Praktek, Jakarta: Remaja
Rosdakarya, 1997

Sumartana at al., Pluralisme, Konflik, dan Pendidikan Agama di Indonesia, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2001.

Rodger, Alex. Educational and Faith in Open Society, Britain: The Handel Press, 1982.

12



	D. KESIMPULAN
	Referensi
	Jurnal (artikel)


