N
sLacgi)
3 - Tt

Al-lkhtibar: Jumal llmuPendidikan

Volume 12 No. 01, Juni 2025

P-ISSN: 2406-808X// E-ISSN 2550-0686
https;//journaliainlangsaacid/indexphp/ikhtibar/iss
ue/view/518

Eksistensi Teologi Qadariyah Dan Jabariyah

Dalam Sejarah Dan Pemikiran Pendidikan Islam Klasik
Ahmad Fauzi Ilyas,! Tarikh Al Hafizh Hasibuan,? Rahmad Ridwan,3

1Sekolah Tinggi [lmu Tarbiyah Ar-Raudlatul Hasanah Medan
2 Sekolah Tinggi [lmu Tarbiyah Ar-Raudlatul Hasanah Medan
3 Sekolah Tinggi Agama Islam Panca Budi Perdagangan

rahmadridwan2504@gmail.com alhafizhtarikh@gmail.com oji.mudo@gmail.com

Article Info

Article history:
Submission, 04, 27, 2025
Revised 05, 18, 2025
Accepted 05, 27, 2025

Corresponding Author:
oji.mudo@gmail.co
m

Copyright© Al-Ikhtibar:
Jurnal [Imu Pendidikan. All
Right Reserved. This is an
open access article under
the CC BY-SA license

©.00

https://creativecommons.org/1
icenses/by-sa/4.0/.
Correspondence Address:
al_ikhtibar@iainlangsa.ac
id

ABSTRACT

The existence of Qadariyah and Jabariyah theology in the history and
classical thought of Islamic education is a crucial subject of inquiry.
This theme represents a central discourse in both the historical and
intellectual dimensions of Islamic education. This article addresses
the issue due to the lack of specific research that examines the role
and existence of Qadariyah and Jabariyah theology within classical
Islamic educational thought. The method employed in this article is a
literature review, with data analyzed through descriptive-
interpretative analysis. The findings of this study indicate that both
theological schools—Qadariyah and Jabariyah—played a significant
role in the history and development of classical Islamic educational
thought. However, their contributions are less dominant compared to
those of the Ash‘ariyah and Maturidiyah schools. Nevertheless, when
compared between the two, Qadariyah had a relatively more
significant influence than Jabariyah.

Keywords: Qadariyah, Jabariyah, Classical Islamic Educational
Thought
Abstrak

Eksistensi teologi Qadariyah dan Jabariyah dalam sejarah dan
pemikiran pendidikan Islam klasik sangat penting diteliti. Sebab,
tema ini merupakan tema sentris dalam sejarah dan pemikiran
pendidikan Islam. Artikel ini mengangkat tema ini karena tidak
ditemukan penelitian yang secara spesifik membahas eksistensi
teologi Qadariyah dan Jabariyah dalam sejarah dan pemikiran
pendidikan Islam klasik. Metode yang digunakan dalam artikel
ini menggunakan studi literatur. Data-data tersebut dianalisis
dengan analisis deskriptif-interpretatif. Artikel ini menemukan
bahwa kedua aliran teologi, baik Qadariyah maupun Jabariyah


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:al_ikhtibar@iainlangsa.ac.id
mailto:al_ikhtibar@iainlangsa.ac.id

Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025

secara eksis dalam sejarah dan pemikiran pendidikan Islam
klasik, tetapi porsi keduanya tidak sebanyak aliran Asy’ariyah
dan Maturidiyah, meskipun jika dibandingkan dengan Jabariyah,
Qadariyah porsinya lebih signifikan.

Kata Kunci: Qadariyah, Jabariyah, Pemikiran Pendidikan Islam
Klasik

A. PENDAHULUAN
Persoalan teologi dalam Islam merupakan pondasi dan dasar bagi setiap

muslim. Sebab. Segala hukum-hukum syariat mesti diikat dengan teologi dan akidah.
Seorang yang mengingkari akidah Islam, atau berkeyakinan dan berakidah Islam,
meskipun melaksanakan ketaatan dan ibadah, tetap tidak memberikan pengaruh
atas pelakunya. Di antara persoalan teologi yang termasuk pertama menjadi polemik
adalah persoalan perbuatan manusia atau hamba, atau yang lebih dikenal dengan
takdir dan qadar.

Dalam sejarah Islam, dua aliran teologis yang saling bertolak belakang antara
satu dengan yang lainnya, tetapi memiliki pengaruh signifikan adalah Jabariyah dan
Qadariyah. Kedua aliran ini secara teologis berbeda dalam memandang perbuatan
hamba atau manusia, yang pada akhirnya membentuk berbagai paradigma
pemikiran dalam Islam, termasuk dalam pendidikan Islam. Studi mengenai pengaruh
kedua pandangan ini terhadap pemikiran pendidikan Islam menjadi penting untuk
memahami bagaimana konsep teologis klasik tersebut masih relevan dalam
menghadapi tantangan zaman. Jabariyah adalah aliran teologi Islam yang
berpendapat bahwa manusia tidak memiliki kebebasan dalam menentukan
perbuatannya. Segala sesuatu yang terjadi di dunia, termasuk tindakan manusia
sepenuhnya berada dalam kehendak Tuhan. Pemikiran ini berkembang di awal
sejarah Islam sebagai respons terhadap perdebatan mengenai takdir dan kehendak
bebas. Sebaliknya, Qadariyah adalah aliran yang menekankan kebebasan manusia
dalam menentukan perbuatannya. Aliran ini berpandangan bahwa manusia memiliki
otonomi dalam memilih dan menjalankan perbuatannya (Zain et al., 2025).

Aliran teologis yang secara historis ini lahir di masa sahabat atau akhir
dinasti Khulafa’ Al-Rasyidin, yaitu saat Ali bin Abi Thalib berdebat dengan sejumlah
orang tentang persoalan takdir. Selain Ali, ada Ibnu Abbas dan Ibnu Mas’ud yang
melakukan hal yang sama seperti Ali. Perdebatan tersebut menjadi meruncing pada
era setelahnya, sehingga melahirkan dua aliran di atas, yaitu Jabariyah dengan tokoh
utamanya adalah Jahm bin Shafwan, dan Qadariyah dengan tokohnya Ma’bad Al-
Juhani. (Al-Buthi, 1997).

Pada era-era berikutnya, kedua aliran ini tetap eksis, terutama pada masa
Makmun, , Al-Mu’tashim, dan Al-Wasiq dari Dinasti Abbasiyah. Ketiga khalifah
tersebut menjadikan mazhab muktazilah sebagai mazhab resmi negara. Meskipun
persoalan dan polemik yang viral pada saat itu adalah kemakhlukan Al-Quran, bukan
gadar atau takdir, tetapi polemik ini banyak memberikan lembaran hitam

penyiksaan terhadap ulama yang menolak meyakini hal tersebut. Setelah Al-Wasiq
103



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025
meninggal, khalifah penggantinya, yaitu Al-Mutawakkil membatalkan mazhab
muktazilah sebagai mazhab resmi negara (Shah et al., 2024).

Telah banyak penelitian tentang aliran Qadariyah dan Jabariyah. Misalnya,
Azka Zain Muhaimin Al Anwari, Fitria Robianti, Imelda Fitriana, Serli Arsela, dan
Jafar Amirudin dalam Pandangan Jabariyah dan Qadariyah Pengaruhnya Terhadap
Pemikiran Muslim Modern. Tetapi, penelitian tersebut berfokus kepada pengaruh
kedua aliran di atas terhadap pemikiran muslim era modern (Zain et al., 2025). Fajar
Sidik, Firmansah Setiabudi, Nurwadjah Ahmad, dan Andewi Suhartini dalam Konsep
Masyi’atu Allah Wa Masyi’atu Al-‘Ibad dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam
membahas implikasi persoalan perbuatan hamba dalam pendidikan Islam (Fajar
Sidik et al, 2024). Amri Islamuddin, Muhammad Amri, dan Indo Santalia dalam Aliran
Al-Jabariyah dan Al-Qadariyah (Latar Belakang dan Pokok Pikiran) menelisik dari
sisi latar belakang sejarah muncul dan pokok-pokok pemikirannya (Islamuddin et al.,
2024). Esi Hairani dan Lutfia Maesaroh dalam Menyingkap Perdebatan Qadariyah
dan Jabariyah: Antara Kehendak Bebas dan Takdir Illahi menjelaskan tentang
perdebatan antara kedua aliran tersebut dalam konsep teologis (Hairani &
Maesaroh, 2024).

Penelitian-penelitian sebelumnya di atas secara umum membahas aliran
Qadariyah dan Jabariyah dan hubungannya dengan pemikiran muslim modern,
pokok pikiran dan pendidikan Islam. Pada penelitian ini secara khusus memusatkan
kajian pada aspek teologis dan eksistensinya dalam sejarah dan pemikiran
pendidikan Islam klasik, terutama pada aspek tujuan dan kurikulum.

B. Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis library research (studi pustaka), yaitu
berfokus pada penelitian sumber pustaka, seperti: buku-buku, majalah, catatan dan
kisah-kisah sejarah, dan lain sebagainya yang terdiri dari sumber data primer dan
sekunder (Yaniawati, 2020). Sumber data primer adalah karya tentang teologi klasik,
seperti Al-Milal wa Al-Nihal Al-Syahrastani. Sementara karya-karya sekunder adalah
sumber dan rujukan yang tidak langsung berbicara teologi, tetapi dari sisi sejarah dan
pemikiran, baik dalam bentuk buku maupun jurnal. Setelah pengumpulan kedua data
tersebut, kemudian dianalisis dengan metode deskriptif-interpretatif yang bertujuan
untuk mengetahui secara mendalam tentang tema yang dibahas (Yaniawati, 2020).

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
a. Qadariyah Versus Jabariyah: Konsep Teologis, Tokoh dan Latar Belakang

Muhammad Said Ramadan Al-Buthi menyebutkan, persoalan qadar ini
muncul di akhir kekhalifahan khulafa’ al-rasyidin, di mana Ali bin Abi Thalib
berdebat dengan sejumlah orang tentang qadar. Ia juga pernah seorang tua yang
datang kepadanya dengan mengajukan pertanyaan tersebut. Selain Ali, Ibnu Abbas
dan Ibnu Mas’ud juga pernah berdebat dengan orang yang bertanya tentang masalah
tersebut. Setelah masa sahabat, yaitu masa tabi’in, persoalan ini lebih meruncing lagi,
sehingga melahirkan dua kelompok yang saling berseberangan: kelompok Jabariyah
dengan tokoh awalnya Jahm bin Shafwan, yang menyatakan bahwa manusia adalah
terpaksa dalam perbuatannya. Sementara kelompok lain, yaitu Qadariyah dengan
tokohnya Ma’bad Al-Juhani yang mengatakan pendapatnya yang masyhur: la qadar

104



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025

wa al-amr unuf (tidak ada gadar, dan sesuatu itu terjadi tanpa didahului oleh ilmu
Allah swt) (Al-Buthi, 1997). Pada bab ini, penjelasan secara lengkap akan dijelaskan
sebagai berikut:

1. Qadariyah

Secara tokoh Ahmad Amin menyebutkan, bahwa sosok pertama yang
disandarkan kelompok Qadariyah kepadanya adalah Ma’bad Al-Juhani dan Gayalan
Al-Dimasyqi. Ma’'bad adalah seorang yang hidup era tabi'in dan murid Hasan Basri.
Kepada sang guru, ia sering berdiskusi dan bertanya. Di antara pertanyaan yang
diajukan kepada Hasan Basri terkait kedudukan kekhalifahan dinasti Umayyah.
(Havelia Ramadhani, 2020). Ia meninggal karena dibunuh oleh pasukan Al-Hajjaj.
Terkait pembunuhannya adalah karena aspek politk atau teologis: Apabila faktor
terbunuhnya karena politis, karena ia pengikut Ibnu Al-Asy’as; namun, apabila
karena teologis, disebabkan pendapatnya tentang masalah qadar. Pendapat Ma’bad
Al-Juhani terkait gadariyah adalah tidak dapat ditemukan secara spesifik, selain
beberapa komentar ulama terkait sosoknya bahwa ia adalah orang pertama yang
berbicara dan mempersoalkan masalah gadar.

Seperti Ma'abad al-Juhani, Gayalan Al-Dimasyqi adalah seorang yang hidup
masa tabi’in. Ia tinggal di Damaskus. Ia juga dibunuh oleh Hisyam bin Abdul Malik
dari dinasti Umayyah karena pandangannya tentang ajaran Qadariyah. Pendapatnya
tentang Qadariyah ditemukan dalam dialog dengan Umar bin Abdul Aziz, bahwa sang
khalifah mendengar Gayalan dan seorang lainnya berdiskusi tentang takdir, yang
lantas kemudian dipanggil kehadapannya. Setelah keduanya sampai di depan
khalifah, ia bertanya tentang pembicaraan keduanya dan dijawab dengan
membacakan ayat 1-3 dari surah Al-Insan yang berbunyi:

O M e Gyl Gim G A3 A (46 1153808 U A, i) (e 2l FLAAT 45 s

Uit | e ) 4538 ) L) 15SLB 15136

(Bukankah telah datang kepada manusia suatu waktu dari masa yang ia

belum merupakan sesuatu yang dapat disebut. Sesungguhnya Kami telah

menciptakan manusia dari setetes mani yang bercampur. Kami hendak mengujinya

(dengan perintah dan larangan) sehingga menjadikannya dapat mendengar dan

melihat. Sesungguhnya Kami telah menunjukkan kepadanya jalan (yang lurus); ada
yang bersyukur dan ada pula yang sangat kufur).

Ayat-ayat tersebut sebagaimana yang dipahaminya secara eksplisit menunjukkan
tidak adanya takdir, dengan pengertian semua perbuatan manusia karena
kehendaknya apakah mau menjadi seorang yang kafir atau tidak, tanpa disertai
dengan ilmu Tuhan sebelumnya. Padahal, oleh khalifah, ayat di atas semestinya tidak
dapat dllepaskan dengan ayat 29 30, yang menekankan keberadaan takdlr yaltu

Tesa Wile (& a0 52 0 60 U1 V) 03608 s Mot ads 023 ol b £ 558503

(Sesungguhnya ini adalah peringatan. Maka, siapa yang menghendaki
(kebaikan bagi dirinya) tentu mengambil jalan menuju Tuhannya. Kamu tidak
menghendaki (sesuatu) kecuali apabila dikehendaki Allah. Sesungguhnya Allah Maha
Mengetahui lagi Maha Bijaksana).(Ahmad Amin, 1969).

105



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025

Melihat tempat tokoh awal kelompok Qadariyah di atas, maka Irak
dan Syam merupakan tempat dan pusat awal penyebaran qadariyah, dengan alasan
bahwa Irak merupakan tempat Hasan Basri tinggal. Sebagian besar, kelompok-
kelompok seperti muktazilah lahir dan dibesarkan di sekitar tempat Hasan Basri,
meskipun ia tidak menganut pendapat muktazilah, tetapi muridnya, yaitu Wasil bin
Atha!’ Sementara Syam adalah tempat Gayalan Al-Dimasyqi. Ibnu Taimiyah
menyebutkan bahwa Basrah, Syam dan sebagian kecil kota Madinah tempat banyak
diskusi tentang masalah qadar.Ahmad Amin, h. 286.

Secara historis, faktor yang melatar-belakangi lahirnya kelompok
teologi ini karena beberapa sebab, antara lain, pengaruh ajaran Kristen yang dibawa
seorang yang bernama Susan yang awalnya beragama Nasrani kemudian masuk
Islam dan menjadi teolog Islam, di mana kemudian Ma’bad Al-Juhani dan Gayalan Al-
Dimasyqi menjadi muridnya dan menyebarkan ajaranya. Sang guru menyebarkan
ajaran tersebut karena terpengaruh oleh ajaran Nasrani yang sudah sejak lama
berbicara tentang takdir dan qadar. Faktor lain karena sebagai perlawanan atas
kelompok Jabariyah yang terlebih dahulu telah ada dan menyebar, dan karena
dinasti Umayyah yang membenarkan kedudukan mereka atas dasar karena telah
ditakdirkan oleh Tuhan. (Islamuddin, M Amri, and I Santalia, 2024).

Secara teologis, pokok ajaran kelompok Qadariyah tentang perbuatan
hamba atau makhluk secara garis berkaitan dengan sifat qudrah, iradah dan ilmu
Allah swt. Perbuatan hamba terbagi kepada dua: idhtirari (tidak dapat dipilih)
seperti gerakan refleks, dan ikhtiari (ada pilihan). Menurut Muhammad Nawawi Al-
Bantani, Qadariyah meyakini bahwa untuk perbuatan hamba yang bersifat idhtirari
memang ciptaan Allah, sementara yang ikhtiari adalah ciptaan hamba tersebut.
Dengan kata lain, bahwa hamba sendiri yang menciptakan perbuatannya sendiri
yang bersifat ikhtiari. Argumentasi yang dikemukan oleh kelompok ini untuk
menguatkan pendapatnya adalah bahwa sekiranya Allah swt yang menciptakan
perbuatan hamba tersebut maka dapat dinisbahkan yang makan, minum dan
berbicara adalah Allah, karena Ia yang menciptakan perbuatan hamba-Nya. Padahal
pendapat ini dibantah oleh kelompok Asy’ariyah yang mengatakan bahwa “sesuatu
yang bersifat dengan sifat perbuatan adalah karena ada sifat tersebut baginya, bukan
karena ia yang menciptakan (al-muttashif bi al-fi'il man qoma bihi al-fi'il, la man
aujadahu).” Sebagai ilustrasi, Al-Nawawi memberikan contoh bahwa bukan karena
Allah swt menciptakan lantas disematkan kepada Allah swt perbuatan hamba
tersebut, yaitu seperti Allah swt menciptakan warna hitam atau putih, di mana tidak
disebutkan bahwa Allah swt adalah hitam atau putih ( Al-Jawi, , 1954). Beberapa
pokok ajaran teologis kelompok Qadariyah menurut Ahmad Amin sebagaimana yang
dinukil Havelia Ramadhani adalah: (Ramadhani, 2020).

1) Menafikan illmu Allah atas perbuatan hamba atau manusia itu sendiri.
Kelompok ini meyakini bahwa Allah tidak mengetahui dan tidak menentukan
kejadian sebelum itu terjadi. Dengan demikian, semua atau setiap kejadian di

106



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025
muka bumi ini akan diketahui Allah setelah hal tersebut terjadi. Oleh
karenanya, mereka mengingkari takdir karena semua kejadian baru ada saat
terjadi;

2) Manusia atau hamba itu sendiri yang memiliki kuasa atas kemauan dan
kebebasan dalam melakukan perbuatan. Allah juga tidak menciptakan
perbuatan baik ataupun buruk manusia, karena jika Allah menentukan
perbuatan buruk manusia maka Allah dianggap tidak adil, karena menghukum
manusia yang melakukan apa yang sudah ditentukan. Atau, apabila Allah
menetapkan kebaikan pada diri seseorang maka Allah berlaku tidak adil juga,
sebab hanya memberi balasan nikmat untuk orang tertentu saja. Perbuatan
baik dan buruk dapat ditentukan oleh akal manusia;

3) Orang yang melakukan dosa besar tidak termasuk kafir, namun juga tidak
tergolong mukmin, maka orang yang berdosa besar tergolong fasik, dan
tempatnya orang fasik adalah kekal di neraka. Karena Iman manusia tidak
dipengaruhi amalnya; dan

4) Hanya meyakini satu sifat wajib Allah yaitu Allah Maha Esa. Kelompok ini tidak
menerima pemahaman mengenai sifat-sifat wajib Allah yang lain seperti ilmu,
mendengar, melihat dan lainnya.

2. Jabariyah

Al-Syahrastani menyebutan bahwa Jabariyah adalah kelompok yang
menafikan perbuatan manusia dan menyatakan bahwa perbuatan tersebut mesti
dinisbahkan kepada Allah swt. Kelompok tersebut terbagi dua: Al-Jabariyah Al-
Khalishah (Jabariyah Ekstrim) dan Al-Jabariyah Al-Mutawassithah (Jabariyah
Moderat). Kelompok pertama menetapkan tidak ada perbuatan dan kekuasaan
manusia, sementara kedua menetapkan kekuasaan pada manusia tetapi tidak dapat
memberikan pengaruh (qudrah gair mu’assirah). Selain itu, Al-Syahrastani membagi
kelompok Jabariyah berdasarkan nisbah kepada tokohnya kepada tiga: Jahmiyah, Al-
Najjariyah, dan Al-Dhirariyah.

Secara tokoh, Jahm bin Shafwan di Turmuz merupakan tokoh awal dan
termasuk dalam kelompok Jabariyah Murni. Di antara pendapat Jahm bin Shafwan
adalah:

1) Pernyataannya bahwa sifat yang telah ditetapkan bagi Allah swt tidak boleh
disifati oleh makhluk-Nya, seperti sifat qudrah, fi’il (perbuatan), dan khalq
(penciptaan) yang merupakan sifat Allah swt tidak boleh dinisbahkan sitat-
sfat tersebut kepada makhluk-Nya;

2) Terkait perbuatan manusia, ia mengatakan bahwa manusia tidak memiliki
kekuatan, iradah (keinginan), dan pilihan dalam perbuatannya. Sebab,
perbuatan tersebut sama seperti perbuatan hewan dan tumbuhan. Meskipun
perbuatan tersebut secara zahir dilakukan manusia, tetapi tetap dinisbahkan
kepadanya secara majaz saja, karena perbuatan tersebut jabar (terpaksa atau
tidak didasari atas pilihan manusia). Oleh karenanya, pemberian pahala
maupun siksa kepada manusia, termasuk taklif menurutnya masuk dalam
kategori jabar. (Al-Syahrastani, 1993). Menurut Ahmad Amin, maksud dari
pernyataan di atas bahwa Allah swt telah menetapkan dan menakdirkan
seseorang melakukan sebuah perbuatan, memberikan pahala atau siksa

107



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025
dengan ketetapan-Nya; (Amin, 1969).

3) Menetapkan kedudukan ilmu Tuhan sebagai suatu yang baru (bukan qadim),
dengan pengertian bahwa Allah swt tidak mengetahui sesuatu sebelum
diciptakan. Sebab, apabila la mengetahui, bagaimana kedudukan ilmu
tersebut setelah penciptaan apakah sama atau berbeda. Apabila ilmu Tuhan
tetap antara sebelum dan setelah penciptaan. Apabila ilmu tersebut tetap
berarti dapat diartikan dengan kebodohan. Sebab, ilmu atas apa yang akan
diciptakan berbeda dengan ilmu atas apa yang telah diciptakan. Apabila ilmu
tidak tetap berarti ilmu Tuhan mengalami perubahan, sedangkan setiap
perubahan mengindikasikan sesuatu yang baru atau tidak gadim. (Al-
Syahrastani, 1993).

Kelompok Jabariyah ini dilatar-belakangi secara historis atas faktor
kondisi geo-kultural bangsa Arab saat itu yang secara geografisnya penuh dengan
tanah yang tandus dan padang pasir yang gersang. Sehingga timbul pemikiran
mereka yang fatalistik dan menerima apa adanya. Selain itu, keadaan bangsa Arab
yang sangat sederhana dan dengan pengetahuan terbatas membuat mereka
bergantung pada suasana padang pasir yang terik dan gersang. Hal itu membentuk
pola pikir mereka dan menyadarkan bahwa mereka lemah dan tidak bisa berkuasa
untuk keluar dari kesulitan hidup yang dialami, sehingga dalam banyak hal mereka
lebih bergantung pada kehendak Tuhan. Di sisi lain, ada persepsi bahwa kemunculan
aliran Jabariyah juga dipengaruhi oleh pemikiran asing, yakni pengaruh agama
Yahudi bermazhab Qurra dan agama Kristen mazhab Yacobit. Meski demikian, tanpa
pengaruh asing tersebut, aliran Jabariyah juga akan tetap muncul dalam kehidupan
umat Islam. (Islamuddin et al., 2024).

No Aliran Usaha Manusia

1 Qadariyah e Perbuatan hamba (manusia) yang
idhtirari diciptakan oleh Allah swt;

ePerbuatan hamba yang ikhtiari
diciptakan oleh manusia;

e Hamba mempunya kekuasaan dan
kebebasan dalam perbuatan yang

ikhtiari.
2 Jabariyah ePerbuatan hamba, baik yang
idhtirari maupun ikhtiari

diciptakan oleh Allah swt;

eHamba tidak mempunyai
kekuasaan dan kebebasan dalam
perbuatan yang ikhtiar;

eHamba layaknya seperti kertas
yang dibawa angin.

108



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025

B. Pengaruh Mazhab Teologi Terhadap Tujuan dan Kurikulum Pendidikan Islam
Klasik

Pendidikan dalam arti yang luas telah ditempatkan sebagai bagian dari misi
Rasulullah yang utama dalam mengajarkan dan menyebarkan risalah yang
diamanahkan Allah swt. Islam juga menegaskan bahwa proses pendidikan telah
terjadi sejak awal adanya manusia di muka bumi ini. Secara umum, pendidikan
diartikan sebagai usaha manusia untuk membina kepribadiannya sesuai dengan
nilai-nilai dan budaya masyarakat. Dengan demikian, bagaimanapun sederhananya
peradaban suatu masyarakat, di dalamnya pasti berlangsung suatu proses
pendidikan, sehingga sering dikatakan bahwa pendidikan telah ada sepanjang
peradaban umat manusia.

Pendidikan Islam adalah pendidikan yang dilaksanakan berdasarkan pada
ajaran Islam. Karena ajaran Islam berdasarkan Alquran, sunnah, pendapat ulama
serta warisan sejarah, pendidikan Islam pun mendasarkan diri pada Alquran,
sunnah, pendapat ulama serta warisan sejarah tersebut. Pendidikan Islam memiliki
visi yaitu membangun sebuah kehidupan manusia yang patuh dan tunduk kepada
Allah serta membawa rahmat bagi seluruh alam. Pendidikan Islam diharapkan
menghasilkan manusia yang berguna bagi diri dan masyarakatnya serta senang dan
gemar meng-amalkan ajaran Islam dalam berhubungan dengan Allah dan sesama
manusia. la mengambil manfaat untuk kepentingan hidup di dunia dan kebahagiaan
di akhirat. Secara umum, apabila disebut pendidikan Islam, maka yang dimaksud
adalah meliputi aspek atau unsur pendidikan, yaitu tujuan, pendidik, peserta didik,
kurikulum, metode pengajaran, dan sarana prasarana pendidikan. (Mukti Ali, 2017).

Tujuan pendidikan Islam sejalan dan mengikut pada arah tujuan pendidikan
nasional yang tertera dalam pembukaaan undang-undang dasar 1945, yaitu
mencerdaskan kehidupan bangsa Indonesia. Mencerdaskan kehidupan bangsa
adalah melalui pendidikan. Tujuan pendidikan Islam tidak terlepas dari definisi
pendidikan Islam sendiri yang mencakup penyempurnaan fungsi manusia
sebagaimana yang dikehendaki agama. Muhammad Qutub menjelaskan tujuan
pendidikan Islam adalah untuk membentuk pribadi manusia seutuhnya; jasmaniyah,
rohaniyah, akal, materi dan spiritualnya adalah hal yang disentuh oleh Islam dengan
pendidikan. (Quthb, 2004).

Menurut pandangan yang lampau, kurikulum adalah kumpulan mata
pelajaran yang disampaikan oleh guru kepada peserta didik. Sementara menurut UU
Sisdiknas No. 20 Tahun 2003, merupakan seperangkat rencana pengaturan
mengenai tujuan, isi dan bahan pelajaran serta cara yang digunakan sebagai
pedoman dalam penyusunan kurikulum tingkat satuan Pendidikan dan silabusnya
pada setiap satuan pendidikan. Sesuai dengan perkembangan pendidikan, kurikulum
yang awalnya dipandang sebagai kumpulan dari mata pelajaran kemudian berubah
makna menjadi kumpulan semua kegiatan atau semua pengalaman belajar yang
diberikan kepada peserta didik dalam rangka mencapai tujuan pendidikan dan
berada dalam tanggung jawab sekolah, lebih khususnya hasil belajar yang

109



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025
diharapkan. (Muttaqin, 2021).

Pengaruh mazhab teologi Jabariyah dan Qadariyah dalam tujuan dan
kurikulum pendidikan Islam klasik tidak terlalu besar. Pasalnya, seperti yang
disebutkan di atas bahwa teologi Jabariyah merupakan pendapat-pendapat pribadi.
Sementara teologi Qadariyah yang merupakan bagian dari muktazilah sebagaimana
pendapat Al-Nawawi, (Al-Jawi), pada awalnya merupakan pendapat pribadi
pendirinya, Washil bin Atha, yang merupakan murid Hasan Basri. Kemudian
mendapatkan momentumnya pada masa tiga kekhalifahan Abbasiyah, yaitu Al-
Makmun, Al-Mu’tashim dan Al-Wasiq. Ketiga khalifah tersebut menjadikan mazhab
muktazilah sebagai mazhab resmi negara. Meskipun persoalan dan polemik yang
viral pada saat itu adalah kemakhlukan Al-Quran, bukan gadar atau takdir, tetapi
polemik ini banyak memberikan lembaran hitam penyiksaan terhadap ulama yang
menolak meyakini hal tersebut. Setelah Al-Wasiq meninggal, khalifah penggantinya,
yaitu Al-Mutawakkil membatalkan mazhab muktazilah sebagai mazhab resmi negara
(Akmal Shah et al).

Setelah itu, mazhab muktazilah dianut oleh masing-masing individu.
Seperti, Al-Zamakhsyari yang menuangkan pandangan teologi muktazilahnya
melalui penafsiran ayat-ayat teologis dalam karya tafsirnya, (Al-Zamakhsyari, 2009).
Meskipun begitu, mazhab muktazilah pernah dilindungi oleh dinasti Buwaihi dari
aliran Syiah, yang pada saat itu keduanya bersekongkol dan bersatu pada melawan
dinasti Seljuk yang beraliran sunni. (Mukti Ali, 2017).

Secara umum, teologi yang dianut oleh negera pada masanya lebih kepada
teologi Asy’ari. Sebagai contoh, madrasah Nizamiyah yang didirikan kesultanan
Seljuk beraliran sunni. Madrasah ini mempunyai tujuan-tujuan pendidikan yang
berlandaskan kepada kebijakan-kebijakan pemerintah. Abdul Mukti menyebutkan
ada lima tujuan didirikannya madrasah tersebut:

e Madrasah Nizamiyah didirikan bertujuan untuk mengajarkan mazhab resmi
negara, yaitu ajaran-ajaran sunni. Dalam hal ini, negara dalam pengertian
kesultanan Seljuk bertanggung jawab dalam mempertahankan ideologi negara
yang sunni. Terancamnya mazhab sunni dapat menyebabkan kehancuran negara;

e Madrasah Nizamiyah bertujuan untuk mengkanter ajaran-ajaran muktazilah dan
syiah. Mengenai tujuan ini, Pemerintahan Seljuk mendirikan madrasah ini untuk
melawan kelompok muktazilah yang memperoleh bantuan dari Al-Kunduri, dan
sebelumnya mendapat perlindungan dari penguasa Syiah, yaitu Dinasti Buwaihi:
keduanya bersekongkol untuk menggerogoti kewenangan dinasti Seljuk yang
memberi perlindungan kepada mazhab sunni;

e Madrasah Nizamiyah bertujuan untuk mendidik pegawai-pegawai pemerintah
dan kader-kader ulama sunni. Hal ini dibutuhkan oleh Menteri Nizamul Muluk
yang merekrut alumni-alumni madrasah ini sebagai tenaga-tenaga administrasi
pemerintah. Hal ini juga untuk menjaga dan memelihara rotasi pemerintahan
agar tetap berjalan. Selain itu, ia juga membutuhkan pejabat-pejabat penting di
lembaga negara, seperti jabatan gqadi al-qudhat (kepala hakim), dan juga guru-
guru di madrasah;

e Madrasah Nizamiyah bertujuan untuk menciptakan kesejahteraan rakyat. Untuk
tujuan ini, pemerintah memberikan pendidikan bagi semua masyarakat tanpa

110



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025
membedakan status sosial. Untuk itu, madrasah tersebut memberikan
pendidikan dan pengajaran yang sesuai dengan kebutuhan masyarakat di
sekitarnya

e Madrasah Nizamiyah bertujuan untuk menyebarluaskan kebudayaan Islam. Para
sultan disebut sebagai pecinta dan pelindung bagi keilmuan dan kebudayaan
[slam. Kebudayaan tersebut mencakup kebudayaan Arab dan Persia (Mukti Alj,
2017).

Seperti yang disebutkan sebelumnya, pada era kesultanan Seljuk, Madrasah
Nizamiyah (1058-1157) yang menyokong penuh mazhab kesultanan yang beraliran
sunni. Abdul Mukti menyebutkan bahwa kurikulum yang digunakan pada madrasah
ini terdiri dari ilmu-ilmu agama, ilmu-ilmu akliyah, dan ilmu-ilmu bahasa. llmu-ilmu
agama semuanya berasal dari ajaran Islam. Karena sifatnya yang sunni, madrasah ini
didirikan bertujuan untuk membendung aliran muktazilah dan syiah. Dalam konteks
teologi, ilmu kalam yang diajarkan hanya teologi Asy’ariyah dan Maturidiyah. (Mukti
Ali, 2017).

D. KESIMPULAN
Dari penjelasan-penjelasan di atas dapat diambil kesimpulan, saran, atau poin

penting terkait teologi Qadariyah dan Jabariyah dan relevansinya dalam pendidikan
I[slam, sebagai berikut:

1. Secara teologis, antara Qadariyah dan Jabariyah adalah dua kelompok teologi
[slam yang saling berseberangan: Qadariyah adalah kelompok yang memberikan
kebebasan secara mutlak kepada manusia dalam menentukan perbuatannya atau
dalam pengertian bahwa perbuatannya yang bersifat ikhtiari (dapat memilih)
merupakan ciptaan pelakunya, sementara Jabariyah justru sebaiknya, yang
menganggap bahwa manusia tidak mempunyai peran dan kebebasan dalam
perbuatannya.

2. Secara fakta sejarah Islam Kklasik, penerapan teologi Qadariyah dan Jabariyah

dalam lembaga pendidikan Islam klasik terbatas, apalagi terkait penerapan teologi
Jabariyah. Teologi Qadariyah diterapkan saat teologi kelompok Muktazilah di era
tiga khalifah Abbasiyah, yaitu Makmun, Muktasim dan Wasiq. Secara umum,
penerapan dalam lembaga pendidikan Islam klasik lebih didominasi oleh teologi

Asy’ari dan Maturidi.
Referensi
Ahmad Amin. (1969). Fajr Al-Islam. Dar Al-Kitab Al-Arabi.

Al-Jawi, M. N. bin U. (1954). fath Al-Majid Syarh Al-Durr Al-Farid fi 'Aqa’id Ahl Al-Tauhid.
Mathba’ah Muhammad Al-Nahdi wa Auladuh.
111



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025
Al-Zamakhsyari, A. A.-Q. J. M. (2009). Al-Kasysyaf an Haqa’iq Al-Tanzil wa 'Uyun Al-

Aqowil fi Wujuh Al-Ta'wil. Dar Al-Ma'rifah.

Ali, M. (2017). Konstruksi Pendidikan Islam: Belajar dari Kejayaan Madrasah Nizhamiyah
Dinasti Seljuk. Perdana Publishing.

Fajar Sidik, Firmansah Setiabudi, Nurwadjah Ahmad, dan A. (2024). Konsep Masyi'atu
Allah Wa Masyi’atu Al-‘Ibad dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam. Paedagogie,
5(2), 1-23.

Hairani, E., & Maesaroh, L. (2024). Menyingkap Perdebatan Qadariyah dan Jabariyah :
Antara Kehendak Bebas dan Takdir Illahi. 08(September), 307-326.

[slamuddin, A. Amri, M., & Santalia, I. (2024). Aliran Al-Jabariyah dan Al-
Qadariyah:(Latar Belakang dan Pokok Pikiran). Tafhim Al-’Ilmi, 15(2), 253-263.
http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/tathim/article/view/7258%0
Ahttp://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/tathim/article/download/7
258/4339

Muhammad bin Abdul Karim bin Abubakar Ahmad All-Syahrastani. (1993). Al-Milal wa
Al-Nihal (3rd ed.). Dar Al-Ma'rifah.

Muhammad Muttaqin. (2021). Konsep Kurikulum Pendidikan Islam. TAUJIH: Jurnal
Pendidikan Islam, 3(1), 1-16. https://doi.org/10.53649 /taujih.v3i1.88

Muhammad Said Ramadan Al-Buthi. (1997). Al-Insan Musayyar am Mukhayyar? Dirasah
“Ilmiyah Syamilah li Mas’alah Al-Rainsir wa Al-Takhyir wa Al-Qadha” wa Al-Qadar
wa ma Yata’allaqu bi ha min Dzuyul wa Musykilat. Dar Al-Fikr Al-Mu’ashir.

Quthb, M. (2004). Manhaj Al-Tarbiyah Al-Islamiyah (16th ed.). Dar Al-Syurug.

Ramadhani, H. (2020). Qadariyah Dan Jabariyah: Sejarah dan Perkembangannya. Jurnal
lImu Pendidikan Dan Keagamaan, 4(3), 306-314.
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/eduriligia/index

Shah, A., Khairani, D., Marpaung, W. R,, & Lubis, Z. (2024). Sejarah perkembangan aliran
muktazilah. 52-60.

Yaniawati, P. (2020). Penelitian Studi Kepustakaan. In Penelitian Kepustakaan (Liberary
Research) (Issue April).

Zain, A., Al, M., Robianti, F., Fitriana, 1., Arsela, S., & Amirudin, J. (2025). Pandangan

112



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025
Jabariyah Dan Qadariyah Pengaruhnya Terhadap Pemikiran Muslim Modern The

Jabariyah And Qadariyah Views Influence On Modern Muslim Thought. 11057-
11069.

113



