
  

Al-Ikhtibar: Jurnal IlmuPendidikan 
Volume 12 No. 01, Juni 2025 
P-ISSN: 2406-808X// E-ISSN: 2550-0686 
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar/iss
ue/view/518 

Eksistensi Teologi Qadariyah Dan Jabariyah  
Dalam Sejarah Dan Pemikiran Pendidikan Islam Klasik 

Ahmad Fauzi Ilyas,1  Tarikh Al Hafizh Hasibuan,2 Rahmad Ridwan,3 
 

1 Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Ar-Raudlatul Hasanah Medan  
2 Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Ar-Raudlatul Hasanah Medan  

3 Sekolah Tinggi Agama Islam Panca Budi Perdagangan 
 

  rahmadridwan2504@gmail.com alhafizhtarikh@gmail.com oji.mudo@gmail.com 
 

 

Article Info 
Article history: 
Submission, 04, 27, 2025 
Revised 05, 18, 2025 
Accepted 05, 27, 2025 

 
Corresponding Author: 

oji.mudo@gmail.co
m 

 
Copyright© Al-Ikhtibar: 
Jurnal Ilmu Pendidikan. All 
Right Reserved. This is an 
open access article under 
the CC BY-SA license 

 
https://creativecommons.org/l 
icenses/by-sa/4.0/. 

Correspondence Address: 
al_ikhtibar@iainlangsa.ac 
.id 

ABSTRACT 
The existence of Qadariyah and Jabariyah theology in the history and 
classical thought of Islamic education is a crucial subject of inquiry. 
This theme represents a central discourse in both the historical and 
intellectual dimensions of Islamic education. This article addresses 
the issue due to the lack of specific research that examines the role 
and existence of Qadariyah and Jabariyah theology within classical 
Islamic educational thought. The method employed in this article is a 
literature review, with data analyzed through descriptive-
interpretative analysis. The findings of this study indicate that both 
theological schools—Qadariyah and Jabariyah—played a significant 
role in the history and development of classical Islamic educational 
thought. However, their contributions are less dominant compared to 
those of the Ash‘ariyah and Maturidiyah schools. Nevertheless, when 
compared between the two, Qadariyah had a relatively more 
significant influence than Jabariyah. 

Keywords: Qadariyah, Jabariyah, Classical Islamic Educational 

Thought 

Abstrak 

Eksistensi teologi Qadariyah dan Jabariyah dalam sejarah dan 
pemikiran pendidikan Islam klasik sangat penting diteliti. Sebab, 
tema ini merupakan tema sentris dalam sejarah dan pemikiran 
pendidikan Islam. Artikel ini mengangkat tema ini karena tidak 
ditemukan penelitian yang secara spesifik membahas eksistensi 
teologi Qadariyah dan Jabariyah dalam sejarah dan pemikiran 
pendidikan Islam klasik. Metode yang digunakan dalam artikel 
ini menggunakan studi literatur. Data-data tersebut dianalisis 
dengan analisis deskriptif-interpretatif. Artikel ini menemukan 
bahwa kedua aliran teologi, baik Qadariyah maupun Jabariyah  

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:al_ikhtibar@iainlangsa.ac.id
mailto:al_ikhtibar@iainlangsa.ac.id


Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

103  

 

 
 

 secara eksis dalam sejarah dan pemikiran pendidikan Islam 
klasik, tetapi porsi keduanya tidak sebanyak aliran Asy’ariyah 
dan Maturidiyah, meskipun jika dibandingkan dengan Jabariyah, 
Qadariyah porsinya lebih signifikan.  
Kata Kunci: Qadariyah, Jabariyah, Pemikiran Pendidikan Islam 
Klasik 

 
 

A. PENDAHULUAN 
Persoalan teologi dalam Islam merupakan pondasi dan dasar bagi setiap 

muslim. Sebab. Segala hukum-hukum syariat mesti diikat dengan teologi dan akidah. 

Seorang yang mengingkari akidah Islam, atau berkeyakinan dan berakidah Islam, 

meskipun melaksanakan ketaatan dan ibadah, tetap tidak memberikan pengaruh 

atas pelakunya. Di antara persoalan teologi yang termasuk pertama menjadi polemik 

adalah persoalan perbuatan manusia atau hamba, atau yang lebih dikenal dengan 

takdir dan qadar.  

Dalam sejarah Islam, dua aliran teologis yang saling bertolak belakang antara 

satu dengan yang lainnya, tetapi memiliki pengaruh signifikan adalah Jabariyah dan 

Qadariyah. Kedua aliran ini secara teologis berbeda dalam memandang perbuatan 

hamba atau manusia, yang pada akhirnya membentuk berbagai paradigma 

pemikiran dalam Islam, termasuk dalam pendidikan Islam. Studi mengenai pengaruh 

kedua pandangan ini terhadap pemikiran pendidikan Islam menjadi penting untuk 

memahami bagaimana konsep teologis klasik tersebut masih relevan dalam 

menghadapi tantangan zaman. Jabariyah adalah aliran teologi Islam yang 

berpendapat bahwa manusia tidak memiliki kebebasan dalam menentukan 

perbuatannya. Segala sesuatu yang terjadi di dunia, termasuk tindakan manusia 

sepenuhnya berada dalam kehendak Tuhan. Pemikiran ini berkembang di awal 

sejarah Islam sebagai respons terhadap perdebatan mengenai takdir dan kehendak 

bebas. Sebaliknya, Qadariyah adalah aliran yang menekankan kebebasan manusia 

dalam menentukan perbuatannya. Aliran ini berpandangan bahwa manusia memiliki 

otonomi dalam memilih dan menjalankan perbuatannya (Zain et al., 2025).  

Aliran teologis yang secara historis ini lahir di masa sahabat atau akhir 

dinasti Khulafa’ Al-Rasyidin, yaitu saat Ali bin Abi Thalib berdebat dengan sejumlah 

orang tentang persoalan takdir. Selain Ali, ada Ibnu Abbas dan Ibnu Mas’ud yang 

melakukan hal yang sama seperti Ali. Perdebatan tersebut menjadi meruncing pada 

era setelahnya, sehingga melahirkan dua aliran di atas, yaitu Jabariyah dengan tokoh 

utamanya adalah Jahm bin Shafwan, dan Qadariyah dengan tokohnya Ma’bad Al-

Juhani. (Al-Buthi, 1997). 

Pada era-era berikutnya, kedua aliran ini tetap eksis, terutama pada masa 

Makmun, , Al-Mu’tashim, dan Al-Wasiq dari Dinasti Abbasiyah. Ketiga khalifah 

tersebut menjadikan mazhab muktazilah sebagai mazhab resmi negara. Meskipun 

persoalan dan polemik yang viral pada saat itu adalah kemakhlukan Al-Quran, bukan 

qadar atau takdir, tetapi polemik ini banyak memberikan lembaran hitam 

penyiksaan terhadap ulama yang menolak meyakini hal tersebut. Setelah Al-Wasiq 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

104  

meninggal, khalifah penggantinya, yaitu Al-Mutawakkil membatalkan mazhab 

muktazilah sebagai mazhab resmi negara (Shah et al., 2024).  

Telah banyak penelitian tentang aliran Qadariyah dan Jabariyah. Misalnya, 

Azka Zain Muhaimin Al Anwari, Fitria Robianti, Imelda Fitriana, Serli Arsela, dan 

Jafar Amirudin dalam Pandangan Jabariyah dan Qadariyah Pengaruhnya Terhadap 

Pemikiran Muslim Modern. Tetapi, penelitian tersebut berfokus kepada pengaruh 

kedua aliran di atas terhadap pemikiran muslim era modern (Zain et al., 2025). Fajar 

Sidik, Firmansah Setiabudi, Nurwadjah Ahmad, dan Andewi Suhartini dalam Konsep 

Masyi’atu Allah Wa Masyi’atu Al-‘Ibad dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam 

membahas implikasi persoalan perbuatan hamba dalam pendidikan Islam (Fajar 

Sidik et al, 2024). Amri Islamuddin, Muhammad Amri, dan Indo Santalia dalam Aliran 

Al-Jabariyah dan Al-Qadariyah (Latar Belakang dan Pokok Pikiran) menelisik dari 

sisi latar belakang sejarah muncul dan pokok-pokok pemikirannya (Islamuddin et al., 

2024). Esi Hairani dan Lutfia Maesaroh dalam Menyingkap Perdebatan Qadariyah 

dan Jabariyah: Antara Kehendak Bebas dan Takdir Illahi menjelaskan tentang 

perdebatan antara kedua aliran tersebut dalam konsep teologis (Hairani & 

Maesaroh, 2024). 

Penelitian-penelitian sebelumnya di atas secara umum membahas aliran 

Qadariyah dan Jabariyah dan hubungannya dengan pemikiran muslim modern, 

pokok pikiran dan pendidikan Islam. Pada penelitian ini secara khusus memusatkan 

kajian pada aspek teologis dan eksistensinya dalam sejarah dan pemikiran 

pendidikan Islam klasik, terutama pada aspek tujuan dan kurikulum.   

B. Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis library research (studi pustaka), yaitu 

berfokus pada penelitian sumber pustaka, seperti: buku-buku, majalah, catatan dan 

kisah-kisah sejarah, dan lain sebagainya yang terdiri dari sumber data primer dan 

sekunder (Yaniawati, 2020). Sumber data primer adalah karya tentang teologi klasik, 

seperti Al-Milal wa Al-Nihal Al-Syahrastani. Sementara karya-karya sekunder adalah 

sumber dan rujukan yang tidak langsung berbicara teologi, tetapi dari sisi sejarah dan 

pemikiran, baik dalam bentuk buku maupun jurnal. Setelah pengumpulan kedua data 

tersebut, kemudian dianalisis dengan metode deskriptif-interpretatif yang bertujuan 

untuk mengetahui secara mendalam tentang tema yang dibahas (Yaniawati, 2020). 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
a. Qadariyah Versus Jabariyah: Konsep Teologis, Tokoh dan Latar Belakang  

Muhammad Said Ramadan Al-Buthi menyebutkan, persoalan qadar ini 

muncul di akhir kekhalifahan khulafa’ al-rasyidin, di mana Ali bin Abi Thalib 

berdebat dengan sejumlah orang tentang qadar. Ia juga pernah seorang  tua yang 

datang kepadanya dengan mengajukan pertanyaan tersebut. Selain Ali, Ibnu Abbas 

dan Ibnu Mas’ud juga pernah berdebat dengan orang yang bertanya tentang masalah 

tersebut. Setelah masa sahabat, yaitu masa tabi’in, persoalan ini lebih meruncing lagi, 

sehingga melahirkan dua kelompok yang saling berseberangan: kelompok Jabariyah 

dengan tokoh awalnya Jahm bin Shafwan, yang menyatakan bahwa manusia adalah 

terpaksa dalam perbuatannya. Sementara kelompok lain, yaitu Qadariyah dengan 

tokohnya Ma’bad Al-Juhani yang mengatakan pendapatnya yang masyhur: la qadar  

 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

105  

 

 

wa al-amr unuf (tidak ada qadar, dan sesuatu itu terjadi tanpa didahului oleh ilmu 

Allah swt) (Al-Buthi, 1997). Pada bab ini, penjelasan secara lengkap akan dijelaskan 

sebagai berikut: 

1. Qadariyah 

Secara tokoh Ahmad Amin menyebutkan, bahwa sosok pertama yang 

disandarkan kelompok Qadariyah kepadanya adalah Ma’bad Al-Juhani dan Gayalan 

Al-Dimasyqi. Ma’bad adalah seorang yang hidup era tabi’in dan murid Hasan Basri. 

Kepada sang guru, ia sering berdiskusi dan bertanya. Di antara pertanyaan yang 

diajukan kepada Hasan Basri terkait kedudukan kekhalifahan dinasti Umayyah. 

(Havelia Ramadhani, 2020). Ia meninggal karena dibunuh oleh pasukan Al-Hajjaj. 

Terkait pembunuhannya adalah karena aspek politk atau teologis: Apabila faktor 

terbunuhnya karena politis, karena ia pengikut Ibnu Al-Asy’as; namun, apabila 

karena teologis, disebabkan pendapatnya tentang masalah qadar. Pendapat Ma’bad 

Al-Juhani terkait qadariyah adalah tidak dapat ditemukan secara spesifik, selain 

beberapa komentar ulama terkait sosoknya bahwa ia adalah orang pertama yang 

berbicara dan mempersoalkan masalah qadar. 

Seperti Ma'abad al-Juhani, Gayalan Al-Dimasyqi adalah seorang yang hidup 

masa tabi’in. Ia tinggal di Damaskus. Ia juga dibunuh oleh Hisyam bin Abdul Malik 

dari dinasti Umayyah karena pandangannya tentang ajaran Qadariyah. Pendapatnya 

tentang Qadariyah ditemukan dalam dialog dengan Umar bin Abdul Aziz, bahwa sang 

khalifah mendengar Gayalan dan seorang lainnya berdiskusi tentang takdir, yang 

lantas kemudian dipanggil kehadapannya. Setelah keduanya sampai di depan 

khalifah, ia bertanya tentang pembicaraan keduanya dan dijawab dengan 

membacakan ayat 1-3 dari surah Al-Insan yang berbunyi: 

ٌَلْْ وْسَانِْ عَلىَ اتَٰى  هَْ حِيْهْ  الِْْ ٌْزِْ مِّ ذكُْوْرًا شَيْـًٔا يكَُهْْ لمَْْ الدَّ وْسَانَْ خَلقَْىَا اوَِّا مَّ ًِْ امَْشَاج ْ  وُّطْفَتْ  مِهْْ الِْْ  فَجَعَلْىًُْٰ وَّبْتلَِيْ
ٌَديَْىًُْٰ اوَِّا بَصِيْزًا سَمِيْعًاْ  ا السَّبيِْلَْ  ا شَاكِزًا امَِّ امَِّ   كَفوُْرًا وَّ

(Bukankah telah datang kepada manusia suatu waktu dari masa yang ia 

belum merupakan sesuatu yang dapat disebut. Sesungguhnya Kami telah 

menciptakan manusia dari setetes mani yang bercampur. Kami hendak mengujinya 

(dengan perintah dan larangan) sehingga menjadikannya dapat mendengar dan 

melihat. Sesungguhnya Kami telah menunjukkan kepadanya jalan (yang lurus); ada 

yang bersyukur dan ada pula yang sangat kufur).  

            Ayat-ayat tersebut sebagaimana yang dipahaminya secara eksplisit menunjukkan 

tidak adanya takdir, dengan pengertian semua perbuatan manusia karena 

kehendaknya apakah mau menjadi seorang yang kafir atau tidak, tanpa disertai 

dengan ilmu Tuhan sebelumnya. Padahal, oleh khalifah, ayat di atas semestinya tidak 

dapat dilepaskan dengan ayat 29-30, yang menekankan keberadaan takdir, yaitu: 

ذِي انَِّْ ْ تذَكِْزَة ْ ٌٰ اْ تشََاۤءُوْنَْ وَمَا سَبيِْلًْ رَبًِّ اِلٰى اتَّخَذَْ شَاۤءَْ فمََهْْ ۚ  انَِّْ اٰللُّْ يَّشَاۤءَْ انَْْ الَِّْ   حَكِيْمًاْ  عَلِيْمًا كَانَْ اٰللَّْ ۚ 

(Sesungguhnya ini adalah peringatan. Maka, siapa yang menghendaki 

(kebaikan bagi dirinya) tentu mengambil jalan menuju Tuhannya. Kamu tidak 

menghendaki (sesuatu) kecuali apabila dikehendaki Allah. Sesungguhnya Allah Maha 

Mengetahui lagi Maha Bijaksana).(Ahmad Amin, 1969). 

 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

106  

 

 

 

 

           Melihat tempat tokoh awal kelompok Qadariyah di atas, maka Irak 

dan Syam merupakan tempat dan pusat awal penyebaran qadariyah, dengan alasan 

bahwa Irak merupakan tempat Hasan Basri tinggal. Sebagian besar, kelompok-

kelompok seperti muktazilah lahir dan dibesarkan di sekitar tempat Hasan Basri, 

meskipun ia tidak menganut pendapat muktazilah, tetapi muridnya, yaitu Wasil bin 

Atha.’ Sementara Syam adalah tempat Gayalan Al-Dimasyqi. Ibnu Taimiyah 

menyebutkan bahwa Basrah, Syam dan sebagian kecil kota Madinah tempat banyak 

diskusi tentang masalah qadar.Ahmad Amin, h. 286.  

     Secara historis, faktor yang melatar-belakangi lahirnya kelompok 

teologi ini karena beberapa sebab, antara lain, pengaruh ajaran Kristen yang dibawa 

seorang yang bernama Susan yang awalnya beragama Nasrani kemudian masuk 

Islam dan menjadi teolog Islam, di mana kemudian Ma’bad Al-Juhani dan Gayalan Al-

Dimasyqi menjadi muridnya dan menyebarkan ajaranya. Sang guru menyebarkan 

ajaran tersebut karena terpengaruh oleh ajaran Nasrani yang sudah sejak lama 

berbicara tentang takdir dan qadar. Faktor lain karena sebagai perlawanan atas 

kelompok Jabariyah yang terlebih dahulu telah ada dan menyebar, dan karena 

dinasti Umayyah yang membenarkan kedudukan mereka atas dasar karena telah 

ditakdirkan oleh Tuhan. (Islamuddin, M Amri, and I Santalia, 2024). 

     Secara teologis, pokok ajaran kelompok Qadariyah tentang perbuatan 

hamba atau makhluk secara garis berkaitan dengan sifat qudrah, iradah dan ilmu 

Allah swt. Perbuatan hamba terbagi kepada dua: idhtirari (tidak dapat dipilih) 

seperti gerakan refleks, dan ikhtiari (ada pilihan). Menurut Muhammad Nawawi Al-

Bantani, Qadariyah meyakini bahwa untuk perbuatan hamba yang bersifat idhtirari 

memang ciptaan Allah, sementara yang ikhtiari adalah ciptaan hamba tersebut. 

Dengan kata lain, bahwa hamba sendiri yang menciptakan perbuatannya sendiri 

yang bersifat ikhtiari. Argumentasi yang dikemukan oleh kelompok ini untuk 

menguatkan pendapatnya adalah bahwa sekiranya Allah swt yang menciptakan 

perbuatan hamba tersebut maka dapat dinisbahkan yang makan, minum dan 

berbicara adalah Allah, karena Ia yang menciptakan perbuatan hamba-Nya. Padahal 

pendapat ini dibantah oleh kelompok Asy’ariyah yang mengatakan bahwa “sesuatu 

yang bersifat dengan sifat perbuatan adalah karena ada sifat tersebut baginya, bukan 

karena ia yang menciptakan (al-muttashif bi al-fi’il man qoma bihi al-fi’il, la man 

aujadahu).” Sebagai ilustrasi, Al-Nawawi memberikan contoh bahwa bukan karena 

Allah swt menciptakan lantas disematkan kepada Allah swt perbuatan hamba 

tersebut, yaitu seperti Allah swt menciptakan warna hitam atau putih, di mana tidak 

disebutkan bahwa Allah swt adalah hitam atau putih ( Al-Jawi, , 1954). Beberapa 

pokok ajaran teologis kelompok Qadariyah menurut Ahmad Amin sebagaimana yang 

dinukil Havelia Ramadhani adalah: (Ramadhani, 2020).  

1) Menafikan illmu Allah atas perbuatan hamba atau manusia itu sendiri. 

Kelompok ini meyakini bahwa Allah tidak mengetahui dan tidak menentukan 

kejadian sebelum itu terjadi. Dengan demikian, semua atau setiap kejadian di 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

107  

muka bumi ini akan diketahui Allah setelah hal tersebut terjadi. Oleh 

karenanya, mereka mengingkari takdir karena semua kejadian baru ada saat 

terjadi;  

2) Manusia atau hamba itu sendiri yang memiliki kuasa atas kemauan dan 

kebebasan dalam melakukan perbuatan. Allah juga tidak menciptakan 

perbuatan baik ataupun buruk manusia, karena jika Allah menentukan 

perbuatan buruk manusia maka Allah dianggap tidak adil, karena menghukum 

manusia yang melakukan apa yang sudah ditentukan. Atau, apabila Allah 

menetapkan kebaikan pada diri seseorang maka Allah berlaku tidak adil juga, 

sebab hanya memberi balasan nikmat untuk orang tertentu saja. Perbuatan 

baik dan buruk dapat ditentukan oleh akal manusia;  

3) Orang yang melakukan dosa besar tidak termasuk kafir, namun juga tidak 

tergolong mukmin, maka orang yang berdosa besar tergolong fasik, dan 

tempatnya orang fasik adalah kekal di neraka. Karena Iman manusia tidak 

dipengaruhi amalnya; dan 

 4) Hanya meyakini satu sifat wajib Allah yaitu Allah Maha Esa. Kelompok ini tidak 

menerima pemahaman mengenai sifat-sifat wajib Allah yang lain seperti ilmu, 

mendengar, melihat dan lainnya. 

          2. Jabariyah 

Al-Syahrastani menyebutan bahwa Jabariyah adalah kelompok yang 

menafikan perbuatan manusia dan menyatakan bahwa perbuatan tersebut mesti 

dinisbahkan kepada Allah swt. Kelompok tersebut terbagi dua: Al-Jabariyah Al-

Khalishah (Jabariyah Ekstrim) dan Al-Jabariyah Al-Mutawassithah (Jabariyah 

Moderat). Kelompok pertama menetapkan tidak ada perbuatan dan kekuasaan 

manusia, sementara kedua menetapkan kekuasaan pada manusia tetapi tidak dapat 

memberikan pengaruh (qudrah gair mu’assirah). Selain itu, Al-Syahrastani membagi 

kelompok Jabariyah berdasarkan nisbah kepada tokohnya kepada tiga: Jahmiyah, Al-

Najjariyah, dan Al-Dhirariyah.  

Secara tokoh, Jahm bin Shafwan di Turmuz merupakan tokoh awal dan 

termasuk dalam kelompok Jabariyah Murni. Di antara pendapat Jahm bin Shafwan 

adalah: 

1) Pernyataannya bahwa sifat yang telah ditetapkan bagi Allah swt tidak boleh 

disifati oleh makhluk-Nya, seperti sifat qudrah, fi’il (perbuatan), dan khalq 

(penciptaan) yang merupakan sifat Allah swt tidak boleh dinisbahkan sitat-

sfat tersebut kepada makhluk-Nya;  

2) Terkait perbuatan manusia, ia mengatakan bahwa manusia tidak memiliki 

kekuatan, iradah (keinginan), dan pilihan dalam perbuatannya. Sebab, 

perbuatan tersebut sama seperti perbuatan hewan dan tumbuhan. Meskipun 

perbuatan tersebut secara zahir dilakukan manusia, tetapi tetap dinisbahkan 

kepadanya secara majaz saja, karena perbuatan tersebut jabar (terpaksa atau 

tidak didasari atas pilihan manusia). Oleh karenanya, pemberian pahala 

maupun siksa kepada manusia, termasuk taklif menurutnya masuk dalam 

kategori jabar. (Al-Syahrastani, 1993). Menurut Ahmad Amin, maksud dari 

pernyataan di atas bahwa Allah swt telah menetapkan dan menakdirkan 

seseorang melakukan sebuah perbuatan, memberikan pahala atau siksa 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

108  

dengan ketetapan-Nya; (Amin, 1969).  

3) Menetapkan kedudukan ilmu Tuhan sebagai suatu yang baru (bukan qadim), 

dengan pengertian bahwa Allah swt tidak mengetahui sesuatu sebelum 

diciptakan. Sebab, apabila Ia mengetahui, bagaimana kedudukan ilmu 

tersebut setelah penciptaan apakah sama atau berbeda. Apabila ilmu Tuhan 

tetap antara sebelum dan setelah penciptaan. Apabila ilmu tersebut tetap 

berarti dapat diartikan dengan kebodohan. Sebab, ilmu atas apa yang akan 

diciptakan berbeda dengan ilmu atas apa yang telah diciptakan. Apabila ilmu 

tidak tetap berarti ilmu Tuhan mengalami perubahan, sedangkan setiap 

perubahan mengindikasikan sesuatu yang baru atau tidak qadim. (Al-

Syahrastani, 1993).  

 Kelompok Jabariyah ini dilatar-belakangi secara historis atas faktor 

kondisi geo-kultural bangsa Arab saat itu yang secara geografisnya penuh dengan 

tanah yang tandus dan padang pasir yang gersang. Sehingga timbul pemikiran 

mereka yang fatalistik dan menerima apa adanya. Selain itu, keadaan bangsa Arab 

yang sangat sederhana dan dengan pengetahuan terbatas membuat mereka 

bergantung pada suasana padang pasir yang terik dan gersang. Hal itu membentuk 

pola pikir mereka dan menyadarkan bahwa mereka lemah dan tidak bisa berkuasa 

untuk keluar dari kesulitan hidup yang dialami, sehingga dalam banyak hal mereka 

lebih bergantung pada kehendak Tuhan. Di sisi lain, ada persepsi bahwa kemunculan 

aliran Jabariyah juga dipengaruhi oleh pemikiran asing, yakni pengaruh agama 

Yahudi bermazhab Qurra dan agama Kristen mazhab Yacobit. Meski demikian, tanpa 

pengaruh asing tersebut, aliran Jabariyah juga akan tetap muncul dalam kehidupan 

umat Islam. (Islamuddin et al., 2024). 

 

No Aliran Usaha Manusia 

1 Qadariyah  Perbuatan hamba (manusia) yang 

idhtirari diciptakan oleh Allah swt; 

 Perbuatan hamba yang ikhtiari 

diciptakan oleh manusia; 

 Hamba mempunya kekuasaan dan 

kebebasan dalam perbuatan yang 

ikhtiari. 

2 Jabariyah  Perbuatan hamba, baik yang 

idhtirari maupun ikhtiari 

diciptakan oleh Allah swt; 

 Hamba tidak mempunyai 

kekuasaan dan kebebasan dalam 

perbuatan yang ikhtiar; 

 Hamba layaknya seperti kertas 

yang dibawa angin. 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

109  

 

 

 

B. Pengaruh Mazhab Teologi Terhadap Tujuan dan Kurikulum Pendidikan Islam 

Klasik 

Pendidikan dalam arti yang luas telah ditempatkan sebagai bagian dari misi 

Rasulullah yang utama dalam mengajarkan dan menyebarkan risalah yang 

diamanahkan Allah swt. Islam juga menegaskan bahwa proses pendidikan telah 

terjadi sejak awal adanya manusia di muka bumi ini. Secara umum, pendidikan 

diartikan sebagai usaha manusia untuk membina kepribadiannya sesuai dengan 

nilai-nilai dan budaya masyarakat. Dengan demikian, bagaimanapun sederhananya 

peradaban suatu masyarakat, di dalamnya pasti berlangsung suatu proses 

pendidikan, sehingga sering dikatakan bahwa pendidikan telah ada sepanjang 

peradaban umat manusia. 

Pendidikan Islam adalah pendidikan yang dilaksanakan berdasarkan pada 

ajaran Islam. Karena ajaran Islam berdasarkan Alquran, sunnah, pendapat ulama 

serta warisan sejarah, pendidikan Islam pun mendasarkan diri pada Alquran, 

sunnah, pendapat ulama serta warisan sejarah tersebut. Pendidikan Islam memiliki 

visi yaitu membangun sebuah kehidupan manusia yang patuh dan tunduk kepada 

Allah serta membawa rahmat bagi seluruh alam. Pendidikan Islam diharapkan 

menghasilkan manusia yang berguna bagi diri dan masyarakatnya serta senang dan 

gemar meng-amalkan ajaran Islam dalam berhubungan dengan Allah dan sesama 

manusia. Ia mengambil manfaat untuk kepentingan hidup di dunia dan kebahagiaan 

di akhirat. Secara umum, apabila disebut pendidikan Islam, maka yang dimaksud 

adalah meliputi aspek atau unsur pendidikan, yaitu tujuan, pendidik, peserta didik, 

kurikulum, metode pengajaran, dan sarana prasarana pendidikan. (Mukti Ali, 2017). 

Tujuan pendidikan Islam sejalan dan mengikut pada arah tujuan pendidikan 

nasional yang tertera dalam pembukaaan undang-undang dasar 1945, yaitu 

mencerdaskan kehidupan bangsa Indonesia. Mencerdaskan kehidupan bangsa 

adalah melalui pendidikan. Tujuan pendidikan Islam tidak terlepas dari definisi 

pendidikan Islam sendiri yang mencakup penyempurnaan fungsi manusia 

sebagaimana yang dikehendaki agama. Muhammad Qutub menjelaskan tujuan 

pendidikan Islam adalah untuk membentuk pribadi manusia seutuhnya; jasmaniyah, 

rohaniyah, akal, materi dan spiritualnya adalah hal yang disentuh oleh Islam dengan 

pendidikan. (Quthb, 2004).  

Menurut pandangan yang lampau, kurikulum adalah kumpulan mata 

pelajaran yang disampaikan oleh guru kepada peserta didik. Sementara menurut UU 

Sisdiknas No. 20 Tahun 2003, merupakan seperangkat rencana pengaturan 

mengenai tujuan, isi dan bahan pelajaran serta cara yang digunakan sebagai 

pedoman dalam penyusunan kurikulum tingkat satuan Pendidikan dan silabusnya 

pada setiap satuan pendidikan. Sesuai dengan perkembangan pendidikan, kurikulum 

yang awalnya dipandang sebagai kumpulan dari mata pelajaran kemudian berubah 

makna menjadi kumpulan semua kegiatan atau semua pengalaman belajar yang 

diberikan kepada peserta didik dalam rangka mencapai tujuan pendidikan dan 

berada dalam tanggung jawab sekolah, lebih khususnya hasil belajar yang 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

110  

diharapkan. (Muttaqin, 2021). 

Pengaruh mazhab teologi Jabariyah dan Qadariyah dalam tujuan dan 

kurikulum pendidikan Islam klasik tidak terlalu besar. Pasalnya, seperti yang 

disebutkan di atas bahwa teologi Jabariyah merupakan pendapat-pendapat pribadi. 

Sementara teologi Qadariyah yang merupakan bagian dari muktazilah sebagaimana 

pendapat Al-Nawawi, (Al-Jawi), pada awalnya merupakan pendapat pribadi 

pendirinya, Washil bin Atha, yang merupakan murid Hasan Basri. Kemudian 

mendapatkan momentumnya pada masa tiga kekhalifahan Abbasiyah, yaitu Al-

Makmun, Al-Mu’tashim dan Al-Wasiq. Ketiga khalifah tersebut menjadikan mazhab 

muktazilah sebagai mazhab resmi negara. Meskipun persoalan dan polemik yang 

viral pada saat itu adalah kemakhlukan Al-Quran, bukan qadar atau takdir, tetapi 

polemik ini banyak memberikan lembaran hitam penyiksaan terhadap ulama yang 

menolak meyakini hal tersebut. Setelah Al-Wasiq meninggal, khalifah penggantinya, 

yaitu Al-Mutawakkil membatalkan mazhab muktazilah sebagai mazhab resmi negara 

(Akmal Shah et al).   

Setelah itu, mazhab muktazilah dianut oleh masing-masing individu. 

Seperti, Al-Zamakhsyari yang menuangkan pandangan teologi muktazilahnya 

melalui penafsiran ayat-ayat teologis dalam karya tafsirnya, (Al-Zamakhsyari, 2009). 

Meskipun begitu, mazhab muktazilah pernah dilindungi oleh dinasti Buwaihi dari 

aliran Syiah, yang pada saat itu keduanya bersekongkol dan bersatu pada melawan 

dinasti Seljuk yang beraliran sunni. (Mukti Ali, 2017). 

Secara umum, teologi yang dianut oleh negera pada masanya lebih kepada 

teologi Asy’ari. Sebagai contoh, madrasah Nizamiyah yang didirikan kesultanan 

Seljuk beraliran sunni. Madrasah ini mempunyai tujuan-tujuan pendidikan yang 

berlandaskan kepada kebijakan-kebijakan pemerintah. Abdul Mukti menyebutkan 

ada lima tujuan didirikannya madrasah tersebut:  

• Madrasah Nizamiyah didirikan bertujuan untuk mengajarkan mazhab resmi 

negara, yaitu ajaran-ajaran sunni. Dalam hal ini, negara dalam pengertian 

kesultanan Seljuk bertanggung jawab dalam mempertahankan ideologi negara 

yang sunni. Terancamnya mazhab sunni dapat menyebabkan kehancuran negara; 

• Madrasah Nizamiyah bertujuan untuk mengkanter ajaran-ajaran muktazilah dan 

syiah. Mengenai tujuan ini, Pemerintahan Seljuk mendirikan madrasah ini untuk 

melawan kelompok muktazilah yang memperoleh bantuan dari Al-Kunduri, dan 

sebelumnya mendapat perlindungan dari penguasa Syiah, yaitu Dinasti Buwaihi: 

keduanya bersekongkol untuk menggerogoti kewenangan dinasti Seljuk yang 

memberi perlindungan kepada mazhab sunni; 

• Madrasah Nizamiyah bertujuan untuk mendidik pegawai-pegawai pemerintah 

dan kader-kader ulama sunni. Hal ini dibutuhkan oleh Menteri Nizamul Muluk 

yang merekrut alumni-alumni madrasah ini sebagai tenaga-tenaga administrasi 

pemerintah. Hal ini juga untuk menjaga dan memelihara rotasi pemerintahan 

agar tetap berjalan. Selain itu, ia juga membutuhkan pejabat-pejabat penting di 

lembaga negara, seperti jabatan qadi al-qudhat (kepala hakim), dan juga guru-

guru di madrasah; 

• Madrasah Nizamiyah bertujuan untuk menciptakan kesejahteraan rakyat. Untuk 

tujuan ini, pemerintah memberikan pendidikan bagi semua masyarakat tanpa 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

111  

membedakan status sosial. Untuk itu, madrasah tersebut  memberikan 

pendidikan dan pengajaran yang sesuai dengan kebutuhan masyarakat di 

sekitarnya 

 

 

 

 

• Madrasah Nizamiyah bertujuan untuk menyebarluaskan kebudayaan Islam. Para 

sultan disebut sebagai pecinta dan pelindung bagi keilmuan dan kebudayaan 

Islam. Kebudayaan tersebut mencakup kebudayaan Arab dan Persia (Mukti Ali, 

2017).  

Seperti yang disebutkan sebelumnya, pada era kesultanan Seljuk, Madrasah 

Nizamiyah (1058-1157) yang menyokong penuh mazhab kesultanan yang beraliran 

sunni. Abdul Mukti menyebutkan bahwa kurikulum yang digunakan pada madrasah 

ini terdiri dari ilmu-ilmu agama, ilmu-ilmu akliyah, dan ilmu-ilmu bahasa. Ilmu-ilmu 

agama semuanya berasal dari ajaran Islam. Karena sifatnya yang sunni, madrasah ini 

didirikan bertujuan untuk membendung aliran muktazilah dan syiah. Dalam konteks 

teologi, ilmu kalam yang diajarkan hanya teologi Asy’ariyah dan Maturidiyah. (Mukti 

Ali, 2017). 

D. KESIMPULAN 
Dari penjelasan-penjelasan di atas dapat diambil kesimpulan, saran, atau poin 

penting terkait teologi Qadariyah dan Jabariyah dan relevansinya dalam pendidikan 

Islam, sebagai berikut: 

1. Secara teologis, antara Qadariyah dan Jabariyah adalah dua kelompok teologi 

Islam yang saling berseberangan: Qadariyah adalah kelompok yang memberikan 

kebebasan secara mutlak kepada manusia dalam menentukan perbuatannya atau 

dalam pengertian bahwa perbuatannya yang bersifat ikhtiari (dapat memilih) 

merupakan ciptaan pelakunya, sementara Jabariyah justru sebaiknya, yang 

menganggap bahwa manusia tidak mempunyai peran dan kebebasan dalam 

perbuatannya. 

2. Secara fakta sejarah Islam klasik, penerapan teologi Qadariyah dan Jabariyah 

dalam lembaga pendidikan Islam klasik terbatas, apalagi terkait penerapan teologi 

Jabariyah. Teologi Qadariyah diterapkan saat teologi kelompok Muktazilah di era 

tiga khalifah Abbasiyah, yaitu Makmun, Muktasim dan Wasiq. Secara umum, 

penerapan dalam lembaga pendidikan Islam klasik lebih didominasi oleh teologi 

Asy’ari dan Maturidi. 

Referensi 
 

Ahmad Amin. (1969). Fajr Al-Islam. Dar Al-Kitab Al-Arabi. 

Al-Jawi, M. N. bin U. (1954). fath Al-Majid Syarh Al-Durr Al-Farid fi ’Aqa’id Ahl Al-Tauhid. 

Mathba’ah Muhammad Al-Nahdi wa Auladuh. 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

112  

Al-Zamakhsyari, A. A.-Q. J. M. (2009). Al-Kasysyaf an Haqa’iq Al-Tanzil wa ’Uyun Al-

Aqowil fi Wujuh Al-Ta’wil. Dar Al-Ma’rifah. 

Ali, M. (2017). Konstruksi Pendidikan Islam: Belajar dari Kejayaan Madrasah Nizhamiyah 

Dinasti Seljuk. Perdana Publishing. 

Fajar Sidik, Firmansah Setiabudi, Nurwadjah Ahmad,  dan A. (2024). Konsep Masyi’atu 

Allah Wa Masyi’atu Al-‘Ibad dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam. Paedagogie, 

5(2), 1–23. 

Hairani, E., & Maesaroh, L. (2024). Menyingkap Perdebatan Qadariyah dan Jabariyah : 

Antara Kehendak Bebas dan Takdir Illahi. 08(September), 307–326. 

Islamuddin, A., Amri, M., & Santalia, I. (2024). Aliran Al-Jabariyah dan Al-

Qadariyah:(Latar Belakang dan Pokok Pikiran). Tafhim Al-’Ilmi, 15(2), 253–263. 

http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/tafhim/article/view/7258%0

Ahttp://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/tafhim/article/download/7

258/4339 

Muhammad bin Abdul Karim bin Abubakar Ahmad All-Syahrastani. (1993). Al-Milal wa 

Al-Nihal (3rd ed.). Dar Al-Ma’rifah. 

Muhammad Muttaqin. (2021). Konsep Kurikulum Pendidikan Islam. TAUJIH: Jurnal 

Pendidikan Islam, 3(1), 1–16. https://doi.org/10.53649/taujih.v3i1.88 

Muhammad Said Ramadan Al-Buthi. (1997). Al-Insan Musayyar am Mukhayyar? Dirasah 

“Ilmiyah Syamilah li Mas’alah Al-Rainsir wa Al-Takhyir wa Al-Qadha” wa Al-Qadar 

wa ma Yata’allaqu bi ha min Dzuyul wa Musykilat. Dar Al-Fikr Al-Mu’ashir. 

Quthb, M. (2004). Manhaj Al-Tarbiyah Al-Islamiyah (16th ed.). Dar Al-Syuruq. 

Ramadhani, H. (2020). Qadariyah Dan Jabariyah: Sejarah dan Perkembangannya. Jurnal 

Ilmu Pendidikan Dan Keagamaan, 4(3), 306–314. 

http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/eduriligia/index 

Shah, A., Khairani, D., Marpaung, W. R., & Lubis, Z. (2024). Sejarah perkembangan aliran 

muktazilah. 52–60. 

Yaniawati, P. (2020). Penelitian Studi Kepustakaan. In Penelitian Kepustakaan (Liberary 

Research) (Issue April). 

Zain, A., Al, M., Robianti, F., Fitriana, I., Arsela, S., & Amirudin, J. (2025). Pandangan 



Al-Ikhtibar : Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. XII No. 01 Januari - Juni 2025 
 

113  

Jabariyah Dan Qadariyah Pengaruhnya Terhadap Pemikiran Muslim Modern The 

Jabariyah And Qadariyah Views Influence On Modern Muslim Thought. 11057–

11069.      

 


