
766 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

Volume 7 No. 1, Juni 2020  

P-ISSN: 2406-808X // E-ISSN: 2550-0686 

https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar 

https://doi.org/10.32505/ikhtibar.v7i1.614 

 

ARGUMENTASI FILISOFIS AL-KINDI, IBN RUSYD, DAN AL-FARABI 

TENTANG KEKEKALAN ALAM 

 

Mulyadi 

Institut Agama Islam Negeri Langsa 

yadimulia85@yahoo.co.id 

 

Abstrak  

Artikel ini ingin membahas tentang pedebatan empat filsuf Islam terkemuka 

mengenai qadimnya alam yang sampai hari ini masih terus menjadi topik yang 

terus menjadi perbincangan hangat oleh kalangan pengkaji filsafat dan para 

teolog. Dalam filsafat Islam hal ini tidaklah merupakan hal yang aneh untuk 

diperbincangkan. Para failasuf seperti al-Kindi, Ibn Rusyd, al-Farabi, dan al-

Ghazali memiliki argumentasi tersendiri terhadap permasalahan qadim dan 

barunya alam. Seperti Ibnu Rusyd misalnya, dengan berbagai argimentasi yang 

terpengaruh oleh Aristoteles mengakatan bahwa alam ini qadim. Hal ini 

mendapat sanggahan keras dari al-Gazali yang ia tuangkan dalam bukunya 

Thahafuz al-Falasifah. Namun seperti yang kita ketahui bahwa al-Ghazali 

mengungkapkan kerancuan para failasuf ketika ia telah menjadi seorang sufi. 

Demikian pula dengan al-Kindi dan al-Farabi, mereka tetap bertahan dengan 

pendapatnya yang begitu kontroversial. Menganai hal qadim dan baharunya 

alam kita akan sedikit melihat beberapa argumen dari al-Kindi, Ibnu Rusyd, 

dan al-Farabi.  

 

Kata Kunci: al-Kindi, Ibn Rusyd, al-Farabi, Filsafat, Qadim, Alam 

 

ABSTRACT 

 This article would like to discuss the debates of the four prominent Islamic 

philosophers regarding the eternity of nature, which to this day continues to be 

a topic that continues to be a subject of intense discussion by philosophers and 

theologians. In Islamic philosophy this is not a strange thing to be discussed. 

The philosophers such as al-Kindi, Ibn Rusyd, al-Farabi, and al-Ghazali have 

their own arguments for the problem of qadim and the new nature. Like Ibn 

Rusyd for example, with a variety of argumentation that was influenced by 

Aristotle said that nature is qadim. This was strongly objected by al-Gazali 

which he poured in his book Thahafuz al-Falasifah. But as we know that al-

Ghazali expressed the confusion of the philosophers when he had become a 

Sufi. Likewise with al-Kindi and al-Farabi, they persisted with their 

controversial opinions. In terms of qadim and the danger of nature we will see a 

few arguments from al-Kindi, Ibn Rushd, and al-Farabi. 

 

Keywords: al-Kindi, Ibn Rusyd, al-Farabi, Philosophy, Eternity, Nature 

 



767 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

Pendahuluan  

 Perdebatan mengenai kekekalan alam dan proses kemaujudannya selalu menjadi 

perbincangan hangat dikalangan para filsuf dari masa ke masa. Tidak hanya dikalangan 

para failasuf maupun dikalangan para pengkaji filsafat, pengetahun mengenai alam 

masih menjadi misteri mengenai kelanjutan pasca kehancurannya. Failasuf Muslim 

memiliki interpretasi sendiri dalam menjelaskan bagaimana pengetahuan tentang kadim 

dan barunya alam dengan menggunakan akal dan ada pula yang menyatukan antara 

Firman Allah Swt, dengan pengetahuan akal. Pendapat-pendapat tersebut bukan sekedar 

sebuah persepsi cacat semata, melainkan diperoleh atas dasar kontemplasi imajinasi dan 

kontemplasi intelektual. Kehancuran alam kelak bukan semata menamatkan alam ini 

yang merupakan bagian dari diri manusia, melainkan babak baru untuk kehidupan 

selanjutnya dalam memulai perjalan kehidupan setelah kematian. Kefanaan alam ini 

hanyalah bentuk lain dari salah satu janji Allah Swt, kepada manusia dalam firman-Nya. 

Alam ini berasar dari tiada kemudian menjadi ada bagaimana proses kemaujudannya 

menurut akal dan interpretasi kewahyuan. Demikian pula dengan beberapa pandangan 

yang akan dilihat yaitu bahwa alam ini akan hancur akan tetapi materinya akan kekal, 

sebab materi maujud bersamaan dengan adanya Allah Swt. 

 

Al-Kindi 

Al-Kindi berpendapat bahwa di dalam benda yang memiliki fisik memiliki unsur 

materi dan membutuhkan ruang dan waktu untuk bergerak. Materi, bentuk, ruang, 

waktu, merupakan unsur yang mesti ada disetiap fisik. Wujud, yang begitu erat 

kaitannya dengan fisik, ruang dan waktu, adalah terbatas, karena kombinasi itu takkan 

ada, kecuali dalam keterbatasan. Dalam pandangan al-Kindi, waktu bukanlah gerak, 

melainkan hanyalah sebagai bilangan pengukur gerak, sebab menurutnya waktu tidak 

lain hanyalah yang terdahulu dan yang akan datang (dahulu dan yang kemudian). Waktu 

tidaklah dapat kita sebutkan sebagai bilangan yang tunggal melainkan bilangan yang 

berkesinambungan, oleh sebab itu waktu dapat ditentukan yang berproses dari dahulu 

hingga nanti. Dengan sintem seperti ini maka waktu merupakan jumlah yang dahulu dan 

yang berikut dan waktu adalah berkesinambungan (M. M. Syarif, 1992: 24). Sedangkan 

gerak tidak lain hanyalah gerak massa, maka jika massa itu ada maka gerak akan ada 

pula dan sebaliknya. Sedangkan perubahan mengenai esensi massa merupakan suatu 

pengadaan atau peniadaan. Setiap perubahan merupakan penghitungan periode terhadap 

suatu massa yang mengalami perubahan tersebut. Maka setiap bentuk perubahan itulah 

yang sebenarnya disebut dengan waktu. Perubahan itu sendiri ialah ketersusunan dan 

keterhimpunan, karena perubahan ini membentuk suatu pengaturan dari berbagai 

sesuatu serta menggabungkannya. Massa sebenarnya esensi yang berdimensi tiga yaitu 

panjang, lebar, dan tinggi, dan terdiri dari materi dan bentuk. Sedangkan ketersusunan 

sebarnya lazim kita dengar yaitu sesuatu perubahan dari sesuatu yang semula tidak 

tersusun, maka ketersusunan adalah gerak, jika tidak ada gerak maka tidak ada pula 

ketersusunan. Massa adalah tersusun, jika tidak ada gerak maka tidak ada massa, maka 

massa dan gerak berjalan dengan beriringan. Maka adanya gerak itu ada pula waktu 

tersebut, karena gerak merupakan perubahan dan perubahan merupakan suatu 

penghitung periode bagi yang mengalami perubahan itu. Maka waktu ialah periode yang 

terhitungkan oleh gerak (Nurcholish Madjid, 1994: 87-94). 

Maka jelaslah bahwa tidak mungkin suatu massa tidak terhingga. Segala apapun 

yang terhingga dengan sendirinya adalah terhingga pula. Setiap apapun yang termuat 



768 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

dalam massa seperti kuantitas, atau tempat, waktu, gerak, serta keseluruhan apasaja 

yang terdapat di dalam massa adalah terhingga pula, karena massa terhingga. Jadi massa 

keseluruhan alam adalah terhingga, dan segaga apapun yang berada di dalamnya dan 

seterusnya adalah terhingga pula. Jadi alam ini secara potensial saja tidak terhingga, 

sebab potensi tidak lain hanyalah kemungkinan, sedangkan secara aktual tidak mungkin 

ada sesuatu yang tak terhingga. Kemudian al-Kindi memberikan penjelasan terhadap 

apa yang disebut kualitas dan kuantitas. Baginya kualitas adalah kapasitas untuk 

menjadi sama dan tidak sama; sedangkan kuantitas adalah kapasitas untuk menjadi 

sejajar dan tidak sejajar. Bagi al-Kindibahwa ruang, gerak, dan waktu merupakan 

kuantitas. 

Pertanyaan al-Kindi selanjutnya ialah apakah mungkin sesuatu menjadi sebab 

bagi wujud dirinya, ataukah itu tidak mungkin terjadi. al-Kindi menjawab bahwa itu 

tidaklah mungkin terjadi. Alasannya ialah, alam ini adalah baru dan ada permulaan 

waktunya, karena alam ini terbatas.  Oleh karena ada keterbatasan alam, maka mesti ada 

yang menyebabkan ini terjadi. Alam menempati keberadaan kita merupakan sesuatu 

yang baru dan ada permulaan waktunya, karena alam ini terbatas. Oleh karena 

keterbatasannya, maka mestilah ada yang menyebabkan alam ini terjadi, tidak mungkin 

ada benda yang ada dengan sendirinya, maka ia diciptakan dari ketiadaan. Argumentasi 

mengenai hukum sebab, alam itu bukan penyebab bagi dirinya sendiri, karena kalau 

alam itu menjadi sebab bagi dirinya sendiri maka tidak ada habis-habisnya dan sesuatu 

yang berakhir tidak mungkin terjadi. Oleh karena itu maka sebab mestilah adanya di 

luar yang disebabkan dan pastinya lebih mulia, lebih tinggi serta lebih dahulu adanya 

(Ahmad Hanafi, 1990: 77). 

Al-Kindi tidak sependapat dengan Aristoteles yang mengatakan bahwa alam itu 

qadim adanya. Dengan membagun konsep metafisik, Arsitoteles memberikan 

pembuktian tentang Penggerak Pertama, namun al-Kindi lebih mengedepankan doktrin 

al-Qur’an tentang penciptaan dari ketiadaan (ex nihilo). Arguman yang dimunculkan 

oleh al-Kindi merupakan sebuah argumen yang pregresif bagi Tuhan (Karen Amstrong, 

2012: 275). Tuhan merupakan sebab utama (First Cause) dimana adanya Ia tidak 

disebabkan oleh sebab yang lain. al-Kindi dengan tegas mengatakan bahwa sebenarnya 

Tuhan merupakan Pencipta bukan Penggerak Pertama sebagaimana pendapat 

Aristoteles. Karena jika Penggerak berarti telah ada sesuatu sebelumnya yang kemudian 

disatukan menjadi bentuk dari sesuatu unsur. Dalam hal ini al-Kindi kelihatan lebih 

dekat dengan filsafat Plotinus (A.Hanafi, 1983: 56-68) yang mengatakan bahwa Yang 

Maha Satu adalah asas dari segala yang ada. Bagi al-Kindi, Allah Swt. adalah Zat yang 

menciptakan, tetapi bukan diciptakan, Ia menciptakan sesuatu yang semula dari tiada. Ia 

adalah Zat yang Maha menyempurnakan namun bukan disempurnakan.  

 

Ibnu Rusyd 

 Kita akan memulai argumentasi Ibnu Rusyd tetang qadimnya alam Mengenai 

konsep gerak. Dalam pandangan Ibn Rusyd, alam semesta ini bergerak dengan gerak 

yang abadi, namun untuk keabadian tersebut gerak ini membutuhkan Penggerak 

Pertama yang bergerak bukan dengan benda dan bukan dengan sesuatu apapun yaitu 

Tuhan. Berbeda dengan Aristoteles, Ibnu Rusyd mengatakan bahwa gerak benda-benda 

langit itu dijadikan oleh Penggerak Pertama dari ketiadaan kemudian menjadi ada 

namun bukan dalam zaman, karena zaman tidak mungkin mendahului wujud perkara 

yang bergerak, selama zaman itu kita anggap sebagai ukuran geraknya. Jadi gerakan 



769 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

menghendaki adanya Penggerak pertama atau sesuatu sebab yang mengeluarkan dari 

tiada menjadi ada (Ahmad Hanafi, 1990: 172). 

 Terhadap teori kausalitas, Ibnu Rusyd memberikan pendapat bahwa terhadap 

sesuatu apapun, apakah itu kejadian baru, penciptaan, memerlukan form baru, dan pada 

setiap form mestilah ada obyeknya atau dengan kata lain bendanya yang ditempati. 

Dengan kata lain dari perkara baru yang ditimbulkan mestilah ada perkara baru pula 

yang harus dimunculkan. Berarti penciptaan atau perbuatan ini tercipta dengan adanya 

Zat-pembuat yang mengadakan semua substansi baru. Perbuatan ini ialah dengan cara 

menggerakkan benda atau dengan mengingat benda tersebut kepada-Nya. Untuk itu 

Ibnu Rusyd memberikan pengertian terhadap penciptaan yang sebabnya penciptaan 

tersebut tidaklah langsung dan bukan pula dari tiada kemudian ada, melainkan melalui 

apa yang disebutnya sebagai hule (bahan) lama, yang kemudian digerakkan dari sekdar 

wujud potensi (kemampuan) menjadi wujud yang nyata, maka terjadilah substansi yang 

berganti-ganti itu, baik bendanya itu sendiri maupun form-formnya.  

 Dalam pandangan Ibnu Rusyd substansi (wujud) yang lebih awal itulah yang 

memberikan wujud kepada substansi yang kemudian tanpa memerlukan kepada 

Pemberi form yang berada di luarnya. Dengan bahasa yang lebih sederhana bahwa 

setiap  wujud (perkara) menimbukan sejenisnya dengan tidak membutuhkan kepada 

Zat-pembuat yang terpisah daripadanya, sebab suatu benda yang berisikan Form pada 

sesuatu perkara, dengan melalui kekuatan-kekuatan positifnya bisa mengubah perkara 

tersebut kepada keadaan yang harus dimilikinya untuk menerima form yang baru, dan 

dapat mengadakan form pada benda yang telah berubah itu. Jadi terjadinya wujud-

wujud mengikuti adanya kemusnahan apa yang ada sebelumnya dengan hukum yang 

tetap dan yang tidak meleset. Ibnu Rusyd memberikan ketetapan bahwa tiap-tiap 

sesuatu mempunyai sebab yang mempengaruhi kepada apa yang datang sesudahnya dan 

terpengaruh oleh apa yang ada sebelumnya dan seterusnya hingga sampai kepada Sebab 

yang Pertama (Ahmad Hanafi, 1990: 174). 

 Menurut pendapat Ibn Rusyd, ada dua perkara yang azali yaitu Tuhan dan alam. 

Akan tetapi ini berlainan satu sama lain, azalinya Tuhan berbeda dengan azalinya alam, 

karena Tuhan merupakan wujud dari alam tersebut. Untuk memperkuat argumentasinya 

mengenai kekadiman alam, Ibn Rusyd menggunakan ayat-ayat al-Quran untuk 

mendukungnya. Seperti yang di kutip oleh Ahmad Hanafi dalam buku Faslul-Maqal 

yang ditulis oleh Ibnu Rusyd; 

 

“Karena menurut lahirnya Syara’, apabila diteliti maka akan tampak dari ayat-

ayat yang mengenai kabar tentang terjadinya alam bahwa form-nya baru benar-

benar, dan bahwa wujud dan zaman itu sendiri berlangsung terus dari kedua 

ujungnya, yakni tidak terputus, sebeb firman Allah: Tuhan adalah Zat yang 

membuat langit dan bumi dalam enam hari, dan arasy-Nya di atas air (QS 

Hud/11:7), menurut lahirnya menunjukkan adanya wujud sebelum wujud ini, 

yaitu ‘arasy dan air, dan adanya zaman yang menyertai gambaran wujud yang 

berupa bilangan benda-benda angkasa.” 

  

Disisi lain mengenai hari akhirat Allah berfirman; “Hari bumi diganti bukan 

dengan bumi, dan langit pula..”. (QS Ibrahim/14:48). Dari penggalan ayat ini 

menunjukan adanya wujud lain kemudian setelah wujud yang ada ini. Kemudia Ibnu 

Rusyd membuktikan adanya dukungan ayat lain; “Kemudian Ia menuju ke langit dan itu 

masih berupa asap..”. (QS Fussilat/41:11), “langit dan bumi keduanya dulu menyatu, 



770 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

kemudian Kami pisahkan antara keduanya...” (QS al-Ambiya’/ 21:30). Dari keterangan 

beberapa ayat tersebut, Ibnu Rusyd berpendapat bahwa penciptaan alam dari tiada 

kemudian ada itu masih perlua diragukan. Pasalnya adalah untuk menciptakan langit, 

Allah tidak lebih dari hanya sekedar menggerakkan secara tidak langsung terhadap 

kabut yang bercampur aduk. Dengan kata lain form langit yang ada saat ini adalah 

perpindahan dari yang semula bersifat potensi kemudian diaktualkan menjadi bentuk 

yang nyata. Selanjutnya adalah kejadian serta kehancuran alam ini disebabkan oleh 

gerak, perkara pergerakan tersebut adalah hule atau materi yang belum terbentuk yang 

kemudian menerima bermacam-macam form. Singkatnya ialah bahwa hule itu adalah 

sesuatu kemungkinan murni yang tidak menerima kemusnahan atau kejadian. 

Kelanjutan dari ini adalah bahwa gerak yang terus-menerus itu tidak berkesudahan 

dalam menjadikan apa yang bersifat potensi menjadi wujud yang nyata. 

 Dengan berbagai arguman di atas, Ibnu Rusyd mengakatakan alam itu kadim, 

namun disisi lain ia juga meencoba memberi pemahaman bahwa alam itu baru. Ini 

seperti argumen yang bertolak belakang satu dengan yang lain. Dalam Faslul-Maqal 

karya Ibnu Rusyd, Hanafi mengutipnya sebagai berikut: 

 

“Wujud yang pertama adalah wujud dari sesuatu yang lain karena sesuatu, 

yakni karena Zat-pembuat dan dari benda, sedangkan zaman pun 

mendahuluinya. Ini adalah kedaan benda-benda dimana kejadiannya bisa 

terlihat oleh indera, seperti terjadinya air, udara, bumi, hewan, tumbuhan, dan 

sebagainya. Wujud tersebut disepakati namanya oleh para filosof dan golongan 

Asy’ariyah sebagai wujud baru. Wujud yang berlawanan dengan itu ialah 

Wujud yang bukan dari sesuatu, tidak karena sesuatu, dan tidak didahului oleh 

zaman. Wujud inipun disepakati namnya oleh kedua golongan tersebut sebagai 

Wujud-qadim. Wujud serupa ini dapat diketahui dengan bukti-bukti pikiran, 

yaitu Allah Swt., yang memperbuat dan ciptakan segala sesuatu serta 

memeliharanya. Adapun wujud yang terletak diantara kedua wujud tersebut di 

atas, tetapi wujud karena sesuatu, yaitu Zat-pembuat, dan wujud tersebut 

adalah alam keseluruhannya. Semua golongan sepakat pendapatnya tentang 

adanya ketiga sifat (keadaan) tersebut bagi alam, yaitu bukan dari tiada, tidak 

didahului zaman dan terjadi karena Zat-pembuat. Ulama-ulama kalam 

mengakui bahwa zaman tidak mendahului alam, atau sebenarnya mengakui 

demikian, karena bagai mereka zaman adalah sesuatu yang menyertai gerakan 

dari benda. Wujud yang tengah-tengah tersebut kedudukannya sudah jelas 

karena ada kemiripannya dengan Wujud-qadim, dan ada kemirupan dengan 

wujud-baru. Bagi mereka yang menguatkan segi kemiripannya dengan wujud 

yang qadim, maka mereka menamakanya Wujud-qadim. Sebaliknya mereka 

yang lebih menguatkan segi kemiripannya dengan wujud-baru maka mereka 

menamakannya wujud baru. Sebenarnya alam semesta ini bukan wujud baru, 

bukan pula wujud-qadim yang sebenarnya, sedangkan wujud-qadim yang 

sebebnarnya mestilah musnah, sedangkan wujud-qadim yang sebenarnya tidak 

mempunyai (illat) sebab bagi wujudnya. Oleh karena itu ada sementara orang 

yang menamakan wujud ketiga, yaitu wujud alam semesta, sebagai wujud baru-

azali, karena zaman itu berkesudahan pada masa lampau. Mereka adalah Plato 

dan pengikut-pengikutnya”. 

  



771 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

Baginilah pendapat Ibnu Rusyd mengenai kekadiman dan kebaharuannya alam. 

Perlu digaris bawahai bahwa Ibnu Rusyd mengakui bahwa Tuhan yang membuat alam 

tersebut sehingga menjadi ada. Namun penciptaan tersebut bukan dari tiada melainkan 

dari yang telah ada sebelumnya, mungkin yang yang ia maksut materi tersebut adalah 

materi asal alam ini. Materi asal alam ini tidak didahului dengan waktu, melainkan 

adanya materi awal yang berubah menjadi ada dalam bentuk lain. Kemudian yang 

menjadi persoalan baginya adalah mendahuluinya zaman atas alam, ataukah zaman dan 

alam itu wujud bersama-sama. Ibnu Rusyd mengatakan bahwa alam ini qadim, karena 

berwujudnya alam atas kemauan Tuhan, sedangkan kemauan Tuhan tidakk bisa ditolak 

dengan tidak memiliki permulaan. Sedangkan zat-pembuat tersebut kadang-kadang 

bekerja dan terkadang tidak bekerja, maka oleh sebab itu haruslah ada penyebab Utama 

yang mesti menggerakkannya untuk menjadikan sesuatu menjadi ada. Jadi asusmsinya 

mungkin demikian, bahwa zat-pembuat itu adalah sesuatu yang memunculkan bentuk 

tertentu yang masih bersifat potensial. Namun atas gerakan yang dimunculkan oleh 

Penggerak Pertama maka zat-pembuat ini aktif sehingga memunculkan sesuatu wujud 

yang kemudian teraktualkan. Demiakian seterusnya hingga terbentuknya alam ini. 

 

Al-Farabi 

 Argumen al-Farabi mengenai penciptaan alam dan juga kekadiman alam 

bermuara pada konsep emansi. Segala sesuatu yang ada saat ini adalah apa yang telah 

keluar dari Tuhan, karena Tuhan mengetahui zat-Nya dan kemudian Ia menjadi dasar 

atas segala wujud yang ada. Dalam proses penciptaan alam ini, Tuhan hanya cukup 

mengetahu zat-Nya maka alam ini terwujud. Berbeda dengan Ibnu Rusy, al-Farabi 

berpendapat bahwa keluarnya alam dari Tuhan tanpa gerak, alat atau materi, karena 

pekerjaan emanasi adalah pekerjaan akal semata. Dalam filsafatnya ini al-Farabi 

sebagaimana halnya Plotinus menerangkan bahwa segala yang ada atau alam ini 

memancar dari Zat Tuhan melalui akal-akal yang berjumlah sepuluh. Antara alam 

materi dengan Zat Tuhan terdapat pengantara. Tuhan berpikir tentang diriNya, dan dari 

pemikiran ini memancarlah Akal Pertama. Akal Pertama berpikir tentang Tuhan, dan 

dari pemikiran ini memancarlah Akal Kedua. Akal Kedua berpikir tentang Tuhan, dan 

dari pemikiran ini memancarlah Akal Ketiga. Demikian seterusnya sampai memancar 

Akal Kesepuluh. Akal Pertama selanjutnya berpikir tentang dirinya, dan dari pemikiran 

ini timbullah langit pertama. Akal-akal lainnya juga berpikir tentang dirinya masing-

masing, dan dari pemikiran itu timbullah planet-planet yang menghuni alam ini. Dengan 

demikian Tuhan Yang Maha Esa tidak mempunyai hubungan langsung dengan alam 

materi yang mengandung arti banyak ini. Demikian penjelasan Al-Farabi mengenai 

bagaimana yang banyak bisa muncul dari Yang Satu (Tuhan) (H. A. Mustofa, 1997: 

160-162). 

 Dalam persoalan masalah qadimnya alam, al-Farabi mengikuti Aristoteles. 

Dalam pandangan Aristoteles bentuk merupakan hakikat sesuatu sehingga ia kekal dan 

tidak memiliki perubahan. Akan tetapi dalam panca indra yang terdapat perubahan dan 

perubahan tersebut menghendaki perubahan itu terjadi, dasar inilah yang mungkin 

disebut materi oleh Aristoteles. Baginya pula bentuk yang kekal namun materilah yang 

berubah-ubah. Bentuklah yang membuat materi berubah, materi tersebut berubah untuk 

menemukan bentuk tertentu. Dengan memperoleh bentuk tersebut, materi mempunyai 

pontesi dan kemudian dapat teraktualkan. Diantara bentuk dan materi terdapat 

hubungan gerak, sedangkan untuk mengaktualkanya mesti ada Penggerak Pertama. 

Keseluruhannya materi membutuhkan Penggerak Utama untuk menjadi sesuatu.Namun 



772 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

mengingat dia adalah seorang Muslim maka ia mencoba mempertemukan pendapat 

Aristoteles dengan ketentuan agama Islam mengenai Khalq (pencipta). Ia meyakini 

bahwa alam ini diciptakan Tuhan, namun dalam pandangan al-Farabi benda langit 

diciptakan oleh Tuhan dengan tidak mengikuti dengan waktu. Dengan kata lain bahwa 

alam tercipta di luar segala sesuatu yang tianda didahului oleh waktu (Oliver Leaman, 

1988: 45). Sebagai seorang muslim, ia mencoba mensucikan Tuhan dari materi dengan 

mengalihkan kepada teori akal.Dengan kata lain Tuhan cukup melukiskan untuk 

mengadakan sesuatu yang ingin di wujutkan-Nya.Jadi pemikiran Tuhan terhadap alam 

tidaklah langsung, melainkan cukup melalui Zat-Nya, kemudian kedudukan-Nya 

sebagai sebab adanya alam semesta beserta peristiwanya.  

 Terpengaruh oleh Aristoteles,al-Farabi mencoba menjelaskan bagaimana 

terbentuknya materi melalui proses emanasi Tuhan. Materi-materi utama atau yang al-

Farabi sebutkan dengan kata hyle dilahirkan oleh inteligesi kesepuluh. Hyle  ini terdiri 

atas empat unsur yaitu air, api, tahan, dan udara, dari intelegensi itu pula muncullah 

bentuk-bentuk yang berlainan yang menyatu dengan hyle tersebut guna membentuk 

sebuah wadah. Alam ini merupakan serangkaian bentuk materi yang berbeda-beda 

kemudian menyatu satu dengan lainnya. Pertumbuhan merupakan hasil persatuan 

bentuk dan materi, sedangkan kerusakan merupakan hasil pemisahan mereka. Semua 

intelegensi yang terpisah menghasilkan gerak yang bermanfaat bagi alam semesta 

(Syarif, 1992: 68). Semua materi-materi tersebut membutuhkan Penggerak Pertama 

untuk dijadikan bentuk tubuh langit pertama dan seterusnya. Sebagai proses apa yang 

disebut wujud potensial berkembang melalui bentuk menjadi wujud aktual, secara tidak 

langsung adalah yang menggabungkan materi dan bentuk baru. Teori emansi Ibnu 

Rusyd, yaitu akal pertama sampai akal kesepuluh yang biasa disebut dengan ‘aql al 

fa’al meruapakan aktifitas pengaktualan di dunia sebagai penghasil materi dan pemberi 

bentuk setiap materi serta jiwa bagi setiap benda ketika benda tersebut siap 

menerimnya. ‘Aql al fa’al  juga merupakan sumber keberadaan jiwa manusia. dengan 

kata lain, al-Farabi mengatakan bahwa alam diciptakan Tuhan bukan dari ketiadaan 

pada saat masa yang telah berlalu melainkan dari sesuatu yang telah ada. Dengan 

konsekuensi ini dapat membawa kita berkesimpulan bahwa alam ini qadim, yakni tidak 

bermula dalam waktu, bersifat kekal dan tidak hancur (Majid Fakhry, 1987: 183). 

 

Kesimpulan  

 Sesuai dengan paham yang ada dalam Islam, Tuhan bagi al-Kindi adalah sebagai 

pencipta bukan sebagai penggerak. Alam ini memiliki permulaan bukan dari zaman 

yang telah berlalu, maka oleh sebab itu alam ini terbatas dan tidaklah azali sebagaimana 

azalinya Tuhan. Namun Ibnu Rusyd memiliki pandangan lain bahwa alam ini kekal 

karena materinya telah ada sebelumnya, namun materi tersebut membutuhkan 

Penggerak Pertama untuk pengaktualannya. Wujudnya alam ini atas kemauan Tuhan, 

jadi ia akan kekal bersama Tuhan. Mungkin yang dimaksut oleh Ibnu Rusyd apa yang 

kekal bersama Tuhan adalah materi asal mula alam ini yang tidak didahului oleh waktu. 

Kalau kita lihat Ibnu Rusyd berdasarkan pemikirannya ia tergolong ke dalam 

rasionalisme, namun disisi lain ia mengakui adanya realitas yang tidak dapat 

dirasionalkan yang hanya mungkin bisa dipahami oleh kerangka agaman dan iman. 

Dengan bahasa yang lebih sederhana, Ibnu Rusyd merupakan failasuf yang sangat 

rasional namun disisi lain sangat agamis. Selaras dengan Ibnu Rusyd, al-Farabi juga 

mengatakan alam ini kekal karena penciptaannya tidak didahului oleh waktu. Sekilas ini 

sama dengan pendapat Ibnu Rusyd, namun al-Farabi mengatakan bahwa materi itu 



773 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

muncul dari proses emanasi. Teori emansi yang merupakan akal pertama sampai akal 

kesepuluh disebut oleh al-Farabi sebagai ‘aql al fa’alyang meruapakan aktifitas 

pengaktualan di dunia sebagai penghasil materi dan pemberi bentuk setiap materi serta 

jiwa bagi setiap benda ketika benda tersebut siap menerimnya. Dengan kata lain 

sebelum proses-proses emanasi ini teraktualkan, telah ada unsur materi potensial yang 

apabila ia telah siap maka ia akan teraktualkan menjadi sesuatu. Demikian pendapat 

beberapa failasuf  Muslim mengenai qadim dan baharunya alam. 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Amstrong,Karen Sejarah Tuhan Kisah 4000 Tahun Pencarian Tuhan dalam Agama-

Agama Manusia, Bandung: Mizan, 2012. 

Fakhry, Majid, A History of Islamic Philosophy, Ter. Mulyadhi Kartanegara, Sejarah 

Filsafat Islam, Jakarta: Pustaka Jaya, 1987. 

Hanafi, Ahmad, Pengatar Filsafat Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1990. 

Hanafi,Ahmad, Filsafat Skolastik, Jakarta: Pustaka Alhusna, 1983.  

Kartanegara, Mulyadhi, Sejarah Filsafat Islam, Jakarta: Pustaka Jaya, 1987. 

Madjid, Nurcholish, Khazanah Intelektual Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1994. 

Mustofa,H. A. Filsafat Islam, Bandung: Pustaka Setia, 1997 

Leaman, Oliver, Everroes and His Philosophy, New York: Clarendon Press Oxford, 

1988. 

Syarif M. M., Para Filosof Muslim, Bandung: Mizan, 1992. 

 

 

 

 


