766

Volume 7 No. 1, Juni 2020

P-1SSN: 2406-808X // E-ISSN: 2550-0686
https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar
https://doi.org/10.32505/ikhtibar.v7i1.614

ARGUMENTASI FILISOFIS AL-KINDI, IBN RUSYD, DAN AL-FARABI
TENTANG KEKEKALAN ALAM

Mulyadi
Institut Agama Islam Negeri Langsa
yadimulia85@yahoo.co.id

Abstrak

Artikel ini ingin membahas tentang pedebatan empat filsuf Islam terkemuka
mengenai gadimnya alam yang sampai hari ini masih terus menjadi topik yang
terus menjadi perbincangan hangat oleh kalangan pengkaji filsafat dan para
teolog. Dalam filsafat Islam hal ini tidaklah merupakan hal yang aneh untuk
diperbincangkan. Para failasuf seperti al-Kindi, Ibn Rusyd, al-Farabi, dan al-
Ghazali memiliki argumentasi tersendiri terhadap permasalahan gadim dan
barunya alam. Seperti Ibnu Rusyd misalnya, dengan berbagai argimentasi yang
terpengaruh oleh Aristoteles mengakatan bahwa alam ini gadim. Hal ini
mendapat sanggahan keras dari al-Gazali yang ia tuangkan dalam bukunya
Thahafuz al-Falasifah. Namun seperti yang kita ketahui bahwa al-Ghazali
mengungkapkan kerancuan para failasuf ketika ia telah menjadi seorang sufi.
Demikian pula dengan al-Kindi dan al-Farabi, mereka tetap bertahan dengan
pendapatnya yang begitu kontroversial. Menganai hal gadim dan baharunya
alam kita akan sedikit melihat beberapa argumen dari al-Kindi, Ibnu Rusyd,
dan al-Farabi.

Kata Kunci: al-Kindi, Ibn Rusyd, al-Farabi, Filsafat, Qadim, Alam

ABSTRACT

This article would like to discuss the debates of the four prominent Islamic
philosophers regarding the eternity of nature, which to this day continues to be
a topic that continues to be a subject of intense discussion by philosophers and
theologians. In Islamic philosophy this is not a strange thing to be discussed.
The philosophers such as al-Kindi, Ibn Rusyd, al-Farabi, and al-Ghazali have
their own arguments for the problem of gadim and the new nature. Like lbn
Rusyd for example, with a variety of argumentation that was influenced by
Aristotle said that nature is gadim. This was strongly objected by al-Gazali
which he poured in his book Thahafuz al-Falasifah. But as we know that al-
Ghazali expressed the confusion of the philosophers when he had become a
Sufi. Likewise with al-Kindi and al-Farabi, they persisted with their
controversial opinions. In terms of gadim and the danger of nature we will see a
few arguments from al-Kindi, Ibn Rushd, and al-Farabi.

Keywords: al-Kindi, Ibn Rusyd, al-Farabi, Philosophy, Eternity, Nature

Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



767

Pendahuluan

Perdebatan mengenai kekekalan alam dan proses kemaujudannya selalu menjadi
perbincangan hangat dikalangan para filsuf dari masa ke masa. Tidak hanya dikalangan
para failasuf maupun dikalangan para pengkaji filsafat, pengetahun mengenai alam
masih menjadi misteri mengenai kelanjutan pasca kehancurannya. Failasuf Muslim
memiliki interpretasi sendiri dalam menjelaskan bagaimana pengetahuan tentang kadim
dan barunya alam dengan menggunakan akal dan ada pula yang menyatukan antara
Firman Allah Swt, dengan pengetahuan akal. Pendapat-pendapat tersebut bukan sekedar
sebuah persepsi cacat semata, melainkan diperoleh atas dasar kontemplasi imajinasi dan
kontemplasi intelektual. Kehancuran alam kelak bukan semata menamatkan alam ini
yang merupakan bagian dari diri manusia, melainkan babak baru untuk kehidupan
selanjutnya dalam memulai perjalan kehidupan setelah kematian. Kefanaan alam ini
hanyalah bentuk lain dari salah satu janji Allah Swt, kepada manusia dalam firman-Nya.
Alam ini berasar dari tiada kemudian menjadi ada bagaimana proses kemaujudannya
menurut akal dan interpretasi kewahyuan. Demikian pula dengan beberapa pandangan
yang akan dilihat yaitu bahwa alam ini akan hancur akan tetapi materinya akan kekal,
sebab materi maujud bersamaan dengan adanya Allah Swit.

Al-Kindi

Al-Kindi berpendapat bahwa di dalam benda yang memiliki fisik memiliki unsur
materi dan membutuhkan ruang dan waktu untuk bergerak. Materi, bentuk, ruang,
waktu, merupakan unsur yang mesti ada disetiap fisik. Wujud, yang begitu erat
kaitannya dengan fisik, ruang dan waktu, adalah terbatas, karena kombinasi itu takkan
ada, kecuali dalam keterbatasan. Dalam pandangan al-Kindi, waktu bukanlah gerak,
melainkan hanyalah sebagai bilangan pengukur gerak, sebab menurutnya waktu tidak
lain hanyalah yang terdahulu dan yang akan datang (dahulu dan yang kemudian). Waktu
tidaklah dapat kita sebutkan sebagai bilangan yang tunggal melainkan bilangan yang
berkesinambungan, oleh sebab itu waktu dapat ditentukan yang berproses dari dahulu
hingga nanti. Dengan sintem seperti ini maka waktu merupakan jumlah yang dahulu dan
yang berikut dan waktu adalah berkesinambungan (M. M. Syarif, 1992: 24). Sedangkan
gerak tidak lain hanyalah gerak massa, maka jika massa itu ada maka gerak akan ada
pula dan sebaliknya. Sedangkan perubahan mengenai esensi massa merupakan suatu
pengadaan atau peniadaan. Setiap perubahan merupakan penghitungan periode terhadap
suatu massa yang mengalami perubahan tersebut. Maka setiap bentuk perubahan itulah
yang sebenarnya disebut dengan waktu. Perubahan itu sendiri ialah ketersusunan dan
keterhimpunan, karena perubahan ini membentuk suatu pengaturan dari berbagai
sesuatu serta menggabungkannya. Massa sebenarnya esensi yang berdimensi tiga yaitu
panjang, lebar, dan tinggi, dan terdiri dari materi dan bentuk. Sedangkan ketersusunan
sebarnya lazim Kkita dengar yaitu sesuatu perubahan dari sesuatu yang semula tidak
tersusun, maka ketersusunan adalah gerak, jika tidak ada gerak maka tidak ada pula
ketersusunan. Massa adalah tersusun, jika tidak ada gerak maka tidak ada massa, maka
massa dan gerak berjalan dengan beriringan. Maka adanya gerak itu ada pula waktu
tersebut, karena gerak merupakan perubahan dan perubahan merupakan suatu
penghitung periode bagi yang mengalami perubahan itu. Maka waktu ialah periode yang
terhitungkan oleh gerak (Nurcholish Madjid, 1994: 87-94).

Maka jelaslah bahwa tidak mungkin suatu massa tidak terhingga. Segala apapun
yang terhingga dengan sendirinya adalah terhingga pula. Setiap apapun yang termuat

Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



768

dalam massa seperti kuantitas, atau tempat, waktu, gerak, serta keseluruhan apasaja
yang terdapat di dalam massa adalah terhingga pula, karena massa terhingga. Jadi massa
keseluruhan alam adalah terhingga, dan segaga apapun yang berada di dalamnya dan
seterusnya adalah terhingga pula. Jadi alam ini secara potensial saja tidak terhingga,
sebab potensi tidak lain hanyalah kemungkinan, sedangkan secara aktual tidak mungkin
ada sesuatu yang tak terhingga. Kemudian al-Kindi memberikan penjelasan terhadap
apa yang disebut kualitas dan kuantitas. Baginya kualitas adalah kapasitas untuk
menjadi sama dan tidak sama; sedangkan kuantitas adalah kapasitas untuk menjadi
sejajar dan tidak sejajar. Bagi al-Kindibahwa ruang, gerak, dan waktu merupakan
kuantitas.

Pertanyaan al-Kindi selanjutnya ialah apakah mungkin sesuatu menjadi sebab
bagi wujud dirinya, ataukah itu tidak mungkin terjadi. al-Kindi menjawab bahwa itu
tidaklah mungkin terjadi. Alasannya ialah, alam ini adalah baru dan ada permulaan
waktunya, karena alam ini terbatas. Oleh karena ada keterbatasan alam, maka mesti ada
yang menyebabkan ini terjadi. Alam menempati keberadaan kita merupakan sesuatu
yang baru dan ada permulaan waktunya, karena alam ini terbatas. Oleh karena
keterbatasannya, maka mestilah ada yang menyebabkan alam ini terjadi, tidak mungkin
ada benda yang ada dengan sendirinya, maka ia diciptakan dari ketiadaan. Argumentasi
mengenai hukum sebab, alam itu bukan penyebab bagi dirinya sendiri, karena kalau
alam itu menjadi sebab bagi dirinya sendiri maka tidak ada habis-habisnya dan sesuatu
yang berakhir tidak mungkin terjadi. Oleh karena itu maka sebab mestilah adanya di
luar yang disebabkan dan pastinya lebih mulia, lebih tinggi serta lebih dahulu adanya
(Ahmad Hanafi, 1990: 77).

Al-Kindi tidak sependapat dengan Aristoteles yang mengatakan bahwa alam itu
gadim adanya. Dengan membagun konsep metafisik, Arsitoteles memberikan
pembuktian tentang Penggerak Pertama, namun al-Kindi lebih mengedepankan doktrin
al-Qur’an tentang penciptaan dari ketiadaan (ex nihilo). Arguman yang dimunculkan
oleh al-Kindi merupakan sebuah argumen yang pregresif bagi Tuhan (Karen Amstrong,
2012: 275). Tuhan merupakan sebab utama (First Cause) dimana adanya la tidak
disebabkan oleh sebab yang lain. al-Kindi dengan tegas mengatakan bahwa sebenarnya
Tuhan merupakan Pencipta bukan Penggerak Pertama sebagaimana pendapat
Aristoteles. Karena jika Penggerak berarti telah ada sesuatu sebelumnya yang kemudian
disatukan menjadi bentuk dari sesuatu unsur. Dalam hal ini al-Kindi kelihatan lebih
dekat dengan filsafat Plotinus (A.Hanafi, 1983: 56-68) yang mengatakan bahwa Yang
Maha Satu adalah asas dari segala yang ada. Bagi al-Kindi, Allah Swt. adalah Zat yang
menciptakan, tetapi bukan diciptakan, la menciptakan sesuatu yang semula dari tiada. la
adalah Zat yang Maha menyempurnakan namun bukan disempurnakan.

Ibnu Rusyd

Kita akan memulai argumentasi Ibnu Rusyd tetang gadimnya alam Mengenai
konsep gerak. Dalam pandangan Ibn Rusyd, alam semesta ini bergerak dengan gerak
yang abadi, namun untuk keabadian tersebut gerak ini membutuhkan Penggerak
Pertama yang bergerak bukan dengan benda dan bukan dengan sesuatu apapun yaitu
Tuhan. Berbeda dengan Aristoteles, Ibnu Rusyd mengatakan bahwa gerak benda-benda
langit itu dijadikan oleh Penggerak Pertama dari ketiadaan kemudian menjadi ada
namun bukan dalam zaman, karena zaman tidak mungkin mendahului wujud perkara
yang bergerak, selama zaman itu kita anggap sebagai ukuran geraknya. Jadi gerakan

Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



769

menghendaki adanya Penggerak pertama atau sesuatu sebab yang mengeluarkan dari
tiada menjadi ada (Ahmad Hanafi, 1990: 172).

Terhadap teori kausalitas, Ibnu Rusyd memberikan pendapat bahwa terhadap
sesuatu apapun, apakah itu kejadian baru, penciptaan, memerlukan form baru, dan pada
setiap form mestilah ada obyeknya atau dengan kata lain bendanya yang ditempati.
Dengan kata lain dari perkara baru yang ditimbulkan mestilah ada perkara baru pula
yang harus dimunculkan. Berarti penciptaan atau perbuatan ini tercipta dengan adanya
Zat-pembuat yang mengadakan semua substansi baru. Perbuatan ini ialah dengan cara
menggerakkan benda atau dengan mengingat benda tersebut kepada-Nya. Untuk itu
Ibnu Rusyd memberikan pengertian terhadap penciptaan yang sebabnya penciptaan
tersebut tidaklah langsung dan bukan pula dari tiada kemudian ada, melainkan melalui
apa yang disebutnya sebagai hule (bahan) lama, yang kemudian digerakkan dari sekdar
wujud potensi (kemampuan) menjadi wujud yang nyata, maka terjadilah substansi yang
berganti-ganti itu, baik bendanya itu sendiri maupun form-formnya.

Dalam pandangan Ibnu Rusyd substansi (wujud) yang lebih awal itulah yang
memberikan wujud kepada substansi yang kemudian tanpa memerlukan kepada
Pemberi form yang berada di luarnya. Dengan bahasa yang lebih sederhana bahwa
setiap wujud (perkara) menimbukan sejenisnya dengan tidak membutuhkan kepada
Zat-pembuat yang terpisah daripadanya, sebab suatu benda yang berisikan Form pada
sesuatu perkara, dengan melalui kekuatan-kekuatan positifnya bisa mengubah perkara
tersebut kepada keadaan yang harus dimilikinya untuk menerima form yang baru, dan
dapat mengadakan form pada benda yang telah berubah itu. Jadi terjadinya wujud-
wujud mengikuti adanya kemusnahan apa yang ada sebelumnya dengan hukum yang
tetap dan yang tidak meleset. Ibnu Rusyd memberikan ketetapan bahwa tiap-tiap
sesuatu mempunyai sebab yang mempengaruhi kepada apa yang datang sesudahnya dan
terpengaruh oleh apa yang ada sebelumnya dan seterusnya hingga sampai kepada Sebab
yang Pertama (Ahmad Hanafi, 1990: 174).

Menurut pendapat Ibn Rusyd, ada dua perkara yang azali yaitu Tuhan dan alam.
Akan tetapi ini berlainan satu sama lain, azalinya Tuhan berbeda dengan azalinya alam,
karena Tuhan merupakan wujud dari alam tersebut. Untuk memperkuat argumentasinya
mengenai kekadiman alam, Ibn Rusyd menggunakan ayat-ayat al-Quran untuk
mendukungnya. Seperti yang di kutip oleh Ahmad Hanafi dalam buku Faslul-Magal
yang ditulis oleh Ibnu Rusyd,

“Karena menurut lahirnya Syara’, apabila diteliti maka akan tampak dari ayat-
ayat yang mengenai kabar tentang terjadinya alam bahwa form-nya baru benar-
benar, dan bahwa wujud dan zaman itu sendiri berlangsung terus dari kedua
ujungnya, yakni tidak terputus, sebeb firman Allah: Tuhan adalah Zat yang
membuat langit dan bumi dalam enam hari, dan arasy-Nya di atas air (QS
Hud/11:7), menurut lahirnya menunjukkan adanya wujud sebelum wujud ini,
yaitu ‘arasy dan air, dan adanya zaman yang menyertai gambaran wujud yang
berupa bilangan benda-benda angkasa.”

Disisi lain mengenai hari akhirat Allah berfirman; “Hari bumi diganti bukan
dengan bumi, dan langit pula..”. (QS Ibrahim/14:48). Dari penggalan ayat ini
menunjukan adanya wujud lain kemudian setelah wujud yang ada ini. Kemudia lbnu
Rusyd membuktikan adanya dukungan ayat lain; “Kemudian la menuju ke langit dan itu
masih berupa asap..”. (QS Fussilat/41:11), “langit dan bumi keduanya dulu menyatu,

Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



770

kemudian Kami pisahkan antara keduanya...” (QS al-Ambiya’/ 21:30). Dari keterangan
beberapa ayat tersebut, Ibnu Rusyd berpendapat bahwa penciptaan alam dari tiada
kemudian ada itu masih perlua diragukan. Pasalnya adalah untuk menciptakan langit,
Allah tidak lebih dari hanya sekedar menggerakkan secara tidak langsung terhadap
kabut yang bercampur aduk. Dengan kata lain form langit yang ada saat ini adalah
perpindahan dari yang semula bersifat potensi kemudian diaktualkan menjadi bentuk
yang nyata. Selanjutnya adalah kejadian serta kehancuran alam ini disebabkan oleh
gerak, perkara pergerakan tersebut adalah hule atau materi yang belum terbentuk yang
kemudian menerima bermacam-macam form. Singkatnya ialah bahwa hule itu adalah
sesuatu kemungkinan murni yang tidak menerima kemusnahan atau kejadian.
Kelanjutan dari ini adalah bahwa gerak yang terus-menerus itu tidak berkesudahan
dalam menjadikan apa yang bersifat potensi menjadi wujud yang nyata.

Dengan berbagai arguman di atas, Ibnu Rusyd mengakatakan alam itu kadim,
namun disisi lain ia juga meencoba memberi pemahaman bahwa alam itu baru. Ini
seperti argumen yang bertolak belakang satu dengan yang lain. Dalam Faslul-Maqal
karya Ibnu Rusyd, Hanafi mengutipnya sebagai berikut:

“Wujud yang pertama adalah wujud dari sesuatu yang lain karena sesuatu,
yakni karena Zat-pembuat dan dari benda, sedangkan zaman pun
mendahuluinya. Ini adalah kedaan benda-benda dimana kejadiannya bisa
terlihat oleh indera, seperti terjadinya air, udara, bumi, hewan, tumbuhan, dan
sebagainya. Wujud tersebut disepakati namanya oleh para filosof dan golongan
Asy’ariyah sebagai wujud baru. Wujud yang berlawanan dengan itu ialah
Wujud yang bukan dari sesuatu, tidak karena sesuatu, dan tidak didahului oleh
zaman. Wujud inipun disepakati namnya oleh kedua golongan tersebut sebagai
Wujud-gadim. Wujud serupa ini dapat diketahui dengan bukti-bukti pikiran,
yaitu Allah Swt., yang memperbuat dan ciptakan segala sesuatu serta
memeliharanya. Adapun wujud yang terletak diantara kedua wujud tersebut di
atas, tetapi wujud karena sesuatu, yaitu Zat-pembuat, dan wujud tersebut
adalah alam keseluruhannya. Semua golongan sepakat pendapatnya tentang
adanya ketiga sifat (keadaan) tersebut bagi alam, yaitu bukan dari tiada, tidak
didahului zaman dan terjadi karena Zat-pembuat. Ulama-ulama kalam
mengakui bahwa zaman tidak mendahului alam, atau sebenarnya mengakui
demikian, karena bagai mereka zaman adalah sesuatu yang menyertai gerakan
dari benda. Wujud yang tengah-tengah tersebut kedudukannya sudah jelas
karena ada kemiripannya dengan Wujud-gadim, dan ada kemirupan dengan
wujud-baru. Bagi mereka yang menguatkan segi kemiripannya dengan wujud
yang gadim, maka mereka menamakanya Wujud-gadim. Sebaliknya mereka
yang lebih menguatkan segi kemiripannya dengan wujud-baru maka mereka
menamakannya wujud baru. Sebenarnya alam semesta ini bukan wujud baru,
bukan pula wujud-gadim yang sebenarnya, sedangkan wujud-gadim yang
sebebnarnya mestilah musnah, sedangkan wujud-gadim yang sebenarnya tidak
mempunyai (illat) sebab bagi wujudnya. Oleh karena itu ada sementara orang
yang menamakan wujud ketiga, yaitu wujud alam semesta, sebagai wujud baru-
azali, karena zaman itu berkesudahan pada masa lampau. Mereka adalah Plato
dan pengikut-pengikutnya”.

Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



771

Baginilah pendapat Ibnu Rusyd mengenai kekadiman dan kebaharuannya alam.
Perlu digaris bawahai bahwa Ibnu Rusyd mengakui bahwa Tuhan yang membuat alam
tersebut sehingga menjadi ada. Namun penciptaan tersebut bukan dari tiada melainkan
dari yang telah ada sebelumnya, mungkin yang yang ia maksut materi tersebut adalah
materi asal alam ini. Materi asal alam ini tidak didahului dengan waktu, melainkan
adanya materi awal yang berubah menjadi ada dalam bentuk lain. Kemudian yang
menjadi persoalan baginya adalah mendahuluinya zaman atas alam, ataukah zaman dan
alam itu wujud bersama-sama. Ibnu Rusyd mengatakan bahwa alam ini gadim, karena
berwujudnya alam atas kemauan Tuhan, sedangkan kemauan Tuhan tidakk bisa ditolak
dengan tidak memiliki permulaan. Sedangkan zat-pembuat tersebut kadang-kadang
bekerja dan terkadang tidak bekerja, maka oleh sebab itu haruslah ada penyebab Utama
yang mesti menggerakkannya untuk menjadikan sesuatu menjadi ada. Jadi asusmsinya
mungkin demikian, bahwa zat-pembuat itu adalah sesuatu yang memunculkan bentuk
tertentu yang masih bersifat potensial. Namun atas gerakan yang dimunculkan oleh
Penggerak Pertama maka zat-pembuat ini aktif sehingga memunculkan sesuatu wujud
yang kemudian teraktualkan. Demiakian seterusnya hingga terbentuknya alam ini.

Al-Farabi

Argumen al-Farabi mengenai penciptaan alam dan juga kekadiman alam
bermuara pada konsep emansi. Segala sesuatu yang ada saat ini adalah apa yang telah
keluar dari Tuhan, karena Tuhan mengetahui zat-Nya dan kemudian la menjadi dasar
atas segala wujud yang ada. Dalam proses penciptaan alam ini, Tuhan hanya cukup
mengetahu zat-Nya maka alam ini terwujud. Berbeda dengan Ibnu Rusy, al-Farabi
berpendapat bahwa keluarnya alam dari Tuhan tanpa gerak, alat atau materi, karena
pekerjaan emanasi adalah pekerjaan akal semata. Dalam filsafatnya ini al-Farabi
sebagaimana halnya Plotinus menerangkan bahwa segala yang ada atau alam ini
memancar dari Zat Tuhan melalui akal-akal yang berjumlah sepuluh. Antara alam
materi dengan Zat Tuhan terdapat pengantara. Tuhan berpikir tentang diriNya, dan dari
pemikiran ini memancarlah Akal Pertama. Akal Pertama berpikir tentang Tuhan, dan
dari pemikiran ini memancarlah Akal Kedua. Akal Kedua berpikir tentang Tuhan, dan
dari pemikiran ini memancarlah Akal Ketiga. Demikian seterusnya sampai memancar
Akal Kesepuluh. Akal Pertama selanjutnya berpikir tentang dirinya, dan dari pemikiran
ini timbullah langit pertama. Akal-akal lainnya juga berpikir tentang dirinya masing-
masing, dan dari pemikiran itu timbullah planet-planet yang menghuni alam ini. Dengan
demikian Tuhan Yang Maha Esa tidak mempunyai hubungan langsung dengan alam
materi yang mengandung arti banyak ini. Demikian penjelasan Al-Farabi mengenai
bagaimana yang banyak bisa muncul dari Yang Satu (Tuhan) (H. A. Mustofa, 1997:
160-162).

Dalam persoalan masalah gadimnya alam, al-Farabi mengikuti Aristoteles.
Dalam pandangan Aristoteles bentuk merupakan hakikat sesuatu sehingga ia kekal dan
tidak memiliki perubahan. Akan tetapi dalam panca indra yang terdapat perubahan dan
perubahan tersebut menghendaki perubahan itu terjadi, dasar inilah yang mungkin
disebut materi oleh Aristoteles. Baginya pula bentuk yang kekal namun materilah yang
berubah-ubah. Bentuklah yang membuat materi berubah, materi tersebut berubah untuk
menemukan bentuk tertentu. Dengan memperoleh bentuk tersebut, materi mempunyai
pontesi dan kemudian dapat teraktualkan. Diantara bentuk dan materi terdapat
hubungan gerak, sedangkan untuk mengaktualkanya mesti ada Penggerak Pertama.
Keseluruhannya materi membutuhkan Penggerak Utama untuk menjadi sesuatu.Namun

Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



772

mengingat dia adalah seorang Muslim maka ia mencoba mempertemukan pendapat
Aristoteles dengan ketentuan agama Islam mengenai Khalg (pencipta). la meyakini
bahwa alam ini diciptakan Tuhan, namun dalam pandangan al-Farabi benda langit
diciptakan oleh Tuhan dengan tidak mengikuti dengan waktu. Dengan kata lain bahwa
alam tercipta di luar segala sesuatu yang tianda didahului oleh waktu (Oliver Leaman,
1988: 45). Sebagai seorang muslim, ia mencoba mensucikan Tuhan dari materi dengan
mengalihkan kepada teori akal.Dengan kata lain Tuhan cukup melukiskan untuk
mengadakan sesuatu yang ingin di wujutkan-Nya.Jadi pemikiran Tuhan terhadap alam
tidaklah langsung, melainkan cukup melalui Zat-Nya, kemudian kedudukan-Nya
sebagai sebab adanya alam semesta beserta peristiwanya.

Terpengaruh oleh Aristoteles,al-Farabi mencoba menjelaskan bagaimana
terbentuknya materi melalui proses emanasi Tuhan. Materi-materi utama atau yang al-
Farabi sebutkan dengan kata hyle dilahirkan oleh inteligesi kesepuluh. Hyle ini terdiri
atas empat unsur yaitu air, api, tahan, dan udara, dari intelegensi itu pula muncullah
bentuk-bentuk yang berlainan yang menyatu dengan hyle tersebut guna membentuk
sebuah wadah. Alam ini merupakan serangkaian bentuk materi yang berbeda-beda
kemudian menyatu satu dengan lainnya. Pertumbuhan merupakan hasil persatuan
bentuk dan materi, sedangkan kerusakan merupakan hasil pemisahan mereka. Semua
intelegensi yang terpisah menghasilkan gerak yang bermanfaat bagi alam semesta
(Syarif, 1992: 68). Semua materi-materi tersebut membutuhkan Penggerak Pertama
untuk dijadikan bentuk tubuh langit pertama dan seterusnya. Sebagai proses apa yang
disebut wujud potensial berkembang melalui bentuk menjadi wujud aktual, secara tidak
langsung adalah yang menggabungkan materi dan bentuk baru. Teori emansi Ibnu
Rusyd, yaitu akal pertama sampai akal kesepuluh yang biasa disebut dengan ‘aq/ al
fa’al meruapakan aktifitas pengaktualan di dunia sebagai penghasil materi dan pemberi
bentuk setiap materi serta jiwa bagi setiap benda ketika benda tersebut siap
menerimnya. ‘Aq/ al fa’al juga merupakan sumber keberadaan jiwa manusia. dengan
kata lain, al-Farabi mengatakan bahwa alam diciptakan Tuhan bukan dari ketiadaan
pada saat masa yang telah berlalu melainkan dari sesuatu yang telah ada. Dengan
konsekuensi ini dapat membawa kita berkesimpulan bahwa alam ini gadim, yakni tidak
bermula dalam waktu, bersifat kekal dan tidak hancur (Majid Fakhry, 1987: 183).

Kesimpulan

Sesuai dengan paham yang ada dalam Islam, Tuhan bagi al-Kindi adalah sebagai
pencipta bukan sebagai penggerak. Alam ini memiliki permulaan bukan dari zaman
yang telah berlalu, maka oleh sebab itu alam ini terbatas dan tidaklah azali sebagaimana
azalinya Tuhan. Namun Ibnu Rusyd memiliki pandangan lain bahwa alam ini kekal
karena materinya telah ada sebelumnya, namun materi tersebut membutuhkan
Penggerak Pertama untuk pengaktualannya. Wujudnya alam ini atas kemauan Tuhan,
jadi ia akan kekal bersama Tuhan. Mungkin yang dimaksut oleh lbnu Rusyd apa yang
kekal bersama Tuhan adalah materi asal mula alam ini yang tidak didahului oleh waktu.
Kalau kita lihat Ibnu Rusyd berdasarkan pemikirannya ia tergolong ke dalam
rasionalisme, namun disisi lain ia mengakui adanya realitas yang tidak dapat
dirasionalkan yang hanya mungkin bisa dipahami oleh kerangka agaman dan iman.
Dengan bahasa yang lebih sederhana, Ibnu Rusyd merupakan failasuf yang sangat
rasional namun disisi lain sangat agamis. Selaras dengan lbnu Rusyd, al-Farabi juga
mengatakan alam ini kekal karena penciptaannya tidak didahului oleh waktu. Sekilas ini
sama dengan pendapat Ibnu Rusyd, namun al-Farabi mengatakan bahwa materi itu

Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



773

muncul dari proses emanasi. Teori emansi yang merupakan akal pertama sampai akal
kesepuluh disebut oleh al-Farabi sebagai ‘agl/ al fa’alyang meruapakan aktifitas
pengaktualan di dunia sebagai penghasil materi dan pemberi bentuk setiap materi serta
jiwa bagi setiap benda ketika benda tersebut siap menerimnya. Dengan kata lain
sebelum proses-proses emanasi ini teraktualkan, telah ada unsur materi potensial yang
apabila ia telah siap maka ia akan teraktualkan menjadi sesuatu. Demikian pendapat
beberapa failasuf Muslim mengenai gadim dan baharunya alam.

DAFTAR PUSTAKA

Amstrong,Karen Sejarah Tuhan Kisah 4000 Tahun Pencarian Tuhan dalam Agama-
Agama Manusia, Bandung: Mizan, 2012.

Fakhry, Majid, A History of Islamic Philosophy, Ter. Mulyadhi Kartanegara, Sejarah
Filsafat Islam, Jakarta: Pustaka Jaya, 1987.

Hanafi, Ahmad, Pengatar Filsafat Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1990.

Hanafi,Ahmad, Filsafat Skolastik, Jakarta: Pustaka Alhusna, 1983.

Kartanegara, Mulyadhi, Sejarah Filsafat Islam, Jakarta: Pustaka Jaya, 1987.

Madjid, Nurcholish, Khazanah Intelektual Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1994.

Mustofa,H. A. Filsafat Islam, Bandung: Pustaka Setia, 1997

Leaman, Oliver, Everroes and His Philosophy, New York: Clarendon Press Oxford,
1988.

Syarif M. M., Para Filosof Muslim, Bandung: Mizan, 1992,

Al-lkhtibar: Jurnal llmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



