723

Volume 7 No. 1, Juni 2020
P-ISSN: 2406-808X // E-ISSN: 2550-0686

https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar
https://doi.org/10.32505/ikhtibar.v7i1.611

PENDIDIKAN ISLAM DALAM PERSPEKTIF WORLD
CONVERENCE ON MUSLIM EDUCATION:
TELAAH ONTOLOGIS, AKSIOLOGIS,

DAN EPISTEMOLOGIS

Irvan Mustofa Sembiring
STIT Babussalam Aceh Tenggara
Irvanbiring366@gmail.com

Abstrak

Pada saat dunia Barat mengalami kemajuan, dunia Muslim tidak lagi
mendominasi ilmu pengetahuan bahkan tertinggal dengan kedatangan paham
sekuler Barat yang mendominasi ilmu pengetahuan dengan corak
kemodernannya, sehingga muncullah kekhawatiran-khawatiran bagi pemikir
Muslim. Atas dasar itu dibentuklah konferensi pendidikan Islam sedunia.
Tulisan ini bertujuan untuk menjelaskan kajian ontologi, epistemologi, dan
aksiologi pendidikan Islam dalam perpspektif konferensi pendidikan Islam
sedunia. Metode yang digunakan dalam penulisan ini adalah kajian pustaka
(library research). Hasil dari karya ilmiah ini menginformasikan Pertama,
Seminar pendidikan Islam sedunia ini tidak ditentukan waktunya, seminar ini
bisa kapan saja dibentuk sesuai dengan kesepakatan. Kedua, Kurikulum
pendidikan Islam bersifat universal yang mencakup dalam berbagai aspek.
Ketiga, Tidak ada istilah dikotomi ilmu pengetahuan yang memisahkan antara
ilmu pengetahuan umum dengan ilmu pengetahuan keagamaan. Keempat,
Integrasi ilmu pengetahuan mesti dilakukan. kelima, Integrasi kurikulum bagi
lembaga-lemabaga pendidikan Islam mesti dilakukan apalagi saat ini berada
pada zaman industri.

Kata Kunci: Pendidikan, Islam, Dunia

Pendahuluan.

Ketika dunia Barat mengalami kemajuan, golongan golongan agama
khususnya dalam dunia ilmuan Muslim tidak lagi menguasai bidang sosial sehingga
semua cabang ilmu pengetahuan tidak mempunyai kekuatan sebagai pemersatu. Di
negeri-negeri Muslim yang sistem pendidikannya tradisional telah diungguli oleh
sistem modern Barat. Kedatangan sistem modern Barat ini ternyata menjadi masalah
baru bagi ilmuan Muslim sehingga banyak para ulama menolak sistem modern Barat
tersebut dengan alasan untuk menyelamatkan umat Muslim dan melestarikan
pendidikan tradisional tersebut. Sementara konsep sekuler Barat yang terus meluas
dan para ulama tidak menjawab tantangan tersebut, sehingga muncullah pendidikan
ganda. Pendidikan tradisional yang melahirkan Islam tradisional sedangkan sistem
sekuler modern melahirkan tokoh sekuler.

Ditengah-tengah dunia Muslim yang sedang menjalani periode transisi dari
perubahan geo-politik dan perubahan sosial yang begitu cepat, menimbulkan

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



724

kekhawatiran-kekhawatiran. Untuk menangani kekhawatiran tersebut begitu juga
menyelamatkan dunia Muslim dari gagasan-gagasan, penguasaan, atau kekuatan-
keuatan asing, maka para ahli Muslim harus mengajarkan ilmu pengetahuannya dan
mempelajari ilmu pengetahuan modern. Sejalan dengan transisi dunia Muslim
tersebut, pengetahuan-pengetahuan modern Barat yang terus mendominasi seluruh
ilmu pengetahuan, sehingga menimbulkan kesulitan yang sangat besar bagi para ahli
Muslim jika masalah ini tidak segera ditindaki dan menunggu rumusan konsep-
konsep dari para cendekiawan Muslim.

Dengan rahmat Allah, para cendekiawan Muslim sadar akan problema yang
sedang terjadi berupa konsekuensi konsep-konsep sekuler Barat yang mendominasi
cabang ilmu pengetahuan yang dilakukan oleh metodologi Barat dan terjadinya krisis
untuk menentang golongan yang berdasarkan pebedaan ideologi tersebut, hal ini mesti
ditindaki jika identitas budaya umat Muslim ingin dilestarikan dan dikuatkan. Maka
terjadilah konferensi dunia pertama mengenai Pendidikan Muslim yang diadakan
disebuah universitas yang bernama “King Abdul Aziz University”. Konferensi
pendidikan muslim dunia ini mula-mula dan untuk kali yang awal berlangsung di kota
suci Makkah dari mulai bulan Maret tanggal 31 sampai bulan April tanggal 8 pada
tahun 1977 atau 12-20 Rabi 'ul Tsani 1397 H. Konferensi pertama ini guna membahas
problema tersebut dan menemukan cara-cara dan sarana-sarana untuk merumuskan
konsep-konsep Islam dan untuk menciptakan metodologi Islam.!

Konferensi pendidikan Islam dunia yang Pertama di Jeddah, 31 Maret — 8
April 1977, Mekkah, merumuskan agenda untuk membenahi dan menyempurnakan
sistem penyelenggaraan pembelajaran dalam pandangan Islam sebagaimana telah
dikonferensiakan tingkat internasional pada umumnya. Kedua, di Islamabad, Pakistan
15-20 Maret 1980, dalam hal islamisasi ilmu pengetahuan, arah akhir dari pendidikan
dalam pandangan Islam serta pedoman yang menjadi program pembelajaran Islam.
Ketiga, daerah Dakha, Bangladesh tanggal 5-11 Maret 1981, tentang pengembangan
buku teks, dan keempat, di Jakarta 1982, mengenai metodologi pengajaran.?
Selanjutnya konferensi pendidikan Islam kelima, diadakan di Kairo, Mesir pada bulan
Maret 1987, sebagai review atas proses pelaksanaan hasil konferensi-konferensi
sebelumnya sekaligus melihat pencapaian dan prestasi atas apa yang mereka
rekomendasikan dari konferensi tersebut. Konferensi pendidikan islam keenam,
konferensi yang diadakan di Cape Town, di daerah Afrika Selatan bertepatan pada 20
s/d 25 September tahun 1996 yang membahas mengenai rencana dan pedoman
pembelajaran dalam perspektif islam. Kemudian konferensi ketujuh Tahun 2009 dan
2012, diadakan di Shah Alam, Malaysia sebagai pembahasan kelanjutan dasar atas
hasil-hasil pelaksanaan konferensi tersebut.® kemudian konferensi kedelapan yang
diadakan di Brunei Darussalam, yang membahas masalah ilmu pengetahuan dan
teknologi.

Adapun poin-poin menjadi rekomendasi dari masing-masing komite dalam
konferensi pendidikan Islam dunia, seperti yang dituliskan oleh Ghulam Nabi Sageb*

'Syed S. Husain dan Syed A. Ashraf, Crisis Muslim Education, terj. Rahmani Astuti, Krisis
Pendidikan Islam, cet. | (Bandung: Risalah, 1986), hal. i & 5.

2Ghulam Nabi Sageb, Some Reflections on Islamization of Education Since 1977 Makkah
Conference: Accomplishments, Failures and Tasks Ahead, Journal: Intellectual Discourse, Vol.8,
No.1, 2000, hal.53

3Mushlih, Menggagas Universitas Islam Ideal: Studi Terhadap Pemikiran Syed Ali Ashraf,
Jurnal MIQOT Vol. XXXIX No. 1 Januari-Juni 2015, hal. 187.

4Ghulam Nabi Sageb merupakan seorang Professor dari departemen pendidikan pada
International Islamic University Malaysia, beliau merupakan salah satu sekretaris konferensi

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



725

yaitu, kurikulum inti dalam pendidikan, integrasi dalam perguruan tinggi Islam,
pendidikan dasar bagi seluruh umat Muslim, pemerataan pendidikan bagi semua umat
Muslim, kegiatan sosial dan pengabdian kepada masyarakat dipraktekkan
sebagaimana dicontohkan oleh prilaku dan praktek Nabi beserta sahabatnya, buku
teks yang bernuansa Islam, supaya negeri Muslim menyediakan fasilitas pelajar
Muslim di negara minoritas Muslim, memiliki dasar yang kuat dalam berfilsafat
Islam, mengajarkan hukum Islam sesuai latar belakang masyarakat mereka,
pemerataan masjid disetiap institusi pendidikan, asosiasi universitas dunia Islam,
terjemahan kedalam bahasa-bahasa Muslim, mengadakan perpustakaan pusat Islam
tingkat Internasional, dan full scholarship bagi pelajar Muslim yang memiliki jiwa
belajar.®

Masalah seminar mengenai pendidikan dalam pandangan Islam sedunia ini,
sangat menarik dikaji kembali guna memperkuat akidah keilmuan khususnya
mengenai filsafat dalam pendidikan Islam, begitu juga untuk pengembangan
pendidikan Islam yang telah dikenal maju sebelumnya, serta menambah referensi
dalam kajian-kajian dan khajanah keilmuan pendidikan Islam secara khusus yang
berkaitan dengan konferensi pendidikan Islam sedunia.

Berbagai permasalahan dikaji dalam seminar internasional pendidikan Islam
mulai dari pertama hingga seterusnya. Dalam penulisan ini mengkaji lebih spesifik
dan dapat mengetahui bagaimana kajian pendidikan Islam dalam perspektif
konferensi pendidikan Islam sedunia ditelaah melalui ontologis, epistemologis, dan
aksiologis.

Pembahasan
Telaah Ontologis World Conference On Muslim Education
1. Hakikat Manusia

Menurut Syed Naquib mengatakan unsur bani Adam itu mempunyai unsur
yang bersifat berlapis disatu sisi dengan istilah lain disebut dwi hakikat. Manusia
terdiri dari unsur yang pertama, jiwa dan yang kedua, raga. Ini menunjukkan Bani
Adam/Basyar tersusun atas jasmani serta rohani yang sebagaimana telah dikenal pada
umumnya.®

Definisi yang diungkapkan oleh Naquib Al Attas, berasal dari sumber Alquran
yang disebutkan pada Surah Al-Hijr ayat 29:

Artinya: maka ketika telah KuSempeurnakan kejadiannya, dan Kutiupkan kepadanya
ruh (ciptaan)Ku, maka hendaklah kamu tersungkur bersujudu kepadanya.’

Kemudian pengertian manusia itu juga diambil dari Alquran surat Al Mu’min
nomor 23 ayat 12 - 14:

Artinya: Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari suatu saripati
(berasal) dari tanah. Kemudian Kami jadikan saripati itu air mani dalam
tempat yang kokoh (rahim). Kemudian air mani itu Kami jadikan segumpal

Pendidikan Islam Dunia pertama, dan juga ikut berperan dalam tindakan-tindakan konferensi
selanjutnya .

5Sageb, Some Reflections on Islamization..., hal. 50-52.

6Syed Muhammad Naquib al-Attas, Aims and Objectives of Islamic Education: Islamic
Education Series (Jeddah: King Abdulaziz University, 1979), hal.23

"Departemen Agama Republik Indonesia, Alquran dan Terjemahnya, (Semarang: Toha Putra,
t.t), hal.393.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



726

darah, lalu segumpal darah itu Kami jadikan segumpal daging, dan
segumpal daging itu Kami jadikan tulang belulang, lalu tulang belulang itu
kami bungkus dengan daging. Kemudian Kami jadikan dia makhluk yang
(berbentuk) lain. Maka maha sucilah Allah, pencipta yang paling baik.®

Penjabaran yang telah disampaikan oleh Muhammad Alattas bahwa Manusia
mempunyai dua daya, yaitu jasmani dan rohani. Memiliki daya jasmani manusia
mampu bergerak, bertahan, dan perbuatan-perbuatan lainnya, dan dengan daya rohani
manusia memiliki kemampuan yang lebih dan tidak dimiliki oleh makhluk lain
kecuali manusia, karena tergolong dalam daya rohani terdiri dari agl, gqalb, nafs.

Syed Naquib Al-Attas mengungkapkan bahwa manusia diberi ilmu dan
ma’rifah. ‘llm adalah semua afrad yang dapat dicerna oleh indra-indra kemudian
dipahami oleh pikiran manusia, sementara ma’rifah merupakan pengetahuan
mengenai keesaan-Nya yang mutlak. 1lm dan ma 'rifah tersebut berkumpul pada nafs
(Jiwa), hati kemudian akal. Tiga hal itulah yang akan terjelma dalam amal perbuatan
(‘amal dan ‘ibadah) sebagai instrumen menyerahkan diri secara mutlak kepada Maha
Pencipta dalam ranah tingkatan individu.’

2. Masyarakat!?

Basher Tom seorang asisten Profesor di Departemen Pendidikan King Abdul
Aziz University, mengatakan bahwa masyarakat membutuhkan para pemimpin yang
terlatih dalam nilai-nilai Islam tapi terdidik untuk memenuhi kebutuhan-kebutuhan
dari masyarakat modern dan pendidikan harus memenuhi kebutuhan masyarakat
tersebut. Caranya sekolah harus menyebarkan dari satu generasi ke generasi
selanjutnya nilai-nilai yang kekal sehingga akan melahirkan kepemimpinan kepada
masyarakat.!

Selama masyarakat Muslim tetap tergantung pada buku-buku teks yang
berasal dari Barat, masalah pertentangan antara pendidikan Muslim dengan sekuler
Barat akan tetap membuntuti. Karena buku-buku teks mengenai fisika, kimia, ilmu
politik dipenuhi oleh nilai-nilai etis dari para penulisnya. Mengantisifasi dari
ketergantungan tersebut salah satunya melalui mendorong maju para penulis Muslim
agar menghasilkan buku-buku teks sendiri yang bebas dari pemikiran-pemikiran
melalui tulisan Barat. Untuk menghasilkan karya-karya umat Islam ditengah-tengah
kekrisisan ini tidak mudah, maka solusi yang dekat dalam hal ini adalah selain
merumuskan suatu program yang akan mendorong ditinjaunya kembali buku-buku
teks juga pada saat yang sama mendidik anak-anak pada tingkat yang lebih awal
supaya mereka mengembangkan aparatus kritis yang mampu menghantam serangan-
serangan filsafat dan pemikiran asing.'?

Dalam konferensi pendidikan Islam sedunia ini, juga memandang dalam hal
keberadaan masyarakat. Untuk mengantisipasi dengan sebab menyebarnya paham-

8Republik Indonesia, Alquran, hal.527.

9Al-Attas, Aims and Objectives of Islamic Education..., hal. 23-25.

Kata masyarakat sering dimaknai sebagai kumpulan orang yang bersekutu untuk mencapai
tujuan. Term yang sering digunakan untuk masyarakat adalah ummah (bentuk mufrad) dan umam
(bentuk jamak) yang bermakna asal mula, marja’, kesatuan, religi, bentuk fisik, waktu, kemudian arah
sebuah perkara. Ada 4 unsur dalam masyarakat yaitu: berkumpul sejumlah individu, mempunyai tujuan
yang sama, saling membantu antar sesama untuk mencapai tujuan, mempunyai kepemimpinan yang
sama. Lihat Al Rasyidin, falsafah Pendidikan Islami: Membangun Kerangka Ontologi, Epistemologi,
dan Aksiologi Praktik Pendidikan, (Bandung: Citapustaka Media Perintis, 2008), hal. 32-33.

1Husain dan Ashraf, Crisis Muslim..., hal. 49-50

1bid., hal.86-87.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



727

paham sekuler Barat yang terus mendominasi dalam berbagai ilmu pengetahuan,
maka keluar rekomendasi konferensi pendidikan Islam sedunia ini supaya masyarakat
mempunyai pemimpin yang mengarahkan mereka kepada nilai-nilai Islam. Kemudian
masyarakat Muslim juga disarankan supaya tidak merujuk referensi-referensi yang
berasal dari ilmuan sekuler, dan mendorong para ilmuan Muslim untuk menghasilkan
buku-buku teks dan mendidikan anak-anak Muslim dari sejak kecilnya supaya mampu
menangkis paham-paham sekuler Barat.

A. Telaah Epistemologis World Conference On Muslim Education
1. Internalisasi Nilai-Nilai Islam terhadap Ilmu Pengetahuan

Ide atau gagasan menanamkan nilai-nilai Islam terhadap ilmu pengetahuan
yang lebih akrab dikenal dengan islamisasi ilmu pengetahuan sebahagian pendapat
pertama kali digagas oleh Naquib Al-Attas dalam kongres Internasional Pendidikan
Islam kedua tahun 1982 di Islamabad Pakistan, kemudian gagasan tersebut diikuti
oleh sejumlah intelektual muslim lainnya dewasa ini. Banyak yang menjadikan
Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai sebuah filosofi dan gerakan intelektual. Hal
tersebut merupakan metodologi dan epistemologi dari umat Muslim untuk
merekonstruksikan peradaban Islam.

Gagasan Islamisasi ilmu sejatinya telah dipraktekkan sejak turunnya wahyu
pertama dalam ajaran Islam dan berlanjut sepanjang abad. Namun, konseptualisasinya
yang lahir dari kesadaran mengenai keilmuan Barat modern yang ateis secara alami
sehingga perlu proses pengislaman. Pertama didengar melalui Sir Muhammad Igbal
pada awal tahun 1930-an kemudian Syed Nasr ketika 1960 M mengandalkan metode
islamisasi sains modern dengan menyarankan bahwa perlu penafsiran terhadap
konsep Islam tentang kosmos. Ismail Farugi, begitu juga perguruan Tinggi
International Institute of Islamic Thought (11IT) kemudian mempopulerkan agenda
Islamisasi ke banyak bagian dunia Muslim. Definisi yang dikemukakan Syed Naquib
versi Nor Wan Daud adalah definisi dapat dipercayai dan meyakinkan dalam
mendefinisikan Islamisasi tersebut.*

Definisi islamisasi menurut Syed Muhammad al Attas adalah,

Islamisasi yaitu melepaskan seluruh umat manusia dari segala hal yang bersifat
mitos, animisme, berbudaya tidak sesuai dengan syariat, begitu juga hal-hal yang
bersifat sekuler serta membebaskan manusia dari kata-kata yang dipengaruhi oleh
sihir, mitos, animism, adat dan budaya itu sendiri menentang agama, dan
sekularisme.®®

Islamisasi merupakan proses kembali kepada pandangan alam metafisik,
kerangka epistemik, dan prinsip-prinsip akhlak serta hukum dalam Islam. Islamisasi
tidak dipandang hanya sebatas dalam hukum figih, pendirian institusi sekolah, ilmu
yang mahir dan berteknologi, tetapi islamisasi merupakan dual proscess.
pertama,membebaskan pandangan terhadap unsur yang tidak Islami, sebagaimana
yang telah dipopulerkan oleh Barat. Kedua, terus menanamkan konsep-konsep Islam
ke dalam unsur yang telah dibawa oleh Barat tersebut.*

13gaifullah & Mohd. Nasir, Panorama Pendiidkan Islam: Kajian Terhadap Alquran dan
Alhadits,cet.l (Medan: Zai Grafika Publishing, 2009), hal. 30

4wWan Mohd. Nor Wan Daud, Peranan Universiti: Pengislaman IImu Semasa Penafibaratan
dan penafijajahan (Malaysia: CASIS, 2017), hal. 34-35.

15Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, (Kuala Lumpur: International
Institute Of Islamic Thought and Civilization, 1993), hal. 44

8Wan Daud, Peranan Universiti..., hal. 36-37.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



728

Tujuan islamisasi ini untuk menaungi dan meluruskan masyarakat muslim
terhadap berbagai ilmu pengetahuan yang telah tersebar kemudian menyesatkan kaum
Muslim, menimbulkan kekeliruan dalam dunia Muslim, dan mengembangkan ilmu
hakiki yang dapat membangun pemikiran dan ruhani yang akan meningkatkan
keimanan kepada Allah. Menurutnya kedua proses itu diharapkan dapat
membebaskan manusia dari magis, mitologi, animism dan segala budaya/tradisi yang
tidak sesuai menurut ajaran Islam, kemudian tidak memasukkan hal-hal yang sekuler
terhadap ideologi/gagasan serta bahasanya.’

Muhammad al Attas mengatakan bahwa terjadinya sekulerisasi terhadap ilmu-
ilmu pengetahuan merupakan pengetahuan yang tidak berlandaskan wahyu, akan
tetapi pengetahuan tersebut dibangun semata-mata tergantung pada hasil pengetahuan
manusia dalam memahami alam semesta. Pemahaman yang seperti ini lahir dari
kebingungan dan kegelisahan yang mereka jadikan sebagai dasar metodologi ilmiah
yang lahir dari tradisi Barat yang memusatkan bahwa manusia sebagai makhluk
rasional.®

Islamisasi ini tidak menolak secara keseluruhan pandangan sekuler Barat yang
mendominasi ilmu pengetahuan. Hal ini karena adanya persamaan antara Islam dan
Barat khususnya yang terkait dengan referensi begitu juga dengan metodologi ilmu-
imu, kesamaan metode untuk mengetahui hal yang rasionalistik serta empirik, segala
himpunan realistik, idealistik serta pragmatik merupakan dasar berfilsafat dalam sains
begitu pula prosesnya. Akar persoalan antara sekularisasi dengan islamisasi ilmu lebih
didasarkan atas basis ontologi metafisis dan sumber pengetahuan. Al-Attas
mengatakan bahwa wahyu merupakan sumber ilmu disamping panca indra dan akal.
Wahyu menjadi ilmu yang membicarakan tentang realitas serta akhir dari pembuktian
kebenaran dan wahyu menjadi acuan/patokan dasar dalam menggali ilmu-ilmu filsafat
dalam dunia sains dengan menyatakan kebenaran dan realitas dari sudut pandang
rasionalisme dan empirisme.®

Pada hakikatnya konsep-konsep sekuler yang dibawa oleh Barat sehingga
mendominasi ilmu pengetahuan telah ada pada masa kejayaan Islam. Semua ilmu
pengetahuan itu berasal dari Tuhan yang diturunkan kepada Muhammad melalui Jibril
berupa wahyu. Hanya saja konsep ilmu pengetahuan yang dibawa oleh sekuler Barat
itu, perlu dimasukkan konsep-konsep ajaran Islam sehingga dapat diketahui hakikat
dasar dari ilmu pengetahuan itu sendiri. Atas dasar itu terjadilah yang dinamakan
islamisasi ilmu pengetahuan yang sesuai dengan konsep Islam.

2. Klasifikasi Ilmu Pengetahuan

S.M. Hossain seorang Profesor Departemen Studi Bahasa Arab dan Islam di
Univesitas Dacca mengatakan dalam masalah sikap Muslim terhadap ilmu
pengetahuan pada masa lampau dan menunjukkan bagaimana para ahli pikir Muslim
menggolong-golongkan pengetahuan dengan petunjuk dari Alguran. Lembaga utama
dari wahyu Islam adalah sebuah buku dan karenanya pengetahuan tidak dapat
dipisahkan dari agama.?

’Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam, (Kuala Lumpur:
ISTAC, 1991), hal.43.

18A|-Attas, Islam and Secularism..., hal. 137

1%Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and the Philoshopy of Science, (Kuala Lumpur:
ISTAC,1989), hal.9.

Husain dan Ashraf, Crisis Muslim..., hal.87.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



729

Sayyed Hossein Nasr meringkaskan penggolongan ilmu yang disebutkan Ibnu
Khaldun dalam Mugaddimah, lbnu Khaldun membagi ilmu kepada:*

a. llmu yang dipelajari di dunia Islam, yaitu filosofis, intelektual dan ilmu yang
dirunkan.

b. llmu-ilmu filosofis, yaitu logika, ilmu fisika (seperti kedokteran), ilmu metafisika
(seperti ilmu sihir), pengetahuan tentang berhitung, geometri, serta
astronomi/perbintangan.

c. limu yang diturunkan, yaitu Alquran, hadits, yurisprudensi, teologi, sufisme, dan
ilmu-ilmu linguistik.

Ghulam Nabi Sageb menuliskan masalah pengklasifikasian ilmu pengetahuan
pada saat konferensi pendidikan Islam sedunia yaitu:

Konferensi penelusuran Kklasifikasi kategori pengetahuan seperti yang telah
dirancang oleh para filsuf dan sarjana Muslim selama masa peradaban Islam. Baru-
baru ini negara-negara Amerika Serikat yang merdeka tidak memiliki gagasan
yang jelas tentang bagaimana merekonstruksi sistem pendidikan mereka
berdasarkan kombinasi pengetahuan ilmiah modern dan sumber-sumber
pengetahuan Islam tradisional. Konferensi tersebut mengartikulasikan klasifikasi
pengetahuan yang rapi berdasarkan pada kriteria Islam yang otentik. Klasifikasi ini
terdiri dari dua kategori utama: Pengetahuan Abadi dan Pengetahuan Empiris.?

Pengetahuan Abadi: ilmu-ilmu Alquran: pembacaan (gira'ah), tafsir menghafal
(tafsir), tradisi Nabi (hadits), kehidupan Nabi (Sunnah), keesaan Tuhan (tawhid),
Figih (dasar-dasar figh, gawaid figh, hukum figh yang telah jadi), dan bahasa yang
sesuai dengan Arab Alquran. Kemudian mata pelajaran tambahan seperti
metafisika dalam Islam, studi komparatif dalam agama, serta peradaban dan
kebudayaan Islam.?®

Pengetahuan Empiris: termasuk kepada berbagai cabang seni yang meliputi ilmu
arsitek, alat komunikasi, susunan kata/sastra, filsafat, ekonomi, sejarah, politik,
peradaban Islam, geografi, sosiologi, psikologi, antropologi. Tidak hanya
mencakup dalam ilmu seni tetapi juga meluas kepada ilmu alam, seperti
lingkungan hidup, astronomi, kimia, fisika, matematika. ilmu terapan: teknik,
teknologi, kedokteran, pertanian dan kehutanan. Sampai kepada ilmu praktik:
perdagangan, ilmu administrasi, ilmu perpustakaan, ilmu rumah, dan ilmu
komunikatif.?

Dalam sejarah konferensi tentang pendidikan dalam dunia Islam yang telah
diselenggarakan di daerah Makkah yang bertepatan dengan tahun 1977, diketahui
bahwa umat Muslim telah memiliki rumusan yang tegas dalam hal ilmu pengetahuan.
Hasil dari seminar internasional pendidikan Islam itu bahwa ilmu menjadi 2
bahagian. Kategori Kesatu, yang disebut dengan pengetahuan abadi atau istilah lain
disebut dengan perennial knowledge ilmu semacam ini bersumber dari Nash, seperti
Alguran, Hadits-hadits serta seluruh cabang ilmu berdasarkan sumber utama Islam.
Kedua, ilmu yang diperoleh (acquired knowledge) yang meliputi ilmu sosial, alam

Zbid., hal.88-89.

223aqgeb, Some Reflections on Islamization..., hal. 48.
B1bid.

2 |bid.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



730

dan aplikasinya. Menyusun kurikulum pendidikakn Islam kedua bahagian ilmu
tersebut menyebar kepada seluruh tingkatan pendidikan. Dengan Kklasifikasi ilmu
semacam ini hasil dari seminar internasional pendidikan Islam dunia ke 1 muncul ide-
ide untuk mendirikan sebuah perguruan tinggi yang terintergrasi dalam kacamata
filsafat pendidikan Islam.?

Dari berbagai makalah yang disampaikan bahwa ada pendapat yang
mengatakan bahwa tidak ada penggolongan dalam ilmu pengetahuan yang bersifat
dikotomis, karena sumber dari ilmu pengetahuan itu adalah berpedoman kepada kitab
Alquran. Penggolongan ilmu pengatahuan yang terjadi itu hanya sebagai
pengklasifikasian yang sumbernya sama sama petunjuk dari Alguran. Secara umum
dalam konferansi pendidikan Islam sedunia mengklasifikasi ilmu pengetahuan kepada
pertama, ilmu-ilmu abadi (perennial knowledge) seperti hadits, qira’at, tafsir, tajwid,
ushul figh, figh, tauhid dan kedua, ilmu yang diperoleh (acquired knowledge) meliputi
pengetahuan empiris, pengetahuan alam, terapan serta ilmu-ilmu praktis.

3. Kurikulum?

Ahmed al-Beely seorang profesor fakultas syariah Universitas Riyadh,
mengatakan bahwa lembaga-lembaga Agama Islam didirikan setelah tibanya penjajah
asing pada abad ke-19 dan 20. Ini menjadi dampak buruk bagi kurikulum pendidikan
Muslim. Para penjajah menyatakan perang terhadap unsur-unsur budaya tetapi dengan
cara kejam penjajah merencanakan dan membiarkan lembaga-lembaga pengajaran
agama mati secara perlahan-perlahan dengan alasan lulusan pendidikan agama tidak
mendapat pekerjaan, dan jika bekerja sekalipun dengan gaji yang kecil. Akibatnya
mereka meninggalkan Al-Azhar, Al-Zaitonna, Al-Maahad, Al-EImy dan sejenisnya.
Aturan-aturan dari penjajah menjadikan orang berkeyakinan bahwa hanya para ulama
yang menekuni pelajaran agama dan mentaatinya, dan sekolah sekuler dilarang untuk
memahami agama. Ini menjadikan dikotomi dalam ilmu pengetahuan sedangkan
dalam agama Islam tidak dikenal dikotomi ini.?’

Kemudian Ashraf?® berkomentar dalam masalah kurikulum pendidikan Islam
ini, ia mengatakan bahwa kurikulum pendidikan Islam seperti di perguruan tinggi
kelslaman supaya mengintegrasikan segala jenis bidang ilmu. Tetapi juga
memasukkan studi tentang seluruh disiplin ilmu kepada peserta didik.

®Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia
(Jakarta: Kencana, 2004), hal. 133.

%Salah satu dari beberapa pengertian kurikulum yaitu panduan yang menjadi sebuah program
untuk diaplikasikan dalam pendidikan kepada sebuah arah yang dituju. Lihat lebih lanjut dalam Zakiah
Darajat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 1992), hal. 121.

2’'Husain dan Ashraf, Crisis Muslim..., hal. 98-100

2 Ashraf memulai pendidikan dasar dan menengah di Dhaka. Setelah menyelesaikan pendidikan
tingkat Master pada jurusan Bahasa Inggris di Universitas Dhaka, kemudian melanjutkan studinya ke
Cambridge untuk menempuh pendidikan tingkat doktoral di Fitzwilliam College. la memulai karirnya
dengan menjadi dosen dan seorang reader bahasa Inggris di Universitas Dhaka pada tahun 1949, Ketua
Jurusan Bahasa Inggris pada Universitas Rajshashi pada tahun 1954-1956, Guru Besar dan Ketua
Jurusan Bahasa Inggris pada Universitas Karachi, Pakistan pada tahun 1956-1973, dan di Universitas
King Abdul Azis, Makkah tahun 1974-1977, dan menjadi Guru Besar pada Universitas King Abdul
Azis Makkah tahun 1977-1984. Dia pernah menjadi Guru Besar Tamu pada Universitas Harvard pada
tahun 1971, dan Universitas New Brunswick pada 1974. Dia menjabat Sekretaris untuk
penyelenggaraan seminar internasional pertama dunia tentang Pendidikan dalam pandangan Islam di
Mekkah pada tahun 1977 dan membantu mengorganisir keseluruhan lima Konferensi Dunia. Lihat
Mushlih, Menggagas Universitas Islam Ideal, hal. 186-187.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



731

Jika itu adalah masalah pengajaran mata pelajaran Islam bersama dengan mata
pelajaran lain, objek dapat dicapai dengan cara memperkenalkan beberapa mata
pelajaran teologis ke universitas yang ada dan membuat beberapa makalah
tentang Studi Islam wajib untuk semua siswa dari semua disiplin ilmu, seperti
yang dilakukan di beberapa universitas di Negara-negara muslim. Demikian
pula, jika itu berarti menyediakan fasilitas pengetahuan dan penelitian yang
lebih tinggi tentang mata pelajaran Islam untuk mahasiswanya, objek tersebut
dapat dicapai dengan mendirikan Institut Studi Islam atau membuka perkuliahan
syariah di universitas mana pun yang ada. Tapi objeknya bukan keduanya.?®

Konferensi yang kedua tentang pendidikan dalam Islam ini kali yang kedua,
yang berlangsung pada daerah Islamabad, bagian dari pakistan bertepatan dengan
1980 yang membahas mengenai kurikulum dan ilmu. Dalam konferensi ini berhasil
menyusun kurikulum berdasarkan pada tingkatan pendidikan, yaitu:*

a. Tingkat dasar

mata pelajaran yang ditanamkan tingkat dasar ini adalah Studi Alquran
(mencakup tajwid, gira’ah, arti), Diniyyat (studi tentang tauhid, figih), sejarah Islam,
cerita atau syair yang berhubungan dengan akhlak mulia, geografi, matematika,
bahasa arab, ilmu alama dan teknik dasar sains.

b. Tingkat menengah

Subjek pelajaran yang diberikan yaitu studi Alquran, hadits, sejarah Islam,
Bahasa Arab, matematika, ilmu kealaman, geografi, sejarah Islam pada masing-
masing negara pelajar yang ditekankan kepada sumbangan Islam terhadap peradan
dan kebudayaan mereka.

c. Tingkat Universitas

Pada tingkat universitas ini diletakkan atas dasar mata pelajaran tingkat dasar
dan menengah dengan tujuan pertama,mendalami Islam beserta masyarakat Islam.
Kedua, untuk menspesialisasi dari salah satu dari pengetahuan perennial knowledge
dan acquired knowledge. Ketiga menjamin pertumbuhan yang seimbang bagi pribadi
mahasiswa dari mata pelajaran berbagai ilmu pengetahuan. Kurikulum pembelajaran
terdiri dari perennial knowledge (ilmu-ilmu abadi) dan acquired knowledge (ilmu-
ilmu yang diperoleh).

Hasil konferensi pendidikan Islam dunia yang kedua ini, telah memperinci
subjek pelajaran yang diajarkan pada tingkat dasar, menengah dan tingkat universitas.
Penyusunan mata pelajaran yang dijadikan kurikulum itu berlandaskan dari ilmu yang
bersifat tetap yang disebut dengan istilah perennial knowledge kemudian ilmu
perolehan atau yang disebut dengan acquired knowledge. Penyusunan mata pelajaran
atau kurikulum dalam konferensi pendidikan Islam kedua ini hanya menekankan
kepada aspek ilmu pengetahuan dan penyusunannya tidak hanya tertumpu pada satu
bagian ilmu saja, tetapi berupaya menyeimbangkan antara dua jenis ilmu.

Bilgrami dan Ashraf, The Concept of an Islamic University (Cambridge: Hodder and
Stoughton, The Islamic Academy, 1985),hal.25

%0Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, cet.I (Jakarta: Kencana,
2014), hal. 94-96.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



732

Keseimbangan antara dua jenis ilmu pengetahuan ini, sejalan dengan konsep
kurikulum®! dalam pendidikan Islam.?

Muhammad Al Attas berpendapat ilmu pengetahuan begitu juga kurikulum
dalam pendidikan yang kerangka atau bentuknya, semestinya mula-mula
diimplementasikan pada universitas untuk menggambarkan manusia dan hakikat
manusia itu sendiri. Kurikulum berpedoman kepada makna manusia yang memiliki
sifat ganda, dari sisi fisikalnya kurikulum berkaitan pada pengetahuan mengenai
bentuk zat, begitu juga ilmu tentang metode yang termasuk dalam hukum fardhu
kifayah, lalu dalam bentuk spritualnya seprti yang tercakup pada istilah al-rih, galb,
alnafsy, al’aqlu yang termsuk dalam hal pokok atau yang disebut dengan fardhu
‘ain.®

Ghulam Nabie Sagieeb mengatakan bahwa rekomendasi yang penting juga
dalam konferensi ini adalah menekankan bahasa Arab pada setiap program
pendidikan Muslim, bahwa mempelajari bahasa Arab ini sebagai kewajiban dalam
pembelajaran.

Rekomendasi terpenting untuk konferensi berikutnya yaitu menekankan peran
bahasa Arab dalam setiap program pendidikan Muslim. Ini mendesak semua
negara Muslim untuk mengajarkan bahasa Arab sebagai mata pelajaran wajib dan
dengan metode pengajaran yang paling tepat dan terkini.®*

Kekhawatiran-kekhawatiran yang semenjak masuknya paham sekuler Barat
yang mendominasi ilmu pengetahuan maka pada tahun 1980 dengan mengadakan
konferensi dalam pendidikan menurut padangan Islam sedunia kali yang kedua ini
membahas masalah kurikulum dalam pendidikan. Hasil daripada konferensi tersebut
dapat dirumuskan bahwa kurikulum dalam lembaga studi Islam tidak sebatas yang
mempelajari keagamaan, namun memasukkan kurikulum yang mempelajari bidang
umum sehingga dapat mengintegrasikan ilmu pengatahuan sesuai dalam konsep
Islam. Pengintegrasian tersebut berasal dari klasifikasi ilmu-ilmu pengetahuan yang
bersifat abadi (perennial knowledge) dan yang diperoleh (acquired knowledge) yang
diterapkan dari tingkat dasar, menengah, hingga peruguruan tinggi. Kurikulum yang
diterapkan seperti ini juga untuk menyeimbangkan antara ilmu pengetahuan yang
bersifat agama dan umum.

4. Metodologi Pengajaran

Ditengah-tengah kekrisisan dunia ilmu pengetahuan Muslim, seiring dengan
terus menerusnya pemahaman-pemahaman sekuler Barat yang terus mendominasi,
maka dalam konferensi pendidikan Islam sedunia yang keempat para cendekiawan
Muslim merumuskan metodologi dalam pengajaran. Hal ini dirumuskan untuk
mengantisifasi pemahaman-pemahaman sekuler Barat yang terus menggerogoti dunia
pendidikan Muslim.

$1Kurikulum yang relevan dalam pencapaian aims on islamic education yaitu kurikulum
mengarah kepada integritas lagi menyeluruh dan kitabullah serta Hadits Nabi menjadi rujukan utama
dalam operasional dan pengembangan kurikulum pendidikan Islam. Lihat dalam Ramayulis, lImu
Pendidikan Islam, cet. 10 (Jakarta: Kalam Mulia, 2013), hal.236.

%2Daulay, Pendidikan Islam..., hal. 96-97.

3Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad
Naquib Al-Attas, terj. Hamid Fahmy, dkk., Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-
Attas, cet.l (Bandung: Mizan, 2003), hal.274.

%Sageb, Some Reflections on Islamization..., hal.49.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



733

Dalam konferensi pendidikan Islam yang keempat, Hossein Nasr, dan Badawi
membahas tentang metodologi pengajaran yang pada akhirnya berkesimpulan bahwa
pertama, pengajar merupakan pusat dari seluruh pendidikan, kedua pengajar tidak
hanya memiliki kualitas kognitif tetapi juga harus memiliki akhlak yang baik, ketiga
pengajar bisa membangkitkan diri peserta didik dalam mempelajari moral serta etika
pada materi pembelajaran, dan keempat pengajar mengajarkan sesuatu Yyang
diyakininya. Metode ini tetap berlaku selama orang-orang muslim tidak menghasilkan
buku-buku teks yang dapat diterima dan diajarkan oleh para pengajar Muslim.*®

Sebelum buku-buku teks dikeluarkan oleh pakar-pakar Muslim, seorang
pengajar harus terlatih dan memiki materi yang banyak supaya dapat menanamkan
terhadap didikannya sama seperti jenis proses didikan didambakan. Pendidikan pada
saat ini lebih mengutamakan kepada tujuan moral dan spritual, bukan semata-mata
untuk memperoleh materil. Pendidikan merupakan sarana utama untuk membentuk
sikap-sikap generasi muda dan untuk melahirkan perubahan sosial. Situasi yang
memanas dalam dunia ilmu pengetahuan tersebut menuntut pengajar diutamakan
orang yang beriman dan memiliki moral yang benar, dan mampu menanamkan nilai-
nilai kepribadian Muslim kepada peserta didiknya.

B. Telaah Aksiologis World Conference On Muslim Education
1. Penjelasan mengenai Term Pendidikan dalam pandangan Islam

Istilah dasar dari sebutan “Pendidikan Islam” berasal dari term-term al-
tarbiyyah, al-ta’lim kemudian al-ta’dib. Namun Syed Attas mengatakan bahwa
konsep al-ta 'dib sangat cocok dipakai untuk istilah pendidikan dalam padangan Islam
dan bukan al-tarbiyyah atupun al-7a’lim yang istilah ini telah dipakai oleh sebagian
para pakar. Sebagaimana Al-Attas mengatakan:

al-ta’dib masuk dalam struktur konseptualnya elemen-elemen pengetahuan
(al’ilmu), instruksi (al-ta'lim), dan pemuliaan yang baik (al-tarbiyah). Sehingga
tidak perlu merujuk pada konsep pendidikan dalam Islam sebagai tarbiyah, ta'lim,
ta'dib bersama-sama.3®

Permasalahan pendidikan yang dihadapi umat menjadi rational utama yang
melatarbelakangi  lahirnya  konferensi  pendidikan  Islam  dunia.  Tujuan
diselenggarakannya konferensi tersebut untuk memantapkan dan menigkatkan mutu
pendidikan umat yang tengah mengalami degradasi pascadominasi Barat. Al-Attas
mendapat kehormatan menyampaikan keynote addres dalam konferensi tersebut
sebagai seorang yang telah memiliki pendidikan yang fundamental. Salah satu konsep
pendidikan yang fundamental bagi Al-Attas adalah fa’dib. Baginya, yang menjadi
permasalahan dalam dunia pendidikan Islam ini adalah punahnya nilai-nilai adab,
dengan ada adab maka akan mencakup seluruh nilai-nilai pendidikan. Al-Attas
berpendapat bahwa dengan konsep adab yang diterapkan dalam dunia pendidikan
Islam dari segala aspeknya maka seluruh permasalahan perkembangan Muslim dapat
dibenahi, inilah yang menjadi suatu alasan istilah pendidikan dalam Islam dipakai
dengan alta’dib.%’

Kecenderungan Al-Attas pendidikan Islam itu dengan menggunakan ta’dib
dalam arti “adab” daripada “ tarbiyyah dan al-za limu disebabkan bahwa akhlak itu

%®Husain dan Ashraf, Crisis Muslim..., hal. 158-159.

%6Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam, a Frame work for an
philosophy of education,(Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), hal. 33

3"Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy..., hal. 24.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



734

sangat berpengaruh terhadap tingkat kualitas pengetahuan yang dimiliki. Orang yang
memiliki pengetahuan itu wajib menyalurkannya kepada orang yang membutuhkan,
penyaluran itu tidak akan baik jika tidak memiliki adab yang baik dalam
menerimanya. Karena adab itu lebih tinggi dan mulia derajatnya daripada ilmu.

Al-ta’dib adalah Term pendidikan tepat atau cocok dalam menyebutkan
konteks pendidikan dalam pandangan Islam, karena di dalamnya terkandung segala
aspek dalam dunia Islam.® Jika memakai term al-7a’'dib maka dunia pembelajaran
Islam orientasinya kepada membimbing seseorang kepada jalan yang tepat untuk
sampaigskepada pemilik ilmu dan sebagai penyerahan diri kepada zat yang wajib
wujud.

2. Tujuan Pendidikan Islam

Dari 313 sarjana Muslim yang bertemu dalam konferensi pendidikan Islam
sedunia yang pertama bertepatan dengan tahun 1977, diantaranya meluruskan kembali
tentang aims/go dari pendidikan dalam perspektif Islam.

Tujuan dari pendidkan dalam Islam yaitu menjadikan manusia yang menusia
seutuhnya dan mengantarkan kepada Tuhannya dan menjadi hamba seutuhnya, serta
menjadi pemimpin/khalifah Allah di muka bumi yang sesuai dengan ajaran Islam
yang dibawa oleh para Nabi dan Rasul.*®

Firman Allah Surah Aldzariyat ayat 56,
Artinya: “dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka
mengabdi kepada-Ku "4

Sasaran pendidikan adalah untuk mengasuh manusia agar menjadi orang yang
beriman. Pendidikan harus mencapai dua hal, pertama, mendorong manusia untuk
mengenal Tuhannya sehingga mengabdi kepada Allah dengan penuh keyakinan.
Kedua, mendorong manusia untuk memahami alam raya, menyelidiki isi dunia ini
dengan memanfaatkan ciptaan-ciptaan Tuhan untuk menguatkan dan melindungi
iman.*

Pendidikan bertujuan untuk menumbuhkan seluruh kepribadian seseorang
lewat jiwa, akal, kognitif serta indera. Melalui belajar dan mengajar yang objeknya
kepada peserta didik secara khusus dan umumnya manusia, bahwa belajar dan
mengajar itu mampu merubah pertumbuhan manusia menuju kepada kesempurnaan
dari segala bidangnya. Dengan terdidiknya seluruh elemen manusia ini pada
gilirannya akan menghambakan diri seutuhnya kepada sang maha pencipta dan
menjalin hubungan baik kepada seluruh makhluk.*2

Tujuan Umum Pendidikan: harus mengarah pada pertumbuhan yang seimbang
dari total kepribadian manusia melalui pelatihan jiwa, intelektual, kognitif,
perasaan dan indera tubuh manusia. Oleh karena itu, pendidikan harus memenuhi
pertumbuhan manusia dalam semua aspeknya: spiritual, intelektual, imajinatif,
fisik, ilmiah, linguistik, baik secara individu maupun kolektif dan memotivasi
semua aspek ini untuk kebaikan dan pencapaian kesempurnaan.*3

3 Al Rasyidin, falsafah Pendidikan Islami..., hal. 116.
%Husain dan Ashraf, Crisis Muslim..., hal. 61.
“0Republik Indonesia, Alquran..., hal.862.

#Husain dan Ashraf, Crisis Muslim..., hal.62

4|bid., hal. 64.

43Sageb, Some Reflections on Islamization..., hal.47.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



735

The Aims of Islamic Education: The ultimate aim of Muslim educationl ies in the
realisationo f completes ubmissionto Allah on the level of the individual, the
community and humanity at large.**

C. Keberhasilan yang dicapai Pasca World Conference On Muslim Education

Setelah berlangsungnya konferensi pendidikan Islam sedunia, terdapat
lembaga pendidikan Islam internasional yang dapat dicapai, diantaranya adalah
lembaga World Centre For Islamic Education di Makkah, The Islamic Educational,
scientific and Cultural Organisation (ISESCO) di Maroko yang diresmikan pada
tahun 1982 di Rabat Maroko, International Instituti of islamic Thought (I1IT) pada
tahun 1981, International institute of islamic tought and civilisation (ISTAC),
International Instituti of Islamic Thought and Civililation, The Islamic Academy
Cambrigde, International Islamic University Malaysia (IIUM), Pencapaian dalam
pembelajaan, pencapaian dalam penelitian, pencapaian dalam penertiban, pencapaian
dalam penerbitan jurnal, pendidikan emeregensi.*®

PENUTUP

A. Kesimpulan
Dari permasalahan yang telah diutarakan di atas dan dijawab dalam

pembahasan penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa:

1. Seminar pendidikan Islam sedunia ini tidak ditentukan waktunya, seminar ini bisa
kapan saja dibentuk sesuai dengan kesepakatan.

2. Kurikulum pendidikan Islam bersifat universal yang mencakup dalam berbagai
aspek.

3. Tidak ada istilah dikotomi ilmu pengetahuan yang memisahkan antara ilmu
pengetahuan umum dengan ilmu pengetahuan keagamaan.

4. Integrasi ilmu pengetahuan mesti dilakukan.

5. Integrasi kurikulum bagi lembaga-lemabaga pendidikan Islam mesti dilakukan
apalagi saat ini berada pada zaman industri 4.0.

Daftar Pustaka
Alguran Alkarim

Al Rasyidin. (2008).falsafah Pendidikan Islami: Membangun Kerangka Ontologi,
Epistemologi, dan Aksiologi Praktik Pendidikan. Bandung: Citapustaka
Media Perintis.

al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1979). Aims and Objectives of Islamic
Education: Islamic Education Series. Jeddah: King Abdulaziz University.

. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: International Institute
Of Islamic Thought and Civilization.

(1989). Islam and the Philoshopy of Science. Kuala Lumpur: ISTAC.

(1991). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Bilgrami dan Ashraf. (1985). The Concept of an Islamic University. Cambridge:
Hodder and Stoughton, The Islamic Academy.

“Ibid.
**Ibid., hal.162-166

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



736

Darajat, Zakiah. (1992). llmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Daud, Wan Mohd Nor Wan. (2003). The Educational Philosophy and Practice of
Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Terj. Hamid Fahmy, dkk.. Filsafat dan
Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas. Bandung: Mizan.

(2017). Peranan Universiti: Pengislaman llmu Semasa
Penafibaratan dan penafijajahan. Malaysia: CASIS.

Daulay, Haidar Putra. (2014). Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat. Jakarta:
Kencana.

. (2004). Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di
Indonesia. Jakarta: Kencana.

Departemen Agama Republik Indonesia. Alquran dan Terjemahnya. Semarang: Toha
Putra, t.t.

Husain, Syed Sajjad dan Ashraf, Syed Ali. (1986). Crisis Muslim Education. terj.
Rahmani Astuti. Krisis Pendidikan Islam. Bandung: Risalah.

Mushlih. (2015). Menggagas Universitas Islam ldeal: Studi Terhadap Pemikiran
Syed Ali Ashraf. Jurnal MIQOT Vol. XXXIX No. 1 Januari-Juni.

Ramayulis. (2013). IImu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Saifullah & Nasir, Mohd.. (2009). Panorama Pendiidkan Islam: Kajian Terhadap
Alguran dan Alhadits. Medan: Zai Grafika Publishing.

Saqeb, Ghulam Nabi. (2000). Some Reflections on Islamization of Education Since
1977 Makkah Conference: Accomplishments, Failures and Tasks Ahead,
Journal: Intellectual Discourse. VVol.8. No.1.

Al-lkhtibar: Jurnal llImu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020



