
723 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

Volume 7 No. 1, Juni 2020  

P-ISSN: 2406-808X // E-ISSN: 2550-0686 

https://journal.iainlangsa.ac.id/index.php/ikhtibar 

https://doi.org/10.32505/ikhtibar.v7i1.611 

 

PENDIDIKAN ISLAM DALAM PERSPEKTIF WORLD  

CONVERENCE ON MUSLIM EDUCATION:  

TELAAH ONTOLOGIS, AKSIOLOGIS,  

DAN EPISTEMOLOGIS  

 

Irvan Mustofa Sembiring 

STIT Babussalam Aceh Tenggara 

Irvanbiring366@gmail.com 

 

Abstrak 

Pada saat dunia Barat mengalami kemajuan, dunia Muslim tidak lagi 

mendominasi ilmu pengetahuan bahkan tertinggal dengan kedatangan paham 

sekuler Barat yang mendominasi ilmu pengetahuan dengan corak 

kemodernannya, sehingga muncullah kekhawatiran-khawatiran bagi pemikir 

Muslim. Atas dasar itu dibentuklah konferensi pendidikan Islam sedunia. 

Tulisan ini bertujuan untuk menjelaskan kajian ontologi, epistemologi, dan 

aksiologi pendidikan Islam dalam perpspektif konferensi pendidikan Islam 

sedunia. Metode yang digunakan dalam penulisan ini adalah kajian pustaka 

(library research). Hasil dari karya ilmiah ini menginformasikan Pertama, 

Seminar pendidikan Islam sedunia ini tidak ditentukan waktunya, seminar ini 

bisa kapan saja dibentuk sesuai dengan kesepakatan. Kedua, Kurikulum 

pendidikan Islam bersifat universal yang mencakup dalam berbagai aspek. 

Ketiga, Tidak ada istilah dikotomi ilmu pengetahuan yang memisahkan antara 

ilmu pengetahuan umum dengan ilmu pengetahuan keagamaan. Keempat, 

Integrasi ilmu pengetahuan mesti dilakukan. kelima, Integrasi kurikulum bagi 

lembaga-lemabaga pendidikan Islam mesti dilakukan apalagi saat ini berada 

pada zaman industri. 

 

Kata Kunci: Pendidikan, Islam, Dunia

 

Pendahuluan. 

Ketika dunia Barat mengalami kemajuan, golongan golongan agama 

khususnya dalam dunia ilmuan Muslim tidak lagi menguasai bidang sosial sehingga 

semua cabang ilmu pengetahuan tidak mempunyai kekuatan sebagai pemersatu. Di 

negeri-negeri Muslim yang sistem pendidikannya tradisional telah diungguli oleh 

sistem modern Barat. Kedatangan sistem modern Barat ini ternyata menjadi masalah 

baru bagi ilmuan Muslim sehingga banyak para ulama menolak sistem modern Barat 

tersebut dengan alasan untuk menyelamatkan umat Muslim dan melestarikan 

pendidikan tradisional tersebut. Sementara konsep sekuler Barat yang terus  meluas 

dan para ulama tidak menjawab  tantangan tersebut, sehingga muncullah pendidikan 

ganda. Pendidikan tradisional yang melahirkan Islam tradisional sedangkan sistem 

sekuler modern melahirkan tokoh sekuler. 

Ditengah-tengah dunia Muslim yang sedang menjalani periode transisi dari 

perubahan geo-politik dan perubahan sosial yang begitu cepat, menimbulkan 



724 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

kekhawatiran-kekhawatiran. Untuk menangani kekhawatiran tersebut begitu juga 

menyelamatkan dunia Muslim dari gagasan-gagasan, penguasaan, atau kekuatan-

keuatan asing, maka para ahli Muslim harus mengajarkan ilmu pengetahuannya dan 

mempelajari ilmu pengetahuan modern. Sejalan dengan transisi dunia Muslim 

tersebut, pengetahuan-pengetahuan modern Barat yang terus mendominasi seluruh 

ilmu pengetahuan, sehingga menimbulkan kesulitan yang sangat besar bagi para ahli 

Muslim jika masalah ini tidak segera ditindaki dan menunggu rumusan konsep-

konsep dari para cendekiawan Muslim. 

Dengan rahmat Allah, para cendekiawan Muslim sadar akan problema yang 

sedang terjadi berupa konsekuensi konsep-konsep sekuler Barat yang mendominasi 

cabang ilmu pengetahuan yang dilakukan oleh metodologi Barat dan terjadinya krisis 

untuk menentang golongan yang berdasarkan pebedaan ideologi tersebut, hal ini mesti 

ditindaki jika identitas budaya umat Muslim ingin dilestarikan dan dikuatkan. Maka 

terjadilah konferensi dunia pertama mengenai Pendidikan Muslim yang diadakan 

disebuah universitas yang bernama “King Abdul Aziz University”. Konferensi 

pendidikan muslim dunia ini mula-mula dan untuk kali yang awal berlangsung di kota 

suci Makkah dari mulai bulan Maret tanggal 31 sampai bulan April tanggal 8 pada 

tahun 1977 atau 12-20 Rabi’ul Tsani 1397 H. Konferensi pertama ini guna membahas 

problema tersebut dan menemukan cara-cara dan sarana-sarana untuk merumuskan 

konsep-konsep Islam dan untuk menciptakan metodologi Islam.1 

Konferensi pendidikan Islam dunia yang Pertama di  Jeddah, 31 Maret – 8 

April 1977, Mekkah, merumuskan agenda untuk membenahi dan menyempurnakan 

sistem penyelenggaraan pembelajaran dalam pandangan Islam sebagaimana telah 

dikonferensiakan tingkat internasional pada umumnya. Kedua, di Islamabad, Pakistan 

15-20 Maret 1980, dalam hal islamisasi ilmu pengetahuan, arah akhir dari pendidikan 

dalam pandangan Islam serta pedoman yang menjadi program pembelajaran Islam. 

Ketiga, daerah Dakha, Bangladesh  tanggal 5–11 Maret 1981, tentang pengembangan 

buku teks, dan keempat, di Jakarta 1982, mengenai metodologi pengajaran.2 

Selanjutnya konferensi pendidikan Islam kelima, diadakan di Kairo, Mesir pada bulan 

Maret 1987, sebagai review atas proses pelaksanaan hasil konferensi-konferensi 

sebelumnya sekaligus melihat pencapaian dan prestasi atas apa yang mereka 

rekomendasikan dari konferensi tersebut. Konferensi pendidikan islam keenam, 

konferensi yang diadakan di Cape Town, di daerah Afrika Selatan bertepatan pada 20 

s/d 25 September tahun 1996 yang membahas mengenai rencana dan pedoman 

pembelajaran dalam perspektif islam.  Kemudian konferensi ketujuh Tahun 2009 dan 

2012, diadakan di Shah Alam, Malaysia sebagai pembahasan kelanjutan dasar atas 

hasil-hasil pelaksanaan konferensi tersebut.3 kemudian konferensi kedelapan yang 

diadakan di Brunei Darussalam, yang membahas masalah ilmu pengetahuan dan 

teknologi. 

Adapun poin-poin menjadi rekomendasi dari masing-masing komite dalam 

konferensi pendidikan Islam dunia, seperti yang dituliskan oleh Ghulam Nabi Saqeb4 

                                                           
1Syed S. Husain dan Syed A. Ashraf, Crisis Muslim Education, terj. Rahmani Astuti, Krisis 

Pendidikan Islam, cet. I (Bandung: Risalah, 1986), hal. i & 5. 
2Ghulam Nabi Saqeb, Some Reflections on Islamization of Education Since 1977 Makkah  

Conference: Accomplishments,  Failures  and  Tasks Ahead, Journal: Intellectual Discourse, Vol.8, 

No.1, 2000, hal.53 
3Mushlih, Menggagas Universitas Islam Ideal: Studi Terhadap Pemikiran Syed Ali Ashraf, 

Jurnal MIQOT Vol. XXXIX No. 1 Januari-Juni 2015, hal. 187. 
4Ghulam Nabi Saqeb merupakan seorang Professor dari departemen pendidikan pada 

International Islamic University Malaysia, beliau merupakan salah satu sekretaris konferensi 



725 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

yaitu, kurikulum inti dalam pendidikan, integrasi dalam perguruan tinggi Islam, 

pendidikan dasar bagi seluruh umat Muslim, pemerataan pendidikan bagi semua umat 

Muslim, kegiatan sosial dan pengabdian kepada masyarakat dipraktekkan 

sebagaimana dicontohkan oleh prilaku dan praktek Nabi beserta sahabatnya, buku 

teks yang bernuansa Islam, supaya negeri Muslim menyediakan fasilitas pelajar 

Muslim di negara minoritas Muslim, memiliki dasar yang kuat dalam berfilsafat 

Islam, mengajarkan hukum Islam sesuai latar belakang masyarakat mereka, 

pemerataan masjid disetiap institusi pendidikan, asosiasi universitas dunia Islam, 

terjemahan kedalam bahasa-bahasa Muslim, mengadakan perpustakaan pusat Islam 

tingkat Internasional, dan full scholarship bagi pelajar Muslim yang memiliki jiwa 

belajar.5 

Masalah seminar mengenai pendidikan dalam pandangan Islam sedunia ini, 

sangat menarik dikaji kembali guna memperkuat akidah keilmuan khususnya 

mengenai filsafat dalam pendidikan Islam, begitu  juga untuk  pengembangan  

pendidikan Islam yang telah dikenal maju sebelumnya, serta menambah referensi 

dalam kajian-kajian  dan khajanah keilmuan pendidikan Islam secara khusus yang 

berkaitan dengan konferensi pendidikan Islam sedunia. 

Berbagai permasalahan dikaji dalam seminar internasional pendidikan Islam 

mulai dari pertama hingga seterusnya. Dalam penulisan ini mengkaji lebih spesifik 

dan dapat mengetahui bagaimana kajian pendidikan Islam dalam perspektif 

konferensi pendidikan Islam sedunia ditelaah melalui ontologis, epistemologis, dan 

aksiologis. 

 

Pembahasan 

Telaah Ontologis World Conference On Muslim Education  

1. Hakikat Manusia 

Menurut Syed Naquib mengatakan unsur bani Adam itu mempunyai unsur 

yang bersifat berlapis disatu sisi dengan istilah lain disebut dwi hakikat. Manusia 

terdiri dari unsur yang pertama, jiwa dan yang kedua, raga. Ini menunjukkan Bani 

Adam/Basyar tersusun atas jasmani serta rohani yang sebagaimana telah dikenal pada 

umumnya.6 

Definisi yang diungkapkan oleh Naquib Al Attas, berasal dari sumber Alquran 

yang disebutkan pada Surah Al-Hijr ayat 29: 

 

Artinya: maka ketika telah KuSempeurnakan kejadiannya, dan Kutiupkan kepadanya 

ruh (ciptaan)Ku, maka hendaklah  kamu tersungkur bersujudu kepadanya.7 

 

Kemudian pengertian manusia itu juga diambil dari Alquran surat Al Mu’min 

nomor 23 ayat 12 - 14:  

 

Artinya: Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari suatu saripati 

(berasal) dari tanah. Kemudian Kami jadikan saripati itu air mani dalam 

tempat yang kokoh (rahim). Kemudian air mani itu Kami jadikan segumpal 

                                                                                                                                                                      
Pendidikan Islam Dunia pertama, dan juga ikut berperan dalam tindakan-tindakan konferensi 

selanjutnya . 
5Saqeb, Some Reflections on Islamization..., hal. 50-52. 
6Syed Muhammad Naquib al-Attas, Aims and Objectives of Islamic Education: Islamic 

Education Series (Jeddah: King Abdulaziz University, 1979), hal.23 
7Departemen Agama Republik Indonesia, Alquran dan Terjemahnya, (Semarang: Toha Putra, 

t.t), hal.393. 



726 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

darah, lalu segumpal darah itu Kami jadikan segumpal daging, dan 

segumpal daging itu Kami jadikan tulang belulang, lalu tulang belulang itu 

kami bungkus dengan daging. Kemudian Kami jadikan dia makhluk yang 

(berbentuk) lain. Maka maha sucilah Allah, pencipta yang paling baik.8 

Penjabaran yang telah disampaikan oleh Muhammad Alattas bahwa Manusia 

mempunyai dua daya, yaitu jasmani dan rohani. Memiliki daya jasmani manusia 

mampu bergerak, bertahan, dan perbuatan-perbuatan lainnya, dan dengan daya rohani 

manusia memiliki kemampuan yang lebih dan tidak dimiliki oleh makhluk lain 

kecuali manusia, karena tergolong dalam daya rohani terdiri dari aql, qalb, nafs. 

Syed Naquib Al-Attas mengungkapkan bahwa manusia diberi ilmu dan 

ma’rifah. ‘Ilm adalah semua afrad yang dapat dicerna oleh indra-indra kemudian 

dipahami oleh pikiran manusia, sementara ma’rifah merupakan pengetahuan 

mengenai keesaan-Nya yang mutlak. Ilm dan ma’rifah tersebut berkumpul pada nafs 

(jiwa), hati kemudian akal. Tiga hal itulah yang akan terjelma dalam amal perbuatan  

(‘amal dan ‘ibadah) sebagai instrumen menyerahkan diri secara mutlak kepada Maha 

Pencipta dalam ranah tingkatan individu.9 

 

2. Masyarakat10 

Basher Tom seorang asisten Profesor di Departemen Pendidikan King Abdul 

Aziz University, mengatakan bahwa masyarakat membutuhkan para pemimpin yang 

terlatih dalam nilai-nilai Islam tapi terdidik untuk memenuhi kebutuhan-kebutuhan 

dari masyarakat modern dan pendidikan harus memenuhi kebutuhan masyarakat 

tersebut. Caranya sekolah harus menyebarkan dari satu generasi ke generasi 

selanjutnya nilai-nilai yang kekal sehingga  akan melahirkan kepemimpinan kepada 

masyarakat.11 

Selama masyarakat Muslim tetap tergantung pada buku-buku teks yang 

berasal dari Barat, masalah pertentangan antara pendidikan Muslim dengan sekuler 

Barat akan tetap membuntuti. Karena buku-buku teks mengenai fisika, kimia, ilmu 

politik dipenuhi oleh nilai-nilai etis dari para penulisnya. Mengantisifasi dari 

ketergantungan tersebut salah satunya melalui mendorong maju para penulis Muslim 

agar menghasilkan buku-buku teks sendiri yang bebas dari pemikiran-pemikiran 

melalui tulisan Barat. Untuk menghasilkan karya-karya umat Islam ditengah-tengah 

kekrisisan ini tidak mudah, maka solusi yang dekat dalam hal ini adalah selain 

merumuskan suatu program yang akan mendorong ditinjaunya kembali buku-buku 

teks juga pada saat yang sama mendidik anak-anak pada tingkat yang lebih awal 

supaya mereka mengembangkan aparatus kritis yang mampu menghantam serangan-

serangan filsafat dan pemikiran asing.12 

Dalam konferensi pendidikan Islam sedunia ini, juga memandang dalam hal 

keberadaan masyarakat. Untuk mengantisipasi dengan sebab menyebarnya  paham-

                                                           
8Republik Indonesia, Alquran, hal.527. 
9Al-Attas, Aims and Objectives of Islamic Education…, hal. 23-25. 
10Kata masyarakat sering dimaknai sebagai kumpulan orang yang bersekutu untuk mencapai 

tujuan. Term yang sering digunakan untuk masyarakat adalah ummah (bentuk mufrad) dan umam 

(bentuk jamak) yang bermakna asal mula, marja’, kesatuan, religi, bentuk fisik, waktu, kemudian arah 

sebuah perkara. Ada 4 unsur dalam masyarakat yaitu: berkumpul sejumlah individu, mempunyai tujuan 

yang sama, saling membantu antar sesama untuk mencapai tujuan, mempunyai kepemimpinan yang 

sama. Lihat Al Rasyidin, falsafah Pendidikan Islami: Membangun Kerangka Ontologi, Epistemologi, 

dan Aksiologi Praktik Pendidikan, (Bandung: Citapustaka Media Perintis, 2008), hal. 32-33. 
11Husain dan Ashraf, Crisis Muslim…, hal. 49-50 
12Ibid.,  hal.86-87. 



727 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

paham sekuler Barat yang terus mendominasi dalam berbagai ilmu pengetahuan, 

maka keluar rekomendasi konferensi pendidikan Islam sedunia ini supaya masyarakat 

mempunyai pemimpin yang mengarahkan mereka kepada nilai-nilai Islam. Kemudian 

masyarakat Muslim juga disarankan supaya tidak merujuk referensi-referensi yang 

berasal dari ilmuan sekuler, dan mendorong para ilmuan Muslim untuk menghasilkan 

buku-buku teks dan mendidikan anak-anak Muslim dari sejak kecilnya supaya mampu 

menangkis paham-paham sekuler Barat. 

 

A. Telaah Epistemologis World Conference On Muslim Education  

1. Internalisasi Nilai-Nilai Islam terhadap Ilmu Pengetahuan 

Ide atau gagasan menanamkan nilai-nilai Islam terhadap ilmu pengetahuan 

yang lebih akrab dikenal dengan islamisasi ilmu pengetahuan sebahagian pendapat 

pertama kali digagas oleh Naquib Al-Attas dalam kongres Internasional Pendidikan 

Islam kedua tahun 1982 di Islamabad Pakistan, kemudian gagasan tersebut diikuti 

oleh sejumlah intelektual muslim lainnya dewasa ini. Banyak yang menjadikan 

Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai sebuah filosofi dan gerakan intelektual. Hal 

tersebut merupakan metodologi dan epistemologi dari umat Muslim untuk 

merekonstruksikan peradaban Islam.13 

Gagasan Islamisasi ilmu sejatinya telah dipraktekkan sejak turunnya wahyu 

pertama dalam ajaran Islam dan berlanjut sepanjang abad. Namun, konseptualisasinya 

yang lahir dari kesadaran mengenai keilmuan Barat modern yang ateis secara alami 

sehingga perlu proses pengislaman. Pertama didengar melalui Sir Muhammad Iqbal 

pada awal tahun 1930-an kemudian Syed Nasr ketika 1960 M mengandalkan metode 

islamisasi sains modern dengan menyarankan bahwa perlu penafsiran terhadap 

konsep Islam tentang kosmos. Ismail Faruqi, begitu juga perguruan Tinggi 

International Institute of Islamic Thought (IIIT) kemudian mempopulerkan agenda 

Islamisasi ke banyak bagian dunia Muslim. Definisi yang dikemukakan Syed Naquib 

versi Nor Wan Daud adalah definisi dapat dipercayai dan meyakinkan dalam 

mendefinisikan Islamisasi tersebut.14 

Definisi islamisasi menurut Syed Muhammad al Attas adalah, 

Islamisasi yaitu melepaskan seluruh umat manusia dari segala hal yang bersifat 

mitos, animisme, berbudaya tidak sesuai dengan syariat, begitu juga hal-hal yang 

bersifat sekuler serta membebaskan manusia dari kata-kata yang dipengaruhi oleh  

sihir, mitos, animism, adat dan budaya itu sendiri menentang agama, dan 

sekularisme.15 

 

Islamisasi merupakan proses kembali kepada pandangan alam metafisik, 

kerangka epistemik, dan prinsip-prinsip akhlak serta hukum dalam Islam. Islamisasi 

tidak  dipandang hanya sebatas dalam hukum fiqih, pendirian institusi sekolah, ilmu 

yang mahir dan berteknologi, tetapi islamisasi merupakan dual proscess. 

pertama,membebaskan pandangan terhadap unsur yang tidak Islami, sebagaimana 

yang telah dipopulerkan oleh Barat. Kedua, terus menanamkan konsep-konsep Islam 

ke dalam unsur yang telah dibawa oleh Barat tersebut.16 

                                                           
13Saifullah & Mohd. Nasir, Panorama Pendiidkan Islam: Kajian Terhadap Alquran dan 

Alhadits,cet.I (Medan: Zai Grafika Publishing, 2009), hal. 30 
14Wan Mohd. Nor Wan Daud, Peranan Universiti: Pengislaman Ilmu Semasa Penafibaratan 

dan penafijajahan (Malaysia: CASIS, 2017), hal. 34-35. 
15Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism, (Kuala Lumpur: International 

Institute Of Islamic Thought and Civilization, 1993), hal. 44 
16Wan Daud, Peranan Universiti…, hal. 36-37. 



728 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

Tujuan islamisasi ini untuk menaungi dan meluruskan masyarakat muslim 

terhadap berbagai ilmu pengetahuan yang telah tersebar kemudian menyesatkan kaum 

Muslim, menimbulkan kekeliruan dalam dunia Muslim, dan mengembangkan ilmu 

hakiki yang dapat membangun pemikiran dan ruhani yang akan meningkatkan 

keimanan kepada Allah. Menurutnya kedua proses itu diharapkan dapat 

membebaskan manusia dari magis, mitologi, animism dan segala budaya/tradisi yang 

tidak sesuai menurut ajaran Islam, kemudian tidak memasukkan hal-hal yang sekuler 

terhadap ideologi/gagasan serta bahasanya.17 

Muhammad al Attas mengatakan bahwa terjadinya sekulerisasi terhadap ilmu-

ilmu pengetahuan merupakan pengetahuan yang tidak berlandaskan wahyu, akan 

tetapi pengetahuan tersebut dibangun semata-mata tergantung pada hasil pengetahuan 

manusia dalam memahami alam semesta. Pemahaman yang seperti ini lahir dari 

kebingungan dan kegelisahan yang mereka jadikan sebagai dasar metodologi ilmiah 

yang lahir dari tradisi Barat yang memusatkan bahwa manusia sebagai makhluk 

rasional.18 

Islamisasi ini tidak menolak secara keseluruhan pandangan sekuler Barat yang 

mendominasi ilmu pengetahuan. Hal ini karena adanya persamaan antara Islam dan 

Barat khususnya yang terkait dengan referensi begitu juga dengan metodologi ilmu-

imu, kesamaan metode untuk mengetahui hal yang rasionalistik serta empirik, segala 

himpunan realistik, idealistik serta pragmatik merupakan dasar berfilsafat dalam sains 

begitu pula prosesnya. Akar persoalan antara sekularisasi dengan islamisasi ilmu lebih 

didasarkan atas basis ontologi metafisis dan sumber pengetahuan. Al-Attas 

mengatakan bahwa wahyu merupakan sumber ilmu disamping panca indra dan akal. 

Wahyu menjadi ilmu yang membicarakan tentang realitas serta akhir dari pembuktian 

kebenaran dan wahyu menjadi acuan/patokan dasar dalam menggali ilmu-ilmu filsafat 

dalam dunia sains dengan menyatakan kebenaran dan realitas dari sudut pandang 

rasionalisme dan empirisme.19 

Pada hakikatnya konsep-konsep sekuler yang dibawa oleh Barat sehingga 

mendominasi ilmu pengetahuan telah ada pada masa kejayaan Islam. Semua ilmu 

pengetahuan itu berasal dari Tuhan yang diturunkan kepada Muhammad melalui Jibril 

berupa wahyu. Hanya saja konsep ilmu pengetahuan yang dibawa oleh sekuler Barat 

itu, perlu dimasukkan konsep-konsep ajaran Islam sehingga dapat diketahui hakikat 

dasar dari ilmu pengetahuan itu sendiri. Atas dasar itu terjadilah yang dinamakan 

islamisasi ilmu pengetahuan yang sesuai dengan konsep Islam. 

 

2. Klasifikasi Ilmu Pengetahuan 

S.M. Hossain seorang Profesor Departemen Studi Bahasa Arab dan Islam di 

Univesitas Dacca mengatakan dalam masalah sikap Muslim terhadap ilmu 

pengetahuan pada masa lampau dan menunjukkan bagaimana para ahli pikir Muslim 

menggolong-golongkan pengetahuan dengan petunjuk dari Alquran. Lembaga utama 

dari wahyu Islam adalah sebuah buku dan karenanya pengetahuan tidak dapat 

dipisahkan dari agama.20  

                                                           
17Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam, (Kuala Lumpur: 

ISTAC, 1991), hal.43. 
18Al-Attas, Islam and Secularism…, hal. 137   
19Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and the Philoshopy of Science, (Kuala Lumpur: 

ISTAC,1989), hal.9. 
20Husain dan Ashraf, Crisis Muslim…, hal.87. 



729 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

Sayyed Hossein Nasr meringkaskan penggolongan ilmu yang disebutkan  Ibnu 

Khaldun dalam Muqaddimah, Ibnu Khaldun membagi ilmu kepada:21 

a. Ilmu yang dipelajari di dunia Islam, yaitu filosofis, intelektual dan ilmu yang 

dirunkan. 

b. Ilmu-ilmu filosofis, yaitu logika, ilmu fisika (seperti kedokteran), ilmu metafisika 

(seperti ilmu sihir), pengetahuan tentang berhitung, geometri, serta 

astronomi/perbintangan. 

c. Ilmu yang diturunkan, yaitu Alquran, hadits, yurisprudensi, teologi, sufisme, dan 

ilmu-ilmu linguistik. 

Ghulam Nabi Saqeb menuliskan masalah pengklasifikasian ilmu pengetahuan 

pada saat konferensi pendidikan Islam sedunia yaitu: 

Konferensi penelusuran klasifikasi kategori pengetahuan seperti yang telah 

dirancang oleh para filsuf dan sarjana Muslim selama masa peradaban Islam. Baru-

baru ini negara-negara Amerika Serikat yang merdeka tidak memiliki gagasan 

yang jelas tentang bagaimana merekonstruksi sistem pendidikan mereka 

berdasarkan kombinasi pengetahuan ilmiah modern dan sumber-sumber 

pengetahuan Islam tradisional. Konferensi tersebut mengartikulasikan klasifikasi 

pengetahuan yang rapi berdasarkan pada kriteria Islam yang otentik. Klasifikasi ini 

terdiri dari dua kategori utama: Pengetahuan Abadi dan Pengetahuan Empiris.22 

 

Pengetahuan Abadi:  ilmu-ilmu Alquran: pembacaan (qira'ah), tafsir menghafal 

(tafsir), tradisi Nabi (hadits), kehidupan Nabi (Sunnah), keesaan Tuhan (tawhid), 

Fiqih (dasar-dasar fiqh, qawaid fiqh, hukum fiqh yang telah jadi), dan bahasa yang 

sesuai dengan Arab Alquran. Kemudian mata pelajaran tambahan seperti 

metafisika dalam Islam, studi komparatif dalam agama, serta peradaban dan 

kebudayaan Islam.23 

 

Pengetahuan Empiris: termasuk kepada berbagai cabang seni yang meliputi ilmu 

arsitek, alat komunikasi, susunan kata/sastra, filsafat, ekonomi, sejarah, politik, 

peradaban Islam, geografi, sosiologi, psikologi, antropologi. Tidak hanya 

mencakup dalam ilmu seni tetapi juga meluas kepada ilmu alam, seperti 

lingkungan hidup, astronomi, kimia, fisika, matematika.  ilmu terapan: teknik, 

teknologi, kedokteran, pertanian dan kehutanan. Sampai kepada ilmu praktik: 

perdagangan, ilmu administrasi, ilmu perpustakaan, ilmu rumah, dan ilmu 

komunikatif.24 

Dalam sejarah konferensi tentang pendidikan dalam dunia Islam yang telah 

diselenggarakan di daerah Makkah yang bertepatan dengan tahun 1977, diketahui 

bahwa umat Muslim telah memiliki rumusan yang tegas dalam hal ilmu pengetahuan. 

Hasil dari seminar internasional pendidikan Islam itu bahwa ilmu  menjadi 2 

bahagian. Kategori Kesatu, yang disebut dengan pengetahuan abadi atau istilah lain 

disebut dengan perennial knowledge ilmu semacam ini bersumber dari Nash, seperti 

Alquran,  Hadits-hadits serta seluruh cabang ilmu berdasarkan sumber utama Islam. 

Kedua, ilmu yang diperoleh (acquired knowledge) yang meliputi ilmu sosial, alam 

                                                           
21Ibid., hal.88-89. 
22Saqeb, Some Reflections on Islamization…, hal. 48. 
23Ibid. 
24 Ibid. 



730 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

dan aplikasinya. Menyusun kurikulum pendidikakn Islam kedua bahagian ilmu 

tersebut menyebar kepada seluruh tingkatan pendidikan. Dengan klasifikasi ilmu 

semacam ini hasil dari seminar internasional pendidikan Islam dunia ke 1 muncul ide-

ide untuk mendirikan sebuah perguruan tinggi yang terintergrasi dalam kacamata 

filsafat pendidikan Islam.25 

Dari berbagai makalah yang disampaikan bahwa ada pendapat yang 

mengatakan bahwa tidak ada penggolongan dalam ilmu pengetahuan yang bersifat 

dikotomis, karena sumber  dari ilmu pengetahuan itu adalah berpedoman kepada kitab 

Alquran. Penggolongan ilmu pengatahuan yang terjadi itu hanya sebagai 

pengklasifikasian yang sumbernya sama sama petunjuk dari Alquran. Secara umum 

dalam konferansi pendidikan Islam sedunia mengklasifikasi ilmu pengetahuan kepada 

pertama, ilmu-ilmu abadi (perennial knowledge) seperti hadits, qira’at, tafsir, tajwid, 

ushul fiqh, fiqh, tauhid dan kedua, ilmu yang diperoleh (acquired knowledge) meliputi 

pengetahuan empiris, pengetahuan alam, terapan serta ilmu-ilmu praktis. 

 

3. Kurikulum26  

Ahmed al-Beely seorang profesor fakultas syariah Universitas Riyadh, 

mengatakan bahwa lembaga-lembaga Agama Islam didirikan setelah tibanya penjajah 

asing pada abad ke-19 dan 20. Ini menjadi dampak buruk bagi kurikulum pendidikan 

Muslim. Para penjajah menyatakan perang terhadap unsur-unsur budaya tetapi dengan 

cara kejam penjajah merencanakan dan membiarkan lembaga-lembaga pengajaran 

agama mati secara perlahan-perlahan dengan alasan lulusan pendidikan agama tidak 

mendapat pekerjaan, dan jika bekerja sekalipun  dengan gaji yang kecil. Akibatnya 

mereka meninggalkan Al-Azhar, Al-Zaitonna, Al-Maahad, Al-Elmy dan sejenisnya. 

Aturan-aturan dari penjajah menjadikan orang berkeyakinan bahwa hanya para ulama 

yang menekuni pelajaran agama dan mentaatinya, dan sekolah sekuler dilarang untuk 

memahami agama. Ini menjadikan dikotomi dalam ilmu pengetahuan sedangkan 

dalam agama Islam tidak dikenal dikotomi ini.27 

Kemudian Ashraf28 berkomentar dalam masalah kurikulum pendidikan Islam 

ini, ia mengatakan bahwa kurikulum pendidikan Islam seperti di perguruan tinggi 

keIslaman supaya mengintegrasikan segala jenis bidang ilmu. Tetapi juga 

memasukkan studi tentang seluruh disiplin ilmu kepada peserta didik.  

                                                           
25Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia 

(Jakarta: Kencana, 2004), hal. 133. 
26Salah satu dari beberapa pengertian kurikulum yaitu panduan yang menjadi sebuah program 

untuk diaplikasikan dalam pendidikan kepada sebuah arah yang dituju. Lihat lebih lanjut dalam Zakiah 

Darajat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 1992), hal. 121. 
27Husain dan Ashraf, Crisis Muslim…, hal. 98-100 
28Ashraf memulai pendidikan dasar dan menengah di Dhaka. Setelah menyelesaikan pendidikan 

tingkat Master pada jurusan Bahasa Inggris di Universitas Dhaka, kemudian melanjutkan studinya ke 

Cambridge untuk menempuh pendidikan tingkat doktoral di Fitzwilliam College. Ia memulai karirnya 

dengan menjadi dosen dan seorang reader bahasa Inggris di Universitas Dhaka pada tahun 1949, Ketua 

Jurusan Bahasa Inggris pada Universitas Rajshashi pada tahun 1954-1956, Guru Besar dan Ketua 

Jurusan Bahasa Inggris pada Universitas Karachi, Pakistan pada tahun 1956-1973, dan di Universitas 

King Abdul Azis, Makkah tahun 1974-1977, dan menjadi Guru Besar pada Universitas King Abdul 

Azis Makkah tahun 1977-1984. Dia pernah menjadi Guru Besar Tamu pada Universitas Harvard pada 

tahun 1971, dan Universitas New Brunswick pada 1974. Dia menjabat Sekretaris untuk 

penyelenggaraan seminar internasional  pertama dunia tentang Pendidikan dalam pandangan Islam di 

Mekkah pada tahun 1977 dan membantu mengorganisir keseluruhan lima Konferensi Dunia. Lihat 

Mushlih, Menggagas Universitas Islam Ideal, hal. 186-187. 



731 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

Jika itu adalah masalah pengajaran mata pelajaran Islam bersama dengan mata 

pelajaran lain, objek dapat dicapai dengan cara memperkenalkan beberapa mata 

pelajaran teologis ke universitas yang ada dan membuat beberapa makalah 

tentang Studi Islam wajib untuk semua siswa dari semua disiplin ilmu, seperti 

yang dilakukan di beberapa universitas di Negara-negara muslim. Demikian 

pula, jika itu berarti menyediakan fasilitas pengetahuan dan penelitian yang 

lebih tinggi tentang mata pelajaran Islam untuk mahasiswanya, objek tersebut 

dapat dicapai dengan mendirikan Institut Studi Islam atau membuka perkuliahan 

syariah  di universitas mana pun yang ada. Tapi objeknya bukan keduanya.29 

 

Konferensi yang kedua tentang pendidikan dalam Islam ini kali yang kedua, 

yang berlangsung pada daerah Islamabad, bagian dari pakistan bertepatan dengan 

1980 yang membahas mengenai kurikulum dan ilmu. Dalam konferensi ini berhasil 

menyusun kurikulum berdasarkan pada tingkatan pendidikan, yaitu:30 

a. Tingkat dasar 

mata pelajaran yang ditanamkan tingkat dasar ini adalah Studi Alquran 

(mencakup tajwid, qira’ah, arti), Diniyyat (studi tentang tauhid, fiqih), sejarah Islam, 

cerita atau syair yang berhubungan dengan akhlak mulia, geografi, matematika, 

bahasa arab, ilmu alama dan teknik dasar sains. 

b. Tingkat menengah 

Subjek pelajaran yang diberikan yaitu studi Alquran, hadits, sejarah Islam, 

Bahasa Arab, matematika, ilmu kealaman, geografi, sejarah Islam pada masing-

masing negara pelajar yang ditekankan kepada sumbangan Islam terhadap peradan 

dan kebudayaan mereka. 

c. Tingkat Universitas 

Pada tingkat universitas ini diletakkan atas dasar mata pelajaran tingkat dasar 

dan menengah dengan tujuan pertama,mendalami Islam beserta masyarakat Islam. 

Kedua, untuk menspesialisasi dari salah satu dari pengetahuan perennial knowledge 

dan acquired knowledge. Ketiga menjamin pertumbuhan yang seimbang bagi pribadi 

mahasiswa dari mata pelajaran berbagai ilmu pengetahuan. Kurikulum pembelajaran 

terdiri dari perennial knowledge (ilmu-ilmu abadi) dan acquired knowledge (ilmu-

ilmu yang diperoleh). 

Hasil konferensi pendidikan Islam dunia yang kedua ini, telah memperinci 

subjek pelajaran yang diajarkan pada tingkat dasar, menengah dan tingkat universitas. 

Penyusunan mata pelajaran yang dijadikan kurikulum itu berlandaskan dari ilmu yang 

bersifat tetap yang disebut dengan istilah perennial knowledge kemudian ilmu 

perolehan atau yang disebut dengan acquired knowledge. Penyusunan mata pelajaran 

atau kurikulum dalam konferensi pendidikan Islam kedua ini hanya menekankan 

kepada aspek ilmu pengetahuan dan penyusunannya tidak hanya tertumpu pada satu 

bagian ilmu saja, tetapi berupaya menyeimbangkan antara dua jenis ilmu. 

                                                           
29Bilgrami dan Ashraf, The Concept of an Islamic University (Cambridge: Hodder and 

Stoughton, The Islamic Academy, 1985),hal.25 
30Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, cet.I (Jakarta: Kencana, 

2014), hal. 94-96. 



732 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

Keseimbangan antara dua jenis ilmu pengetahuan ini, sejalan dengan konsep 

kurikulum31 dalam pendidikan Islam.32 

Muhammad Al Attas berpendapat ilmu pengetahuan begitu juga kurikulum 

dalam pendidikan yang kerangka atau bentuknya, semestinya mula-mula 

diimplementasikan pada universitas untuk menggambarkan manusia dan hakikat 

manusia itu sendiri. Kurikulum berpedoman kepada makna manusia yang memiliki 

sifat ganda, dari sisi fisikalnya kurikulum berkaitan pada pengetahuan mengenai 

bentuk zat, begitu juga ilmu tentang metode yang termasuk dalam hukum fardhu 

kifayah, lalu dalam bentuk spritualnya seprti yang tercakup pada istilah al-rūh, qalb, 

alnafsy, al’aqlu yang termsuk dalam hal pokok atau yang disebut dengan fardhu 

‘ain.33 

Ghulam Nabie Saqieeb mengatakan bahwa rekomendasi yang penting juga 

dalam konferensi ini adalah menekankan bahasa Arab pada setiap program 

pendidikan Muslim, bahwa mempelajari bahasa Arab ini sebagai kewajiban dalam 

pembelajaran. 
 

Rekomendasi terpenting untuk konferensi berikutnya yaitu menekankan peran 

bahasa Arab dalam setiap program pendidikan Muslim. Ini mendesak semua 

negara Muslim untuk mengajarkan bahasa Arab sebagai mata pelajaran wajib dan 

dengan metode pengajaran yang paling tepat dan terkini.34 

Kekhawatiran-kekhawatiran yang semenjak masuknya paham sekuler Barat 

yang mendominasi ilmu pengetahuan maka pada tahun 1980 dengan mengadakan 

konferensi dalam pendidikan menurut padangan Islam sedunia kali yang kedua ini 

membahas masalah kurikulum dalam pendidikan. Hasil daripada konferensi tersebut 

dapat dirumuskan bahwa kurikulum dalam lembaga studi Islam tidak sebatas yang 

mempelajari keagamaan, namun memasukkan kurikulum yang mempelajari bidang 

umum sehingga dapat mengintegrasikan ilmu pengatahuan sesuai dalam konsep 

Islam. Pengintegrasian tersebut berasal dari klasifikasi ilmu-ilmu pengetahuan yang 

bersifat abadi (perennial knowledge) dan yang diperoleh  (acquired knowledge) yang 

diterapkan dari tingkat dasar, menengah, hingga peruguruan tinggi. Kurikulum yang 

diterapkan seperti ini juga untuk menyeimbangkan antara ilmu pengetahuan yang 

bersifat agama dan umum. 

4. Metodologi Pengajaran  

Ditengah-tengah kekrisisan dunia ilmu pengetahuan Muslim, seiring dengan 

terus menerusnya pemahaman-pemahaman sekuler Barat yang terus mendominasi, 

maka dalam konferensi pendidikan Islam sedunia yang keempat para cendekiawan 

Muslim merumuskan metodologi dalam pengajaran. Hal ini dirumuskan untuk 

mengantisifasi pemahaman-pemahaman sekuler Barat yang terus menggerogoti dunia 

pendidikan Muslim. 

                                                           
31Kurikulum yang relevan dalam pencapaian aims on islamic education yaitu kurikulum 

mengarah kepada integritas lagi menyeluruh dan kitabullah  serta Hadits Nabi menjadi rujukan utama 

dalam operasional dan pengembangan kurikulum pendidikan Islam. Lihat dalam Ramayulis, Ilmu 

Pendidikan Islam, cet. 10 (Jakarta: Kalam Mulia, 2013), hal.236. 
32Daulay, Pendidikan Islam…, hal. 96-97. 
33Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad 

Naquib Al-Attas, terj. Hamid Fahmy, dkk., Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-

Attas, cet.I (Bandung: Mizan, 2003), hal.274. 
34Saqeb, Some Reflections on Islamization…, hal.49. 



733 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

Dalam konferensi pendidikan Islam yang keempat, Hossein Nasr, dan Badawi 

membahas tentang metodologi pengajaran yang pada akhirnya berkesimpulan bahwa 

pertama, pengajar merupakan pusat dari seluruh pendidikan, kedua pengajar tidak 

hanya memiliki kualitas kognitif tetapi juga harus memiliki akhlak yang baik, ketiga 

pengajar bisa membangkitkan diri peserta didik dalam mempelajari moral serta etika 

pada materi pembelajaran, dan keempat pengajar mengajarkan sesuatu yang 

diyakininya. Metode ini tetap berlaku selama orang-orang muslim tidak menghasilkan 

buku-buku teks yang dapat diterima dan diajarkan oleh para pengajar Muslim.35 

Sebelum buku-buku teks dikeluarkan oleh pakar-pakar Muslim, seorang 

pengajar harus terlatih dan memiki materi yang banyak supaya dapat menanamkan 

terhadap didikannya sama seperti jenis proses didikan  didambakan. Pendidikan pada 

saat ini lebih mengutamakan kepada tujuan moral dan spritual, bukan semata-mata 

untuk memperoleh materil. Pendidikan merupakan sarana utama untuk membentuk 

sikap-sikap generasi muda dan untuk melahirkan perubahan sosial. Situasi yang 

memanas dalam dunia ilmu pengetahuan tersebut menuntut pengajar diutamakan 

orang yang beriman dan memiliki moral yang benar, dan mampu menanamkan nilai-

nilai kepribadian Muslim kepada peserta didiknya. 

 

B. Telaah Aksiologis World Conference On Muslim Education  

1. Penjelasan mengenai Term Pendidikan dalam pandangan Islam 

Istilah dasar dari sebutan “Pendidikan Islam” berasal dari term-term al-

tarbiyyah, al-ta’lîm kemudian  al-ta’dîb. Namun Syed Attas mengatakan bahwa 

konsep al-ta’dîb sangat cocok dipakai untuk istilah pendidikan dalam padangan Islam 

dan bukan al-tarbiyyah atupun al-ta’lîm yang istilah ini telah dipakai oleh sebagian 

para pakar.  Sebagaimana Al-Attas mengatakan: 
 

al-ta’dîb masuk dalam struktur konseptualnya elemen-elemen pengetahuan 

(al’ilmu), instruksi (al-ta'lim), dan pemuliaan yang baik (al-tarbiyah). Sehingga 

tidak perlu merujuk pada konsep pendidikan dalam Islam sebagai tarbiyah, ta'lim, 

ta'dib bersama-sama.36 

 

Permasalahan pendidikan yang dihadapi umat menjadi rational utama yang 

melatarbelakangi lahirnya konferensi pendidikan Islam dunia. Tujuan 

diselenggarakannya konferensi tersebut untuk memantapkan dan menigkatkan mutu 

pendidikan umat yang tengah mengalami degradasi pascadominasi Barat. Al-Attas 

mendapat kehormatan menyampaikan keynote addres dalam konferensi tersebut 

sebagai seorang yang telah memiliki pendidikan yang fundamental. Salah satu konsep 

pendidikan yang fundamental bagi Al-Attas adalah ta’dib. Baginya, yang menjadi 

permasalahan dalam dunia pendidikan Islam ini adalah punahnya nilai-nilai adab, 

dengan ada adab maka akan mencakup seluruh nilai-nilai pendidikan. Al-Attas 

berpendapat bahwa dengan konsep adab yang diterapkan dalam dunia pendidikan 

Islam dari segala aspeknya maka seluruh permasalahan perkembangan Muslim dapat 

dibenahi, inilah yang menjadi suatu alasan istilah pendidikan dalam Islam dipakai 

dengan alta’dîb.37 

Kecenderungan Al-Attas pendidikan Islam itu dengan menggunakan ta’dib 

dalam arti “adab” daripada “ tarbiyyah dan al-ta’lîmu disebabkan bahwa akhlak itu 

                                                           
35Husain dan Ashraf, Crisis Muslim…, hal. 158-159. 
36Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam, a Frame work for an 

philosophy of education,(Kuala Lumpur: ISTAC, 1993),  hal. 33 
37Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy…, hal. 24. 



734 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

sangat berpengaruh terhadap tingkat kualitas pengetahuan yang dimiliki. Orang yang 

memiliki pengetahuan itu wajib menyalurkannya kepada orang yang membutuhkan, 

penyaluran itu tidak akan baik jika tidak memiliki adab yang baik dalam 

menerimanya. Karena adab itu lebih tinggi dan mulia derajatnya daripada ilmu. 

Al-ta’dîb adalah Term pendidikan tepat atau cocok dalam menyebutkan 

konteks pendidikan dalam pandangan Islam, karena di dalamnya terkandung segala 

aspek dalam dunia Islam.‛ Jika memakai term al-ta’dîb maka dunia pembelajaran 

Islam orientasinya kepada membimbing seseorang kepada jalan yang tepat untuk 

sampai kepada pemilik ilmu dan sebagai penyerahan diri kepada zat yang wajib 

wujud.38 

 

2. Tujuan Pendidikan Islam 

Dari 313 sarjana Muslim yang bertemu dalam konferensi pendidikan Islam 

sedunia yang pertama bertepatan dengan tahun 1977, diantaranya meluruskan kembali 

tentang aims/go dari pendidikan dalam perspektif Islam.  

Tujuan dari  pendidkan dalam Islam yaitu menjadikan manusia yang menusia 

seutuhnya dan mengantarkan kepada Tuhannya dan menjadi hamba seutuhnya, serta 

menjadi pemimpin/khalifah Allah di muka bumi yang sesuai dengan ajaran Islam 

yang dibawa oleh para Nabi dan Rasul.39  

 

Firman Allah  Surah Aldzariyat ayat 56, 

Artinya: “dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka 

mengabdi kepada-Ku”40 

Sasaran pendidikan adalah untuk mengasuh manusia agar menjadi orang yang 

beriman. Pendidikan harus mencapai dua hal, pertama, mendorong manusia untuk 

mengenal Tuhannya sehingga mengabdi kepada Allah dengan penuh keyakinan. 

Kedua, mendorong manusia untuk memahami alam raya, menyelidiki isi dunia ini 

dengan memanfaatkan ciptaan-ciptaan Tuhan untuk menguatkan dan melindungi 

iman.41 

Pendidikan bertujuan untuk menumbuhkan seluruh kepribadian seseorang 

lewat jiwa, akal, kognitif serta indera. Melalui belajar dan mengajar yang objeknya 

kepada peserta didik secara khusus dan umumnya manusia, bahwa belajar dan 

mengajar itu mampu merubah pertumbuhan manusia menuju kepada kesempurnaan 

dari segala bidangnya. Dengan terdidiknya seluruh elemen manusia ini pada 

gilirannya akan menghambakan diri seutuhnya kepada sang maha pencipta dan 

menjalin hubungan baik kepada seluruh makhluk.42 

Tujuan Umum Pendidikan: harus mengarah pada pertumbuhan yang seimbang 

dari total kepribadian manusia melalui pelatihan jiwa, intelektual, kognitif, 

perasaan dan indera tubuh manusia. Oleh karena itu, pendidikan harus memenuhi 

pertumbuhan manusia dalam semua aspeknya: spiritual, intelektual, imajinatif, 

fisik, ilmiah, linguistik, baik secara individu maupun kolektif dan memotivasi 

semua aspek ini untuk kebaikan dan pencapaian kesempurnaan.43 

                                                           
38 Al Rasyidin, falsafah Pendidikan Islami…, hal. 116. 
39Husain dan Ashraf, Crisis Muslim…, hal. 61. 
40Republik Indonesia, Alquran…, hal.862. 
41Husain dan Ashraf, Crisis Muslim…, hal.62 
42Ibid., hal. 64. 
43Saqeb, Some Reflections on Islamization…, hal.47. 



735 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

The Aims of Islamic Education: The ultimate aim of Muslim educationl ies in the 

realisationo f completes ubmissionto Allah on the level of the individual, the 

community and humanity at large.44 

 

C. Keberhasilan yang dicapai Pasca World Conference On Muslim Education 

Setelah berlangsungnya konferensi pendidikan Islam sedunia, terdapat 

lembaga pendidikan Islam internasional yang dapat dicapai, diantaranya adalah 

lembaga World Centre For Islamic Education di Makkah, The Islamic Educational, 

scientific and Cultural Organisation (ISESCO) di Maroko yang diresmikan pada 

tahun 1982 di Rabat Maroko, International Instituti of islamic Thought (IIIT) pada 

tahun 1981, International institute of islamic tought and civilisation (ISTAC), 

International Instituti of Islamic Thought and Civililation, The Islamic Academy  

Cambrigde, International Islamic University Malaysia (IIUM), Pencapaian dalam 

pembelajaan, pencapaian dalam penelitian, pencapaian dalam penertiban, pencapaian 

dalam penerbitan jurnal, pendidikan emeregensi.45 

 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Dari permasalahan yang telah diutarakan di atas dan dijawab dalam 

pembahasan penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa: 

1. Seminar pendidikan Islam sedunia ini tidak ditentukan waktunya, seminar ini bisa 

kapan saja dibentuk sesuai dengan kesepakatan. 

2. Kurikulum pendidikan Islam bersifat universal yang mencakup dalam berbagai 

aspek. 

3. Tidak ada istilah dikotomi ilmu pengetahuan yang memisahkan antara ilmu 

pengetahuan umum dengan ilmu pengetahuan keagamaan. 

4. Integrasi ilmu pengetahuan mesti dilakukan. 

5. Integrasi kurikulum bagi lembaga-lemabaga pendidikan Islam mesti dilakukan 

apalagi saat ini berada pada zaman industri 4.0. 

Daftar Pustaka 

Alquran Alkarîm 

Al Rasyidin. (2008).falsafah Pendidikan Islami: Membangun Kerangka Ontologi, 

Epistemologi, dan Aksiologi Praktik Pendidikan. Bandung: Citapustaka 

Media Perintis. 

al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1979). Aims and Objectives of Islamic 

Education: Islamic Education Series. Jeddah: King Abdulaziz University. 

                          . (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: International Institute 

Of Islamic Thought and Civilization. 

                       . (1989). Islam and the Philoshopy of Science. Kuala Lumpur: ISTAC. 

                         . (1991). The Concept of Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Bilgrami dan Ashraf. (1985). The Concept of an Islamic University. Cambridge: 

Hodder and Stoughton, The Islamic Academy. 

                                                           
44Ibid. 
45Ibid., hal.162-166 



736 
 

Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu Pendidikan Volume 7 No. 1, Juni 2020 

 

Darajat, Zakiah. (1992). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

Daud, Wan Mohd Nor Wan. (2003). The Educational Philosophy and Practice of 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Terj. Hamid Fahmy, dkk.. Filsafat dan 

Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas. Bandung: Mizan. 

                         . (2017). Peranan Universiti: Pengislaman Ilmu Semasa 

Penafibaratan dan penafijajahan. Malaysia: CASIS. 

Daulay, Haidar Putra. (2014). Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat. Jakarta: 

Kencana. 

                        . (2004). Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di 

Indonesia. Jakarta: Kencana. 

Departemen Agama Republik Indonesia. Alquran dan Terjemahnya. Semarang: Toha 

Putra, t.t. 

Husain, Syed Sajjad dan Ashraf, Syed Ali. (1986). Crisis Muslim Education. terj. 

Rahmani Astuti. Krisis Pendidikan Islam. Bandung: Risalah. 

Mushlih. (2015). Menggagas Universitas Islam Ideal: Studi Terhadap Pemikiran 

Syed Ali Ashraf. Jurnal MIQOT Vol. XXXIX No. 1 Januari-Juni. 

Ramayulis. (2013). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia. 

Saifullah & Nasir, Mohd.. (2009). Panorama Pendiidkan Islam: Kajian Terhadap 

Alquran dan Alhadits. Medan: Zai Grafika Publishing. 

Saqeb, Ghulam Nabi. (2000). Some Reflections on Islamization of Education Since 

1977 Makkah  Conference: Accomplishments,  Failures  and  Tasks Ahead, 

Journal: Intellectual Discourse. Vol.8. No.1.  


