Page | 513

Implikasi Teori Kemanusiaan Fazlur Rahman
Terhadap Pendidikan Islam

Mulyadi
Email: yadimulia85@yahoo.co.id
Dosen IAIN Langsa

Abstrak

Manusia merupakan mahluk Allah SWT. yang paling mulia dan sempurna
yang diciptakan untuk menjadi khalifah di muka bumi. Dalam diri manusia
tersimpan pancaran llahiyah untuk diambil sebuah pelajaran dan ketundukan
manusia kepada Sang Penciptanya. Pelajaran tersebut harus direalisasikan
menajadi sebuah konsep utuh yang kemudian menjadi bahan untuk
kesempurnaan akal, jasmani, dan rohani dirinya. Dari proses tersebut maka
muncullah apa yang disebut dengan ilmu. Dengan ilmu tersebut maka akan
memunculkan sebuah teori pendidikan untuk membangun sebuah
pengetahuan dan wawasan intelektual yang hakiki. Pendikan merupakan
proses menjadikan manusia untuk menemukan hakikat dari sebuah kebenaran
dari realitas ilmu yang bersifat misteri. Untuk mewujudkan hal tersebut,
Fazlur Rahman melihat bahwa dimensi fisik dan nonfisik manusia menjadi
sebuah pancaran untuk membentuk sebuah formula pendidikan yang benar.
Berangkat dari konsep manusia tersebut maka Rahman, melalui pendidikan
membentuk manusia menjadi dirinya seutuhnya dengan moralitas, dan tagwa
sebagai penghambaan, dan spiritual sebagai sebuah keadaan akan kehadiran
Pemberi Ilmu serta manusia akan kembali kepada-Nya.

Keyword: Fazlur Rahman, Manusia, Pendidikan, Moral, Tagwa, Spiritual.

A. Pendahuluan
Pendidikan dan tujuannya merupakan dua unsur yang saling berkaitan, yang telah

banyak menrik perhatian para pakar untu mencarikan metode serta devinisi untuk membentuk
sebuah formula akar pendidikan yang efektif bagi manusia. Selama proses pengembangan
teori tersebut banyakhal dapat terjadi, misalkan salah arah, tujuan, serta konsepnya. Adanya
perbedaan konseptual tersebut disebebkan adanya perbedaan dalam memahami hakikat,
substansi, tujuan hidup manusia dalam memperoleh pendidikan. Serentetan pertanyaan
mengenai hakikat sebenarnya mengenai pendidikan untuk menjadikan manusia sebaik-
baiknya menjadi hal yang hangat dibincangkan. Formula teori tersebut terkdangan mengarah
pada konsep pendidikan sekuler yang mengesampingkan agama untuk melihat manusia.

Adapula yang mencoba menyatu-padukan antara konsep pendidikan klasik dengan
modern. Tidak ketinggalan pula teori yang dibangun bertujuan membebaskan pendidikan dari
pengaruh agama, ortodoksi (metode klasik), dan pengaruh para tokoh, menjadikan sebuah
konsep dengan tujuan tersendiri pada manusia. Oleh karena hal tersebut tidak mengehrankan
apabila kita menjumpai perbedaan pendapat di kalangan filsuf dan pendidik, terutama yang
ada di Barat, mengenai tujuan dan maksud pendidikan pada manusia. Fazlur Rahman sebagai

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018


mailto:yadimulia85@yahoo.co.id

Page | 514

seorang tokoh intelektual modern, hadir untuk mencoba merespon dan menjawan
probelatiaka tersebut dengan berangkat dari sebuah konsep manusia untuk mewujudkan
sebuah pedidikan yang bermoral, tagwa, dan penuh dengan dimensi spiritual.

B. Definisi dan Konsep Pendidikan dalam Pandangan Beberapa Pakar

Kemunduran umat Islam pada beberapa dekade belakangan terhadap pendidikan
adalah akibat dari kerancuan ilmu (corruption of knowledge) dan lemahnya penguasaan umat
terhadap ilmu pengetahuan. Hal itu mengakibatkan melemahnya umat Islam dalam bidang
politik, ekonomi, sosial, dan budaya. Al-Attas mencoba memberikan pemahaman yang jelas
mengenai kemunduran dan kerancuan tersebut dalam konsep konkret untuk dapat
diaplikasikan. Konsep-konsep tersebut mengandung metafisika Islam, falsafah ilmu, falsafah
pendidikan, konsep manusia, kebahagiaan, konsep agama dan moralitas. Konsep-konsep
tersebut semuanya tercangkup dalam pendidikan sebagai satu bagian terpenting untuk
membangun sumber daya manusia yang unggul serta penanaman nilai-nilai kemanusiaan.

Pengaruh pendidikan Barat membuat perubahan pada tatanan pendidikan terlihat
sebagaimana sains hanya berpaku pada rasionalitas dan empiris saja. Berangkat dari hal ini,
konsep pendidikan kekinian, salah satu contohnya yaitu lebih cenderung pada pendidikan
karakter.! Awalnya ini bertujuan baik, namun dengan lebih banyak dominasi perbaikan unsur
luar dan mengedepankan saintifik dan rasional analitik membuat pengeseran makna unsur
pemahamannya. Pendidikan karakter tersebut semestinya harus diimbangi dengan nilai-nilai
spritual model Islam, namun pendidikan karakter model ini lebih cenderung memunculkan
aspek materialnya saja. Harun Nasution mengatakan bahwa pendidikan mesti terdiri atas
jasmani dan ruhani akan tetapi pendidikan jasmani harus disempurnakan oleh pendidikan
ruhani. Perkembangan daya-daya jasmani seseorang tanpa dilengkapi dengan kontrol ruhani
akan mengakibatkan kesulitan-kesulitan duniawi dan membawa pada kerugian bagi dirinya
sendiri serta kehilangan makna dalam dirinya.?

Pendidikan kekinian telah terpengaruh oleh hegomoni konsep Barat yang pada saat ini
menjadi poros peradaban dunia. Kebudayaan Barat memiliki landasan awal vyaitu
mengembangkan pengetahuan sains dan tekhnologi sebagai suatu kemajuan manusia di abad
modern. Sifat sains adalah sesuatu yang rasional, bila tidak dapat terukur oleh sains maka hal
tersebut tidaklah dapat dikatakan ilmu. Untuk membuktikan kebenaran itu maka
digunakanlah indera sebagai alat utama dalam penelitiannya yang disebut dengan
rasionalisme dan empirisme. Sains ini dijadikan sebagai suatu nilai hidup utama dan
membimbing ke arah kesejahteraan. Akibatnya mereka lupa bahwa sains hanyalah alat
namun bukan sebuah nilai kehidupan. Alat tersebut tidaklah dapat dijadikan sebuah nilai
kehidupan. Tujuan hidup manusia semestinya harus dengan nilai-nilai penetapan budi pekerti
dan ahklak yang merujuk kepada agama.®

tUntuk lebih lengkapnya lihat; Sugeng Sugiyono, dkk, Antologi Studi Islam, (Yogyakarta: UIN Sinan
Kali Jaga, 2014), him. 1-34.

2Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, (Jakarta: Ul Press, 2008, Jiid 1), him. 30.

3Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Risalah Untuk Kaum Muslimin, (Kuala Lumpur: ISTAC, 2001),

him. 42.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 515

Beberapa pemerhati pendidikan memakai term tersendiri dalam memberikan makna
terhadap falsafah pendidikan. Term-term yang dipakai cenderung tidak menjerus dalam
menghasilkan manusia sempurna. Hamka menggunakan ta’lim dan tarbiyyah pada sebuah
konsep pendidikan. Menurut Hamka ta’lim bermakna pendidikan yang merupakan proses
mentransfer seperangkat pengetahuan yang dianugrahkan Allah SWT., kepada manusia.
Tarbiyyah berarti mengasuh, bertanggungjawab, memberi makan, mengembangkan,
memelihara, membesarkan, menumbuhkan, memproduksi, dan menjalankannya, baik aspek
jasmani dan rohani. Tarbiyyah juga diberi makna “memelihara” dalam arti kata bahwa
tarbiyah sebagai “perbuatan pemeliharaan yang dilakukan kedua orangtua terhadap anaknya.*

Kelompok liberal beranggapan bahwa masalah masyarakat dan masalah pendidikan
adalah dua hal yang berbeda. Pendidikan merupakan a-politik, dan “excellence” harus
merupakan target utama pendidikan. Pendidikan bagi salah satu aliran liberal yakni
“struktural fuctionalisme” justru dimaksud sebagai sarana untuk menstabilkan norma dan
nilai masyarakat. Pendidikan justru dimaksud sebagai media untuk mensosialisasikan dan
memproduksi nilai-nilai tata susila keyakinan dan nilai-nilai dasar agar masyarakat luas
berfungsi secara baik.®

Johannes Muller mengartikan pendidikan sebagai upaya masyarakat serta hasil-
hasilnya yang bertujuan meneruskan dan menyediakan pengetahuan dan keterampilan, sikap
dan pola tingkah laku, yang perlu demi kelangsungan ataupun perubahan masyarakat, dengan
menawarkan kesempatan sebaik mungkin kepada semua orang demi perkembangan manusia
seutuhnya.® Berbeda halnya dengan aliran progressifisme yang mengakui dan berusaha
mengembangkan asas progressif dalam semua realita kehidupan, agar manusia bisa survive
terhadap semua tantangan kehidupan. Oleh sebab itu progressifisme dianggap sebagai the
liberal read of culture (kebebasan mutlak menuju kebudayaan).

Nilai-nilai yang dianut filsafat ini bersifat fleksibel terhadap perubahan, toleran dan
terbuka (open minded) dan menuntut pribadi para penganutnya untuk selalu bersikap
penjelajah dan peneliti, guna mengembangkan pengalaman.” Dalam pandangan Umar
Tirtaraharja bahwa pendidikan adalah sebagai persiapan warga negara yang diartikan sebagai
suatu kegiatan yang terencana untuk membekali peserta didik agar menjadi warga negara
yang baik.® Michel Foucault mengatakan bahwa pendidikan merupakan penawaran
metodologi untuk mempelajari metodologi ilmu humaniora dan menitiberatkan perhatian
pada kondisi di mana subyek menjadi obyek pengetahuan.®

4Samsul Nizar, Seabad Buya Hamka, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka
tentang Pendidikan,(Jakarta: Kencana, 2008), him. 105-1011.

SWilliam F. O’neil, Idiologi-ldiologi Pendidikan, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), him. xiv.

bSindhunata, dkk, Pendidikan: Kegelisahan Sepanjang Zaman, (Yogyakarta: KANISIUS, 2001), him.
XV.

"Hadi Jalaluddin dan Abdullah Idi, Filsafat Pendidikan, Manusia, Filsafat, dan Pendidikan, (Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 2012), him. 82.

8Umar Tirtaraharja dan La Lusa, Pengartar Pendidikan, (Jakarta: Rineka Cipta, 2000), him. 35.

%Joy A. Palmer, 50 Pemikir Paling Berpengaruh Terhadap Dinia Pendidikan Modern, (Jakarta:
LAKSANA, 2010), him. 2882.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 516

Azra, dalam bukunya Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Meunju Milenium
Baru, mengkritik lvan Illich yang mengatakan bahwa pendidikan yang berlangsung dalam
schooling sistem tidak lebih dari suatu proses transfer ilmu dan keahlian dalam kerangka
tekno-struktur yang ada. Akibatnya, pendidikan yang berupa pengajaran menjadi suatu
komoditi belaka dengan berbagai implikasinya terhadap kehidupan sosial kemasyarakatan.
Demikian juga dengan Paulo Freire menawarkan alternatif baru dalam pendidikan yaitu
Problem posing education (pendidikan hadap masalah). Pendidikan model ini mengharapkan
guru dan murit bersama-sama menjadi subjek yang disatukan oleh ojek yang sama. Guru dan
murid selalu bersama, guru belajar dari murid an murid belajar dari guru. Dengan demikian
diantara mereka saling mengkritisi satu sama lain untuk membuka realitas dan menjawab
tantangan dunia. Hal ini menggunakan pengetahuan sebagai bagian yang terlibat.

Dalam upaya merekfleksikan manusia sempurna atau yang al-Attas sebutkan dengan
manusia universal (al-insan al-kulliyy) dalam dunia pendidikan Islam, maka al-Attas
mengajukan agar definisi pendidikan Islam lebih menanamkan nilai-nilai adab dan dengan
hal itu istilah pendidikan dalam Islam lebih tepat menggunakan istilah ta’dib. Al-Attas
memberikan definisi 7a 'dib dengan “penyemaian dan penanaman adab dalam diri seseorang”.

Al-Attas dalam buku Mafhiam al-Ta’lim fi al-Islam; Al-Tasawwuri li falsafah
Islamiyyah [i al-Ta’limi, memberikan argumentasi bahwa fa’dib merupakan proses
pembinaan fisik, akal, dan jiwa, untuk membentuk kepribadian seseorang yang mampu
berfikir dan bertindak tegas serta memiliki kekuatan dan berkualitas secara fisik, akal dan
ruhnya.'> Agama Islam, melalui Al-Qur’an, memberikan contoh ideal bagi manusia yang
beradab adalah Nabi Muhammad SAW, sebagai manusia sempurna. Pendidikan Islam
haruslah merefleksikan manusia sempurna seperti yang dicontohkan Nabi SAW. Tujuan
pendidikan dalam konsep fa 'dib tersebut adalah untuk menghasilakan manusia-manusia yang
baik. Unsur yang paling mendasar dalam ruh pendidikan Islam tersebut adalah penanaman
adab, karena adab dalam pengertiannya meliputi kehidupan spiritual dan material manusia
yang memberikan sifat kebaikan yang dicarinya.®®

Kandungan fa’dib agaknya identik dengan sebutan akhlak, sebab al-Attas mencoba
merujuk pada pendidikan Nabi Muhammad SAW, sebagai pendidikan terbaik dengan
dukungan Al-Qur’an yang mengafirmasi Rasulullah sebagai teladan paling baik. Hadits Nabi
Muhamad Saw yaitu menyempurnakan akhlak manusia: “Innama bu’itstu li-utammima husna
al-aklagq”, menurut Rasulullah Saw, manusia yang baik akhlaknya adalah orang yang
sempurna imannya. Aktivitas Nabi Saw, berupa pengajaran Al-Qur’an dan hikmah serta
penyucian umat adalah manifestasi langsung dari peranan ta 'dib. Menurut al-Attas, semenjak

©OAzyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menju Milenium Baru, (Ciputat, Logos
Wacana llmu, 1999), him. 4.

"Abuddin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat, (Jakarta, Raja Grafindo Persada, 2012), him.
266.

LAl-Attas, Mafhim al-Ta’lim fi al-Islam, Al-Tasawwuri li falsafah Islamiyyah li al-Ta’limi, (Kuala
Lumpur, ISTAC, 1998), him. 40.

BAl-Attas, Islam dan Secularisme, (Bandung, Pustaka Salman I1TB, 1981), him. 222,

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 517

awal kedatangan Islam, adab, secara konseptual telah diisi dengan ‘/lm dan perbuatan yang
iklas dan tepat (‘amal) terlibat aktif dalam ranah pengetahuan hingga saat ini.'*

Konsep ta 'dib mengafirmasikan langsung terhadap adab, sebab muatan ra 'dib tersebut
tidak hanya pada aspek kognitif saja, akan tetapi di dalamnya mengandung pendidikan
spiritual, moral, akal, dan sosial. adab menjadi fondasi utama dalam menanamkan nilai-nilai
pendidikan. Adab erat kaitanya dengan pendidikan profesional sehingga menghasilkan insan
yang sempurna. Manusia yang sempurna dibentuk dengan pendidikan, begitu juga dengan
orang yang terpelajar adalah orang baik. Baik yang dimaksud adalah kebaikan adab dalam
pengertian yang menyeluruh. Landasan filosofis lain dari itu adalah adab sangat berkaitan
dengan ilmu, sebab ilmu tidak dapat didoktrin jika orang tersebut tidak memiliki adab yang
tepat terhadap dirinya. Makna ta’dib pula merupakan transfomasi diri individu menjadi
beradab atau dengan kata yang lebih mudah yaitu proses adab dalam arti yang sesungguhnya.
Ta'dib harus dipandang sebagai bentuk khusus pendidikan model Islam dibandingkan bentuk
pendidikan (za 'lim) lain.

Al-Attas mengunggulkan ta 'dib dibandingkan dengan tarbiyah (mendidik) dan ta’lim
(pengajaran), sebab konsep ini menurut al-Attas telah dipengaruhi oleh pandangan hidup
Barat yang berlandaskan nilai-nilai dualisme, sekularisme, humanisme, dan sofisme sehingga
nilai-nilai adab menjadi semakin kabur dan semakin jauh dari nilai-nilai hikmah ilahiah.
Tujuan untuk mencapai adab tidak begitu jelas sehingga mengakibatkan kezaliman,
kebodohan, dan kegilaan. Kezaliman dalam pandangan al-Attas ialah meletakkan sesuatu
tidak pada tempatnya. Kebodohan adalah melakukan cara yang salah untuk mencapai hasil
tujuan tertentu. Akademisi terpelajar Muslim cenderung mengadopsi ide-ide Barat mengenai
skeptisisme, positivisme, relativisme ke dalam pendidikan Islam. Hal tersebut dapat
menghancurkan adab lewat penanaman nilai-nilai pendidikan.

Tarbiyah maupun ta’lim dalam pandangan al-Attas mengandung kerancuan makna
yang terkandung di dalamnya. Tarbiyah hanya bersentuhan dengan aspek fisika dalam
mengembangkan  penanaman-penanaman  emosional terhadap  pertumbuhan  dan
perkembangan manusia. Tarbiyah dalam perspektif kekinian merupakan suatu terminologi
yang komparatif yang dipengaruhi oleh Barat untuk merumuskan konsep pendidikan. Hal
tersebut dapat membawa pengaruh negatif terhadap makna pendidikan itu sendiri.

Pengaruh negatif tersebut sekurang-kurangnya memberikan ruang yang bebas dalam
memaknakan pemahaman dan tujuan pendidikan. Akibat tidak munculnya nilai-nilai Islam
yang utuh maka seorang guru kehilangan wibawa dan hilangnya penghargaan terhadap ilmu.
Nilai-nilai spritual, kesungguhan dan moralitas dalam menuntut ilmu menjadi semakin pudar
sehingga digeser oleh dominasi motif ekonomi dan material.*®

Menurut al-Attas bahwa pemahaman pendidikan dalam Islam tidaklah tepat
menggunakan Kkata tarbiyyah jika dikaitkan dengan konsep pendidikan dalam Islam. Kata
tersebut hanyalah mengindikasikan proses belajar mengajar hanya mengarahkan untuk
kebenaran dalam berpikir. Sesungguhnya makna ta’lim dan makna yang mengindikasikan
ta’lim tersebut sudah melekat khususnya pada sesuatu yang berkaitan dengan epistemologi

4Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan..., him. 177.
5Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan..., him. 27.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 518

dan metodologi penyusunan pendidikan, maksudnya hanyalah mentranfer ilmu semata.
Ta’lim adalah proses atau “aktivitas transmisi” “sesuatu” bagi “manusia”,. Makna ‘“‘aktifitas
transmisi” yaitu metodologi penyampaian naratif dan menyampaikan “sesuatu” yang disebut
IImu. Manusia ini adalah penyampai dan penerima. Jawaban tersebut membahwa pada tiga
term para pendahulu yang menjadi landasan bagi proses ta’lim yaitu amaliyah (aktifitas
proses pengajaran), al-Muhtawi (transmitor), al-Mutalagqi (penerima transmisi).*® Adapun
tarbiyah adalah proses pembelajaran (educatio) tanpa pembinaan moral yang tepat. Konsep
ini berangkat dari prinsip hayawan agil (hewan yang berpikir) berorientasi pada pembinaan
akal semata. Konsep ini dipercaya oleh al-Attas dipengaruhi oleh Yunani dan Romawi.
Kenyataannya konsep seperti ini tidak membawa manusia pada kebahagiaan yang meliputi

kebahagiaan fisik, intelektual dan kebahagiaan ruhani.

Selaras dengan al-Attas, Igbal beranggapan bahwa pendidikan merupakan sebuah
konsep tertentu tentang hakekat individualitas peserta didik, hubungannya dengan masyarakat
serta tujuan akhir kehidupan insani. Pendidikan harus dipandang sebagai daya budaya yang
memberi pengaruh pada kehidupan personalitas yang utama dan pada kelompok masyarakat.
Oleh sebab itu, pendidikan harus mengkaji secara mendalam tentang hakikat individualitas
serta lingkungannya secara mendalam.!” Hal yang paling tertinggi atau tingkatan paling akhir
dari segala maksud mengenai pendidikan adalah usaha untuk mengembangkan dan
meperkuat pengetahuan individu pada diri manusia.*® Puncak tertinggi dari diri manusia
adalah melanjutkan kehidupannya dengan kualitas pendidikan, tenaga, kesempurnaan,
kebajikan, pandangan dan kreatifitas menjadi bagian utuh dalam dirinya. Sebagaimana
diketahui bahwa filsafat ikbal sangat fokus pada kedirian (ego) atau Khudi, di mana
kesadaran diri merupakan hal yang utama dari banyak hal. Maka dari itu, pendidikan adalah
untuk menciptakan diri menjadi baik untuk mencapai puncak menyadari kedirian manusia.

Al-Attas menawarkan konsep ta'dib untuk pendidikan Islam bukanlah semata tanpa
alasan, melainkan sebuah solusi supaya ilmu yang disampaikan dapat melekat pada diri
manusia. Pendidikan kekinian mengalami krisis, di mana krisis tersebut tidak hanya pada
peserta didik, akan tetapi tampak pula pada kalangan pendidik. Oleh sebab itu,
mengedepankan adab merupakan solusi pendidikan kekinian, sebab mengandung hal-hal
yang telah kita sebut di atas. Menghilangkan adab dalam khazanah pendidikan Islam sama
saja menjerumuskan manusia pada kebodohan. Konsep adab sebagai solusi untuk pendidikan
Islam semestinya menjadi faktor utama dalam menjadikan manusia sempurna.

C. Konsep Manusia Menurut Fazlur Rahman

Manusia merupakan mahluk yang sempurna diciptakan Allah SWT di muka bumi.
Manusia, selain merupakan subyek pengetahuan juag merupakan sebuah obyek pengetahuan
untuk memperoleh ilmu. Dalam Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer, kata manusia

Al-Attas, Mafham al-ta’lim fi al-Islam; Al-Tasawurr li falsafah Islamiyyah li al-ta’limi,( Kuala
Lumpur, ISTAC, 1998), him. 27-49.

K.G. Saiyidain, Percikan Filsafat Igbal mengenai Pendidikan, (Bandung: Dipenogoro, 1981), him.
23.

BMian Muhammad Tufail, Igbal’s Philosophy and Education, ( Lahore: Din Muhammadi Press, 1966),
him. 102.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 519

diartikan sebagai “makhluk Tuhan yang paling sempurna yang mempunyai akal dan budi”.*®
Makna ihsan lebih diartikan sebagai perbuatan baik atau kebajikan, ibadah dan amal saleh yang
berdimensi vertikal dan horizontal, hubungan dengan Allah dan hubungan dengan sesama
manusia dan alam yang serasi dan terpadu serta harmonis. Sungguh mansia tidak memiliki
posisi yang berarti selalin sebuah titik kecil yang berlangsung hanya sedetik secara fisiologis.
Setititik dan sedetik itulah hakikat manusia dilihat dari sudut ruang dan waktu fisiologisnya.
Para sufi memandang manusia dengan lebih dalam yaitu sebagai sebuah bentuk non-fisik.
Filsuf muslim memadangn manusia sebagai mikro kosmos. Bagi mereka, manusia merupakan
mahluk terbaik (azsan al-tagwim) dan memiliki makna simbolis bagi alam semesta. Manusia
disebut mikro kosmos karena sekalipun ia kecil tetapi di dalamnya mengandung semua unsur
kosmik, dari mulai mineral, tumbuhan, hewan, bahkan “malaikat dan unsur Ilahiyah berupa
ruh yang ditiupkan Tuhan padanya. 2°

Van der Weij memandanga bahawa manusia merupakan sebuah mahluk yang
bertanya kepada dirinya sendiri, keberadaanya, dan tetantang alam sekitarnya. Manusia
merupakan mahluk yang sadar akan keberadaan dirinya menuju apa yang hadir dan
merancang dirinya secara dasar. Manusia memiliki sebuah konsep tetang dirinya untuk
mencari dan dalam pencariannya ia mengandaikan bahwa ada sesuatu yang bisa ditemukan
melalui kemungkinanikemungkinan akan sesuatu. Sejak lahir, manusia sudah dikutuk sebagai
mahluk filosofis sebagaimana telah terlihat sejak kanak-kanak. Berbeda dengan mahluk
lainnya, manusia sebagai mahluk yang hanya menyadari dirinya dan keberadaanya
“eksistensi” dibandingkan mahluk lain.?*

Fitrah sesungguhnya manusia diciptkan Tuhan di muka bumi semata-mata hanya
untuk beribadah kepada Allah SWT. Hal tersebut merupakan basis ontologis sebagai sebuah
kontrak tanpa tawar-menawar antara manusia dan Tuhan. Tidak hanya manusia, seluruh
mahluk ciptaan Allah SWT. memiliki kontrak yang sama dengan manusia yaitu sujud pada
Penciptanya. Perbedaan antara manusia dan ciptaan Tuhan lainnya adalah terletak pada
pengetahuan yang ia miliki yaitu pengetahuan kreatif dan ilmiah menganai benda-benda
(ilmu eksakta), susunan batinnya (ilmu kejiwaan), dan mengenai suatu proses yang terus
berjalan dilampaui masa (ilmu sejarah). Manusia, dengan kemampuan Ilahiyyah yang
diberikan oleh Tuhannya, ia mampu melampaui segala sesuatu dari penciptaan untuk
bertemu, menyatu, dan bedialektika sakral dengan Tuhannya.

Manusia merupakan mikro kosmos yang merupakan cerminan dari makro kosmos
yang meliputi seluruh alam semesta. Manusia merupakan puncak ciptaan Allah SWT. sebagai
khilafah di bumi. Segala perbuatan yang membawa perbaikan individu maupun sesamanya
memiliki keluhuran dan kebaikan kosmik, menjangkau batas-batas jagat raya, menyimpan
makna dan kebaikan universal, menjadi nilai bagi rahmat bagi seluruh alam. Manusia terdiri
dari individu atau kenyataan perorangan yang tidak terbagi-bagi dan dirinya memiliki
pertangungjawaban mutlak dalm pengadilan Hadirat Ilahi di akhirat nanti. Masing-masing

19 Peter Salim dan Yenny Salim, Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer,edisi I, (Jakarta: Modern
English Press, 1991), h. 934.

20 Mulyadhi Kartanegara, Gerbang Kearifan; Sebuah Pengantar Filsafat Islam, (Ciputat: Lentera hati,
2006), h. 113.

2L p.A. van der Weij, Filsuf-Fulsuf Besar Tentang Manusia, (Jakarta: Graha Media, 1988), h. 6-8.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 520

perorangan itu pulalah yang akhirnya dituntut untuk memikul segala amal perbuatannya
tanpa kemungkinan mendelegasikan kapada pribadi yang lain. Nilai seorang pribadi adalah
sama dengan nilai kemanusiaan universal, sebagaimana nilai kemanusiaan universal adalah
sama nilainya dengan nilai kosmis seluruh alam semesta. Manusia harus dipandangan sebagai
cermin atau representasi harkat seluruh umat manusia.??

Secara biologis manusia adalah mahluk paling sempurna yang merupakan hasil akhir
hasil akhir dari sebuah proses evolusi pencipta alam semesta. Di satu pihak terbuat dari tanah
(thin) yang menjadikannya mahluk fisik, di pihak lain, manusia juga mahluk spiritual karena
ditiupkan roh Allah SWT. Dua aspek tersebut membuat manusia memiliki kedudukan posisi
unik antara semesta dan Tuhan, yang memungkinkan manusia dapat berkomunikasi dengan
keduanya. Selain itu manusia memiliki jiwa rasional yang hanya dimiliki oleh manusia. Jiwa
rasional ini memungkinkan manusia mampu mengambil premis-presmis rasional yang
berguna untuk membimbing, mengatur, dan menguasai daya-daya jiwa-jiwa yang lebih
rendah. Dengan demikian maka manusia merupakan inti dari alam semesta, dan tidak aneh
jika para filsuf menyebutnya sebagai mikrokosmos karena mengandung segala unsur yang
terdapat dalam alam semesta. 2

Fazlur Rahman mencoba meberikan sebuah konsepsi diri manusia sebagai mahluk
spesial di muka bumi dengan kapasitas akal yang mampu melampai mahluk lain. Kapasitas
akal yang ada pada dirinya mestilah menjadi sesuatun yang bermakna bagi dirinya,
kemaslahatan seluruh mahluk, dan sebagai jalan yang benar untuk mengetahui Penciptanya.
Rahman menegaskan bahwa salah satu tugas penting manusia adalah untuk membangun
gambaran dan kesadaran ilmiah dari realitas obyektif serta menciptakan suatu tatanan moral
yang berdasarkan pengetahuan ilmiah tersebut.?* Pengetahuan ilmiah tersebut haruslah dalam
bingkai kebaikan dengan tidak memanfaatkanya untuk menjadi suatu malapetaka dan
keburukan yang sia-sia.

Dalam al-Qur’an manusia digambarkan Tuhan sebagai sebuah ciptaan yang unik dan
berbeda dengan ciptan-ciptaan alamiah lainnya. Manusia diberikan Tuhan tempat tertinggi
karena memiliki akal serta percikan-percikan ketuhanan yang ada pada dirinya. Jika dalam
pandangan pemikiran falsafat Barat, manusia memiliki substansi yang berbeda yaitu tubuh
dan jiwa, namun dalam Islam hal itu memiliki anti-tesis terhadap argumentasi tersebut.
Menurut pandangan Rahman bahwa Manusia tidaklah terdirin dari dualisme radikal seperti
dalam argumentasi Barat tersebut. Manusia tidak dapat terpisahkan antara jiwa dan raga dan
merupakan satu substansi yang saling berkaitan. Perkataan nafs yang sering ditemukan dalam
al-Qur’an diterjemahkan sebagai “jiwa” yaitu berarti “pribadi” atau “keakuan”. Kalam
seperti al-nafs al-muthma’innah dan al-nafs al-lawwamah mesti dipahami sebagai keadaan-
keadaan, aspek-aspek, perilaku-perilaku, atau kecenderungan-kecenderungan pribadi
manusia. Semua ini harus dipandang sebagai sifat mental yang berbeda dari fisikal, dengan
cacatatan akal bahwa tidak dipahami sebagai sebuah substansi yang terpisah.

22 Nurcholish Madjid, Masyarakat Religius, Membumikan Nilai-Nilai Islam dalam Kehidipan
Masyarakat, (Jakarta: Paramadina, 2004), h. 44.

2 Mulyadhi Kartanegara, Nalar Religius; Memahami Hakikat Tuhan, Alam dan Manusia, (Jakarta:
Erlangga, 2007), h. 13.

2 Taufik Adnan Amal, Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam Fazlur Rahman, (Bandung,
Mizan, 1990), h. 82.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page |521

Manusia sebagai sebuah the creation of God memiliki mandat untuk memperjuangkan
nilai-nilai moralitas spiritual yang tiada berkesudahan. Berbeda dengan mahluk baharu
lainnya, manusia mesti sadar akan dirinya yang memiliki mandat penyempurnaan moralitas
tersebut sebagai kehendak mutlak Allah SWT. sebagai misi penyempurnaan dirinya sebagai
khalifah di muka bumi. Manusia yang mampu menahan diri dari keburukan moralitas
keduniawian maka dialah salah satu dari berbagai aspek konkrit manusia sebagai puncak
ciptaan Allah SWT. yang melampaui para malaikat baik dalam pengetahuan maupun
kesalehan. Hal inilah yang harus dikedepankan oleh semua manusia sebagai salah satu resiko
besar terhadap ketentuan dirinya dan yang menciptakannya.?

Moralitas sebagai sebuah konsep fitrah yang harus dijalankan manusia tentunya
memiliki hambatan dan berbagai godaan dunia yang tak terbatas. Tergoyahnya sisi
tersembunyi dalam moral ini akibat menutupi kesadaran kedirian manusia akan penglihatan
mereka akan berpalingnya dari kesadaran belakang dan tidak bersiapnya akan hari kemudian.
Tujuan-tujuan moralitas spritual jangka panjang tidak dipahami dengan penuh kesalehan
sehingga membuat manusia buta akan nafs sebagai titel unik the creation of God. Hambatan
kepada jurang kehancuran moral ini dapat dihindari yaitu dengan kedekatan manusia dengan
Allah SWT. dengan bentuk kesalehan dan ketakwaan. Manusia harus benar-benar beriman
dan memiliki kemauan maksimal untuk menepis godaan-godaan dunia yang terbatas.
Pemikiran dan jiwa manusia harus fokus pada tujuan tersebut tanpa ada ketakutan baginya.
Jika hal tersebut sudah melekat pada nafs manusia maka inilah yang disebut selanjutnya
sebagai ketersingkapan moral spiritual sebagai pancaran ketuhanan.

Berangkat dari sebuah konsep moral-spiritual, manusia diberikan Allah SWT.
kebebasan dalam berkehendak serta memilik pilihan baik dan buruk. Manusia terkadang
dapat menjadi beringas dan melakukan perbuatan-perbuatan buruk, akan tetapi kejahatan
tersebut dapat dibalut dengan taubat yang membuat kesalahan menjadi kesalehan. Jalan yang
benar dan salah tersebut merupakan pilihan, Allah SWT. yang akan mengadilinya. Allah
SWT. memberikan cobaan kepada manusia melalui jalan kebaikan maupun keburukan,
namun Allah SWT. menyisipkan kemudahan pada setiap cobaan kebaikan dan keburukan
tersebut. Perlu digaris bawahi bahwa manusia sebenarnya memiliki sifat yang mulia namun
butuh perjuangan untuk melawan godaan dunia untuk menyempurnakan kemuliaanya.

Allah SWT. telah menjamin segala kebaikan dan keburukan yang telah ditetapkan
dalam diri manusia sebagai keutuhan dari salah satu detail dari kehidupan yang dijalani
manusia. Oleh karena itu maka kesalehan serta ketaatan pada sang Pencipta merupakan
puncak dari segala hal yang ada di dunia ini. Allah SWT. menutup mata hati manusia,
membutakan penglihatannya, menulikan pendengarannya jika manusia tersebut berpaling
dari apa yang telah Allah SWT. anjurkan sebagai preskriptif (ketentuan-ketentuan mutlak)
pada diri manusia. Kesalehan tersebut dapat diperoleh dari kesadaran akan dirinya sendiri
atau ia dapati dari pengajaran dan bimbingan seoroang guru ataupun langsung mendapatkan
ilham dari llahi. Tidak semabarangan manusia dalam memperoleh pengetahuan Ilahiyah,
akan tetapi manusia pada umumnya memiliki jalan kebagaiaan indivudal dari

% Fazlur Rahman, Tema Pokok Al-Qur’an, (Bandung: Pustaka, 1996), h. 28.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 522

pengetahuannya tentang agama dan petunjuk kebenaran umtuk memperoleh jalan yang
benar.?

Manusia sebagai mahluk yang diciptakan oleh Allah SWT. harus bertangungjawab
atas segala perbuatannya. Perbuatan tersebut baik secara personal maupun efek dari komunal.
Perbuatan buruk tersebut muncul akibat dari kepicikan (dha’f) dan juga muncul dari
kesempitan pikiran (gathr). Munculnya hal ini disebabkan oleh sikap manusia yang sombong
dan menganggap bahwa dirinya dapat membuat hukum tertinggi. Anggapan demikian dapat
merugikan dirinya sebagai mahluk yang diciptakan oleh sang Pencipta. Kerugian itu
disebabkan oleh keterbatasan pada dirinya sehingga muncullah ketamakan, ceroboh, panik,
kekhawatiran yang berlebihan, itu semua akibat sempitnya pikiran. Tidak sampai di situ,
akibat dari kesempitan pikiran itu, muncullah nafsu yang tidak terkontrol, tergesa-gesa dalam
segala hal, serta dibutakan oleh kepentingan jangka panjang untuk kemaslahatan dirinya.
Sifat manusia yang mudah tergoyahkan, kepicikan, kesempitan akal, dan moral tidak baik
menunjukkan bahwa manusia secara spritual yang tidak berfungsi dengan baik.?’

Tujuan manusia sesungguhnya adalah beribadah kepada Allah SWT. dengan
memaksimalkan enersi moral. Manusia, melalui moral tersebut harus menjadi petunjuk untuk
kebaikan dengan dukungan al-Quran sebagai penerangya. Dengan enersi moral tersebut maka
akan menghindari diri manusia dari kesombongan, keputusasaan, determinisme dan
kebebasan, pengetahuan absolut dan kebodohan manusia. Tergoyahnya moral dapat merusak
keseimbangan spritual sehingga berakibat pada efek moral yang tidak tepat (nihilisme moral).
Efek yang dimunculkan dari hal tersebut yaitu penyimpangan pada akhirnya memberikan
kehancuran diri manusia yang bermoral-spriritual.

Manusia sebagai pribadi yang mulia, tidak boleh muluapakn Allah SWT. sebab
melupakan-Nya dapat menghancurkan kepribadian individu, sebaliknya mengingat-Nya
dapat menyemprnakan kepribadian. Hal tersebut mengindikasikan bahwa manusia
membutuhkan kepada Tuhannya. Manusia mestilah membangun konsep tagwa sebagai
sebuah tingkatan tertinggi untuk kepribadiannya yang utuh. Konsep taqwa atau ketundukan
berarti melindungi diri dari akibat-akibat perbuatan buruk dan jahat. Perbuatan tersebut
merupakan saksi dan aksi manusia di dunia, maka penilaian yang ril dan efektif terhadap
perbuatan tersebut berada di luar dirinya. Manusia harus menyadari setiap perbautanya
mestilahh disertai tagwa. Konsep tagwa dapat dijelaskan sebagai “hati nurani” sebagai
sebuah sebuah pembeda dari unsur luarnya. Jika cinta merupakan ajaran ajaran agama
Kristen, maka hati nurani merupakan ajaran Islam. Dalam konsep sebuah argumentasi logis
bahwa tagwa berarti kekokohan tensi-tensi moral atau di dalam batas-batas yang telah
ditetapkan Allah SWT. dengan demikian, segala amalan perbuatan manusia memiliki kualitas
yang menyebabkan manusia harus beribadah Allah SWT.?®

Konsep tawgwa yang sesungguhnya merupakan bimbingan Allah SWT. kepada
manusia dengan menginsafi dirinya dan jiwanya yang sebenarnya telah mengakui Tuhannya,
bahkan sebelum eksistensinya sebagai manusia. Tagwa merupakan suatu kelakuan dan sifat

% yamanai, Filsafat Politik Islam Antara Al-Farabi dan Khomeini, (Mizan: Bandung, 2002), h. 86.
27 Fazlur Rahman, Tema Pokok Al-Qur an,................., h. 40.
28 Fazlur Rahman, Tema Pokok Al-Qur’an, ................ ,h. 44,

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 523

hutang kepada Pencipta dalam eksistensi yang benar-benar menyeluruh, sehingga pada saat
diciptakannya dan diberi kehidupan telah berada dalam keadaan kehilangan sama sekali,
karena manusia tidak memiliki sesuatu apapun, dan melihat bahwa segala sesuatu di
sekeliling dirinya, dalam dirinya, dari dirinya adalah apa yang Allah SWT. miliki. Untuk
mengembalikan hutang tersebut maka ia harus sadar diri akan eksistenti dirinya dengan
taqwa secara mutlak kepada penciptanya. Manuasia harus sadar bahwa dia sendiri merupakan
hutang yang akan dikembalikan kepada Pencipta, mengembalikan hutang berarti
menyerahkan diri sebagai pelayan Allah SWT., merendahkan diri, mengapdikan diri secara
tulus dan sadar, manjalankan perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya.?°

D. Implikasi Konsep Manusia dalam Pemikiran Fazlu Rahman terhadap Pendidikan
Islam

Pendidikan merupakan aspek utama dalam mencerdaskan individu sebagai tonggak
perubahan masa depan bangsa. Adanya konsep pendidikan untuk kemajuan bangsa perlu
memiliki sebuah konsep mengakar dan kuat. Konsep tersebut harus dikembangkan melalui
esensi diri manusia sebagai mahluk yang sempurnya ciptaan Allah SWT. Perwujudan konsep
tersebut mestilah memiliki struktur falsafah guna menunjang kerangka konsep menuju
kesempurnaan pendidikan. Sebagaimana pendidikan kekinian sangatlah minim melihat
pandangan jauh ke depan mengenai moral, tagwa, kebahagiaan jiwa, dan kesadaran akan
kediriannya sebagai yang diciptakan. Permasalahan ini diakibatkan karena belum tepatnya
arah atauh out put dari pendidikan itu sendiri.

Tujuan dari pendidikan yang diharapkan oleh Rahman adalah mempersiapakan
individu Islam memiliki kemampuan produktivitas intelektual yang kreatif dalam segala
bidang usaha dengan keterikatan serius kepada Islam. Pendidikan mestilah memperluas
wawasan muslim dan mengaktualkannya dengan wawasan al-Quran sebagai sumber ilmu
pengetahuan utama. Manusia sebagai poros mikro kosmos mesti memahami pendidiak Islam
sebagai way of life yang menyeluruh dan tidak hanya terbatas pada ruang lingkup yang
terjangkau saja. Membentuk dan menjadikan manusia yang benar-benar terdidik adalah suatu
hal yang mendesak untuk dilakukan oleh lembaga pendidikan. Oleh sebab itu maka otoritas
pendidikan Islam adalah menjadikan manusia memahami dan menjiwai segala ilmu dengan
nilai-nilai Islam dengan penuh ketakwaan dan menjiwai.*

Fazlur Rahman memberikan argumentasi bawa pendidikan memiliki tujuan untuk
menanamkan komitmen-komitmen nilai psikologis intelektul melalui tarbiyah (pendidikan
moral) dan menkomunikasikan pengethauan ilmiah melalui ta’lim (pengajaran. Dengan
menerapkan tujuan ini maka akan tercapainya individu yang saleh. Menjawab problematika
umat mengenai krisis pendidikan kearah yang lebih baik maka Fazlur Rahman hadir untuk
membentangkan sebuah konsep pendidikan yang berangkat dari basis diri manusia serta
pancaran kediriannya untuk membentuk ketakwaan, bermoral, dan bernilai spiritual.
Pendidikan yang ditawarkan Rahman bernafaskan Islam untuk menjawab kekurang dan
substansi yang semestinya ada dalam pendidikan.

29 Al-Attas, Islam dan Secularisme, h. 79.
% Fazlur Rahman, Islam dan Tantangan Modernitas Tentang Transformasi Intelektual, (Yogyakarta:
Pustaka, 1985), h. 160.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 524

a. Moral (Implementasi Pelatihan Pendidikan)

Kata moral selalu mengacu pada baik buruknya manusia sebagai manusia. Jadi bukan
mengenai baik buruk begitu saja, misalnya sebagai dosen, tukang masak, pemain bulutangkis
atau penceramah, malainkan sebagai manusia. Bidang moral adalah bidang kehidupan
manusia dilihat dari segi kebaikannya sebagai manusia. Norma-norma moral adalah tolok
ukur untuk menentukan benar salahnya sikap dan tindakan manusia dilihat dari segi baik-
buruknya sebagai manusia dan bukan sebagai pelaku peran tertentu dan terbatas.:

Morarilas merupakan sebuah pemberian nilai kebaikan dan keburukan pada manusia,
tindakan dan pikirannya. Moral memiliki tujuan untuk menerapkan sebuah tatanan yang
dianggap bernilai tinggi pada kehidupan manusia, yang akan kacau apabila tidak ditata
dengan baik. Dengan demikian maka penataan melalui moralitas itu dapat dianggap sebagai
sesuatu yang baik dan lebih tinggi daripada apa yang sudah ada sebelumnya. Sedangkan
bukti yang nyata dari moral tersebut adalah aktualisasi manusia secara nyata dari apa yang ia
lakukan dan pikirkan. Oleh sebab demikian maka moralitas sering kali diterapkan pada
manusia dengan cara mengajukan sebagai sesuatu yang berasal dari tataran yang lebih tinggi
daripada manusia, baik itu berupa suatu ke-llahian ataupun kebenaran mutlak.%?

Sains dan teknologi sangatlah berpengaruh dan berguna bagi kehidupan modern
untuk memajukan pendidikan, akan tetapi sangatlah merugikan apabila tidak memiliki
pendidikan moral yang memadai. Dengan dukungan teknologi dan sains maka semangat
ilmiah seharusnya semakin muncul sebagai dukungan untuk memenuhi tuntutan al-Quran
agar manusia mengkaji alam semesta sebagai hasil karya agung Allah SWT. Teknologi
memeng menjadi kebutuhan pada era kekinian, akan tetapi apa yang paling penting adalah
menjadikan manusia semakin semangat melakukan penyelidikan ilmiah yang dituntut oleh
al-Quran untuk menjadikan manusia bermoral secara lahiriyah dan batiniyah. Sebagai
individu yang mulia, manusia tidak menghadang lajunya perkembangan teknologi sebagai
sebuah kemuduran pendidikan moral, melainkan menyikapinya sebagai sebuah imajinasi
baru yang harus dihadapi. Pendidikan moral pada manusia berawal dari apa yang sedang
dihadapi manusia kemudia bagaimana menjadikan itu untuk kesempurnaan moral yang
menjadikan mamusia semakin baik.

Menurut Fazlur Rahman bahwa tujuan pendidikan Islam yang bersifat defensif dan
cenderung berorientasi hanya kepada kehidupan akhirat harus segera diubah. Tujuan
pendidikan Islam harus berorientasi kepada kehidupan dunia dan akhirat sekaligus serta
bersumber pada al-Qur’an. Menurutnya, bahwa tujuan pendidikan dalam pandangan al-
Qur’an adalah untuk mengembangkan kemampuan inti manusia dengan cara yang
sedemikian rupa sehingga ilmu pengetahuan yang diperolehnya akan menyatu dengan
kepribadian kreatifnya. Pendidikan haruslan menanamkan kemitmen-komitmen nilai
tarbiyah (pendidikan moral) dan mengkominukasikan pengetahuan ilmiah melalui
ta’lim (pengajaran) menyatu secara sekaligus. Sedangkan al-Quran sebagai

31 Franz Magnis-Suseno, Etika Dasar: Masalah-masalah Pokok Filsafat Moral, (Yogyakarta:
Kanisius, 1987), him. 19.
32 Akhman Santosa, Nietzsche Sudah Mati, (Yogyakarta: Kanisius, 2009), h. 80.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 525

penompang utama pencerahan pada manusia merupakan rujukan bagi segala apapun
salah satunya kebaikan individu pada moral dan etika. Berpeganya manusia pada al-
Quran membuka tabir kegelapan menjadi cahaya dan merubah sisi diri manusia dan
keimanannya.

Nilai moral menuju kesempurnaan manusia tidak hanya tertetak pada usaha
untuk mencapai persamaan, melainkan adalah usaha untuk mencapai keadilan, yaitu
suatu usaha yang mebutuhkan pendidikan dan pengetahuan serta kebijaksanaan. Hal
ini akan sanga jauh dalam pancaran diri manusia tanpa adanya esensi pendidikan
yang berbasis moral. Cerminan moral manusia terlihat pada perubahan karakter
serta ahlak secara zahir dan pemahaman mendalam secara batin. Jika pendidikan
pada manusia tanpa aktualisasi moral maka akan terjadi kebingungan yang
disebabkan oleh hilangnya salah satu tujuan esensial zahir pendidikan. Maka
dengan demikian, untuk mencapai pengetahuan yang bermakna, kebenaran, dan
kedailan untuk memperoleh makna secara esensial menjadi suatu hal yang mustahul
untuk dicapai.*®

Berangkat dari sebuah konsep moral manusia munuju kesempurnaan dalam
pendidikan maka moral adalah salah satu penopang untuk duduknya ilmu dalam diri
manusia. Moralitas merupakan sebuah sistem tatanan nilai yang menyesuaikan
dengan kondisi kehidupan manusia yang mendapat predikat mahluk yang bermoral.
Moralitas merupakan pancaran diri manusia yang menguasai dirinya sebagai
cerminan manusia yang memiliki nilai pendidikan yang memadai. Moral merupakan
hasil dari sebuah kontemplasi pendidikan dengan pemahaman mendalam secara
individual. Manusia dituntut untuk mengamalkan moral secara sempurna bukan
hanya sekedar sesuatu yang dipaksakan kepada setiap individu. Perlunya moralitas
sebagai pembentukan diri individu lebih bermakna demi keutuhan diri manusia
secara logis, spiritual, dan kesadaran kediriannya.

Moral merupakan semacam implementasi pelatihan pendidikan secara nyata
agar manusia selalu melihat kepada suatu arah kesempurnaan kebaikan. Pendidikan
moral mecoba melihat manusia sebagi agen penggerak utama untuk kebutuhan
perilaku manusia. Moral, secara implementasi merupakan sebuah estetika gerak
manusia yang diperoleh bukan tidak melalui proses tertentu. Meskipun moral
merupakan sebuah kausalitas alamiah manusia, namun harus diasah untuk menjurus
pada kebenaran moral. Proses tersebut yaitu dengan pendidikan yang diperoleh dari
guru, sekolah, madrasah, maupun istitusi-institusi agama lainnya. Di situlah
manusia dapat mempelajari moral sebagai sebuah “seni kehidupan” yaitu sebuah
implemntasi kegiatan-kegiatan dan prinsip-prinsip moral “estetika” religius yang
dianggap mampu mengarahkan dan “memperbaiki” kehidupan manusia dan
menyelaraskan manusia dengan alam.

Filsafat pendidikan Islam selalu mengaitkan antara dimensi moral dengan
spiritual, dimensi agama dengan etika religious dan tidak memisahkannya satu sala

33 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan..., him. 99.
34 Akhmad Santosa, Nietzsche Sudah Mati, h. 89.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 526

lain. Pendidikan kenian, sepanjang menyangkut moralitas itu sendiri, telah keliru
dalam melihat sebuah pendidikan dan dimensi moralitas. Sebagai salah satu
sebabnya adalah pemisahan secara bertahap pendidikan dengan latar belakang
agamanya. Masalah yang muncul kemudian adalah degradasi moral yang seharusnya
manusia mempunyai moral dengan baik. Dimensi moral-etika telah diralativisasi,
bahkan kerap dikesampingkan oleh para guru, sistem Negara, dan berbagai lembaga
yang bertanggung jawab belum mampu mencapai kesepakatan mengenai nilai dan
norma moral apakah yang seharusnya diajarkan kepada pelajar.®®

Krisis parah yang menampakkan dirinya pada pendidikan Islam, khususnya
di kalangan pelajar Muslim adalah ketika norma-norma moralitas sebagai warisan
implementasi ajaran Islam mulai meredup dan menghilang. Pengaruh ini disebakan
oleh pengaruh pendidikan “etika” sekuler dan humanisme Barat yang memisahkan
antara pendidikan dan agama. Ketegangan dan konflik ini mengakibatkan
menghilangnya substansi falsafah dan teori-teori kebenaran konsep pendidikan itu
sendiri. Lembaga edukasi Barat lebih fokus dan serius pada sains-sains alam dan
matematika, sementara dalam humaniora, ilmu social jarang berbicara tentang
kebenaran dan sebahagian besar subyek dipaparkan dengan segala sifat
kenisbiannya seoalah-olah tidak ada lagi kebenaran. Sebagai contoh nyata bahwa
para filsuf modern, pakar, tokoh terlalu berbelit-belit dengan makna dan istilah
penting terhadap kebenaran.®

Dewasa ini sangatlah penting bagi setiap Muslim untuk memahami
pendidikan berbasis moral Islam baik sejarah maupun teori-teorinya, bukan hanya
sekedar sebagai pemantapan untuk mendapatkan pekerjaan keduniaan. Pendidikan
Islam dan para lulusannya haruslah mencetak manusia yang bermoral religious dan
amanah terhadap Sang Pencipta untuk menjaga dan merawat alam semesta. Melalui
konsep moralitas, manusia menjadi beradab dan meletakkan kebenaran sesuai pada
haknya yang tepat sejalan dengan visi Islam mengenai kebenaran dan realitas.
Implemtasi moral menjurus pada perlakuan ibadah secara konstan pada manusia
sehingga menghasilkan motif paling kuat guna mendorong manusia untuk berbuat
baik. Jika tidak ada implemtasi yang nyata dari sebuah substansi moral dalam diri
manusia maka keyakinan akan keberimanan belum mencapai hakikat dari
kesungguhan.®’

Mora sebagai sebuah hasil pendidikan secara prkatis dapan mengalami kelemahan
secara nyata. Lemahnya moral tersebut merupakan sebagai sebuah proses yang alamiah.
Penurunan moral tidak direkomendasikan dalam jangaka panjang, akan tetapi harus segera
memiliki pembaharuan hati nurani dengan mutlak oleh individu sehingga ia memiliki kualitas
pribadi yang baik. Perbaikan itu tentulah membutuhkan proses, dan proses tersebut berwal
dari pendidikan yang ditekuni. Pendidikan yang diterima oleh manusia harus menjurus pada
padanan konsep inti dari pendidikan tersebut. Dengan kosep demikian akan menjadikan
manusia seperti layaknya manusia. Lemahnya moral mengakibatkan kebingungan diri, sebab

% Sayyed Hossein Nasr, Menjelajah Dunia Modern, (Bandung: Mizan, 1995), h. 217.
36 Nasr, Menjelajah Dunia Modern, h. 217.
37 1zutsu, Konsep-Konsep Etika Religius,............... , h.222-223.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 527

moral selain sebagai implemtasi nyata pendidikan juga sebagai bentuk sebuah “disiplin ilmu
yang ditekuni”. Apapun pendidikan yang ditempuh untuk memperoleh ilmu maka harus
menjadikan manusia memiliki enersi-enersi moral yang beradab. Dalam hal ini, manusialah
sebagai tonggak pencapaian moral utama dan rahmat bagi sekalian alam.

Pendidikan yang mesti diajarkan pada manusia secara benar ialah tidak
adanya keterpisahan diri antara moral yang berbasis pada agama yang benar dan
spiritualitas diri untuk menyadari dan merasakan kebaikan moral secara substansial.
Dalam Islam, moral tidak dapat dipisahkan dari agama dan dibangun sepenuhnya di
atasnya. Kesatuan antara moral dan agama merupakan salah satu prinsip tertinggi
dalam pendidikan Islam. Moral menduduki manusia sebagai sebuah kelebihan
kebajikan-kebajikan melalui penilaiannya atas manusia dengan nilai positif
berdasarkan anugrah bawaan sejak lahir yang diberikan Allah SWT. sebagai
persiapan untuk melaksanakan tugas yang mulia. Hasil dari sebuah proses
pendidikan adalah terwujudnya moral sebagai bentuk kebajikan-kebajikan ideal
manusia sebagai fondasi substansial penghambaan diri kepada Allah SWT.

b. Tagwa (Kesempurnaan Penghambaan)

Pada tatanan dunia yang semakin membutuhkan pendidikan kerah persiapan
masa depa, maka perlu adanya basis epistimologis terhadap konsep pendidikan. Dari
pemikiran Rahman tentang manusia maka pendidikan harus menghasilkan manusia
yang taqwa. Asal kata tagwa itu sendiri menurut Rahman bersal dari akar kata w-q-
y dalam bahasa arab memiliki pengertian “melindung, menyelamatkan dari
kehancuran, dan menjaga. Wigayah atau wagaya merupakan suatu wadah atau alat
yang di dalamnya sesuatu yang dapat di makan atau di minum diletakkan sehingga
ia tidak tumpah keluar atau terpecah-pecah dan dengan demikian musnah. Makna di
balik akar kata tersebut dapat disimpulkan bahwa tagwa berarti melindungi diri
seseorang dari kemungkinan bahaya atau serangan agar berhati-hati dan
memerhatikan dirinya.®® Izutzu memberikan makna tentang taqwa sebagai ketakutan
terhadap Allah SWT. dan merendahkan diri terhadap Allah SWT. Ketakutan serta
kerendahan diri ini mestilah dilakukan dengan kesungguhan dan berlandaskan
kesadaran. Perasaan ini merupakan sebuah pembawaan hakikat manusia yang
mendoron individu untuk tunduk terhadap kekuasaan Penciptanya.*®

Taqwa adalah sikap jiwa yang berintikan kesadaran Ketuhanan dan prilaku muslim
dalam menjaga, memelihara dan melindungi dirinya dalam hubungan dengan Allah, sehingga
terpelihara nilai dan harkat kemanusiannya dalam menuju puncak hubungan yang suci dengan
Allah SWT. Potensi-potensi manusia terhadap Pencipnya kerap sangatlah dekat dalam sikap
maupin prilaku, akan tetapai sangatlah jauh potensi tersebut dari nilai tagwanya. Hal ini
menunjukkan bahwa pendidikan semestinya membawa manusia pada tingkatan taqwa

% Adnan Amal, Metode dan Alternatif ............... ,h, 102.
3 Toshihiko Izutzu, Konsep-Konsep Etika Religius dalam Qur’an, (Tiara Wacana: Bandung, 1993), h.
62.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 528

tersebut, bukan membawa pada keburukan. Selama ini pendidikan yang ada menghasilkan
manusia bagaikan mesin bukan malah menjadi pribadi yang mendekatkan diri pada
Tuhannya. Pendidikan memberikan sebuah arti dalam kehidupan bukan memberikan sebuah
makna untuk hidup. Semestinya konsep pendidikan haruslah kembali melihat sisi batiniah
manusia sebagai ciptahan Allah SWT. yang sempurna. Sejatinya manusia kembali kepada
Allah SWT. bukan untuk mengejar dunia dan melupakan dirinya sebagai manusia.

Berangkat dari konsep manusia, pendidikan yang diharapkan Rahman menjurus pada
individual yang tagwa. Manusia lahir untuk beribadah kepada Allah SWT. dan membuat
kemaslahatan di muka bumi. Begitu pula denga pendidikan, mesti memberikan potensi yang
teraktualkan kepada manusia untuk bertakwa. Tagwa dsini diartikan Rahman bukan hanya
sekedar tunduk semata malainkan menghambakan diri kepada Allah SWT. Jika hanya tuduk,
semua umat melakukan hal tersebut, akan tetapi jika sudah menghambakan diri berarti apa
yang diperoleh selama ini dari pendidikan sudah melekat dan sudah menjadi bagian dari
hidupnya. Pengetahuan taqwa tidak hanya dilihat dalam aspek luaranya saja melaikan
bagaimana dirasakan dalam diri mansuia. Hal tersebut akan sangat terasa jika pendidikan
tersebut dirasakan bukan hanya aspek zahir yang dirubah akan tetapi aspek batin yang
bergerak.

Dalam diri manusia tersimpan jarak antara dua jarak yaitu antara yang dekat dan
paling jauh. Jarak yang paling jauh adalah cinta terhadap dunia, sedangkan yang paling dekat
adalah cinta kepada Tuhannya. Cinta kepada Pencipta diaktualkan dengan ketakwaan.
Prosen pendidikan yang semestinya memiliki potensi untuk cinta kepada Allah SWT, bukan
semakin jauhnya manusia terhadpa Pencipta. Menurut tuntunan Agama Islam, tiap-tiap pribadi
mausia mempunyai hubungan langsung dengan Allah SWT, selaku pencipta segala makhluk,
termasuk prbadi-pribadi manusia. Banyak sekali ayat-ayat al-Quran yang menjelaskan, bahwa
kewajiban, kepantasan dan kewajaran taqwa kita hadapkan kehadirat Allah SWT dzat yang men-
ciptakan manusia, yang menjadi Tuhan kita, yang memelihara kita disetiap saat sejak nutfah
hingga sekarang dan selanjutnya, yang menyediakan segala keperluan kita, yang sepantasnya kita tunduk
kepada perintahnya. Oleh karena hal itu maka taqwa merupakan sebuah peningkatan tentang
kesadaran yang tinggi terhadap ketuhanan Allah SWT.

Tagwa kepada Allah SWT. mesti terealisir dengan semangat pengabdian dan penghambaan,
keikhlasan dan ketundukan, kepatuhan dan ketaatan, kehangatan cinta yang membara di dalam hati
sanubari individu sekalian. Berzikir mengingat Allah dengan penuh kerinduan, menyembahnya
dengan penuh tawaduk dan kekhusyuan, memelihara diri dari segala sesuatu yang mendatangkan
kemurkaan dan azab siksaan, memelihara diri agar selalu mendapat rida Tuhan. Dalam bidang
keimanan, taqwa direalisir dengan keyakinan hati yang membaja kepada keagungan Allah, tekun
beribadah berdasarkan cinta, asyik berzikir disetiap waktu, terutama di malam hari dikala orang
lain tidur nyenyak, bangun berwudhu, bersujud syukur shalat tahajjud secara teratur beraudensi
dan bermuragabah dengan bertafakkur, tangan menengadah hati terhibur, nikmat Allah diterima
dengan penuh tasyakkur, pohon tagwa tumbuh subur, karena ditanam dalam hati yang penuh
syukur.

Pada diri setiap manusia memiliki keimanan yang merupakan fitrah dari Allah SWT.
Melalui keimanan tersebut manusia harus masuk lebih dalam yaitu dengan betakwa dan
mengerjakan ajaran Islam dengan menyerahkan diri kepada hukum Allah SWT. Jika iman

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 529

merupakan sebuah imanensi individu maka taqwa merupakan mencangkup iman dan
berujung pada tindakan, serta Islam adalah aktivitas lahiriyah tersebut yang mengekspresikan
iman dan tagwa. Dengan demikian maka jelas bahwa pendidikan yang dapat menjadikan
manusia sebagaimana dirinya yang sebenar-benarnya ialah pendidikan Islam berdasarkan
ketakwaan dan keimanan. Taqwa adalah ketundukan kualitas yang tampak secara
transedenesi manusia yang bermuara pada keimanan secara imanensi manusia yang
dibungkus dalam konsep pendidikan Islam. %°

Kehormatan dan martabat manusia berilmu adalah individu yang memilki
ketakawaan (atgakum) karena tagwa merupakan salah satu konsekuensi keyakinan dan dan
kepercayaan. Fungsi taqwa yang paling penting dan mendasar adalah memungkinkan
manusia menilik dirinya secara tepat dan membedakan kebenaran dari kesalahan, sehingga
mencapai taraf di mana individu mampu melakukan penyinaran diri dengan pancaran moral.
Sampai taraf tersebut maka manusia telah melindungi dirinya dari kesalahan dan
konsekuensi-konsekuensinya yang desktruktif bagi dirinya. Mesti dicatat bahwa penilikan
diri ini, sebagaimana terkandung dalam gagasan taqwa tidaklah selalu berarti pembenaran
diri. Bagi integral diri pengertian tagwa adalah ketika manusia atau individu menilik dirinya
seobyektif mungkin untuk membimbing prilakunya, belum sepenuhnya ada jaminan bahwa
pada suatu saat tertentu dirinya telah memilih jalan yang benar.*!

Jika penilikan diri seperti yang telah diutarakan di atas memiliki suatu
keberhasilan tetap, maka kemanusiaan, kemandirian, dan kedirian individu akan bekerja
dengan sempurna dan hal tersebut tidak selalu membutuhkan sebuah transedensi. Perlu
dipahami bahwa betapa subyektifnya nurani manusia. Tagwa mengandung transedensi karena
ia memuat ungkapan bahwa usaha dan pilihan sejatinya milik manusia, dengan demikian
maka penilaian terakhir dan benar-benar obyektif terhadap penampilan manusia bukanlah
milik manusia akan tetapi terletak pada Allah SWT. Manusia, melalui pendidikan yang ia
peroleh bisa saja berpikir bahwa perbuatan-perbuatannya merupakan perbuatan istimewa,
akan tetapi jika diletakkan dalam perspektif jarak jauh masa depan manusia, maka perbuatan-
perbuatan tersebut akan berubah menjadi tidak bermakna. Perbuatan tersebut akan bermakna
apabila memiliki-kualitas-kualitas yang berakar pada sinar iman serta dihasilkan dalam
keadaan taqwa.*?

Usaha implementasi manusia dalam pendidikan Islam adalah menanamkan
tagwa dalam diri manusia. Jika moral merupakan implementasi dari pendidikan Islam yang
benar, maka tagwa merupakan sebuah wujud imanensi dalam diri manusia sebagai bentuk
ketundukan kepada Allah SWT. Tagwa mengangkat manusia dari kehidupan kebiasaan-
kebiasaan rutin yang tidak bermakna menjadi individu-individu pembangun perilaku pada
basis yang kukuh dengan suatu wawasan dengan tujuan jauh ke depan. Manusia akan
merasakan kebenaran atas apa yang ia hadapi. Dimensi tagwa akan memberikan transformasi
kehidupan dan amalam secara jangka panjang tidak dapat dibatasi. Keberhasilan baik dalam
kehidupan manusia saat ini ataupun akan dating pada kenyataanya milik manusia-manusia

40 Taufik Adnan Aml, Metode dan Alternatif,............... ,h. 113.
4 Taufik Adnan Aml, Metode dan Alternatif,............... , h. 106.
42 Taufik Adnan Aml, Metode dan Alternatif,............... ,h. 107.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 530

yang membimbing dirinya melalui taqwa. Kehidupan saat ini memiliki kesinambungan
dengan kehidupan setelah kehidupan ini. Maka dengan demikian, pendidikan pada manusia
merupakan konsep mutlak untuk menjadikan manusia yang tagwa.

c. Spiritual (Kesadaran akan Kedirian)

Secara metafisika, Islam tidak hanya melihat manusia sebagai subjek melainkan juga
sebagai obyek ilmu pengetahuan. Manusia memiliki sesuatu yang tidak dimnegrti oleh
dirinya secara keseluruhan yaitu aspek metafisik. Menyelami aspek tersebut maka manusia
haruslah mengenali dirinya secara zahir dan lebih dalam pada aspek spritual-metafisiknya.
Dengan demikian, mendidik diri secara benar adalah dengan menyadari diri dan kediriannya
dan melibatkan pelatihan fisik dan pendisiplinan spiritual individu. Oleh sebab itu, manusia
harus menjalani proses pendidikan melebihi kemampuan-kemapuan dan keterbatasan-
ketebatasan serta lebih dalam melebihi sekedar aspek moralitas dan menyelami ketakwaan
yaitu spiritualitas.

Sains modern mencoba mengkaji manusia untuk menemukan sebuah teori-teori
psikologis, biologis, antropologis, yang pada dasarnya telah mereduksi pengalaman manusia
pada level spiritual. Sedangkan Islam mengkaji manusia sebagai sebuah kesatuan antara jiwa
dan tubuh untuk memperoleh pengetauhan yang utuh antara keduanya. Konsep tersebut tidak
hanya tampak pada level fisiknya saja, melainkan kesadaran dirinya akan jiwa yang
mendiami individu. Pendidikan disini semestinya bergerak untuk mendeteksi sifat-sifat
potensial manusia untuk lebih menyadari dririnya secara spiritual. Fisik atau jasat manusia
secara zahir merupakan sesuatu jembatan penting dalam upaya mencari dan membuktikan
ilmu pengetahuan empiris menuju pengalaman spritual dan kesadaran batin. Inilah yang
kemudian ditawarkan Islam dalam pendidikan sebagai tujuan puncak dari segala proses
pendidikan yang dipelajari.

Cahaya selalu menjadi kiasan pilihan spiritual dan erat kaitannya dalam penggunaan
pengetahuan sebagai lawan dari kegelapan (zhulumat) yang berarti kebodohan. Simbol
cayaha sudah umum dalam berbagai kajian ilmiah dan dalam berbagai agama. Cahaya
menunjukkan jalan dan memberi hikmah dan penerang bagi agama. Ketika pendidikan
menghasilkan manusia yang beriman dari kegelapan pengetahuan menjadi cahaya ilmu yang
terang, sementara spiritual sebagai sebuah kontemplasi diri manusia yang menyingkap tabir
lebih terang sehingga huda (petunjuk) selalu menjadi mengilhami dirinya.*® Spriritual
bergerak tidak lagi terbatas pada petunjuk zahir dan bimbingan pendidikan zahir melainkan
petunjuk batin dan bimbingan jiwa oleh sesuatu yang metafisik. Bimbingan tersebut biasanya
diperoleh oleh kaum sufi yang menyelami tasawuf untuk mencari kebenaran yang hakiki di
luar dari kebenaran zahiri yang mereka ketahui.

Dimensi spiritual dalam pendidikan sangatlah penting untuk membentuk manusia
sebagai pribadi yang menghambakan diri pada Allah SWT. Spritial merujuk kepada individu
bertakwa dan meyakini adanya kekuatan ghaib positif yang langsung diperoleh dari
bimbingan Allah SWT. Islam telah membuktikan hal tersebut lewat para Nabi yang jiwanya
menyatu dengan Wahyu Tuhan dan mereka memiliki pengetahuan serta pengakuan yang

43 Wan Mohd. Nor Wan Daud, Konsep Pengetahuan dalam Islam, (Bandung: Pustaka, 1997), h. 72.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page |531

pasti terhadap alam lain. Aspek metafisika alam tersebut terdapat dalam diri manusia sendiri
yaitu hati. Oleh karena itu pembelajaran yang diperoleh secara langsung tersebut dengan
melatih aspek spiritual yang ada dalam diri manusia menjadi sebuah pendidik murni untuk
memperoleh cahaya ilmu dan huda langsung dari Allah SWT. Perlu ditegaskan di sini bahwa
untuk memperoleh ilmu dan kesaksian manusia dalam mendapatkan pendidikan dari aspek
spiritual tersebut maka manusia haruslah merendahkan hatinya, meninggikan ilmunya,
mendalami pengetahuan (rasukhuna fi al-‘i/m), dan yakin kepada pesan yang dibawakan
Nabi Muhammad saw.*

Islam memberikan posisi yang tinggi bagi individu berilmu, beriman, dan bertakwa,
sebagaimana yang telah disinggung di atas. Dimensi manusuia yang memiliki iman dalam
wilayah spiritual menyingkap tabir kebenaran atas apa yang diketahui dalam pengajaran
dirinya selama ini. Tuntutan yang dipelajri juga berbeda dengan apa dipahamani dan
diketahui individu-individu secara umum. Menjurus pada hal tersebut maka, pembentukan
diri atas dasar spiritual sangatlah menjanjikan, sebab pendidikan kekinian sudah tidak lagi
menekankan akan spiritualitas melainkan pengembangan karakter yang hanya mengusung
etika dan bukan konsep ahklak sesuai ajaran Nabi saw. Pendidikan karakter hanya menjus
pada level diri manusia terbatas pada apa yang dapat dilihat dan diukur sesuai dengan kaca
mata manusia. Sedangkan pendidikan pada manusia secara spiritual menjurus pada aspek
bantin individu sehingga melahirkan manusia lebih dari sekadar mengetahui, berilmu, dan
berahklak.

Spritualitas pendidikan merupakan sebuah usaha untuk menjawab berbagai keragu-
raguan dalam pengetahuan dan ilmu melalui kontempalsi metafisika. Spiritual sangatlah
menjanjikan manusia lebih bijaksana yang tidak dapat dipisahkan dari kesadaran pengajaran
batinnya. Hal tersebut disebabkan karena pendidikan yang diperoleh individu penuh dengan
keragu-raguan dan masih jauh dari kebenaran. Dikarenakan kondisi pengetahuan yang begitu
sukar untu dipahami maka spiritual merupakan jalan untuk menyingkap kebenaran itu. Atas
ktersingkapan tersebut maka muncullah dan ditemukanlah isi kebenaran dalam ilmu sehingga
menjadikan manusia tentram, tenang, dan menunjukkan pancaran gaib yang bermakna.*®
Individu yang ingin berspiritual dituntut untuk memiliki daya pengetahuan (intelegensia)
yang tinggi, tanpa hal tersebut maka akan sulit seseorang dapat memperoleh pengalam
spiritual langsung dari Allah SWT.

Perkembangan pendidikan modern dan majunya masyarakat membuat pendidikan
bergeser kearah pengetahuan manusia yang lebih ilmiah. Sebagai sebuah kelanjutan sejarah,
zaman modern berdampak positif dan berdampak negatif pada kelanjutan edukasi manusia.
Manusia modern dihantui oleh banyak persoalan yaitu pengaruh dunia Barat sekuler,
kekerasan, dehumanisme, amoral, kriminalisasi, kesenjangan social, politik, ekonomi, budaya
dan krisis ekologis.*® Persoalan krisis individu sebagai manusia menambah cacatnya dunia
modern yang saat ini dibanggakan sebagai abad millennium ketiga. Hal tersebut menurut

4 Wan Daud, Konsep Pengetahuan.......... h. 74.

4 H. Harry Sidharta, Metafisika dalam Dimensi Islam, (Jakarta: Citra Mandala Pratama, 2004), h. 19.

46 Husin Heriyanto, Paradigma Holistik; Dialog Filsafat, Sains, dan Kehidupan Menurut Shadra dan
Whitehead, ( Jakarta: Teraju, 2003), h. 1-2.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 532

Fritjof Copra sebagai “penyakit-penyakit” peradaban.*’ Pendidikan modern sangat dominan
kearah kemuduran Islam dan memberikan krisis yang menghancurkan kualitas manusia
sebagai sumber ilmu mikro kosmos. Di antara ciri khas manusia modern adalah respon
agresif terhadap kemajuan, apresiasi terhadap kemajuan teknologi, mematahkan mitos alam
raya, dan tunduknya manusia pada kejayaan imtek yang berporos pada rasionalitas.

Krisis spiritualitas pendidikan sangat tampak dalam dunia modern. Sayyed Hossein
Nasr mengatakan bahwa manusia modern mengalami sekularisasi dalam berbagai aspek,
dalam hal ini aspek pendidikan yang menyebabkan telah hilangnya kesadaran akan
pengendalian diri (self control), sehingga dianggap sebagai penyekit spiritual. Manusia
modern hidup di pinggir lingkaran dirinya eksistensinya di mana ia hanya mampu
memperoleh pengetahuan tentang dunia yang secara kualitatif bersifat dangkal dan secara
kualitatif berubah-ubah. Dari pengetahuan yang bersifat eksternal inilah manusia modern
berusaha merekontruksi citra dirinya.*® Manusia modern melihat eksistensi dirinya sebagai
sebuah sebab akibat semata, tidak percaya dengan adanya spirit di luar dirinya karena hal
tersebut tidak terukur secara materi. Mereka mengalami krisis spiritual yang diakibatkan dari
ketidak percayaannya terhadap metafisika kitab suci.*® Hilangnya spritualitas pada
pendidikan modern menyebabkan hilangnya keyakinan dan ketidak tentuan dalam proses
perubahan akan mengakibatkan kesangsian, kebimbangan, kegelisahan dan ketakutan.

Krisis spiritual dalam pendidikan manusia modern akarnya adalah dengan dimulainya
pemisahan antara konsep manusia dengan Allah SWT. Pemisahan tersebut memunculkan
kedangkalan makna hidup, degradasi sosial, pudarnya nilai kasih syang, karena keserakahan
terhadap materi dan acuan kebahagiaan yang dilandaskan pada materi menjadi hal utama dari
kebahagiaan.®® Pendidikan modern mencoba menjauhkan hal yang bersifat spiritual menjadi
suabuah ukuran yang dihasilkan oleh individu secara nyata. Akal satu-satunya alat untuk
memperoleh pengetahuan yang memadai. Manusia modern menganggap bahwa akal mampu
menciptakan segala sesuatu dan menyempurnakan apapun untuk memenuhi hasrat
kehidupannya. Pemakaian akal yang berlebihan dalam proses pendidikan akan menyebabkan
kehancuran. Hal ini akan membuat kegilaan dalam diri individu sehingga membuat hidup
manusia tidak tenang. Akibatnya konsep pendidikan modern kehilangan makna asasi
pendidikan dan tidak memiliki makna hidup dalam perspektif yang lebih dalam.

Krisis pendidikan kekniaan dalam perspektif Islam harus dijawab dengan pendidikan
manusia yang bermuara pada moraltas, ketagwaan dan puncaknya adalah spiritualitas.
Puncak dari pendidikan spiritual memberikan manusia kemampuan membedakan,
memberikan keyakinan, memunculkan penyesuaian moral, serta kemampuan untuk melihat
ketersingkapan kesempurnaan cinta yang tiada batasnya. Pusat dari pendidikan spiritual
tersebut adalah hati yang tersingkap tabir Illahiyah meskipun bukan setara dengan konsep

47 Fritjof Capra, Titik Balik Peradaban: Sains, Masyarakat, Kebangkitan Kebudayaan. terj. Tim
Bentang Budaya, (Yogyakarta: Bentang Budaya, 1997), h. 8.

48 Sayed Hossein Nasr, Islam and the Plight of Modern Man, (Bandung: Pustaka, 1984), h. 5.

49 Sehat Ihsan Shadigin, Tasawuf dan Psikologi; Studi Komparatif Terhadap Tasawuf Modern Hamka
dan Spritual Quotient Danah Zohar Zohar, (Banda Aceh: PPS UIN Ar-Raniry, 2004), h. 89.

%0 Komaruddin Hidayat, Agama dan Kagalauan Masyarakat Modern, (Jakarta: Paramadina, 2000), h.
98.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 533

marifah kaum sufisme akan tetapi cahaya ilham Allah SWT. menuntun dirinya untuk
mengetahui kebenaran pada hakikat. Spiritual merupakan kecerdasan tinggi terdapat dalam
diri manusia yang mengintegrasikan segala kecerdasan. Spiritual menjadikan manusia
menjadi mahluk yang benar-benar utuh secara intelektual, emosional, moral, dan
ketakwaannya. Walalupun masing-masing terdapat konsep pendidikan dalam diri manusia
untuk menyempurnakan diri individu, pada setiap konsep yang telah ditawarkan baik konsep
tagwa, moral, dan spiritual, masing-masing memilki wilayah kerja yang saling mendukung
dan melengkapi.

Kesimpulan

Manusia dijadikan Allah SWT. sebagai wakil-Nya di muka bumi, oleh karena itu pula
manusia dengan keistimewaanya dapat dipandangan sebagai sebuah tujuan akhir (ultimate
goal) dari penciptaan alam semesta. Manusia dipandangan sebagai mikrokosmos yang dari
dirinya dapat memunculkan berbagai ilmu pengetahuan bagi kemaslahatan seluruh alam.
Manusia dalam dirinya mengandung segala unsur yang ada dalam segala penciptaan.
Manusia yang dikatakan sebagai tujuan akhir tersebut adalah manusia yang telah mencapai
kesempurnaannya (al-insan al-kamil) yang dalam bentuk nyata diwakili oleh Nabi
Muhammad saw. Maka dengan demikian, the ultimate goal dari sebuah pendidikan dalam
pandangan Fazlur Rahman adalah bagaimana menjadikan manusia tersebut mahluk yang
memilki pengetahuan dan implemntasi moral pada dirinya, kesempurnaan pada perilakunya,
sehingga menjadikan dirinya menjadi semakin tagwa kepada yang memberikan
kesempurnaan pada dirinya, sehingga manusia semakin menyadari diri untuk mengasah
spiritualnya untuk semakin mendekatkan diri kepda Allah SWT.

Daftar Pustaka

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib, Risalah Untuk Kaum Muslimin, Kuala Lumpur: ISTAC,
2001.

Al-Attas, Mafham al-Ta'lim fi al-Islam; Al-Tasawwuri li falsafah Islamiyyah li al-Ta’limi,
Kuala Lumpur, ISTAC, 1998.

Al-Attas, Islam dan Secularisme, Bandung, Pustaka Salman ITB, 1981.

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menju Milenium Baru, Ciputat,
Logos Wacana limu, 1999.

Amal, Adnan Taufik, Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam Fazlur Rahman,
Bandung, Mizan, 1990.

Capra, Fritjof, Titik Balik Peradaban: Sains, Masyarakat, Kebangkitan Kebudayaan. terj.
Tim Bentang Budaya, Yogyakarta: Bentang Budaya, 1997.

Hidayat, Komaruddin, Agama dan Kagalauan Masyarakat Modern, Jakarta: Paramadina,
2000.

Heriyanto, Husin, Paradigma Holistik; Dialog Filsafat, Sains, dan Kehidupan Menurut
Shadra dan Whitehead, Jakarta: Teraju, 2003.

Izutzu, Toshihiko, Konsep-Konsep Etika Religius dalam Qur’an, Tiara Wacana: Bandung,
1993.

Jalaluddin, Hadi dan Abdullah, Idi, Filsafat Pendidikan, Manusia, Filsafat, dan Pendidikan,
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 534

Joy A. Palmer, 50 Pemikir Paling Berpengaruh Terhadap Dinia Pendidikan Modern, Jakarta:
LAKSANA, 2010.
K.G. Saiyidain, Percikan Filsafat Igbal mengenai Pendidikan, Bandung: Dipenogoro, 1981.

Kartanegara, Mulyadhi, Gerbang Kearifan; Sebuah Pengantar Filsafat Islam, Ciputat:
Lentera hati, 2006.

............................. , Nalar Religius; Memahami Hakikat Tuhan, Alam dan Manusia,
Jakarta: Erlangga, 2007.

Madjid, Nurcholish, Masyarakat Religius, Membumikan Nilai-Nilai Islam dalam Kehidipan
Masyarakat, Jakarta: Paramadina, 2004.

Nasution, Harun, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, jilid I, Jakarta: Ul Press, 2008.

Nizam, Samsul, Seabad Buya Hamka, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan
Pemikiran Hamka tentang Pendidikan, Jakarta: Kencana, 2008.

Nasr, Hossein Sayyed Hossein, Menjelajah Dunia Modern, Bandung: Mizan, 1995.

Naser, HosseinSayed Hossein, Islam and the Plight of Modern Man, Bandung: Pustaka,
1984.

Nata, Abuddin, Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat, Jakarta, Raja Grafindo Persada,
2012.

P.A. van der Weij, Filsuf-Fulsuf Besar Tentang Manusia, Jakarta: Graha Media, 1988.

Rahman, Fazlur, Tema Pokok Al-Qur’an, Bandung: Pustaka, 1996

Rahman, Fazlur, Islam dan Tantangan Modernitas Tentang Transformasi Intelektual,
Yogyakarta: Pustaka, 1985.

Sindhunata, dkk, Pendidikan: Kegelisahan Sepanjang Zaman, Yogyakarta: KANISIUS,
2001.

Salim, Peter dan Yenny Salim, Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer,edisi |, Jakarta:
Modern English Press, 1991.

Sugiyono, Sugeng, dkk, Antologi Studi Islam, Yogyakarta: UIN Sinan Kali Jaga, 2014.

Santosa, Akhman, Nietzsche Sudah Mati, Yogyakarta: Kanisius, 20009.

Sidharta, H. Harry, Metafisika dalam Dimensi Islam, Jakarta: Citra Mandala Pratama, 2004.

Suseno, Franz Magnis, Etika Dasar: Masalah-masalah Pokok Filsafat Moral,
Yogyakarta: Kanisius, 1987.

Shadiqin, Sehat Ihsan, Tasawuf dan Psikologi; Studi Komparatif Terhadap Tasawuf Modern
Hamka dan Spritual Quotient Danah Zohar Zohar, Banda Aceh: PPS UIN Ar-Raniry,
2004.

Tufail, Muhammad Mian, Igbal’s Philosophy and Education, Lahore: Din Muhammadi
Press, 1966.

Tirtaraharja Umar dan La Lusa, Pengartar Pendidikan, Jakarta: Rineka Cipta, 2000.

William F. O’neil, Idiologi-ldiologi Pendidikan, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001.

Wan Daud, Wan Mohd. Nor, Konsep Pengetahuan dalam Islam, Bandung: Pustaka, 1997.

Yamanai, Filsafat Politik Islam Antara Al-Farabi dan Khomeini, Mizan: Bandung, 2002.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 535

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



