
P a g e  | 513 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

Implikasi Teori Kemanusiaan Fazlur Rahman 

Terhadap Pendidikan Islam 
 

Mulyadi 
Email:  yadimulia85@yahoo.co.id 

Dosen IAIN Langsa 

 

 
 

Abstrak 

 

Manusia merupakan mahluk Allah SWT. yang paling mulia dan sempurna 

yang diciptakan untuk menjadi khalifah di muka bumi. Dalam diri manusia 

tersimpan pancaran Ilahiyah untuk diambil sebuah pelajaran dan ketundukan 

manusia kepada Sang Penciptanya. Pelajaran tersebut harus direalisasikan 

menajadi sebuah konsep utuh yang kemudian menjadi bahan untuk 

kesempurnaan akal, jasmani, dan rohani dirinya. Dari proses tersebut maka 

muncullah apa yang disebut dengan ilmu. Dengan ilmu tersebut maka akan 

memunculkan sebuah teori pendidikan untuk membangun sebuah 

pengetahuan dan wawasan intelektual yang hakiki. Pendikan merupakan 

proses menjadikan manusia untuk menemukan hakikat dari sebuah kebenaran 

dari realitas ilmu yang bersifat misteri. Untuk mewujudkan hal tersebut, 

Fazlur Rahman melihat bahwa dimensi fisik dan nonfisik manusia menjadi 

sebuah pancaran untuk membentuk sebuah formula pendidikan yang benar. 

Berangkat dari konsep manusia tersebut maka Rahman, melalui pendidikan 

membentuk manusia menjadi dirinya seutuhnya dengan moralitas, dan taqwa 

sebagai penghambaan, dan spiritual sebagai sebuah keadaan akan kehadiran 

Pemberi Ilmu serta manusia akan kembali kepada-Nya.  

 

Keyword: Fazlur Rahman, Manusia, Pendidikan, Moral, Taqwa,   Spiritual.  

 

A. Pendahuluan 

Pendidikan dan tujuannya merupakan dua unsur yang saling berkaitan, yang telah 

banyak menrik perhatian para pakar untu mencarikan metode serta devinisi untuk membentuk 

sebuah formula akar pendidikan yang efektif bagi manusia. Selama proses pengembangan 

teori tersebut banyakhal dapat terjadi, misalkan salah arah, tujuan, serta konsepnya. Adanya 

perbedaan konseptual tersebut disebebkan adanya perbedaan dalam memahami hakikat, 

substansi, tujuan hidup manusia dalam memperoleh pendidikan. Serentetan pertanyaan 

mengenai hakikat sebenarnya mengenai pendidikan untuk menjadikan manusia sebaik-

baiknya menjadi hal yang hangat dibincangkan. Formula teori tersebut terkdangan mengarah 

pada konsep pendidikan sekuler yang mengesampingkan agama untuk melihat manusia.  

Adapula yang mencoba menyatu-padukan antara konsep pendidikan klasik dengan 

modern. Tidak ketinggalan pula teori yang dibangun bertujuan membebaskan pendidikan dari 

pengaruh agama, ortodoksi (metode klasik), dan pengaruh para tokoh, menjadikan sebuah 

konsep dengan tujuan tersendiri pada manusia. Oleh karena hal tersebut tidak mengehrankan 

apabila kita menjumpai perbedaan pendapat di kalangan filsuf dan pendidik, terutama yang 

ada di Barat, mengenai tujuan dan maksud pendidikan pada manusia. Fazlur Rahman sebagai 

mailto:yadimulia85@yahoo.co.id


P a g e  | 514 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

seorang tokoh intelektual modern, hadir untuk mencoba merespon dan menjawan 

probelatiaka tersebut dengan berangkat dari sebuah konsep manusia untuk mewujudkan 

sebuah pedidikan yang bermoral, taqwa, dan penuh dengan dimensi spiritual.  

B. Definisi dan Konsep Pendidikan dalam Pandangan Beberapa Pakar 

Kemunduran umat Islam pada beberapa dekade belakangan terhadap pendidikan 

adalah akibat dari kerancuan ilmu (corruption of knowledge) dan lemahnya penguasaan umat 

terhadap ilmu pengetahuan. Hal itu mengakibatkan melemahnya umat Islam dalam bidang 

politik, ekonomi, sosial, dan budaya. Al-Attas mencoba memberikan pemahaman yang jelas 

mengenai kemunduran dan kerancuan tersebut dalam konsep konkret untuk dapat 

diaplikasikan. Konsep-konsep tersebut mengandung metafisika Islam, falsafah ilmu, falsafah 

pendidikan, konsep manusia, kebahagiaan, konsep agama dan moralitas. Konsep-konsep 

tersebut semuanya tercangkup dalam pendidikan sebagai satu bagian terpenting untuk 

membangun sumber daya manusia yang unggul serta penanaman nilai-nilai kemanusiaan. 

Pengaruh pendidikan Barat membuat perubahan pada tatanan pendidikan terlihat 

sebagaimana sains hanya berpaku pada rasionalitas dan empiris saja. Berangkat dari hal ini, 

konsep pendidikan kekinian, salah satu contohnya yaitu lebih cenderung pada pendidikan 

karakter.1 Awalnya ini bertujuan baik, namun dengan lebih banyak dominasi perbaikan unsur 

luar dan mengedepankan saintifik dan rasional analitik membuat pengeseran makna unsur 

pemahamannya. Pendidikan karakter tersebut semestinya harus diimbangi dengan nilai-nilai 

spritual model Islam, namun pendidikan karakter model ini lebih cenderung memunculkan 

aspek materialnya saja. Harun Nasution mengatakan bahwa pendidikan mesti terdiri atas 

jasmani dan ruhani akan tetapi pendidikan jasmani harus disempurnakan oleh pendidikan 

ruhani. Perkembangan daya-daya jasmani seseorang tanpa dilengkapi dengan kontrol ruhani 

akan mengakibatkan kesulitan-kesulitan duniawi dan membawa pada kerugian bagi dirinya 

sendiri serta kehilangan makna dalam dirinya.2  

Pendidikan kekinian telah terpengaruh oleh hegomoni konsep Barat yang pada saat ini 

menjadi poros peradaban dunia. Kebudayaan Barat memiliki landasan awal yaitu 

mengembangkan pengetahuan sains dan tekhnologi sebagai suatu kemajuan manusia di abad 

modern. Sifat sains adalah sesuatu yang rasional, bila tidak dapat terukur oleh sains maka hal 

tersebut tidaklah dapat dikatakan ilmu. Untuk membuktikan kebenaran itu maka 

digunakanlah indera sebagai alat utama dalam penelitiannya yang disebut dengan 

rasionalisme dan empirisme. Sains ini dijadikan sebagai suatu nilai hidup utama dan 

membimbing ke arah kesejahteraan. Akibatnya mereka lupa bahwa sains hanyalah alat 

namun bukan sebuah nilai kehidupan. Alat tersebut tidaklah dapat dijadikan sebuah nilai 

kehidupan. Tujuan hidup manusia semestinya harus dengan nilai-nilai penetapan budi pekerti 

dan ahklak yang merujuk kepada agama.3  

                                                           
1Untuk lebih lengkapnya lihat; Sugeng Sugiyono, dkk, Antologi Studi Islam, (Yogyakarta: UIN Sinan 

Kali Jaga, 2014), hlm. 1-34.  
2Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, (Jakarta: UI Press, 2008, Jiid I), hlm. 30.  
3Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Risalah Untuk Kaum Muslimin, (Kuala Lumpur: ISTAC, 2001), 

hlm. 42.   



P a g e  | 515 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

Beberapa pemerhati pendidikan memakai term tersendiri dalam memberikan makna 

terhadap falsafah pendidikan. Term-term yang dipakai cenderung tidak menjerus dalam 

menghasilkan manusia sempurna. Hamka menggunakan ta’lim dan tarbiyyah pada sebuah 

konsep pendidikan. Menurut Hamka ta’lim bermakna pendidikan yang merupakan proses 

mentransfer seperangkat pengetahuan yang dianugrahkan Allah SWT., kepada manusia. 

Tarbiyyah berarti mengasuh, bertanggungjawab, memberi makan, mengembangkan, 

memelihara, membesarkan, menumbuhkan, memproduksi, dan menjalankannya, baik aspek 

jasmani dan rohani. Tarbiyyah juga diberi makna “memelihara” dalam arti kata bahwa 

tarbiyah sebagai “perbuatan pemeliharaan yang dilakukan kedua orangtua terhadap anaknya.4  

Kelompok liberal beranggapan bahwa masalah masyarakat dan masalah pendidikan 

adalah dua hal yang berbeda. Pendidikan merupakan a-politik, dan “excellence” harus 

merupakan target utama pendidikan. Pendidikan bagi salah satu aliran liberal yakni 

“struktural fuctionalisme” justru dimaksud sebagai sarana untuk menstabilkan norma dan 

nilai masyarakat. Pendidikan justru dimaksud sebagai media untuk mensosialisasikan dan 

memproduksi nilai-nilai tata susila keyakinan dan nilai-nilai dasar agar masyarakat luas 

berfungsi secara baik.5 

Johannes Muller mengartikan pendidikan sebagai upaya masyarakat serta hasil-

hasilnya yang bertujuan meneruskan dan menyediakan pengetahuan dan keterampilan, sikap 

dan pola tingkah laku, yang perlu demi kelangsungan ataupun perubahan masyarakat, dengan 

menawarkan kesempatan sebaik mungkin kepada semua orang demi perkembangan manusia 

seutuhnya.6 Berbeda halnya dengan aliran progressifisme yang mengakui dan berusaha 

mengembangkan asas progressif dalam semua realita kehidupan, agar manusia bisa survive 

terhadap semua tantangan kehidupan. Oleh sebab itu progressifisme dianggap sebagai the 

liberal read of culture (kebebasan mutlak menuju kebudayaan).  

Nilai-nilai yang dianut filsafat ini bersifat fleksibel terhadap perubahan, toleran dan 

terbuka (open minded) dan menuntut pribadi para penganutnya untuk selalu bersikap 

penjelajah dan peneliti, guna mengembangkan pengalaman.7 Dalam pandangan Umar 

Tirtaraharja bahwa pendidikan adalah sebagai persiapan warga negara yang diartikan sebagai 

suatu kegiatan yang terencana untuk membekali peserta didik agar menjadi warga negara 

yang baik.8 Michel Foucault mengatakan bahwa pendidikan merupakan penawaran 

metodologi untuk mempelajari metodologi ilmu humaniora dan menitiberatkan perhatian 

pada kondisi di mana subyek menjadi obyek pengetahuan.9 

                                                           
4Samsul Nizar, Seabad Buya Hamka, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka 

tentang Pendidikan,(Jakarta: Kencana, 2008), hlm. 105-1011. 
5William F. O’neil, Idiologi-Idiologi Pendidikan, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), hlm. xiv.  
6Sindhunata, dkk, Pendidikan: Kegelisahan Sepanjang Zaman, (Yogyakarta: KANISIUS, 2001), hlm. 

xv.  
7Hadi Jalaluddin dan Abdullah Idi, Filsafat Pendidikan, Manusia, Filsafat, dan Pendidikan, (Jakarta: 

Raja Grafindo Persada, 2012), hlm. 82.  
8Umar Tirtaraharja dan La Lusa, Pengartar Pendidikan, (Jakarta: Rineka Cipta, 2000), hlm. 35. 
9Joy A. Palmer, 50 Pemikir Paling Berpengaruh Terhadap Dinia Pendidikan Modern, (Jakarta: 

LAKSANA, 2010), hlm. 2882.   



P a g e  | 516 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

Azra, dalam bukunya Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Meunju Milenium 

Baru, mengkritik Ivan Illich yang mengatakan bahwa pendidikan yang berlangsung dalam 

schooling sistem tidak lebih dari suatu proses transfer ilmu dan keahlian dalam kerangka 

tekno-struktur yang ada. Akibatnya, pendidikan yang berupa pengajaran menjadi suatu 

komoditi belaka dengan berbagai implikasinya terhadap kehidupan sosial kemasyarakatan.10 

Demikian juga dengan Paulo Freire menawarkan alternatif baru dalam pendidikan yaitu 

Problem posing education (pendidikan hadap masalah). Pendidikan model ini mengharapkan 

guru dan murit bersama-sama menjadi subjek yang disatukan oleh ojek yang sama. Guru dan 

murid selalu bersama, guru belajar dari murid an murid belajar dari guru. Dengan demikian 

diantara mereka saling mengkritisi satu sama lain untuk membuka realitas dan menjawab 

tantangan dunia. Hal ini menggunakan pengetahuan sebagai bagian yang terlibat.11 

Dalam upaya merekfleksikan manusia sempurna atau yang al-Attas sebutkan dengan 

manusia universal (al-insān al-kullīyy) dalam dunia pendidikan Islam, maka al-Attas 

mengajukan agar definisi pendidikan Islam lebih menanamkan nilai-nilai adab dan dengan 

hal itu istilah pendidikan dalam Islam lebih tepat menggunakan istilah ta’dīb. Al-Attas 

memberikan definisi ta’dīb dengan “penyemaian dan penanaman adab dalam diri seseorang”. 

Al-Attas dalam buku Mafhūm al-Ta’līm fī al-Islām; Al-Taṣawwuri li falsafah 

Islāmiyyah li al-Ta’līmi, memberikan argumentasi bahwa ta’dīb merupakan proses 

pembinaan fisik, akal, dan jiwa, untuk membentuk kepribadian seseorang yang mampu 

berfikir dan bertindak tegas serta memiliki kekuatan dan berkualitas secara fisik, akal dan 

ruhnya.12 Agama Islam, melalui Al-Qur’an, memberikan contoh ideal bagi manusia yang 

beradab adalah Nabi Muhammad SAW, sebagai manusia sempurna. Pendidikan Islam 

haruslah merefleksikan manusia sempurna seperti yang dicontohkan Nabi SAW. Tujuan 

pendidikan dalam konsep ta’dīb tersebut adalah untuk menghasilakan manusia-manusia yang 

baik. Unsur yang paling mendasar dalam ruh pendidikan Islam tersebut adalah penanaman 

adab, karena adab dalam pengertiannya meliputi kehidupan spiritual dan material manusia 

yang memberikan sifat kebaikan yang dicarinya.13 

Kandungan ta’dīb agaknya identik dengan sebutan akhlak, sebab al-Attas mencoba 

merujuk pada pendidikan Nabi Muhammad SAW, sebagai pendidikan terbaik dengan 

dukungan Al-Qur’an yang mengafirmasi Rasulullah sebagai teladan paling baik.  Hadits Nabi 

Muhamad Saw yaitu menyempurnakan akhlak manusia: “Innama bu’itstu li-utammima husna 

al-aklaq”, menurut Rasulullah Saw, manusia yang baik akhlaknya adalah orang yang 

sempurna imannya. Aktivitas Nabi Saw, berupa pengajaran Al-Qur’an dan hikmah serta 

penyucian umat adalah manifestasi langsung dari peranan ta’dīb. Menurut al-Attas, semenjak 

                                                           
10Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menju Milenium Baru, (Ciputat, Logos 

Wacana Ilmu, 1999), hlm. 4.  
11Abuddin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat, (Jakarta, Raja Grafindo Persada, 2012), hlm. 

266. 
12Al-Attas, Mafhūm al-Ta’līm fī al-Islām; Al-Taṣawwuri li falsafah Islāmiyyah li al-Ta’līmi, (Kuala 

Lumpur, ISTAC, 1998), hlm. 40.  
13Al-Attas, Islam dan Secularisme, (Bandung, Pustaka Salman ITB, 1981), hlm. 222.  



P a g e  | 517 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

awal kedatangan Islam, adab, secara konseptual telah diisi dengan ‘ilm dan perbuatan yang 

iklas dan tepat (‘amal) terlibat aktif dalam ranah pengetahuan hingga saat ini.14 

Konsep ta’dīb mengafirmasikan langsung terhadap adab, sebab muatan ta’dīb tersebut 

tidak hanya pada aspek kognitif saja, akan tetapi di dalamnya mengandung pendidikan 

spiritual, moral, akal, dan sosial. adab menjadi fondasi utama dalam menanamkan nilai-nilai 

pendidikan. Adab erat kaitanya dengan pendidikan profesional sehingga menghasilkan insan 

yang sempurna. Manusia yang sempurna dibentuk dengan pendidikan, begitu juga dengan 

orang yang terpelajar adalah orang baik. Baik yang dimaksud adalah kebaikan adab dalam 

pengertian yang menyeluruh. Landasan filosofis lain dari itu adalah adab sangat berkaitan 

dengan ilmu, sebab ilmu tidak dapat didoktrin jika orang tersebut tidak memiliki adab yang 

tepat terhadap dirinya. Makna ta’dīb pula merupakan transfomasi diri individu menjadi 

beradab atau dengan kata yang lebih mudah yaitu proses adab dalam arti yang sesungguhnya. 

Ta’dīb harus dipandang sebagai bentuk khusus pendidikan model Islam dibandingkan bentuk 

pendidikan (ta’līm) lain.  

Al-Attas mengunggulkan ta’dīb dibandingkan dengan tarbīyah (mendidik) dan ta’līm 

(pengajaran), sebab konsep ini menurut al-Attas telah dipengaruhi oleh pandangan hidup 

Barat yang berlandaskan nilai-nilai dualisme, sekularisme, humanisme, dan sofisme sehingga 

nilai-nilai adab menjadi semakin kabur dan semakin jauh dari nilai-nilai hikmah ilahīah. 

Tujuan untuk mencapai adab tidak begitu jelas sehingga mengakibatkan kezaliman, 

kebodohan, dan kegilaan. Kezaliman dalam pandangan al-Attas ialah meletakkan sesuatu 

tidak pada tempatnya.  Kebodohan adalah melakukan cara yang salah untuk mencapai hasil 

tujuan tertentu. Akademisi terpelajar Muslim cenderung mengadopsi ide-ide Barat mengenai 

skeptisisme, positivisme, relativisme ke dalam pendidikan Islam. Hal tersebut dapat 

menghancurkan adab lewat penanaman nilai-nilai pendidikan.  

Tarbīyah maupun ta’līm dalam pandangan al-Attas mengandung kerancuan makna 

yang terkandung di dalamnya. Tarbīyah hanya bersentuhan dengan aspek fisika dalam 

mengembangkan penanaman-penanaman emosional terhadap pertumbuhan dan 

perkembangan manusia. Tarbīyah dalam perspektif kekinian merupakan suatu terminologi 

yang komparatif yang dipengaruhi oleh Barat untuk merumuskan konsep pendidikan. Hal 

tersebut dapat membawa pengaruh negatif terhadap makna pendidikan itu sendiri.  

Pengaruh negatif tersebut sekurang-kurangnya memberikan ruang yang bebas dalam 

memaknakan pemahaman dan tujuan pendidikan. Akibat tidak munculnya nilai-nilai Islam 

yang utuh maka seorang guru kehilangan wibawa dan hilangnya penghargaan terhadap ilmu. 

Nilai-nilai spritual, kesungguhan dan moralitas dalam menuntut ilmu menjadi semakin pudar 

sehingga digeser oleh dominasi motif ekonomi dan material.15 

Menurut al-Attas bahwa pemahaman pendidikan dalam Islam tidaklah tepat 

menggunakan kata tarbiyyah jika dikaitkan dengan konsep pendidikan dalam Islam. Kata 

tersebut hanyalah mengindikasikan proses belajar mengajar hanya mengarahkan untuk 

kebenaran dalam berpikir. Sesungguhnya makna ta’līm dan makna yang mengindikasikan 

ta’līm tersebut sudah melekat khususnya pada sesuatu yang berkaitan dengan epistemologi 

                                                           
14Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan..., hlm. 177.  
15Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan..., hlm. 27.  



P a g e  | 518 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

dan metodologi penyusunan pendidikan, maksudnya hanyalah mentranfer ilmu semata. 

Ta’līm adalah proses atau “aktivitas transmisi” ”sesuatu” bagi “manusia”,. Makna “aktifitas 

transmisi” yaitu metodologi penyampaian naratif dan menyampaikan “sesuatu” yang disebut 

Ilmu. Manusia ini adalah penyampai dan penerima. Jawaban tersebut membahwa pada tiga 

term para pendahulu yang menjadi landasan bagi proses ta’līm yaitu amaliyah (aktifitas 

proses pengajaran), al-Muhtawi (transmitor), al-Mutalaqqī (penerima transmisi).16 Adapun 

tarbīyah adalah proses pembelajaran (educatio) tanpa pembinaan moral yang tepat. Konsep 

ini berangkat dari prinsip hayawan aqīl (hewan yang berpikir) berorientasi pada pembinaan 

akal semata. Konsep ini dipercaya oleh al-Attas dipengaruhi oleh Yunani dan Romawi. 

Kenyataannya konsep seperti ini tidak membawa manusia pada kebahagiaan yang meliputi 

kebahagiaan fisik,  intelektual dan kebahagiaan ruhani. 

Selaras dengan al-Attas, Iqbal beranggapan bahwa pendidikan merupakan sebuah 

konsep tertentu tentang hakekat individualitas peserta didik, hubungannya dengan masyarakat 

serta tujuan akhir kehidupan insani. Pendidikan harus dipandang sebagai daya budaya yang 

memberi pengaruh pada kehidupan personalitas yang utama dan pada kelompok masyarakat. 

Oleh sebab itu, pendidikan harus mengkaji secara mendalam tentang hakikat individualitas 

serta lingkungannya secara mendalam.17 Hal yang paling tertinggi atau tingkatan paling akhir 

dari segala maksud mengenai pendidikan adalah usaha untuk mengembangkan dan 

meperkuat pengetahuan individu pada diri manusia.18 Puncak tertinggi dari diri manusia 

adalah melanjutkan kehidupannya dengan kualitas pendidikan, tenaga, kesempurnaan, 

kebajikan, pandangan dan kreatifitas menjadi bagian utuh dalam dirinya. Sebagaimana 

diketahui bahwa filsafat ikbal sangat fokus pada kedirian (ego) atau Khudi, di mana 

kesadaran diri merupakan hal yang utama dari banyak hal. Maka dari itu, pendidikan adalah 

untuk menciptakan diri menjadi baik untuk mencapai puncak menyadari kedirian manusia.   

Al-Attas menawarkan konsep ta’dīb untuk pendidikan Islam bukanlah semata tanpa 

alasan, melainkan sebuah solusi supaya ilmu yang disampaikan dapat melekat pada diri 

manusia. Pendidikan kekinian mengalami krisis, di mana krisis tersebut tidak hanya pada 

peserta didik, akan tetapi tampak pula pada kalangan pendidik. Oleh sebab itu, 

mengedepankan adab merupakan solusi pendidikan kekinian, sebab mengandung hal-hal 

yang telah kita sebut di atas. Menghilangkan adab dalam khazanah pendidikan Islam sama 

saja menjerumuskan manusia pada kebodohan. Konsep adab sebagai solusi untuk pendidikan 

Islam semestinya menjadi faktor utama dalam menjadikan manusia sempurna. 

C. Konsep Manusia Menurut Fazlur Rahman 

Manusia merupakan mahluk yang sempurna diciptakan Allah SWT di muka bumi. 

Manusia, selain merupakan subyek pengetahuan juag merupakan sebuah obyek pengetahuan 

untuk memperoleh ilmu. Dalam Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer, kata manusia 

                                                           
16Al-Attas, Mafhūm al-ta’līm fī al-Islām; Al-Taṣawurr li falsafah Islāmiyyah li al-ta’līmi,( Kuala 

Lumpur, ISTAC, 1998), hlm. 27-49.  
17K.G. Saiyidain, Percikan Filsafat Iqbal mengenai Pendidikan, (Bandung: Dipenogoro, 1981), hlm. 

23.  
18Mian Muhammad Tufail, Iqbal’s Philosophy and Education, ( Lahore: Din Muhammadi Press, 1966), 

hlm. 102.  



P a g e  | 519 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

diartikan sebagai “makhluk Tuhan yang paling sempurna yang mempunyai akal dan budi”.19 

Makna ihsan lebih diartikan sebagai perbuatan baik atau kebajikan, ibadah dan amal saleh yang 

berdimensi vertikal dan horizontal, hubungan dengan Allah dan hubungan dengan sesama 

manusia dan alam yang serasi dan terpadu serta harmonis. Sungguh mansia tidak memiliki 

posisi yang berarti selalin sebuah titik kecil yang berlangsung hanya sedetik secara fisiologis. 

Setititik dan sedetik itulah hakikat manusia dilihat dari sudut ruang dan waktu fisiologisnya. 

Para sufi memandang manusia dengan lebih dalam yaitu sebagai sebuah bentuk non-fisik. 

Filsuf muslim memadangn manusia sebagai mikro kosmos. Bagi mereka, manusia merupakan 

mahluk terbaik (aẖsan al-taqwȋm) dan memiliki makna simbolis bagi alam semesta. Manusia 

disebut mikro kosmos karena sekalipun ia kecil tetapi di dalamnya mengandung semua unsur 

kosmik, dari mulai mineral, tumbuhan, hewan, bahkan “malaikat dan unsur Ilahiyah berupa 

ruh yang ditiupkan Tuhan padanya. 20 

Van der Weij memandanga bahawa manusia merupakan sebuah mahluk yang 

bertanya kepada dirinya sendiri, keberadaanya, dan tetantang alam sekitarnya. Manusia 

merupakan mahluk yang sadar akan keberadaan dirinya menuju apa yang hadir dan 

merancang dirinya secara dasar. Manusia memiliki sebuah konsep tetang dirinya untuk 

mencari dan dalam pencariannya ia mengandaikan bahwa ada sesuatu yang bisa ditemukan 

melalui kemungkinanikemungkinan akan sesuatu. Sejak lahir, manusia sudah dikutuk sebagai 

mahluk filosofis sebagaimana telah terlihat sejak kanak-kanak. Berbeda dengan mahluk 

lainnya, manusia sebagai mahluk yang hanya menyadari dirinya dan keberadaanya 

“eksistensi” dibandingkan mahluk lain.21 

Fitrah sesungguhnya manusia diciptkan Tuhan di muka bumi semata-mata hanya 

untuk beribadah kepada Allah SWT. Hal tersebut merupakan basis ontologis sebagai sebuah 

kontrak tanpa tawar-menawar antara manusia dan Tuhan. Tidak hanya manusia, seluruh 

mahluk ciptaan Allah SWT. memiliki kontrak yang sama dengan manusia yaitu sujud pada 

Penciptanya. Perbedaan antara manusia dan ciptaan Tuhan lainnya adalah terletak pada 

pengetahuan yang ia miliki yaitu pengetahuan kreatif dan ilmiah menganai benda-benda 

(ilmu eksakta), susunan batinnya (ilmu kejiwaan), dan mengenai suatu proses yang terus 

berjalan dilampaui masa (ilmu sejarah). Manusia, dengan kemampuan Ilahiyyah yang 

diberikan oleh Tuhannya, ia mampu melampaui segala sesuatu dari penciptaan untuk 

bertemu, menyatu, dan bedialektika sakral dengan Tuhannya.  

Manusia merupakan mikro kosmos yang merupakan cerminan dari makro kosmos 

yang meliputi seluruh alam semesta. Manusia merupakan puncak ciptaan Allah SWT. sebagai 

khilafah di bumi. Segala perbuatan yang membawa perbaikan individu maupun sesamanya 

memiliki keluhuran dan kebaikan kosmik, menjangkau batas-batas jagat raya, menyimpan 

makna dan kebaikan universal, menjadi nilai bagi rahmat bagi seluruh alam. Manusia terdiri 

dari individu atau kenyataan perorangan yang tidak terbagi-bagi dan dirinya memiliki 

pertangungjawaban mutlak dalm pengadilan Hadirat Ilahi di akhirat nanti. Masing-masing 

                                                           
19 Peter Salim dan Yenny Salim, Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer,edisi I, (Jakarta: Modern 

English Press, 1991), h. 934.  
20 Mulyadhi Kartanegara, Gerbang Kearifan; Sebuah Pengantar Filsafat Islam, (Ciputat: Lentera hati, 

2006), h. 113.  
21 P.A. van der Weij, Filsuf-Fulsuf Besar Tentang Manusia, (Jakarta: Graha Media, 1988), h. 6-8.  



P a g e  | 520 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

perorangan itu pulalah yang akhirnya dituntut untuk memikul segala amal perbuatannya 

tanpa kemungkinan mendelegasikan kapada pribadi yang lain. Nilai seorang pribadi adalah 

sama dengan nilai kemanusiaan universal, sebagaimana nilai kemanusiaan universal adalah 

sama nilainya dengan nilai kosmis seluruh alam semesta. Manusia harus dipandangan sebagai 

cermin atau representasi harkat seluruh umat manusia.22 

Secara biologis manusia adalah mahluk paling sempurna yang merupakan hasil akhir 

hasil akhir dari sebuah proses evolusi pencipta alam semesta. Di satu pihak terbuat dari tanah 

(thin) yang menjadikannya mahluk fisik, di pihak lain, manusia juga mahluk spiritual karena 

ditiupkan roh Allah SWT. Dua aspek tersebut membuat manusia memiliki kedudukan posisi 

unik antara semesta dan Tuhan, yang memungkinkan manusia dapat berkomunikasi dengan 

keduanya. Selain itu manusia memiliki jiwa rasional yang hanya dimiliki oleh manusia. Jiwa 

rasional ini memungkinkan manusia mampu mengambil premis-presmis rasional yang 

berguna untuk membimbing, mengatur, dan menguasai daya-daya jiwa-jiwa yang lebih 

rendah. Dengan demikian maka manusia merupakan inti dari alam semesta, dan tidak aneh 

jika para filsuf menyebutnya sebagai mikrokosmos karena mengandung segala unsur yang 

terdapat dalam alam semesta. 23  

Fazlur Rahman mencoba meberikan sebuah konsepsi diri manusia sebagai mahluk 

spesial di muka bumi dengan kapasitas akal yang mampu melampai mahluk lain. Kapasitas 

akal yang ada pada dirinya mestilah menjadi sesuatun yang bermakna bagi dirinya, 

kemaslahatan seluruh mahluk, dan sebagai jalan yang benar untuk mengetahui Penciptanya. 

Rahman menegaskan bahwa salah satu tugas penting manusia adalah untuk membangun 

gambaran dan kesadaran ilmiah dari realitas obyektif  serta menciptakan suatu tatanan moral 

yang berdasarkan pengetahuan ilmiah tersebut.24 Pengetahuan ilmiah tersebut haruslah dalam 

bingkai kebaikan dengan tidak memanfaatkanya untuk menjadi suatu malapetaka dan 

keburukan yang sia-sia.  

Dalam al-Qur’an manusia digambarkan  Tuhan sebagai sebuah ciptaan yang unik dan 

berbeda dengan ciptan-ciptaan alamiah lainnya. Manusia diberikan Tuhan tempat tertinggi 

karena memiliki akal serta percikan-percikan ketuhanan yang ada pada dirinya. Jika dalam 

pandangan pemikiran falsafat Barat, manusia memiliki substansi yang berbeda yaitu tubuh 

dan jiwa, namun dalam Islam hal itu memiliki anti-tesis terhadap argumentasi tersebut. 

Menurut pandangan Rahman bahwa Manusia tidaklah terdirin dari dualisme radikal seperti 

dalam argumentasi Barat tersebut. Manusia tidak dapat terpisahkan antara jiwa dan raga dan 

merupakan satu substansi yang saling berkaitan. Perkataan nafs yang sering ditemukan dalam 

al-Qur’an diterjemahkan sebagai  “jiwa” yaitu berarti “pribadi” atau “keakuan”. Kalam 

seperti al-nafs al-muthma’innah dan al-nafs al-lawwamah mesti dipahami sebagai keadaan-

keadaan, aspek-aspek, perilaku-perilaku, atau kecenderungan-kecenderungan pribadi 

manusia. Semua ini harus dipandang sebagai sifat mental yang berbeda dari fisikal, dengan 

cacatatan akal bahwa tidak dipahami sebagai sebuah substansi yang terpisah. 

                                                           
22 Nurcholish Madjid, Masyarakat Religius, Membumikan Nilai-Nilai Islam dalam Kehidipan 

Masyarakat, (Jakarta: Paramadina, 2004), h. 44.  
23 Mulyadhi Kartanegara, Nalar Religius; Memahami Hakikat Tuhan, Alam dan Manusia, (Jakarta: 

Erlangga, 2007), h. 13. 
24 Taufik Adnan Amal, Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam Fazlur Rahman, (Bandung, 

Mizan, 1990), h. 82.  



P a g e  | 521 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

Manusia sebagai sebuah the creation of God memiliki mandat untuk memperjuangkan 

nilai-nilai moralitas spiritual yang tiada berkesudahan. Berbeda dengan mahluk baharu 

lainnya, manusia mesti sadar akan dirinya yang memiliki mandat penyempurnaan moralitas  

tersebut sebagai kehendak mutlak Allah SWT. sebagai misi penyempurnaan dirinya sebagai 

khalifah di muka bumi. Manusia yang mampu menahan diri dari keburukan moralitas 

keduniawian maka dialah salah satu dari berbagai aspek konkrit manusia sebagai puncak 

ciptaan Allah SWT. yang melampaui para malaikat baik dalam pengetahuan maupun 

kesalehan. Hal inilah yang harus dikedepankan oleh semua manusia sebagai salah satu resiko 

besar terhadap ketentuan dirinya dan yang menciptakannya.25 

Moralitas sebagai sebuah konsep fitrah yang harus dijalankan manusia tentunya 

memiliki hambatan dan berbagai godaan dunia yang tak terbatas. Tergoyahnya sisi 

tersembunyi dalam moral ini akibat menutupi kesadaran kedirian manusia akan penglihatan 

mereka akan berpalingnya dari kesadaran belakang dan tidak bersiapnya akan hari kemudian. 

Tujuan-tujuan moralitas spritual jangka panjang tidak dipahami dengan penuh kesalehan 

sehingga membuat manusia buta akan nafs sebagai titel unik the creation of God. Hambatan 

kepada jurang kehancuran moral ini dapat dihindari yaitu dengan kedekatan manusia dengan 

Allah SWT. dengan bentuk kesalehan dan ketakwaan. Manusia harus benar-benar beriman 

dan memiliki kemauan maksimal untuk menepis godaan-godaan dunia yang terbatas. 

Pemikiran dan jiwa manusia harus fokus pada tujuan tersebut tanpa ada ketakutan baginya. 

Jika hal tersebut sudah melekat pada nafs manusia maka inilah yang disebut selanjutnya 

sebagai ketersingkapan moral spiritual sebagai pancaran ketuhanan. 

Berangkat dari sebuah konsep moral-spiritual, manusia diberikan Allah SWT. 

kebebasan dalam berkehendak serta memilik pilihan baik dan buruk. Manusia terkadang 

dapat menjadi beringas dan melakukan perbuatan-perbuatan buruk, akan tetapi kejahatan 

tersebut dapat dibalut dengan taubat yang membuat kesalahan menjadi kesalehan. Jalan yang 

benar dan salah tersebut merupakan pilihan, Allah SWT. yang akan mengadilinya. Allah 

SWT. memberikan cobaan kepada manusia melalui jalan kebaikan maupun keburukan, 

namun Allah SWT. menyisipkan kemudahan pada setiap cobaan kebaikan dan keburukan 

tersebut. Perlu digaris bawahi bahwa manusia sebenarnya memiliki sifat yang mulia namun 

butuh perjuangan untuk melawan godaan dunia untuk menyempurnakan kemuliaanya.  

Allah SWT. telah menjamin segala kebaikan dan keburukan yang telah ditetapkan 

dalam diri manusia sebagai keutuhan dari salah satu detail dari kehidupan yang dijalani 

manusia. Oleh karena itu maka kesalehan serta ketaatan pada sang Pencipta merupakan 

puncak dari segala hal yang ada di dunia ini. Allah SWT. menutup mata hati manusia, 

membutakan penglihatannya, menulikan pendengarannya jika manusia tersebut berpaling 

dari apa yang telah Allah SWT. anjurkan sebagai preskriptif (ketentuan-ketentuan mutlak) 

pada diri manusia. Kesalehan tersebut dapat diperoleh dari kesadaran akan dirinya sendiri 

atau ia dapati dari pengajaran dan bimbingan seoroang guru ataupun langsung mendapatkan 

ilham dari Ilahi. Tidak semabarangan manusia dalam memperoleh pengetahuan Ilahiyah, 

akan tetapi manusia pada umumnya memiliki jalan kebagaiaan indivudal dari 

                                                           
25 Fazlur Rahman, Tema Pokok Al-Qur’an, (Bandung: Pustaka, 1996), h. 28.  



P a g e  | 522 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

pengetahuannya tentang agama dan petunjuk kebenaran umtuk memperoleh jalan yang 

benar.26 

Manusia sebagai mahluk yang diciptakan oleh Allah SWT. harus bertangungjawab 

atas segala perbuatannya. Perbuatan tersebut baik secara personal maupun efek dari komunal. 

Perbuatan buruk tersebut muncul akibat dari kepicikan (dha’f) dan juga muncul dari 

kesempitan pikiran (qathr). Munculnya hal ini disebabkan oleh sikap manusia yang sombong 

dan menganggap bahwa dirinya dapat membuat hukum tertinggi. Anggapan demikian dapat 

merugikan dirinya sebagai mahluk yang diciptakan oleh sang Pencipta. Kerugian itu 

disebabkan oleh keterbatasan pada dirinya sehingga muncullah ketamakan, ceroboh, panik, 

kekhawatiran yang berlebihan, itu semua akibat sempitnya pikiran. Tidak sampai di situ, 

akibat dari kesempitan pikiran itu, muncullah nafsu yang tidak terkontrol, tergesa-gesa dalam 

segala hal, serta dibutakan oleh kepentingan jangka panjang untuk kemaslahatan dirinya. 

Sifat manusia yang mudah tergoyahkan, kepicikan, kesempitan akal, dan moral tidak baik 

menunjukkan bahwa manusia secara spritual yang tidak berfungsi dengan baik.27 

Tujuan manusia sesungguhnya adalah beribadah kepada Allah SWT. dengan 

memaksimalkan enersi moral. Manusia, melalui moral tersebut harus menjadi petunjuk untuk 

kebaikan dengan dukungan al-Quran sebagai penerangya. Dengan enersi moral tersebut maka 

akan menghindari diri manusia dari kesombongan, keputusasaan, determinisme dan 

kebebasan, pengetahuan absolut dan kebodohan manusia. Tergoyahnya moral dapat merusak 

keseimbangan spritual sehingga berakibat pada efek moral yang tidak tepat (nihilisme moral). 

Efek yang dimunculkan dari hal tersebut yaitu penyimpangan pada akhirnya memberikan 

kehancuran diri manusia yang bermoral-spriritual. 

Manusia sebagai pribadi yang mulia, tidak boleh muluapakn Allah SWT. sebab 

melupakan-Nya dapat menghancurkan kepribadian individu, sebaliknya mengingat-Nya 

dapat menyemprnakan kepribadian. Hal tersebut mengindikasikan bahwa manusia 

membutuhkan kepada Tuhannya. Manusia mestilah membangun konsep taqwa sebagai 

sebuah tingkatan tertinggi untuk kepribadiannya yang utuh. Konsep taqwa atau ketundukan 

berarti melindungi diri dari akibat-akibat perbuatan buruk dan jahat. Perbuatan tersebut 

merupakan saksi dan aksi manusia di dunia, maka penilaian yang ril dan efektif terhadap 

perbuatan tersebut berada di luar dirinya. Manusia harus menyadari setiap perbautanya 

mestilahh disertai taqwa. Konsep taqwa dapat dijelaskan sebagai “hati nurani” sebagai 

sebuah sebuah pembeda dari unsur luarnya. Jika cinta merupakan ajaran ajaran agama 

Kristen, maka hati nurani merupakan ajaran Islam. Dalam konsep sebuah argumentasi logis 

bahwa taqwa berarti kekokohan tensi-tensi moral atau di dalam batas-batas yang telah 

ditetapkan Allah SWT. dengan demikian, segala amalan perbuatan manusia memiliki kualitas 

yang menyebabkan manusia harus beribadah Allah SWT.28   

Konsep tawqwa yang sesungguhnya merupakan bimbingan Allah SWT. kepada 

manusia dengan menginsafi dirinya dan jiwanya yang sebenarnya telah mengakui Tuhannya, 

bahkan sebelum eksistensinya sebagai manusia. Taqwa merupakan suatu kelakuan dan sifat 

                                                           
26 Yamanai,  Filsafat Politik Islam Antara Al-Farabi dan Khomeini, (Mizan: Bandung, 2002), h. 86.  
27 Fazlur Rahman, Tema Pokok Al-Qur’an,…………….., h. 40. 
28 Fazlur Rahman, Tema Pokok Al-Qur’an, ……………., h. 44.  



P a g e  | 523 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

hutang kepada Pencipta dalam eksistensi yang benar-benar menyeluruh, sehingga pada saat 

diciptakannya dan diberi kehidupan telah berada dalam keadaan kehilangan sama sekali, 

karena manusia tidak memiliki sesuatu apapun, dan melihat bahwa segala sesuatu di 

sekeliling dirinya, dalam dirinya, dari dirinya adalah apa yang Allah SWT. miliki. Untuk 

mengembalikan hutang tersebut maka ia harus sadar diri akan eksistenti dirinya dengan 

taqwa secara mutlak kepada penciptanya. Manuasia harus sadar bahwa dia sendiri merupakan 

hutang yang akan dikembalikan kepada Pencipta, mengembalikan hutang berarti 

menyerahkan diri sebagai pelayan Allah SWT., merendahkan diri, mengapdikan diri secara 

tulus dan sadar, manjalankan perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya.29   

 

D. Implikasi Konsep Manusia dalam Pemikiran Fazlu Rahman terhadap Pendidikan 

Islam 

Pendidikan merupakan aspek utama dalam mencerdaskan individu sebagai tonggak 

perubahan masa depan bangsa. Adanya konsep pendidikan untuk kemajuan bangsa perlu 

memiliki sebuah konsep mengakar dan kuat. Konsep tersebut harus dikembangkan melalui 

esensi diri manusia sebagai mahluk yang sempurnya ciptaan Allah SWT. Perwujudan konsep 

tersebut mestilah memiliki struktur falsafah guna menunjang kerangka konsep menuju 

kesempurnaan pendidikan. Sebagaimana pendidikan kekinian sangatlah minim melihat 

pandangan jauh ke depan mengenai moral, taqwa, kebahagiaan jiwa, dan kesadaran akan 

kediriannya sebagai yang diciptakan. Permasalahan ini diakibatkan karena belum tepatnya 

arah atauh out put dari pendidikan itu sendiri.  

Tujuan dari pendidikan yang diharapkan oleh Rahman adalah mempersiapakan 

individu Islam memiliki kemampuan produktivitas intelektual yang kreatif dalam segala 

bidang usaha dengan keterikatan serius kepada Islam. Pendidikan mestilah memperluas 

wawasan muslim dan mengaktualkannya dengan wawasan al-Quran sebagai sumber ilmu 

pengetahuan utama. Manusia sebagai poros mikro kosmos mesti memahami pendidiak  Islam 

sebagai way of life yang menyeluruh dan tidak hanya terbatas pada ruang lingkup yang 

terjangkau saja. Membentuk dan menjadikan manusia yang benar-benar terdidik adalah suatu 

hal yang mendesak untuk dilakukan oleh lembaga pendidikan. Oleh sebab itu maka otoritas 

pendidikan Islam adalah menjadikan manusia memahami dan menjiwai segala ilmu dengan 

nilai-nilai Islam dengan penuh ketakwaan dan menjiwai.30 

Fazlur Rahman memberikan argumentasi bawa pendidikan memiliki tujuan untuk 

menanamkan komitmen-komitmen nilai psikologis intelektul melalui tarbiyah (pendidikan 

moral) dan menkomunikasikan pengethauan ilmiah melalui ta’lim (pengajaran. Dengan 

menerapkan tujuan ini maka akan tercapainya individu yang saleh. Menjawab problematika 

umat mengenai krisis pendidikan kearah yang lebih baik maka Fazlur Rahman hadir untuk 

membentangkan sebuah konsep pendidikan yang berangkat dari basis diri manusia serta 

pancaran kediriannya untuk  membentuk ketakwaan, bermoral, dan bernilai spiritual. 

Pendidikan yang ditawarkan Rahman bernafaskan Islam untuk menjawab kekurang dan 

substansi yang semestinya ada dalam pendidikan.  

                                                           
29 Al-Attas, Islam dan Secularisme, h. 79.  
30 Fazlur Rahman, Islam dan Tantangan Modernitas Tentang Transformasi Intelektual, (Yogyakarta: 

Pustaka, 1985), h. 160.  



P a g e  | 524 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

 

a. Moral (Implementasi Pelatihan Pendidikan) 

Kata moral selalu mengacu pada baik buruknya manusia sebagai manusia. Jadi bukan 

mengenai baik buruk begitu saja, misalnya sebagai dosen, tukang masak, pemain bulutangkis 

atau penceramah, malainkan sebagai manusia. Bidang moral adalah bidang kehidupan 

manusia dilihat dari segi kebaikannya sebagai manusia. Norma-norma moral adalah tolok 

ukur untuk menentukan benar salahnya sikap dan tindakan manusia dilihat dari segi baik-

buruknya sebagai manusia dan bukan sebagai pelaku peran tertentu dan terbatas.31  

Morarilas merupakan sebuah pemberian nilai kebaikan dan keburukan pada manusia, 

tindakan dan pikirannya. Moral memiliki tujuan untuk menerapkan sebuah tatanan yang 

dianggap bernilai tinggi pada kehidupan manusia, yang akan kacau apabila tidak ditata 

dengan baik. Dengan demikian maka penataan melalui moralitas itu dapat dianggap sebagai 

sesuatu yang baik dan lebih tinggi daripada apa yang sudah ada sebelumnya. Sedangkan 

bukti yang nyata dari moral tersebut adalah aktualisasi manusia secara nyata dari apa yang ia 

lakukan dan pikirkan. Oleh sebab demikian maka moralitas sering kali diterapkan pada 

manusia dengan cara mengajukan sebagai sesuatu yang berasal dari tataran yang lebih tinggi 

daripada manusia, baik itu berupa suatu ke-Ilahian ataupun kebenaran mutlak.32 

Sains dan teknologi sangatlah berpengaruh dan berguna bagi kehidupan modern 

untuk memajukan pendidikan, akan tetapi sangatlah merugikan apabila tidak memiliki 

pendidikan moral yang memadai. Dengan dukungan teknologi dan sains maka semangat 

ilmiah seharusnya semakin muncul sebagai dukungan untuk memenuhi tuntutan al-Quran 

agar manusia mengkaji alam semesta sebagai hasil karya agung Allah SWT. Teknologi 

memeng menjadi kebutuhan pada era kekinian, akan tetapi apa yang paling penting adalah 

menjadikan manusia semakin semangat melakukan penyelidikan ilmiah yang dituntut oleh 

al-Quran untuk menjadikan manusia bermoral secara lahiriyah dan batiniyah. Sebagai 

individu yang mulia, manusia tidak menghadang lajunya perkembangan teknologi sebagai 

sebuah kemuduran pendidikan moral, melainkan menyikapinya sebagai sebuah imajinasi 

baru yang harus dihadapi. Pendidikan moral pada manusia berawal dari apa yang sedang 

dihadapi manusia kemudia bagaimana menjadikan itu untuk kesempurnaan moral yang 

menjadikan mamusia semakin baik. 

Menurut Fazlur Rahman bahwa tujuan pendidikan Islam yang bersifat defensif dan 

cenderung berorientasi hanya kepada kehidupan akhirat harus segera diubah. Tujuan 

pendidikan Islam harus berorientasi kepada kehidupan dunia dan akhirat sekaligus  serta  

bersumber  pada  al-Qur’an.  Menurutnya,  bahwa  tujuan pendidikan  dalam pandangan al- 

Qur’an adalah untuk mengembangkan kemampuan inti manusia dengan cara yang 

sedemikian rupa sehingga ilmu pengetahuan yang diperolehnya akan menyatu dengan 

kepribadian kreatifnya. Pendidikan haruslan menanamkan kemitmen-komitmen nilai 

tarbiyah (pendidikan moral) dan mengkominukasikan pengetahuan ilmiah melalui 

ta’lim (pengajaran) menyatu secara sekaligus. Sedangkan al-Quran sebagai 

                                                           
31 Franz  Magnis-Suseno,  Etika  Dasar:  Masalah-masalah  Pokok  Filsafat  Moral, (Yogyakarta: 

Kanisius, 1987), hlm. 19. 
32 Akhman Santosa, Nietzsche Sudah Mati, (Yogyakarta: Kanisius, 2009), h. 80.  



P a g e  | 525 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

penompang utama pencerahan pada manusia merupakan rujukan bagi segala apapun 

salah satunya kebaikan individu pada moral dan etika.  Berpeganya manusia pada al-

Quran membuka tabir kegelapan menjadi cahaya dan merubah sisi diri manusia dan 

keimanannya.  

Nilai moral menuju kesempurnaan manusia tidak hanya tertetak pada usaha 

untuk mencapai persamaan, melainkan adalah usaha untuk mencapai keadilan, yaitu  

suatu usaha yang mebutuhkan pendidikan dan pengetahuan serta kebijaksanaan. Hal 

ini akan sanga jauh dalam pancaran diri manusia tanpa adanya esensi pendidikan 

yang berbasis moral. Cerminan moral manusia terlihat pada perubahan karakter 

serta ahlak secara zahir dan pemahaman mendalam secara batin. Jika pendidikan 

pada manusia tanpa aktualisasi moral maka akan terjadi kebingungan yang 

disebabkan oleh hilangnya salah satu tujuan esensial zahir pendidikan. Maka 

dengan demikian, untuk mencapai pengetahuan yang bermakna, kebenaran, dan 

kedailan untuk memperoleh makna secara esensial menjadi suatu hal yang mustahul 

untuk dicapai.33 

Berangkat dari sebuah konsep moral manusia munuju kesempurnaan  dalam 

pendidikan maka moral adalah salah satu penopang untuk duduknya ilmu dalam diri 

manusia. Moralitas merupakan sebuah sistem tatanan nilai yang menyesuaikan 

dengan kondisi kehidupan manusia yang mendapat predikat mahluk yang bermoral. 

Moralitas merupakan pancaran diri manusia yang menguasai dirinya sebagai 

cerminan manusia yang memiliki nilai pendidikan yang memadai. Moral merupakan 

hasil dari sebuah kontemplasi pendidikan dengan pemahaman mendalam secara 

individual. Manusia dituntut untuk mengamalkan moral secara sempurna bukan 

hanya sekedar sesuatu yang dipaksakan kepada setiap individu. Perlunya moralitas 

sebagai pembentukan diri individu lebih bermakna demi keutuhan diri manusia 

secara logis, spiritual, dan kesadaran kediriannya. 34  

Moral merupakan semacam implementasi pelatihan pendidikan secara nyata 

agar manusia selalu melihat kepada suatu arah kesempurnaan kebaikan. Pendidikan 

moral mecoba melihat manusia sebagi agen penggerak utama untuk kebutuhan 

perilaku manusia. Moral, secara implementasi merupakan sebuah estetika gerak 

manusia yang diperoleh bukan tidak melalui proses tertentu. Meskipun moral 

merupakan sebuah kausalitas alamiah manusia, namun harus diasah untuk menjurus 

pada kebenaran moral. Proses tersebut yaitu dengan pendidikan yang diperoleh dari 

guru, sekolah, madrasah, maupun istitusi-institusi agama lainnya. Di situlah 

manusia dapat mempelajari moral sebagai sebuah “seni kehidupan” yaitu sebuah 

implemntasi kegiatan-kegiatan dan prinsip-prinsip moral “estetika” religius yang 

dianggap mampu mengarahkan dan “memperbaiki” kehidupan manusia dan 

menyelaraskan manusia dengan alam.    

 Filsafat pendidikan Islam selalu mengaitkan antara dimensi moral dengan 

spiritual, dimensi agama dengan etika religious dan tidak memisahkannya satu sala 

                                                           
33 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan..., hlm. 99.  
34 Akhmad Santosa, Nietzsche Sudah Mati, h. 89.  



P a g e  | 526 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

lain. Pendidikan kenian, sepanjang menyangkut moralitas itu sendiri, telah keliru 

dalam melihat sebuah pendidikan dan dimensi moralitas. Sebagai salah satu 

sebabnya adalah pemisahan secara bertahap pendidikan dengan latar belakang 

agamanya. Masalah yang muncul kemudian adalah degradasi moral yang seharusnya 

manusia mempunyai moral dengan baik. Dimensi moral-etika telah diralativisasi, 

bahkan kerap dikesampingkan oleh para guru, sistem Negara, dan berbagai lembaga 

yang bertanggung jawab belum mampu mencapai kesepakatan mengenai nilai dan 

norma moral apakah yang seharusnya diajarkan kepada pelajar.35 

 Krisis parah yang menampakkan dirinya pada pendidikan Islam, khususnya 

di kalangan pelajar Muslim adalah ketika norma-norma moralitas sebagai warisan 

implementasi ajaran Islam mulai meredup dan menghilang. Pengaruh ini disebakan 

oleh pengaruh pendidikan “etika” sekuler dan humanisme Barat yang memisahkan 

antara pendidikan dan agama. Ketegangan dan konflik ini mengakibatkan 

menghilangnya substansi falsafah dan teori-teori kebenaran konsep pendidikan itu 

sendiri. Lembaga edukasi Barat lebih fokus dan serius pada sains-sains alam dan 

matematika, sementara dalam humaniora, ilmu social jarang berbicara tentang 

kebenaran dan sebahagian besar subyek dipaparkan dengan segala sifat 

kenisbiannya seoalah-olah tidak ada lagi kebenaran. Sebagai contoh nyata bahwa 

para filsuf modern, pakar, tokoh terlalu berbelit-belit dengan makna dan istilah 

penting terhadap kebenaran.36  

 Dewasa ini sangatlah penting bagi setiap Muslim untuk memahami 

pendidikan berbasis moral Islam baik sejarah maupun teori-teorinya, bukan hanya 

sekedar sebagai pemantapan untuk mendapatkan pekerjaan keduniaan. Pendidikan 

Islam dan para lulusannya haruslah mencetak manusia yang bermoral  religious dan 

amanah terhadap Sang Pencipta untuk menjaga dan merawat alam semesta.  Melalui 

konsep moralitas, manusia menjadi beradab dan meletakkan kebenaran sesuai pada 

haknya yang tepat sejalan dengan visi Islam mengenai kebenaran dan realitas. 

Implemtasi moral menjurus pada perlakuan ibadah secara konstan pada manusia 

sehingga menghasilkan motif paling kuat guna mendorong manusia untuk berbuat 

baik. Jika tidak ada implemtasi yang nyata dari sebuah substansi moral dalam diri 

manusia maka keyakinan akan keberimanan belum mencapai hakikat dari 

kesungguhan.37 

Mora sebagai sebuah hasil pendidikan secara prkatis dapan mengalami kelemahan 

secara nyata. Lemahnya moral tersebut merupakan sebagai sebuah proses yang alamiah. 

Penurunan moral tidak direkomendasikan dalam jangaka panjang, akan tetapi harus segera 

memiliki pembaharuan hati nurani dengan mutlak oleh individu sehingga ia memiliki kualitas 

pribadi yang baik. Perbaikan itu tentulah membutuhkan proses, dan proses tersebut berwal 

dari pendidikan yang ditekuni. Pendidikan yang diterima oleh manusia harus menjurus pada 

padanan konsep inti dari pendidikan tersebut. Dengan kosep demikian akan menjadikan 

manusia seperti layaknya manusia. Lemahnya moral mengakibatkan kebingungan diri, sebab 

                                                           
35 Sayyed Hossein Nasr, Menjelajah Dunia Modern, (Bandung: Mizan, 1995), h. 217.  
36 Nasr, Menjelajah Dunia Modern, h. 217.  
37 Izutsu, Konsep-Konsep Etika Religius,……………, h. 222-223.  



P a g e  | 527 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

moral selain sebagai implemtasi nyata pendidikan juga sebagai bentuk sebuah “disiplin ilmu 

yang ditekuni”. Apapun pendidikan yang ditempuh untuk memperoleh ilmu maka harus 

menjadikan manusia memiliki enersi-enersi moral yang beradab. Dalam hal ini, manusialah 

sebagai tonggak pencapaian moral utama dan rahmat bagi sekalian alam.  

 

Pendidikan yang mesti diajarkan pada manusia secara benar ialah tidak 

adanya keterpisahan diri antara moral yang berbasis pada agama yang benar dan 

spiritualitas diri untuk menyadari dan merasakan kebaikan moral secara substansi al. 

Dalam Islam, moral tidak dapat dipisahkan dari agama dan dibangun sepenuhnya di 

atasnya. Kesatuan antara moral dan agama merupakan salah satu prinsip tertinggi 

dalam pendidikan Islam. Moral menduduki manusia sebagai sebuah kelebihan 

kebajikan-kebajikan melalui penilaiannya atas manusia dengan nilai positif 

berdasarkan anugrah bawaan sejak lahir yang diberikan Allah SWT. sebagai 

persiapan untuk melaksanakan tugas yang mulia. Hasil dari sebuah proses 

pendidikan adalah terwujudnya moral sebagai bentuk kebajikan-kebajikan ideal 

manusia  sebagai fondasi substansial penghambaan diri kepada Allah SWT.  

 

b. Taqwa (Kesempurnaan Penghambaan) 

 Pada tatanan dunia yang semakin membutuhkan pendidikan kerah persiapan 

masa depa, maka perlu adanya basis epistimologis terhadap konsep pendidikan. Dari 

pemikiran Rahman tentang manusia maka pendidikan harus menghasilkan manusia 

yang taqwa. Asal kata taqwa itu sendiri menurut Rahman bersal dari akar kata w-q-

y dalam bahasa arab memiliki pengertian “melindung, menyelamatkan dari 

kehancuran, dan menjaga. Wiqayah atau waqaya merupakan suatu wadah atau alat 

yang di dalamnya sesuatu yang dapat di makan atau di minum diletakkan sehingga 

ia tidak tumpah keluar  atau terpecah-pecah dan dengan demikian musnah. Makna di 

balik akar kata tersebut dapat disimpulkan bahwa taqwa berarti melindungi diri 

seseorang dari kemungkinan bahaya atau serangan agar berhati -hati dan 

memerhatikan dirinya.38 Izutzu memberikan makna tentang taqwa sebagai ketakutan 

terhadap Allah SWT. dan merendahkan diri terhadap Allah SWT. Ketakutan serta 

kerendahan diri ini mestilah dilakukan dengan kesungguhan dan berlandaskan 

kesadaran. Perasaan ini merupakan sebuah pembawaan hakikat manusia yang 

mendoron individu untuk tunduk terhadap kekuasaan Penciptanya .39 

Taqwa adalah sikap jiwa yang berintikan kesadaran Ketuhanan dan prilaku muslim 

dalam menjaga, memelihara dan melindungi dirinya dalam hubungan dengan Allah, sehingga 

terpelihara nilai dan harkat kemanusiannya dalam menuju puncak hubungan yang suci dengan 

Allah SWT. Potensi-potensi manusia terhadap Pencipnya kerap sangatlah dekat dalam sikap 

maupin prilaku, akan tetapai sangatlah jauh potensi tersebut dari nilai taqwanya. Hal ini 

menunjukkan bahwa pendidikan semestinya membawa manusia pada tingkatan taqwa 

                                                           
38 Adnan Amal, Metode dan Alternatif ……………, h, 102.  
39 Toshihiko Izutzu, Konsep-Konsep Etika Religius dalam Qur’an, (Tiara Wacana: Bandung, 1993), h. 

62.  



P a g e  | 528 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

tersebut, bukan membawa pada keburukan. Selama ini pendidikan yang ada menghasilkan 

manusia bagaikan mesin bukan malah menjadi pribadi yang mendekatkan diri pada 

Tuhannya. Pendidikan memberikan sebuah arti dalam kehidupan bukan memberikan sebuah 

makna untuk hidup. Semestinya konsep pendidikan haruslah kembali melihat sisi batiniah 

manusia sebagai ciptahan Allah SWT. yang sempurna. Sejatinya manusia kembali kepada 

Allah SWT. bukan untuk mengejar dunia dan melupakan dirinya sebagai manusia. 

Berangkat dari konsep manusia, pendidikan yang diharapkan Rahman menjurus pada 

individual yang taqwa. Manusia lahir untuk beribadah kepada Allah SWT. dan membuat 

kemaslahatan di muka bumi. Begitu pula denga pendidikan, mesti memberikan potensi yang 

teraktualkan kepada manusia untuk bertakwa. Taqwa dsini diartikan Rahman bukan hanya 

sekedar tunduk semata malainkan menghambakan diri kepada Allah SWT. Jika hanya tuduk, 

semua umat melakukan hal tersebut, akan tetapi jika sudah menghambakan diri berarti apa 

yang diperoleh selama ini dari pendidikan sudah melekat dan sudah menjadi bagian dari 

hidupnya. Pengetahuan taqwa tidak hanya dilihat dalam aspek luaranya saja melaikan 

bagaimana dirasakan dalam diri mansuia. Hal tersebut akan sangat terasa jika pendidikan 

tersebut dirasakan bukan hanya aspek zahir yang dirubah akan tetapi aspek batin yang 

bergerak.  

Dalam diri manusia tersimpan jarak antara dua jarak yaitu antara yang dekat dan 

paling jauh. Jarak yang paling jauh adalah cinta terhadap dunia, sedangkan yang paling dekat 

adalah cinta kepada Tuhannya. Cinta kepada Pencipta diaktualkan dengan ketakwaan. 

Prosen pendidikan yang semestinya memiliki potensi untuk cinta kepada Allah SWT, bukan 

semakin jauhnya manusia terhadpa Pencipta. Menurut tuntunan Agama Islam, tiap-tiap pribadi 

mausia mempunyai hubungan langsung dengan Allah SWT, selaku pencipta segala makhluk, 

termasuk prbadi-pribadi manusia. Banyak sekali ayat-ayat al-Quran yang menjelaskan, bahwa 

kewajiban, kepantasan dan kewajaran taqwa kita hadapkan kehadirat Allah SWT dzat yang men- 

ciptakan manusia, yang menjadi Tuhan kita, yang memelihara kita disetiap saat sejak nutfah 

hingga sekarang dan selanjutnya, yang menyediakan segala keperluan kita, yang sepantasnya kita tunduk 

kepada perintahnya. Oleh karena hal itu maka taqwa merupakan sebuah peningkatan tentang 

kesadaran yang tinggi terhadap ketuhanan Allah SWT.   

Taqwa kepada Allah SWT. mesti terealisir dengan semangat pengabdian dan penghambaan, 

keikhlasan dan ketundukan, kepatuhan dan ketaatan, kehangatan cinta yang membara di dalam hati 

sanubari individu sekalian. Berzikir mengingat Allah dengan penuh kerinduan, menyembahnya 

dengan penuh tawaduk dan kekhusyuan, memelihara diri dari segala sesuatu yang mendatangkan 

kemurkaan dan azab siksaan, memelihara diri agar selalu mendapat rida Tuhan. Dalam bidang 

keimanan, taqwa direalisir dengan keyakinan hati yang membaja kepada keagungan Allah, tekun 

beribadah berdasarkan cinta, asyik berzikir disetiap waktu, terutama di malam hari dikala orang 

lain tidur nyenyak, bangun berwudhu, bersujud syukur shalat tahajjud secara teratur beraudensi 

dan bermuraqabah dengan bertafakkur, tangan menengadah hati terhibur, nikmat Allah diterima 

dengan penuh tasyakkur, pohon taqwa tumbuh subur, karena ditanam dalam hati yang penuh 

syukur. 

Pada diri setiap manusia memiliki keimanan yang merupakan fitrah dari Allah SWT. 

Melalui keimanan tersebut manusia harus masuk lebih dalam yaitu dengan betakwa dan 

mengerjakan ajaran Islam dengan menyerahkan diri kepada hukum Allah SWT. Jika iman 



P a g e  | 529 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

merupakan sebuah imanensi individu maka taqwa merupakan mencangkup iman dan 

berujung pada tindakan, serta Islam adalah aktivitas lahiriyah tersebut yang mengekspresikan 

iman dan taqwa. Dengan demikian maka jelas bahwa pendidikan yang dapat menjadikan 

manusia sebagaimana dirinya yang sebenar-benarnya ialah pendidikan Islam berdasarkan 

ketakwaan dan keimanan. Taqwa adalah ketundukan kualitas yang tampak secara 

transedenesi manusia yang bermuara pada keimanan secara imanensi manusia yang 

dibungkus dalam konsep pendidikan Islam. 40 

 Kehormatan dan martabat manusia berilmu adalah individu yang memilki 

ketakawaan (atqakum) karena taqwa merupakan salah satu konsekuensi keyakinan dan dan 

kepercayaan. Fungsi taqwa yang paling penting dan mendasar adalah memungkinkan 

manusia menilik dirinya secara tepat dan membedakan kebenaran dari kesalahan, sehingga 

mencapai taraf di mana individu mampu melakukan penyinaran diri dengan pancaran moral. 

Sampai taraf tersebut maka manusia telah melindungi dirinya dari kesalahan dan 

konsekuensi-konsekuensinya yang desktruktif bagi dirinya. Mesti dicatat bahwa penilikan 

diri ini, sebagaimana terkandung dalam gagasan taqwa tidaklah selalu berarti pembenaran 

diri. Bagi integral diri pengertian taqwa adalah ketika manusia atau individu menilik dirinya 

seobyektif mungkin untuk membimbing prilakunya, belum sepenuhnya ada jaminan bahwa 

pada suatu saat tertentu dirinya telah memilih jalan yang benar.41 

 Jika penilikan diri seperti yang telah diutarakan di atas memiliki suatu 

keberhasilan tetap, maka kemanusiaan, kemandirian, dan kedirian individu akan bekerja 

dengan sempurna dan hal tersebut tidak selalu membutuhkan sebuah transedensi. Perlu 

dipahami bahwa betapa subyektifnya nurani manusia. Taqwa mengandung transedensi karena 

ia memuat ungkapan bahwa usaha dan pilihan sejatinya milik manusia, dengan demikian 

maka penilaian terakhir dan benar-benar obyektif terhadap penampilan manusia bukanlah 

milik manusia akan tetapi terletak pada Allah SWT. Manusia, melalui pendidikan yang ia 

peroleh bisa saja berpikir bahwa perbuatan-perbuatannya merupakan perbuatan istimewa, 

akan tetapi jika diletakkan dalam perspektif jarak jauh masa depan manusia, maka perbuatan-

perbuatan tersebut akan berubah menjadi tidak bermakna. Perbuatan tersebut akan bermakna 

apabila memiliki-kualitas-kualitas yang berakar pada sinar iman serta dihasilkan dalam 

keadaan taqwa.42 

 Usaha implementasi manusia dalam pendidikan Islam adalah menanamkan 

taqwa dalam diri manusia. Jika moral merupakan implementasi dari pendidikan Islam yang 

benar, maka taqwa merupakan sebuah wujud imanensi dalam diri manusia sebagai bentuk 

ketundukan kepada Allah SWT. Taqwa mengangkat manusia dari kehidupan kebiasaan-

kebiasaan rutin yang tidak bermakna menjadi individu-individu pembangun perilaku pada 

basis yang kukuh dengan suatu wawasan dengan tujuan jauh ke depan. Manusia akan 

merasakan kebenaran atas apa yang ia hadapi. Dimensi taqwa akan memberikan transformasi 

kehidupan dan amalam secara jangka panjang tidak dapat dibatasi. Keberhasilan baik dalam 

kehidupan manusia saat ini ataupun akan dating pada kenyataanya milik manusia-manusia 

                                                           
40 Taufik Adnan Aml, Metode dan Alternatif,……………, h. 113.  
41 Taufik Adnan Aml, Metode dan Alternatif,……………, h. 106.  
42 Taufik Adnan Aml, Metode dan Alternatif,……………, h. 107.  



P a g e  | 530 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

yang membimbing dirinya melalui taqwa. Kehidupan saat ini memiliki kesinambungan 

dengan kehidupan setelah kehidupan ini. Maka dengan demikian, pendidikan pada manusia 

merupakan konsep mutlak untuk menjadikan manusia yang taqwa.   

c. Spiritual (Kesadaran akan Kedirian) 

Secara metafisika, Islam tidak hanya melihat manusia sebagai subjek melainkan juga 

sebagai obyek ilmu pengetahuan. Manusia memiliki sesuatu yang tidak dimnegrti oleh 

dirinya secara keseluruhan yaitu aspek metafisik. Menyelami aspek tersebut maka manusia 

haruslah mengenali dirinya secara zahir dan lebih dalam pada aspek spritual-metafisiknya. 

Dengan demikian, mendidik diri secara benar adalah dengan menyadari diri dan kediriannya 

dan melibatkan pelatihan fisik dan pendisiplinan spiritual individu. Oleh sebab itu, manusia 

harus menjalani proses pendidikan melebihi kemampuan-kemapuan dan keterbatasan-

ketebatasan serta lebih dalam melebihi sekedar aspek moralitas dan menyelami ketakwaan 

yaitu spiritualitas.  

Sains modern mencoba mengkaji manusia untuk menemukan sebuah teori-teori 

psikologis, biologis, antropologis, yang pada dasarnya telah mereduksi pengalaman manusia 

pada level spiritual. Sedangkan Islam mengkaji manusia sebagai sebuah kesatuan antara jiwa 

dan tubuh untuk memperoleh pengetauhan yang utuh antara keduanya. Konsep tersebut tidak 

hanya tampak pada level fisiknya saja, melainkan kesadaran dirinya akan jiwa yang 

mendiami individu. Pendidikan disini semestinya bergerak untuk mendeteksi sifat-sifat 

potensial manusia untuk lebih menyadari dririnya secara spiritual. Fisik atau jasat manusia 

secara zahir merupakan sesuatu jembatan penting dalam upaya mencari dan membuktikan 

ilmu pengetahuan empiris menuju pengalaman spritual dan kesadaran batin. Inilah yang 

kemudian ditawarkan Islam dalam pendidikan sebagai tujuan puncak dari segala proses 

pendidikan yang dipelajari. 

Cahaya selalu menjadi kiasan pilihan spiritual dan erat kaitannya dalam penggunaan 

pengetahuan sebagai lawan dari kegelapan (zhulumat) yang berarti kebodohan. Simbol 

cayaha sudah umum dalam berbagai kajian ilmiah dan dalam berbagai agama. Cahaya 

menunjukkan jalan dan memberi hikmah dan penerang bagi agama. Ketika pendidikan 

menghasilkan manusia yang beriman dari kegelapan pengetahuan menjadi cahaya ilmu yang 

terang, sementara spiritual sebagai sebuah kontemplasi diri manusia yang menyingkap tabir 

lebih terang sehingga huda (petunjuk) selalu menjadi mengilhami dirinya.43 Spriritual 

bergerak tidak lagi terbatas pada petunjuk zahir dan bimbingan pendidikan zahir melainkan 

petunjuk batin dan bimbingan jiwa oleh sesuatu yang metafisik. Bimbingan tersebut biasanya 

diperoleh oleh kaum sufi yang menyelami tasawuf untuk mencari kebenaran yang hakiki di 

luar dari kebenaran zahiri yang mereka ketahui.  

Dimensi spiritual dalam pendidikan sangatlah penting untuk membentuk manusia 

sebagai pribadi yang menghambakan diri pada Allah SWT. Spritial merujuk kepada individu 

bertakwa dan meyakini adanya kekuatan ghaib positif yang langsung diperoleh dari 

bimbingan Allah SWT. Islam telah membuktikan hal tersebut lewat para Nabi yang jiwanya 

menyatu dengan Wahyu Tuhan dan mereka memiliki pengetahuan serta pengakuan yang 

                                                           
43 Wan Mohd. Nor Wan Daud, Konsep Pengetahuan dalam Islam, (Bandung: Pustaka, 1997), h. 72.  



P a g e  | 531 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

pasti terhadap alam lain. Aspek metafisika alam tersebut terdapat dalam diri manusia sendiri 

yaitu hati. Oleh karena itu pembelajaran yang diperoleh secara langsung tersebut dengan 

melatih aspek spiritual yang ada dalam diri manusia menjadi sebuah pendidik murni untuk 

memperoleh cahaya ilmu dan huda langsung dari Allah SWT. Perlu ditegaskan di sini bahwa 

untuk memperoleh ilmu dan kesaksian manusia dalam mendapatkan pendidikan dari aspek 

spiritual tersebut maka manusia haruslah merendahkan hatinya, meninggikan ilmunya, 

mendalami pengetahuan (rasukhuna fi al-‘ilm), dan yakin kepada pesan yang dibawakan 

Nabi Muhammad saw.44 

Islam memberikan posisi yang tinggi bagi individu berilmu, beriman, dan bertakwa, 

sebagaimana yang telah disinggung di atas. Dimensi manusuia yang memiliki iman dalam 

wilayah spiritual menyingkap tabir kebenaran atas apa yang diketahui dalam pengajaran 

dirinya selama ini. Tuntutan yang dipelajri juga berbeda dengan apa dipahamani dan 

diketahui individu-individu secara umum. Menjurus pada hal tersebut maka, pembentukan 

diri atas dasar spiritual sangatlah menjanjikan, sebab pendidikan kekinian sudah tidak lagi 

menekankan akan spiritualitas melainkan pengembangan karakter yang hanya mengusung 

etika dan bukan konsep ahklak sesuai ajaran Nabi saw. Pendidikan karakter hanya menjus 

pada level diri manusia terbatas pada apa yang dapat dilihat dan diukur sesuai dengan kaca 

mata manusia. Sedangkan pendidikan pada manusia secara spiritual menjurus pada aspek 

bantin individu sehingga melahirkan manusia lebih dari sekadar mengetahui, berilmu, dan 

berahklak.   

Spritualitas pendidikan merupakan sebuah usaha untuk menjawab berbagai keragu-

raguan dalam pengetahuan dan ilmu melalui kontempalsi metafisika. Spiritual sangatlah 

menjanjikan manusia lebih bijaksana yang tidak dapat dipisahkan dari kesadaran pengajaran 

batinnya. Hal tersebut disebabkan karena pendidikan yang diperoleh individu penuh dengan 

keragu-raguan dan masih jauh dari kebenaran. Dikarenakan kondisi pengetahuan yang begitu 

sukar untu dipahami maka spiritual merupakan jalan untuk menyingkap kebenaran itu. Atas 

ktersingkapan tersebut maka muncullah dan ditemukanlah isi kebenaran dalam ilmu sehingga 

menjadikan manusia tentram, tenang, dan menunjukkan pancaran gaib yang bermakna.45 

Individu yang ingin berspiritual dituntut untuk memiliki daya pengetahuan (intelegensia) 

yang tinggi, tanpa hal tersebut maka akan sulit seseorang dapat memperoleh pengalam 

spiritual langsung dari Allah SWT.  

Perkembangan pendidikan modern dan majunya masyarakat membuat pendidikan 

bergeser kearah pengetahuan manusia yang lebih ilmiah. Sebagai sebuah kelanjutan sejarah, 

zaman modern berdampak positif dan berdampak negatif pada kelanjutan edukasi manusia. 

Manusia modern dihantui oleh banyak persoalan yaitu pengaruh dunia Barat sekuler, 

kekerasan, dehumanisme, amoral, kriminalisasi, kesenjangan social, politik, ekonomi, budaya 

dan krisis ekologis.46 Persoalan krisis individu sebagai manusia menambah cacatnya dunia 

modern yang saat ini dibanggakan sebagai abad millennium ketiga. Hal tersebut menurut 

                                                           
44 Wan Daud, Konsep Pengetahuan……….h. 74.  
45 H. Harry Sidharta, Metafisika dalam Dimensi Islam, (Jakarta: Citra Mandala Pratama, 2004), h. 19.  
46 Husin Heriyanto, Paradiqma Holistik; Dialog Filsafat, Sains, dan Kehidupan Menurut Shadra dan 

Whitehead, ( Jakarta: Teraju, 2003), h. 1-2.  



P a g e  | 532 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

Fritjof Copra sebagai “penyakit-penyakit” peradaban.47 Pendidikan modern sangat dominan 

kearah kemuduran Islam dan memberikan krisis yang menghancurkan kualitas manusia 

sebagai sumber ilmu mikro kosmos. Di antara ciri khas manusia modern adalah respon 

agresif terhadap kemajuan, apresiasi terhadap kemajuan teknologi, mematahkan mitos alam 

raya, dan tunduknya manusia pada kejayaan imtek yang berporos pada rasionalitas.  

Krisis spiritualitas pendidikan sangat tampak dalam dunia modern. Sayyed Hossein 

Nasr mengatakan bahwa manusia modern mengalami sekularisasi dalam berbagai aspek, 

dalam hal ini aspek pendidikan yang menyebabkan telah hilangnya kesadaran akan 

pengendalian diri (self control), sehingga dianggap sebagai penyekit spiritual. Manusia 

modern hidup di pinggir lingkaran dirinya eksistensinya  di mana ia hanya mampu 

memperoleh pengetahuan tentang dunia yang secara kualitatif bersifat dangkal dan secara 

kualitatif berubah-ubah. Dari pengetahuan yang bersifat eksternal inilah manusia modern 

berusaha merekontruksi citra dirinya.48 Manusia modern melihat eksistensi dirinya sebagai 

sebuah sebab akibat semata, tidak percaya dengan adanya spirit di luar dirinya karena hal 

tersebut tidak terukur secara materi.  Mereka mengalami krisis spiritual yang diakibatkan dari 

ketidak percayaannya terhadap metafisika kitab suci.49 Hilangnya spritualitas pada 

pendidikan modern menyebabkan hilangnya keyakinan dan ketidak tentuan dalam proses 

perubahan akan mengakibatkan kesangsian, kebimbangan, kegelisahan dan ketakutan.  

Krisis spiritual dalam pendidikan manusia modern akarnya adalah dengan dimulainya 

pemisahan antara konsep manusia dengan Allah SWT. Pemisahan tersebut memunculkan 

kedangkalan makna hidup, degradasi sosial, pudarnya nilai kasih syang, karena keserakahan 

terhadap materi dan acuan kebahagiaan yang dilandaskan pada materi menjadi hal utama dari 

kebahagiaan.50 Pendidikan modern mencoba menjauhkan hal yang bersifat spiritual menjadi 

suabuah ukuran yang dihasilkan oleh individu secara nyata. Akal satu-satunya alat untuk 

memperoleh pengetahuan yang memadai. Manusia modern menganggap bahwa akal mampu 

menciptakan segala sesuatu dan menyempurnakan apapun untuk memenuhi hasrat 

kehidupannya. Pemakaian akal yang berlebihan dalam proses pendidikan akan menyebabkan 

kehancuran. Hal ini akan membuat kegilaan dalam diri individu sehingga membuat hidup 

manusia tidak tenang. Akibatnya konsep pendidikan modern kehilangan makna asasi 

pendidikan dan tidak memiliki makna hidup dalam perspektif yang lebih dalam.  

Krisis pendidikan kekniaan dalam perspektif Islam harus dijawab dengan pendidikan 

manusia yang bermuara pada moraltas, ketaqwaan dan puncaknya adalah spiritualitas. 

Puncak dari pendidikan spiritual memberikan manusia kemampuan membedakan, 

memberikan keyakinan, memunculkan penyesuaian moral, serta kemampuan untuk melihat 

ketersingkapan kesempurnaan cinta yang tiada batasnya. Pusat dari pendidikan spiritual 

tersebut adalah hati yang tersingkap tabir Illahiyah meskipun bukan setara dengan konsep 

                                                           
47 Fritjof Capra, Titik Balik Peradaban: Sains, Masyarakat, Kebangkitan Kebudayaan. terj. Tim 

Bentang Budaya, (Yogyakarta: Bentang Budaya, 1997), h. 8.  
48 Sayed Hossein Nasr, Islam and the Plight of Modern Man, (Bandung: Pustaka, 1984), h. 5.  
49 Sehat Ihsan Shadiqin, Tasawuf dan Psikologi; Studi Komparatif Terhadap Tasawuf Modern Hamka 

dan Spritual Quotient Danah Zohar Zohar, (Banda Aceh: PPS UIN Ar-Raniry, 2004), h. 89.  
50 Komaruddin Hidayat, Agama dan Kagalauan Masyarakat Modern, (Jakarta: Paramadina, 2000), h. 

98.  



P a g e  | 533 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

ma’rifah kaum sufisme akan tetapi cahaya ilham Allah SWT. menuntun dirinya untuk 

mengetahui kebenaran pada hakikat. Spiritual merupakan kecerdasan tinggi terdapat dalam 

diri manusia yang mengintegrasikan segala kecerdasan. Spiritual menjadikan manusia 

menjadi mahluk yang benar-benar utuh secara intelektual, emosional, moral, dan 

ketakwaannya. Walalupun masing-masing terdapat konsep pendidikan dalam diri manusia 

untuk menyempurnakan diri individu, pada setiap konsep yang telah ditawarkan baik konsep 

taqwa, moral, dan spiritual, masing-masing memilki wilayah kerja yang saling mendukung 

dan melengkapi.  

Kesimpulan 

 Manusia dijadikan Allah SWT. sebagai wakil-Nya di muka bumi, oleh karena itu pula 

manusia dengan keistimewaanya dapat dipandangan sebagai sebuah tujuan akhir (ultimate 

goal) dari penciptaan alam semesta. Manusia dipandangan sebagai mikrokosmos yang dari 

dirinya dapat memunculkan berbagai ilmu pengetahuan bagi kemaslahatan seluruh alam. 

Manusia dalam dirinya mengandung segala unsur yang ada dalam segala penciptaan. 

Manusia yang dikatakan sebagai tujuan akhir tersebut adalah manusia yang telah mencapai 

kesempurnaannya (al-insan al-kamil) yang dalam bentuk nyata diwakili oleh Nabi 

Muhammad saw. Maka dengan demikian, the ultimate goal dari sebuah pendidikan dalam 

pandangan Fazlur Rahman adalah bagaimana menjadikan manusia tersebut mahluk yang 

memilki pengetahuan dan implemntasi moral pada dirinya, kesempurnaan pada perilakunya, 

sehingga menjadikan dirinya menjadi semakin taqwa kepada yang memberikan 

kesempurnaan pada dirinya, sehingga manusia semakin menyadari diri untuk mengasah 

spiritualnya untuk semakin mendekatkan diri kepda Allah SWT.  

Daftar Pustaka  

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib, Risalah Untuk Kaum Muslimin, Kuala Lumpur: ISTAC, 

2001. 

Al-Attas, Mafhūm al-Ta’līm fī al-Islām; Al-Taṣawwuri li falsafah Islāmiyyah li al-Ta’līmi, 

Kuala Lumpur, ISTAC, 1998.  

Al-Attas, Islam dan Secularisme, Bandung, Pustaka Salman ITB, 1981.  

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menju Milenium Baru, Ciputat, 

Logos Wacana Ilmu, 1999. 

Amal, Adnan Taufik, Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam Fazlur Rahman, 

Bandung, Mizan, 1990. 

Capra, Fritjof, Titik Balik Peradaban: Sains, Masyarakat, Kebangkitan Kebudayaan. terj. 

Tim Bentang Budaya, Yogyakarta: Bentang Budaya, 1997.  

Hidayat, Komaruddin, Agama dan Kagalauan Masyarakat Modern, Jakarta: Paramadina, 

2000.  

Heriyanto, Husin, Paradiqma Holistik; Dialog Filsafat, Sains, dan Kehidupan Menurut 

Shadra dan Whitehead, Jakarta: Teraju, 2003. 

Izutzu, Toshihiko, Konsep-Konsep Etika Religius dalam Qur’an, Tiara Wacana: Bandung, 

1993.   

Jalaluddin, Hadi dan Abdullah, Idi, Filsafat Pendidikan, Manusia, Filsafat, dan Pendidikan, 

Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012  



P a g e  | 534 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

Joy A. Palmer, 50 Pemikir Paling Berpengaruh Terhadap Dinia Pendidikan Modern, Jakarta: 

LAKSANA, 2010.  

K.G. Saiyidain, Percikan Filsafat Iqbal mengenai Pendidikan, Bandung: Dipenogoro, 1981. 

Kartanegara, Mulyadhi, Gerbang Kearifan; Sebuah Pengantar Filsafat Islam, Ciputat: 

Lentera hati, 2006.  

……………………….., Nalar Religius; Memahami Hakikat Tuhan, Alam dan Manusia, 

Jakarta: Erlangga, 2007. 

 

Madjid, Nurcholish, Masyarakat Religius, Membumikan Nilai-Nilai Islam dalam Kehidipan 

Masyarakat, Jakarta: Paramadina, 2004. 

Nasution, Harun, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, jilid I, Jakarta: UI Press, 2008. 

Nizam, Samsul, Seabad Buya Hamka, Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan 

Pemikiran Hamka tentang Pendidikan, Jakarta: Kencana, 2008.  

Nasr, Hossein Sayyed Hossein, Menjelajah Dunia Modern, Bandung: Mizan, 1995.  

Naser, HosseinSayed Hossein, Islam and the Plight of Modern Man, Bandung: Pustaka, 

1984.  

Nata, Abuddin, Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat, Jakarta, Raja Grafindo Persada, 

2012. 

P.A. van der Weij, Filsuf-Fulsuf Besar Tentang Manusia, Jakarta: Graha Media, 1988. 

Rahman, Fazlur, Tema Pokok Al-Qur’an, Bandung: Pustaka, 1996 

Rahman, Fazlur, Islam dan Tantangan Modernitas Tentang Transformasi Intelektual, 

Yogyakarta: Pustaka, 1985.  

Sindhunata, dkk, Pendidikan: Kegelisahan Sepanjang Zaman, Yogyakarta: KANISIUS, 

2001. 

Salim, Peter dan Yenny Salim, Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer,edisi I, Jakarta: 

Modern English Press, 1991.  

Sugiyono, Sugeng, dkk, Antologi Studi Islam, Yogyakarta: UIN Sinan Kali Jaga, 2014.  

Santosa, Akhman, Nietzsche Sudah Mati, Yogyakarta: Kanisius, 2009.  

Sidharta, H. Harry, Metafisika dalam Dimensi Islam, Jakarta: Citra Mandala Pratama, 2004.  

Suseno, Franz  Magnis,  Etika  Dasar:  Masalah-masalah  Pokok  Filsafat  Moral, 

Yogyakarta: Kanisius, 1987. 

Shadiqin, Sehat Ihsan, Tasawuf dan Psikologi; Studi Komparatif Terhadap Tasawuf Modern 

Hamka dan Spritual Quotient Danah Zohar Zohar, Banda Aceh: PPS UIN Ar-Raniry, 

2004.  

Tufail, Muhammad Mian, Iqbal’s Philosophy and Education, Lahore: Din Muhammadi 

Press, 1966. 

Tirtaraharja Umar dan La Lusa, Pengartar Pendidikan, Jakarta: Rineka Cipta, 2000. 

William F. O’neil, Idiologi-Idiologi Pendidikan, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001. 

Wan Daud, Wan Mohd. Nor, Konsep Pengetahuan dalam Islam, Bandung: Pustaka, 1997. 

Yamanai,  Filsafat Politik Islam Antara Al-Farabi dan Khomeini, Mizan: Bandung, 2002. 



P a g e  | 535 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5  No. 1 Tahun 2018 
 

 

  

  

   

 

 


