
P a g e  | 576 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

PENDIDIKAN MULTIKULTURAL DAN RELEVANSINYA TERHADAP 

PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA 

(TELAAH ATAS PEMIKIRAN KI HADJAR DEWANTARA)  

 

Oleh:  

Ida Nurjanah S.Pd.I 
Email: aida123aurora@gmail.com 

 

Abstract: 

 

Education conditions in each country is different. This could be due to 

differences in ethnicity, language and culture. Therefore, it is necessary 

education that can accept such differences through multicultural 

education. Multicultural education in Indonesia itself has been discourse 

by education experts has long since. One of those educational figures is 

our National Father’s Education Ki Hadjar Dewantara, who has made 

concepts and thoughts about multicultural education. He is an expert in 

the world of education and many educational concepts in Indonesia today 

is referring to his thoughts. The pattern of educational thought is 

nationalist and universal. Nationalistic, because education based on the 

principle of national culture, while universal is education that can be 

accepted and enjoyed of every human, class, race, ethnic, nation, religion 

and culture. So from his thoughts are focused on the teachings of 

character, independence, humanity and culture of the nation 

(multicultural). 

 

 

 

Abstrak: 

Kondisi pendidikan di masing-masing negara tentu berbeda. Hal 

ini bisa disebabkan adanya perbedaan suku, bahasa dan budaya. Oleh 

karena itu, diperlukan pendidikan yang bisa menerima berbagai 

perbedaan tersebut yaitu melalui pendidikan multikultural. Pendidikan 

multikultural di Indonesia sendiri telah diwacanakan oleh pakar 

pendidikan sudah sejak lama. Salah satunya tokoh pendidikan itu adalah 

Bapak Pendidikan Nasional Ki Hadjar Dewantara, yang sudah membuat 

konsep-konsep dan pemikiran tentang pendidikan multikultural. Ia 

merupakan pakar yang berkecimpung di dunia pendidikan bahkan banyak 

para tokoh lain maupun konsep pendidikan yang ada di Indonesia saat ini 

adalah merujuk pada pemikiran beliau. Corak pemikiran Ki Hadjar 

Dewantara adalah bersifat nasionalis dan universal. Nasionalistik, karena 

pendidikannya berdasar pada prinsip budaya bangsa, sedangkan 

universal adalah menghendaki pendidikan yang bisa diterima dan 

dinikmati oleh berbagai kelompok, golongan, ras, suku, bangsa, agama 

dan budaya. Sehingga dari pemikirannya tersebut menitikberatkan pada 



 

577 
 

ajaran budi pekerti, kemerdekaan, kemanusiaan dan budaya bangsa 

(multikultural).    

 

Keyword: Pendidikan, Multikultural, Ki Hadjar Dewantara. 

 

PENDAHULUAN  

Fakta sosial empiris yang ada menunjukkan bahwa sebagai masyarakat 

multikultural, bangsa Indonesia dihadapkan pada tantangan yang bersifat lokal 

dan global. Tarik menarik nilai-nilai etnisitas di tingkat lokal dan nilai-nilai 

kosmopolitanisme 

di tingkat global jika tidak dikelola dengan baik akan menjadi sesuatu 

yang bersifat disharmoni dan merusak keutuhan dan kesatuan bangsa. Dewasa ini 

pergaulan global telah mempertemukan berbagai bangsa, kultur dan peradaban 

yang beragam dari berbagai belahan bumi. Mereka saling bersinggungan, 

berdialog, mempengaruhi, memberi dan menerima. Arus mondial ini tentu 

membawa berbagai tuntutan; ada nilai-nilai dan etika yang harus dijunjung dalam 

pergaulan global tersebut agar pertemuan itu tidak menjadi pembenturan yang 

menghancurkan. Dalam hal ini, dunia pendidikan diyakini mampu membawa 

pesan-pesan universal yang dapat menjawab berbagai persoalan tersebut. Apalagi 

pendidikan pada skala umum, diharapkan mampu menyadarkan dan menghargai 

keberagaman tersebut untuk kemudian diintegrasikan dalam sistem pendidikan 

yang dijalankannya.1 

Untuk itu diperlukannya sebuah solusi pendidikan yaitu dengan 

pendidikan multikultural. Pendidikan multikultural dapat dipahami sebagai proses 

atau strategi pendidikan 

                                                           
1 Abdullah Ali, Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren: Telaah terhadap Kurikulum 

Pondok Pesantren Modern Islam Assalam Surakarta, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar), hlm. 367. 



 

578 
 

yang melibatkan lebih dari satu budaya, yang ditunjukkan melalui 

kebangsaan, bahasa, etnik, atau kriteria rasial. Membincang soal pendidikan 

multikultural, kiranya tidak dapat ditinggalkan pembicaraan terhadap tokoh yang 

bernama Ki Hadjar Dewantara, seorang pakar yang berkecimpung dan 

mengonsentrasikan keahliannya dalam bidang pendidikan. Hal yang demikian, 

disebabkan berbagai konsep strategis tentang pendidikan di Indonesia hampir 

seluruh aspeknya senantiasa merujuk pada pemikirannya.2 

Sebagaimana diungkapkan Moch. Tauchid, seorang aktifis Tamansiswa 

dalam bukunya berjudul Ki Hadjar Dewantara Pahlawan dan Pelopor Pendidikan 

Nasional, bahwa konsep Tripusat Pendidikan, Sistem Among, Tut Wuri 

Handayani, Pancadharma dan buku pendidikan lainnya, telah mensejajarkan Ki 

Hadjar dengan tokoh-tokoh pendidikan dunia, seperti Frobel, Peztalozzi, John 

Dewey, Rabindranat Tagore, dan lain-lain. Hal yang demikian dikarenakan, Ki 

Hadjar telah mewariskan berbagai jasa dan jiwa kependidikannya yang tidak 

memihak pada kelompok, suku, dan golongan tertentu, akan tetapi bersifat 

nasionalis, universal, dan multikultural.3 Bahkan, hal-hal yang terkait dengan 

pendidikan seperti visi, misi, tujuan, kurikulum, metode, dan tahapan pendidikan 

lainnya harus dirumuskan berdasarkan keadaan dan kondisi bangsa Indonesia 

yang berasal dari berbagai suku, etnis, dan budaya yang beraneka ragam. 

Sehingga gagasan dan pemikiran dari Ki Hadjar inilah yang kemudian menjadi 

acuan penyelenggaraan pendidikan nasional hingga sekarang ini.  

Sebagaimana yang kita tahu, bahwasanya hasil pemikiran Ki Hadjar 

Dewantara telah menemukan beberapa gagasan tentang prinsip pendidikan yang 

berbunyi Ing ngarso sung tulodo, Ing madya mangun karso, Tut wuri handayani. 

Begitu juga konsep Sistem Among (sistem pengajaran) dan Kodrat Alam 

(kehendak alam) juga merupakan buah gagasan dari pemikirannya.4 Sistem 

                                                           
2 Abuddin Nata, Tokoh-tokoh Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2005), hlm. 127. 
3 Moch. Tauchid, Ki Hadjar Dewantara: Pahlawan dan Pelopor Pendidikan Nasional, 

(Yogjakarta: Madjelis Luhur Persatuan Tamansiswa, 1968), hlm. 88.   
4 Mahrus Ahsani, Konstelasi Konsep Kodrat Alam dan Tut Wuri Handayani Ki Hadjar 

Dewantara Perspektif Pendidikan Islam.Tesis, Program Pascasarjana UIN Yogyakarta, 2004. hlm 

13. 



 

579 
 

Among adalah suatu sistem pendidikan yang berjiwa kekeluargaan yang 

bersendikan kodrat alam dan kemerdekaan.  Sistem Among ini berdasarkan cara 

berlakunya disebut sistem Tut wuri Handayani. Dalam sistem ini orientasi 

pendidikan adalah berpusat pada anak didik, yang dalam terminologi baru disebut 

student centered.5 

Sedangkan Kodrat alam adalah perwujudan dari kekuasaan Tuhan yang 

mengandung arti bahwa manusia sebagai mahluk Tuhan adalah satu dengan alam 

lain. Karena itu manusia tidak dapat lepas dari kehendak kodrat alam. Manusia 

akan memperoleh kebahagiaaan jika ia mampu menyatukan diri dengan kodrat 

alam yang mengandung segala hukum kemajuan. Manusia mempunyai multi 

potensi yang harus digali sehingga ia sadar dan berbahagia dengan kodratnya.6  

Melihat sosok Ki Hadjar, yang tanggal lahirnya (02 Mei) dijadikan sebagai 

Hari Pendidikan Nasional di Indonesia, dan beberapa konsep serta pemikiran 

pendidikannya banyak dijadikan sumber rujuakan pendidikan nasional di 

Indonesia, maka, pada kesempatan ini, kita akan menelaah pemikiran pendidikan 

multikultural Ki Hadjar Dewantara (tantangan, peluang, dan relevansinya 

terhadap pendidikan di Indonesia).     

   

PEMBAHASAN 

A. Mengenal dan Menghargai Ki Hadjar  

1. Biografi  

Ki Hadjar Dewantara bernama asli Suwardi Suryaningrat, dilahirkan pada 

Kamis Legi 2 Mei 1889/1303 H di Yogyakarta, dan meninggal pada 26 April 

1959/1376 H pada usia 70 tahun.7 

Dilihat dari segi keturunannya, Ki Hadjar Dewantara adalah putra dari 

Kanjeng Pangeran Haryo Suryaningrat, putra Kanjeng Gusti Pangeran Hadipati 

                                                           
5 Ibid. 

 
6 Ahmad Sholeh, Relevansi Gagasan Sistem Among dan Tri Pusat Pendidikan Ki Hadjar 

Dewantara terhadap Pengembangan Pendidikan Islam di Indonesia, Tesis, Program Pascasarjana 

UIN Yogyakarta, 2002, hlm. 21. 
7 Abdurrahman Suryomiharjo: Ki Hadjar Dewantara dan Taman Siswa dalam Sejarah 

Indonesia Modern, (Yogyakarta: Sinar Harapan, 1986), hlm. 9. 



 

580 
 

Haryo Suryo Sasraningrat yang bergelar Sri Paku Alam III. Sebagai seorang 

keluarga ningrat, ia termasuk yang memperoleh keuntungan dalam mendapatkan 

pendidikan yang baik. Ia kawin dengan Raden Ajeng Sutartinah, puteri G. P. H. 

Sasraningrat, adik G. P. H. Suryaningrat. Dengan demikian Ki Hadjar dan Nyi 

Hadjar Dewantara adalah saudara sepupu. Baik Ki Hadjar maupun Nyi Hadjar, 

keduanya mempunyai saudara yang banyak jumlahnya.8 

Ki Hadjar adalah keturunan Sri Paku Alam III. Demikian pula Nyi Hadjar 

Dewantara. Keduanya temasuk kerabat Paku Alaman. Setelah umur 40 tahun 

tepatnya pada tanggal 3 Februari 1928, ia meninggalkan nama turunan 

bangsawannya berganti nama Ki Hadjar Dewantara.9  

Pendidikan dasarnya ia peroleh dari sekolah rendah Belanda (Euro 

peesche Lagere School, ELS) tahun 1904. Setelah itu ia melanjutkan ke Sekolah 

Guru (Kweek School) di Yogyakarta pada tahun 1905, tetapi sebelum sempat 

menyelesaikannya, ia pindah ke Stovia (School tot Opleiding van Indische Arten) 

di Jakarta pada tahun 1910 dengan beasiswa. Di Stovia sampai kelas 2 tingkat 

atas, ia keluar karena dicabut beasiswanya dan tidak naik kelas.10 Dari direktur 

Stovia, ia mendapat surat keterangan istimewa atas kepandaiannya berbahasa 

Belanda. Sekeluarnya dari Stovia, ia belajar sebagai polenter pada laboratorium 

pabrik gula Kalibagor Banyumas. Pada tahun 1911 ia menjadi pembantu apoteker 

di apotek Rath-Camp Yogjakarta, sambil disampingnya membantu surat-surat 

kabar antara lain: Sedyo Tomo (berbahasa Jawa) di Yogjakarta, Midden Java 

(berbahasa Belanda) di Yogjakarta, De Expres (berbahasa Belanda) di Bandung.11  

Pada tahun 1912, ia dipanggil dr. Douwes Dekker (dr. Danudirjo 

Setyabudi) ke Bandung, untuk bersama-sama mengasuh surat kabar harian De 

Expres. Tulisan pertamanya berjudul “Kemerdekaan Indonesia” yang 

                                                           
8 Ibid., hlm. 9-10. 
9 R.M. Soewardi Soeryaningrat, saat genap berusia 40 tahun menurut hitungan Tahun Caka, 

berganti nama menjadi Ki Hadjar Dewantara. Semenjak saat itu, ia tidak lagi menggunakan gelar 

kebangsawanan di depan namanya. Hal ini dimaksudkan supaya ia dapat bebas dekat dengan 

rakyat, baik secara fisik maupun hatinya. 
10 Suwardi tidak sempat menamatkan pendidikannya, dikarenakan ayahnya mengalami 

kesulitan ekonomi. Sejak itu ia memilih terjun ke dalam bidang jurnalistik, suatu bidang yang 

kelak mengantarkannya ke dunia pergerakan politik nasional. Lihat Abuddin Nata, Tokoh-tokoh 

Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2005), hlm. 129. 
11 Moch Tauchid, Ki Hadjar Dewantara, hlm. 14. 



 

581 
 

mengemukakan cita-cita kemerdekaan bangsa Indonesia. Disamping ia mengasuh 

De Expres, ia juga bertugas sebagai anggota redaksi harian “Kaum Muda” di 

Bandung, pimpinan pembantu harian “Utusan Hindia” di Surabaya pimpinan 

Cokroaminoto, dan pembantu harian “Cahaya Timur” di Malang yang di pimpin 

Joyosudiro, dan menjabat sebagai ketua “Sarikat Islam” cabang Bandung. 

Nama Ki Hadjar dapat dikategorikan sebagai tokoh muda yang mendapat 

perhatian Cokroaminoto, untuk memperkuat barisan Syarikat Islam cabang 

Bandung. Oleh karena itu, ia bersama dengan Wignyadisastra dan Abdul Muis, 

yang masingmasing diangkat sebagai ketua dan wakil ketua, Ki Hadjar Dewantara 

diangkat sebagai sekretaris. Namun keterlibatannya dalam Syarikat Islam ini 

terhitung singkat, tidak genap satu tahun. Hal ini terjadi, karena bersama dengan 

E.F.E Douwes Dekker dan Cipto Mangunkusumo, ia diasingkan ke Belanda 

(1913) atas dasar orientasi politik mereka yang cukup radikal. Selain alasan 

tersebut, ia pun jauh lebih mengaktifkan dirinya pada Indische Party yang 

didirikan pada tanggal 6 September 1912. Dengan alasan ini, maka Ki Hadjar 

Dewantara tidak memiliki kesempatan untuk menjadi tokoh penting di lingkungan 

Syarikat Islam.12  

2. Karya Ki Hadjar  

Di antara karya tulis yang ditulis langsung oleh Ki Hadjar Dewantara 

antara lain:   

a. Buku berjudul, Karya Ki Hadjar Dewantara: Bagian Pertama Pendidkan, 

Yogyakarta: Percetakan Tamansiswa, 1962.  

b. Buku berjudul, Karya Ki Hadjar Dewantara: Bagian Kedua Kebudayaan, 

Yogyakarta: Percetakan Taman Siswa, 1964. 

c. Buku berjudul, Asas-asas dan Dasar-dasar Tamansiswa, Yogyakarta: Majlis 

Luhur Tamansiswa, 1961.  

d. Buku berjudul, Pengaruh Keluarga terhadap Moral, Jakarta: Endang, 1951. 

e. Buku berjudul, Taman Indrya (Kindergarten), Yogyakarta: Majlis Luhur 

Tamansiswa, 1959.  

                                                           
12 Abuddin Nata, Tokoh-tokoh Pembaruan, hlm. 129.                                                  

 



 

582 
 

f. Buku berjudul, Demokrasi dan Leiderschap, Yogyakarta: Majlis Luhur 

Tamansiswa, 1959.  

g. Buku berjudul, Kenang-kenangan Ki Hadjar Dewantara: dari Kebangunan 

Nasional sampai Proklamasi Kemerdekaan, Jakarta: Penerbit Endang, 1952.   

3. Penghargaan dan Gelar Ki Hadjar   

Sedangkan penghargaan dan gelar yang pernah diembannya antara lain:   

a. Menerima penghargaan gelar Doctor Honoris Causa, Dr.(HC), dari 

Universitas Gajah Mada pada tahun 1957, atas jasanya dalam mempelopori 

pendidikan di Indonesia.  Diangkat secara posthum sebagai ketua kehormatan 

P.W.I, atas jasanya dikalangan jurnalistik pada tanggal 28 April 1959.  

b. Diangkat pemerintah Indonesia sebagai “Pahlawan Nasional” pada tanggal 28 

November1959.  

c. Dianugerahi bintang “Mahaputra” kelas I, atas jasanya yang luar biasa untuk 

Nusa dan Bangsa, pada tanggal 17 Agustus 1960.  

d. Menerima tanda kehormatan Satya Lencana Kemerdekaan pada tanggal 20 

Mei 1961.  

e. Mendapat anugerah “Rumah Pahlawan” pada tanggal 27 November 1961.  

f. Pada tanggal 16 Desember 1959, dengan keputusan Presiden No. 316, tanggal 

16 Desember 1959, hari lahirnya 2 Mei ditetapkan sebagai “Hari Pendidikan 

Nasional”. Demikianlah catatan perjalanan hidup (biografi) Suwardi 

Suryaningrat atau lebih akrab dipanggil Ki Hadjar Dewantara dari awal 

sampai akhir hidupnya.13 

 

B. Pemikiran Pendidikan Multikultural Ki Hadjar Dewantara 

Pemikiran pendidikan Ki Hadjar sangat menjunjung tinggi budaya-budaya 

yang ada di berbagai wilayah di nusantara (multikultur). Sebagaimana 

diungkapkan Bambang Sukowati Dewantara (putra dari Ki Hadjar Dewantara), 

dalam bukunya berjudul Ki Hadjar Dewantara Ayahku, menyatakan:  

“Bahwa corak pendidikan yang digagas oleh Ki Hadjar adalah suatu 

dasar pendidikan yang berbentuk nasionalistik dan universal.” 

                                                           
13 Muhammad Tauchid, Ki Hadjar, hlm. 21-22. 



 

583 
 

Nasionalistik maksudnya adalah budaya nasional bangsa yang merdeka 

dan independen baik secara politis, ekonomis, maupun spiritual, 

sedangkan universal artinya berdasarkan pada hukum alam (natural 

law).14   

 

Corak pemikiran Ki Hadjar yang nasionalistik ini juga dipertegas oleh 

Moch. Tauchid, yang menyatakan: 

“Bahwa yang diwarisi jasa-jasa dari jiwa pendidik Ki Hadjar adalah 

pendidikan yang tidak memihak golongan, akan tetapi pendidikan bersifat 

nasional.”15  

 

Ki Hadjar Dewantara sendiri dalam bukunya berjudul Asas-asas dan 

Dasar-dasar Tamansiswa menegaskan, 

 “Bahwa tiap-tiap pendidikan berkewajiban memelihara dan meneruskan 

dasar-dasar dan garis-garis hidup yang terdapat dalam tiap-tiap aliran 

kebatinan dan kemasyarakatan, untuk mencapai keluhuran dan kehalusan 

hidup dan kehidupan menurut masing-masing aliran yang menuju ke arah 

adab kemanusiaan.”16 

 

Memperhatikan pernyataan Ki Hadjar di atas, terlihat bahwa Ki Hadjar 

menghendaki pendidikan dan pengajaran kepada rakyat untuk mempertinggi dan 

menyempurnakan hidup dan penghidupan rakyat yang harus dilakukan sebaik-

baiknya dengan mengingati atau memperhatikan segala kekhususan dan 

keistimewaan yang bertali dengan hidup kebatinan dan kemasyarakatan yang 

sehat dan kuat, serta memberi kesempatan pada tiap-tiap warga negara untuk 

menuntut kecerdasan budi, pengetahuan dan kepandaian yang setinggitingginya 

menurut kesanggupannya masing-masing. 

Sedangkan menurut analisis penulis, pandangan Ki Hadjar tentang 

konsepsi pendidikanya ini bercorakkan nasionalistik-sekular-multikultural. 

Nasionalistik karena konsep pendidikannya bersumberkan pada prinsip budaya 

bangsa sendiri sebagaimana dalam asas Pancadharmanya yang berisikan bahwa 

pendidikan harus selaras dengan produk budaya bangsa dan tidak meniru budaya 

                                                           
14 Bambang Sokawati, Ki Hadjar Dewantara Ayahku, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1989) 

hlm. 39. 
15 Moch. Tauchid, Ki Hadjar Dewantara Pahlawan, hlm. 88.   
16 Ki Hadjar Dewantara, Asas-asas dan Dasar-dasar Tamansiswa, (Yogyakarta: Majlis 

Luhur Tamaniswa, 1964), hlm. 29.                                               



 

584 
 

barat. Sekular, karena Ki Hadjar Dewantara memisahkan konsep pendidikannya 

dengan nilai-nilai keagamaan yang inti ajarannya adalah tauhid dan keimanan. 

Dan multikultural, karena Ki Hadjar ingin menampung dan menghargai semua 

rakyat yang ingin belajar untuk tetap bisa mendapatkan pendidikan dan 

pengajaran tidak melihat suku, ras, dan agama. Sehingga pendidikan yang 

diharapkan adalah pendidikan yang bisa dinikmati oleh setiap golongan tanpa 

memandang asal usul mereka berasal.  

Selain bercorakkan nasionalis-sekular-multikultural, konsep pendidikan Ki 

Hadjar juga bercorakkan humanis, hal yang demikian dapat diketahui dari 

konsepsinya tentang pendidikan yang menyatakan, bahwa pendidikan sebagai 

usaha kebudayaan yang bermaksud memberi tuntunan di dalam hidup tumbuhnya 

jiwa raga anak-anak, agar kelak dalam garisgaris kodrat pribadinya dan pengaruh 

segala keadaan yang mengelilingi dirinya, anak-anak dapat kemajuan alam 

hidupnya lahir dan batin menuju ke arah adab kemanusiaan.17 Konsepsi 

pendidikan yang digagas Ki Hadjar, sebagaimana tersebut di atas, terlihat jelas 

bahwa corak yang ia kehendaki adalah suatu corak untuk membimbing anak didik 

agar menjadi manusia yang sempurna dan manusia yang dapat mencapai 

keselamatan serta kebahagiaan yang setinggi-tingginya.   

C. Inti ajaran Ki Hadjar Dewantara   

Dari sudut pandang isinya, pendidikan yang digagas oleh Ki Hadjar 

Dewantara memiliki kriteria-kriteria yang secara eksplisit mengandung enam 

unsur, yaitu: 1. Pendidikan Kebebasan (Merdeka), 2. Pendidikan Kemanusiaan 

(Humanisme), 3. Pendidikan Spiritual (Kodrat Alam), 4. Pendidikan Budi Pekerti, 

5. Pendidikan Sosial (Kekeluargaan) dan 6. Pendidikan Kepemimpinan (Tut Wuri 

Handayani). Adapun beberapa penjelasan dari inti ajaran pendidikan Ki Hadjar 

Dewantara adalah sebagai berikut: 

 

1.  Pendidikan Kebebasan (Merdeka).  

Ki Hadjar Dewantara sangat menghargai kebebasan, bahkan dalam tujuan 

pendidikannya adalah untuk membentuk manusia merdeka. Ia mengatakan: 

                                                           
17 Ibid., hlm. 28. 



 

585 
 

Manusia merdeka adalah tujuan pendidikan Taman Siswa. Merdeka baik secara 

fisik, mental dan kerohanian. Namun kemerdekaan pribadi ini dibatasi oleh tertib 

damainya kehidupan bersama dan ini mendukung sikap-sikap seperti keselarasan, 

kekeluargaan, musyawarah, toleransi, kebersamaan, demokrasi, tanggungjawab 

dan disiplin. Yang dimaksud dengan manusia merdeka adalah seseorang yang 

mampu berkembang secara utuh dan selaras dari segala aspek kemanusiaannya 

dan yang mampu menghargai dan menghormati kemanusiaan setiap orang. 

Kemerdekaan menurut filsafat ke-Tamansiswa-an disini bukanlah kebebasan yang 

tak terbatas, dan bukan pula kebebasan yang bisa menimbulkan kekacauan. Akan 

tetapi kemerdekaan bagi Tamansiswa ini berarti ”hak dan kewajiban mengurus 

diri sendiri dengan mengingati tertib damainya masyarakat”.18 

Prinsip dasarnya adalah kemerdekaan; merdeka dari segala hambatan 

cinta, kebahagiaan, keadilan, dan kedamaian tumbuh dalam diri (hati) manusia. 

Suasana yang dibutuhkan dalam dunia pendidikan adalah suasana yang berprinsip 

pada kekeluargaan, kebaikan hati, empati, cintakasih dan penghargaan terhadap 

masing-masing anggotanya. Maka hak setiap individu hendaknya dihormati; 

pendidikan hendaknya membantu peserta didik untuk menjadi merdeka dan 

independen secara fisik, mental dan spiritual; pendidikan hendaknya tidak hanya 

mengembangkan aspek intelektual sebab akan memisahkan dari orang 

kebanyakan; pendidikan hendaknya memperkaya setiap individu tetapi perbedaan 

antara masing-masing pribadi harus tetap dipertimbangkan; pendidikan 

hendaknya memperkuat rasa percaya diri, mengembangkan hara diri; setiap orang 

harus hidup sederhana dan guru hendaknya rela mengorbankan kepentingan-

kepentingan pribadinya demi kebahagiaan para peserta didiknya. Peserta didik 

yang dihasilkan adalah peserta didik yang berkepribadian merdeka, sehat fisik, 

sehat mental, cerdas, menjadi anggota masyarakat yang berguna, dan 

bertanggungjawab atas kebahagiaan dirinya dan kesejahteraan orang lain.  

 

 

                                                           
18 Ki Hadjar Dewantara, Bagian Pertama Pendidikan, (Yogyakarta: Majlis Luhur 

Tamansiswa, 1967), hlm. 26.   

 



 

586 
 

2. Pendidikan Kemanusiaan (Humanisme)  

Ki Hadjar berpedoman bahwa intisari dari pendidikan (dalam arti yang 

sesungguhnya) adalah proses memanusiakan manusia (humanisasi), yakni 

pengangkatan manusia ke taraf insani. Di dalam mendidik ada pembelajaran yang 

merupakan komunikasi eksistensi manusiawi yang otentik kepada manusia, untuk 

dimiliki, dilanjutkan dan disempurnakan.Jadi sesungguhnya pendidikan adalah 

usaha bangsa ini membawa manusia Indonesia keluar dari kebodohan, dengan 

membuka tabir aktualtransenden dari sifat alami manusia (humanis).19 

Pendidikan kemanusiaan Ki Hadjar juga bisa ditemui dalam konsepsinya 

tentang pengertian pendidikan yang intinya adalah agar manusia dapat kemajuan 

alam hidupnya lahir dan batin menuju ke arah adab kemanusiaan.20 Sedangkan 

asas kemanusiaan yang digagas Ki Hadjar dalam dasar pendidikannya 

mengandung arti, bahwa darma tiap-tiap manusia itu adalah mewujudkan 

kemanusiaan, yang berarti kemajuan kemanusiaan lahir dan batin yang setinggi-

tingginya, dan kemajuan manusia yang tinggi itu dapat dilihat pada kesucian hati 

orang dan adanya rasa cinta kasih terhadap sesama manusia dan terhadap mahluk 

Tuhan seluruhnya, tetapi cinta kasih yang tidak bersifat kelembekan hati, 

melainkan bersifat keyakinan adanya hukum kemajuan yang meliputi alam 

semesta. Karena itu dasar cinta kasih kemanusiaan itu harus tampak pula sebagai 

kesimpulan untuk berjuang melawan segala sesuatu yang merintangi kemajuan 

selaras dengan kehendak alam.21  

Selanjutnya Ki Hadjar menghendaki adanya pendidikan yang berorientasi 

pada  kesatuan manusia (manunggaling kawula). Lebih lanjut ia mengatakan: 

Disinilah hendaknya kita mementingkan asas Tri-Kon (konsentrisitet, kontinuitet 

dan konvergensi) dalam perkembangan hidup sesuai dengan dasar-dasar kita 

sendiri, menuju kearah kesatuan manusia, akhirnya menjadi anggota yang 

berpribadi dalam lingkungan keluarga manusia yang universal.22   

 

                                                           
19 Ibid., hlm. 56.    
20 Ki Hadjar Dewantara, Asas-asas, hlm. 28. 
21 Ibid., 31. 
22 Ki Hadjar Dewantara, Bagian Pertama: Pendidkan, hlm. 7. 



 

587 
 

3. Pendidikan Kebudayaan (Culture)  

Ki Hadjar sangat menjunjung tinggi nilai-nilai budaya lokal dan budaya 

luar, hal ini dapat dilihat dari aplikasi pemikiran pendidikan Ki Hadjar di 

Perguruan Tamansiswa yang tidak asal memelihara kebudayaan kebangsaan, 

tetapi pertama-tama membawa kebudayaan kebangsaan itu kearah kemajuan yang 

sesuai dengan kecerdasan zaman, kemajuan dunia (baik lokal maupun dunia 

internasional) demi kepentingan hidup rakyat lahir dan batin pada tiap-tiap zaman 

dan keadaan.23 

D.  Dasar Pendidikan Ki Hadjar Dewantara  

Ki Hadjar Dewantara dalam proses pelaksanaan pendidikan di 

Tamansiswa, berlandaskan pada lima asas, yang biasa disebut “Pancadharma”. 

Berikut merupakan asas-asas yang dianut oleh Ki Hadjar Dewantara dalam proses 

pelaksanaan pendidikannya: 1) asas kemerdekaan, 2), asas kebangsaan, 3) asas 

kemanusiaan, 4) asas kebudayaan, dan 5) asas kodrat alam.24 

Asas-asas tersebut di atas disusun oleh Ki Hadjar dan kawan-kawanya 

yang tergabung dalam ”gerombolan selasa kliwon” pada tahun 1947 sebagai arah 

cita-cita pendidikannya. Asas Pancadarma ini memuat perincian baik berasal dari 

asas-asas yang dipakai di dalam Tamansiswa sejak berdirinya pada tahun 1922 

hingga seterusnya, maupun yang terdapat dalam segala peraturan-peraturan dan 

berbagai adat istiadat dalam hidup dan penghidupan Tamansiswa. Adapun 

keterangan dari lima asas tersebut adalah:  

 

Pertama. Asas Kemerdekaan, Tamansiswa tidak boleh bertentangan 

dengan asas kemerdekaaan, yang mengandung arti, bahwa kemerdekaan adalah 

kodrat alam kepada semua mahluk manusia yang memberikan kepadanya hak 

”swa-wasesa” dengan selalu mengingati syarat-syarat tertib damainya hidup 

bersama. kemerdekaan di sini harus diartikan ”swa-disiplin”  atas dasar nilai 

hidup yang tinggi, baik hidup sebagai individu maupun sebagai anggota 

                                                           
23 Ki Hadjar Dewantara, Asas-asas, hlm. 31. 
24 Ibid, hlm. 11. 

 



 

588 
 

masyarakat. Kemerdekaan harus juga menjadi dasar untuk mengembangkan 

pribadi yang kuat dan sadar dalam suasana perimbangan dan keselarasan dengan 

masyarakatnya.25  

Kedua. Asas Kebangsaan, Tamansiswa tidak boleh bertentangan dengan 

kemanusiaan, melainkan harus menjadi bentuk dan fiil kemanusiaan yang nyata, 

dan oleh karena itu tidak mengandung arti permusuhan dengan bangsa lain, 

melainkan mengandung rasa satu dengan bangsa sendiri, rasa satu dalam suka dan 

duka, rasa satu dalam kehendak menuju kebahagiaan hidup lahir dan batin seluruh 

bangsa.26 

Ketiga. Asas Kemanusiaan, dasar menyatakan bahwa darma tiap-tiap 

manusia itu adalah mewujudkan kemanusiaan, yang berarti kemajuan 

kemanusiaan lahir dan batin yang setinggi-tingginya, dan kemajuan manusia yang 

tinggi itu dapat dilihat pada kesucian hati orang dan adanya rasa cinta kasih 

terhadap sesama manusia dan terhadap mahluk Tuhan seluruhnya, tetapi cinta 

kasih yang tidak bersifat kelembekan hati, melainkan bersifat keyakinan adanya 

hukum kemajuan yang meliputi alam semesta. Karena itu dasar cinta kasih 

kemanusiaan itu haruas tampak pula sebagai kesimpulan untuk berjuang melawan 

segala sesuatu yang merintangi kemajuan selaras dengan kehendak alam.27 

Keempat. Asas Kebudayaan, TamanSiswa  tidak berarti asal memelihara 

kebudayaan kebangsaan, tetapi pertama-tama membawa kebudayaan kebangsaan 

itu kearah kemajuan yang sesuai dengan kecerdasan zaman, kemajuan dunia dan 

kepentingan hidup rakyat lahir dan batin pada tiap-tiap zaman dan keadaan.28  

Kelima. Asas Kodrat Alam berarti, bahwa pada hakikatnya manusia itu 

sebagai mahluk adalah satu dengan kodrat alam ini. Ia tidak bisa lepas dari 

kehendaknya, tetapi akan mengalami bahagia jika bisa menjatuhkan diri dengan 

kodrat alam yang mengandung kemajuan itu, kemajuan yang dapat kita 

gambarkan sebagai bertumbuhnya tiap-tiap benih sesuatu pohon yang kemudian 

berkembang menjadi besar dan akhirnya berbuah, dan setelah menyebarkan benih 

                                                           
25 Ki Hadjar Dewantara, Asas-asas, hlm. 30. 
26 Ibid., hlm. 30. 
27 Ibid., hlm. 31. 
28 Ibid. 



 

589 
 

biji yang baru mengakhiri hidupnya dengan keyakinan, bahwa darmanya akan 

dibawa hidup terus dengan tumbuhnya lagi benih-benih yang disebarkan.29  

Menurutnya, asas-asas yang termaktub di dalam Pancadarma itu dengan 

sendirinya mendorongkan asas aliran, haluan, anjuran, tekat, niat, dan kemauan 

supaya kita  bisa berbuat segala apa yang berdasarkan lima dasar itu. Adapun cara 

kita dalam menggambarkan dasar dan asas-asas itu, misalnya sebagai yang 

berikut:  

Berilah (Kemerdekaan) dan kebebasan kepada anak-anak kita; bukan 

kemerdekaan yang leluasa, namun yang terbatas oleh tuntutan-tuntutan 

(Kodrat alam) yang hak atau nyata, dan menuju ke arah (Kebudayaan), 

yakni keluhuran dan kehalusan hidup manusia. Agar kebudayaan tadi 

dapat menyelamatkan dan membahagiakan hidup dan penghidupan diri 

dan masyarakat, maka perlulah dipakainya dasar (Kebangsaan), akan 

tetapi jangan sekali-kali dasar ini melanggar atau bertentangan dengan 

dasar yang lebih luas, yaitu dasar (Kemanusiaan).30 

 

Dengan begitu maka kelima asas tersebut di atas mudah untuk diingat-

ingat, karena sudah dimasukkan kedalam rangkaian kalimat yang mempunyai arti 

mudah diingat. Sebagai pendiri Tamansiswa, Ki Hadjar telah memberi dasar 

pendidikan Taman Siswa  itu berupa sebuah rangkaian cita-cita pendidikan yang 

memuat tujuh pasal, yang mana terdapat lima pasal berupa intisari dari asas-asas 

Pancadarma. Berikut merupakan tujuh dari dasar-dasar TamanSiswa, termasuk 

lima dasar ”Pancadarma”, yaitu: asas kemerdekaan, asas kebangsaan, asas 

kemanusiaan, asas kebudayaan, dan asas kodrat alam.31 

Pertama, Pendidikan adalah usaha kebudayaan yang bermaksud memberi 

tuntunan di dalam hidup tumbuhnya jiwa raga anak-anak, agar kelak dalam garis-

garis kodrat pribadinya dan pengaruh segala keadaan yang mengelilingi dirinya, 

anak-anak dapat kemajuan alam hidupnya lahir dan batin menuju ke arah adab 

kemanusiaan.  

Kedua, Kodrat hidup manusia menunjukkan adanya segala kekuatan pada 

mahluk manusia sebagai bekal hidupnya. Hingga dengan lambat-laun dapatlah 

                                                           
29 Ibid. 
30 Ki Hadjar Dewantara, Asas-asas, hlm. 25 
31 Ibid., hlm. 28.                                                  



 

590 
 

manusia mencapai keselamatan dalam hidupnya lahir dan kebahagiaan dalam 

hidupnya batin, baik untuk diri pribadinya maupun untuk masyarakatnya.  

Ketiga, Adab kemanusiaan mengandung arti keharusan serta kesanggupan 

manusia, untuk menuntut kecerdasan dan keluhuran budi pekerti bagi dirinya, 

serta bersama-sama dengan masyarakatnya, yang berada dalam satu lingkaran 

alam dan zaman,menimbulkan kebudayaan kebangsaan yang bercorak khusus dan 

pasti serta tetapberdasar atas adab kemanusiaan sedunia, hingga berwujudlah alam 

diri, alam kebangsaan dan alam kemanusiaan yang saling berhubungan, karena 

bersamaan dasar.  

Keempat, Kebudayaan sebagai buah budi dan hasil perjuangan 

manusiaterhadap kekuasaan alam dan zaman, membuktikan kesanggupan manusia 

untuk mengatasi segala rintangan dan kesukaran di dalam hidup dan 

penghidupannya, guna mencapai keselamatan dan kebahagiaan di dalam  

hidupnya bersama, yang bersifat tertib dan damai pada umumnya, khususnya guna 

memudahkan, memfaedahkan, mempertinggi dan menghaluskan hidupnya.  

Kelima, Kemerdekaan adalah syarat mutlak dalam tiap-tiap usaha 

pendidikan, yang berdasarkan keyakinan, bahwa manusia, karena kodratnya 

sendiri dan dengan hanya terbatas oleh pengaruh-pengaruh kodrat alam serta 

zamandan masyarakatnya, dapat memelihara dan memajukan, mempertinggi dan 

menyempurnakan hidupnya sendiri; tiap-tiap perkosaan akan menyukarkan dan 

menghambat kemajuan hidup anak-anak.  

Keenam, Sebagai usaha kebudayaan, maka tiap-tiap pendidikan 

berkewajiban memelihara dan meneruskan dasar-dasar dan garis-garis hidup yang 

terdapat dalam tiap-tiap aliran kebatinan dan kemasyarakatan, untuk mencapai 

keluhuran dan kehalusan hidup dan kehidupan menurut masing-masing aliran 

yang menuju ke arah adab kemanusiaan.  

Ketujuh, Pendidikan dan pengajaran rakyat sebagai usaha untuk 

mempertinggi dan menyempurnakan hidup dan penghidupan rakyat, adalah 

kewajiban negara yang oleh pemerintah harus dilakukan sebaik-baiknya dengan 

mengingati atau memperhatikan segala kekhususan dan keistimewaan yang bertali 

dengan hidup kebatinan dan atau kemasyarakatan yang sehat dan kuat, serta 



 

591 
 

memberi kesempatan pada tiap-tiap warga negara untuk menuntut kecerdasan 

budi, pengetahuan, dan kepandaian yang setinggi-tingginya menurut 

kesanggupannya masing-masing.32 

Selanjutnya Ki Hadjar Juga menghendaki adanya asas ”Tri-Kon” dalam 

pemikiran pendidikannya untuk membentuk manusia yang universal. Ia 

mengatakan:  

Disinilah hendaknya kita mementingkan asas konsentrisitet, sebagai 

lanjutan asas-asas kita yang mengenai kontinuitet dan konvergensi dalam 

perkembangan hidup. Sesuai dengan dasar-dasar kita sendiri, menuju 

kearah kesatuan manusia, akhirnya menjadi anggota yang berpribadi 

dalam lingkungan keluarga manusia yang universal.33 

 

Jadi, berdasarkan uraian panjang tersebut di atas, teranglah bahwa 

landasan dasar falsafah pendidikan Ki Hadjar Dewantara adalah bersifat 

”nasionalistik” dan ”universalistik”. Nasionalistik, maksudnya budaya nasional, 

bangsa yang merdeka dan independen baik secara politis, ekonomis, maupun 

spiritual. Universalistik, artinya berdasarkan pada hukum alam. 

E. Relevansi Pendidikan Multikultural dengan Pendidikan Islam di 

Indonesia 

Sebagaimana yang diungakapkan beberapa tokoh pendidikan Indonesia, 

bahwasanya Ki Hadjar Dewantara yang tanggal lahirnya diperingati sebagai Hari 

Pendidikan Nasional, akhir-akhir ini ajarannya mulai banyak ditinggalkan. Hal ini 

dikarenakan pendidikan ajaran Ki Hadjar Dewantara ternyata tidak berorientasi 

pada kepentingan global, pendidikan yang dikembangkan sekarang ini berbeda 

orientasinya dalam sejumlah hal, kebijakan nasional dalam hal pendidikan sangat 

berbeda dengan konsep pendidikan yang dikembangkan Ki Hajar Dewantara. 

Apalagi dalam situasi reformasi sekarang ini, dimana konsep pendidikan di 

Indonesia yang tengah ditinjau ulang, untuk kemudian dihasilkan suatu rumusan 

konsep pendidikan yang sesuai dengan tuntutan zaman”.34 

Sedangkan menurut analisis Artawijaya, dibanding Ki Hadjar Dewantara 

dengan Tamansiswanya, KH. Achmad Dahlan dengan Persyarikatan 

                                                           
32 Ki Hadjar Dewantara, Asas-asas, hlm. 29. 
33 Ibid., hlm. 7. 
34 Abuddin Nata, Tokoh-tokoh, hlm. 127. 



 

592 
 

Muhammadiyah dinilainya lebih memiliki peran besar dalam pendidikan nasional. 

Ki Hadjar bercorakan kebatinan dan barat, karena menurutnya Ki Hadjar banyak 

terpengaruh oleh pemikiran barat seperti Maria Montessori, Robindranath Tagore 

dan Rudolf Steiner, sedangkan Kiai Dahlan bercorakkan Islam dan nasional, hal 

demikian dikarenakan kiprah KH. Achmad Dahlan dan Muhammadiyah lebih 

berperan dalam memajukan pendidikan nasional, Achmad Dahlan dinilainya 

kental dengan corak pemikiran Islam dan nasionalis, anti kolonialisme, tidak 

terpengaruh paham barat, dan mengembangkan lembaga pendidikan untuk 

mengantisipasi besarnya arus Kristenisasi pada masa itu yang dibawa oleh 

lembaga-lembaga pendidikan yang didirikan oleh pemerintah kolonial.35  

Sedangkan mengenai perguruan dan lembaga pendidikan pada masa Orde 

Baru dan era reformasi sekarang ini, terlihat jelas bahwa Perguruan Tamansiswa 

mengalami kemunduran dan semakin terpinggirkan, sedangkan perguruan Islam, 

seperti PTAIN, PT Muhammadiyah, PTAIS, dan perguruan tinggi lainnya kini 

telah mengalami kemajuan signifikan dan progresif. Hal ini didukung karena 

perguruan tinggi tersebut mendaatkan peringkat Nasional sebagai perguruan 

tinggi terbaik di Indonesia. 

Sedangkan konsep pendidikan Ki Hadjar yang berdasarkan Pancadarma 

kini sudah berubah, terpinggirkan dan mulai banyak ditinggalkan. Bahkan akhir-

akhir ini konsepsinya sangat berbeda dengan konsep dan kebijakan pendidikan 

nasional Indonesia, apalagi dalam situasi reformasi sekarang ini, dimana konsep 

pendidikan di Indonesia yang tengah ditinjau ulang untuk kemudian dihasilkan 

suatu rumusan konsep pendidikan yang sesuai dengan tuntutan zaman.   

Untuk itu alangkah baiknya ada sinkronisasi dan perpaduan antara 

pemikiran pendidikan Ki Hadjar yang universal, nasional, dan multicultural 

dengan konsep pendidikan Islam yang tetap menjaga nilai-nilai universalitas akan 

tetapi tetap mengedepankan pada inti dari tujuan pendidikan dan hidup. Dimana 

tujuan pendidikan adalah mencari ilmu, sementara tujuan hidup adalah untuk 

beribadah.  

                                                           
35 Ibid. 



 

593 
 

Dari penjelasan tersebut, penulis berpendapat bahwa pendidikan 

multikultural yang digagas oleh Ki Hadjar Dewantara masih reelvan dengan 

pendidikan saat ini dikarenakan bagaimanapun di Indonesia memiliki berbagai 

perbedaan, tidak hanya suku, ras, agama, tetapi bahasa dan perilaku masing-

masing individu juga berbeda. Oleh karenanya, diperlukan pendidikan yang 

menyeluruh, merangkul serta tidak mengintimidasi salah satu golongan. Dengan 

adanya pendidikan semacam ini akan membantu meningkatkan kualitas 

pendidikan di Indonesia.  

 

PENUTUP  

Dengan berbagai referensi dan diskursus mengenai pemikiran pendidikan 

Ki Hadjar Dewantara diketahui bahwa corak pemikirannya adalah bersifat 

nasionalistik, universal dan multikultural. Corak tersebut merupakan konsep 

pendidikan yang didasari dan bersumberkan pada prinsip budaya bangsa yang 

terdiri dari berbagai kelompok, ras, suku, bahasa, dan agama yang beraneka ragam 

sehingga akan tercipta sebuah pendidikan yang tidak memandang suku, ras, dan 

budaya akan tetapi bersifat umum dan bisa menerima siapa saja yang ingin belajar 

menuntut ilmu. Dasar yang dipakai Ki Hadjar dalam pelaksanaan pendidikannya 

adalah Pancadarma, yang terdiri dari: Asas Kemerdekaan, Asas Kebangsaan, Asas 

Kemanusiaan, Asas Kebudayaan, dan Asas Kodrat alam. Ki Hadjar menginginkan 

pendidikan yang selaras dengan produk budaya bangsa, sebagaimana yang 

tertuang dalam asas Pancadharma yang bercorakkan kebudayaan dan kebangsaan 

serta tidak memihak golongan, pendidikan yang tidak bersumber dari satu agama 

tertentu, tetapi pendidikan yang merdeka, humanis, dan universal yang bisa 

merangkul semua unsur agama, keyakinan, golongan, suku, dan ras 

(multikultural). Untuk saat ini konsep pendidikan multikultural yang digagas oleh 

Ki Hadjar Dewantara masih relevan dengan pendidikan Indonesia masa kini 

karena dasar-dasar yang ingin dicapai dalam pendidikan multikultural sangat 

sesuai dengan pendidikan Indonesia, diantaranya adalah yang merdeka, humanis, 

dan mampu menampung dan menghargai semua rakyat yang ingin belajar untuk 

tetap bisa mendapatkan pendidikan dan pengajaran tanpa melihat suku, ras, dan 



 

594 
 

agama. Sehingga pendidikan yang diharapkan adalah pendidikan yang bisa 

dinikmati oleh setiap golongan tanpa memandang asal usul mereka berasal.  

              

DAFTAR PUSTAKA 

Aly, Abdullah, Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren: Telaah terhadap 

Kurikulum Pondok Pesantren Modern Islam Assalam Surakarta, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011.  

 

Dewantara, Bambang Sokawati, Ki Hadjar Dewantara Ayahku, Jakarta: Pustaka 

Sinar Harapan, 1989.  

 

Dewantara, Ki Hadjar, Karya Ki Hadjar Dewantara bagian kedua A 

(Kebudayaan), Yogyakarta: Majlis Luhur Persatuan Tamansiswa, 1967.  

 

-----------------, Asas-asas dan Dasar-dasar Tamansiswa, Yogyakarta: Majlis 

Luhur Tamaniswa, Cet. III, 1964.  

 

-----------------, Karya Ki Hadjar Dewantara: Bagian Pertama, (Pendidikan), 

Yogyakarta: Majlis Luhur Tamansiswa, 1967.  

 

Nata, Abuddin, Sejarah Pendidikan Indonesia pada Periode Klasik dan 

Pertengahan, Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2004.  

 

----------------, Tokoh-tokoh Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta: 

Rajagrafindo Persada, 2005.  

 

Sholeh, Ahmad, Relevansi Gagasan Sistem Among dan Tri Pusat Pendidikan Ki 

Hadjar Dewantara terhadap Pengembangan Pendidikan Islam di 

Indonesia, Tesis, Program Pascasarjana UIN Yogyakarta, 2002.  

 

Surjomiharjo, Abdurrahman,  Ki Hadjar Dewantara dan Taman Siswa dalam 

Sejarah Indonesia Modern,  Yogyakarta: Sinar Harapan, 1986.  

 

Tauchid, Mochammad, Ki Hadjar Dewantara: Pahlawan dan Pelopor 

Pendidikan Nasional, Yogjakarta: Madjelis Luhur Persatuan Tamansiswa, 

1968.  

 

                                                  


