Page |610

KONTRIBUSI TEOSOFI TRANSENDENTAL MULLA SADRA
BAGI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Miswari
Email : miswari@iainlangsa.ac.id
Dosen IAIN Langsa
Abstrak

Tulisan ini bertujuan mengeksplorasi gagasan metafisika Mulla Sadra dan
menarik nilai ajaran tersebut sebagai nilai bagi pelajaran agidah dalam
pendidikan agama Islam. Penulis melakukan eksplorasi gagasan metafisika
Mulla Sadra dari berbagai referensi, menghadirkannya dalam bentuk narasi
baru yang lebih riskan dan selanjutnya menarik intisari gagasan tersebut.
Tulisan ini menunjukkan bahwa gagasan metafisika Mulla Sadra yang lebih
familiar disebut dengan Teosofi transcendental yang berbasis kepada
kemendasaran wujud atas mahiyah, gradasi wujud dan identitas sederhana
adalah segala sesuatu, dengan menyederhanakannya dalam konsep yang
mudah dipahami, dapat ditawarkan sebagai pendekatan baru bagi pendidikan
agama Islam, khususnya dalam pelajaran agidah.

Keyword: Mulla Sadra, Pendidikan Islam, Pelajaran Agidah,

A. PENDUAHULUAN

Berbagai persoalan pendidikan yang dialami bangsa Indonesia sebenarnya
dapat diatasi dengan merubah sudut pandang tentang manusia. Karena pemahaman
yang benar tentang fitrah manusia merupakan kunci suksesnya pelaksanaan
pendidikan. Banyak konsep dan teori tentang fitrah ditawarkan sebagai landasan
pendidikan. Tetapi sudah benarkah pemahaman terhadap fitrah tersebut?

Tulisan ini menawarkan gagasan fisafat yang dibangun Mulla Sadra sebagai
landasan pendidikan agama Islam, khususnya untuk pelajaran agidah. Penulis
menawarkan konsep-konsep inti dari pemikiran Mulla sadra seperti konsep wujid,
perbedaan wujid dengan mahiyah, ashalat al-wajud dan i'tibar al-mahiyah, tasykik al-
wujid dan al-harakah al-Jawhariyah.

Penulis berusaha mengeksplorasi gagasan-gagasan inti dari pemikiran Mulla

sadra untuk dapat ditawarkan sebagai alternatif ataupun pengayaan bagi paradigma,

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018


mailto:miswari@iainlangsa.ac.id

Page |611

kurikulum, pelaksanaan dan indicator penilaian bagi pendidikan agama Islam. Penuis
menilai, pelaksanaan pendidikan agama islam di sekolah dan madrasah belum
menemukan sebuah landasan yang jelas, rasional dan relevan dengan prinsip dasar
kemanusiaaan. Untuk itu, pemikiran Mulla Sadra diharapkan dapat menjadi sebuah

inspirasi untuk menyelesaikan persoalan-persoalan tersebut.

B. FILSAFAT MULLA SADRA
1. Konsep Wujad

Wujad sebagai mafhim adalah gagasan prakonseptual yang terbukti dengan
sendirinya (badihi). Tanpa gagasan ini, kita tidak dapat memahami apapun selainnya.?.
Wujdd yang terbukti dengan sendirinya dipahami melalui mawjad yang dipahami pada
setiap esensi (mahiyah) yang hadir ke dalam pikiran.? Hanya dengan cara ini wujdd
dijelaskan. Wujud sebagai konsep adalah hal yang paling disa diterapkan kepada
apapun bahkan kepada konsep negasi atasnya yakni ketiadaan.® Tetapi realitas sejati
wujid adalah hal yang paling sulit (atau bahkan mustahil) untuk dijelaskan.

Para filosof berusaha mengonseptualisasikan wujdd melalui analisa terhadap
realitas eksternal yang terindrai. Pada realitas eksternal, antara suatu hal dengan
keberadaannya tidak dapat dibedakan. Perbedaannya hanya muncul di dalam pikiran.
Di alam eksternal, predikat tidak memberi tambahan kepada subjek. "Manusia ada"
pada alam eksternal adalah gambar utuh tentang manusia. Tetapi di dalam pikiran,
konsep wujld menjadi konsep yang kaya karena dapat diterapkan kepada setiap esensi
sekalipun dia berbeda dengan esensi. Sementara Wujdd Universal adalah sesuatu
paling sederhana melampaui substansi yang tidak dapat dijelaskan kecuali melalui
konsep wujid dia menjadi paling kaya karena dapat diterapan kepada setiap quiditas

(mahiyyah) meski berbeda dengan mahiyah.*

! Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 18

2 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, h. 22

3 Mehdi Haeri Yazdi, Menghadirkan Cahaya Tuhan: Epistemologi Illuminasionis dalam
Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 2003), h. 71

4 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 32

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page |612

2. Perbedaan Wujad dengan Mahiyah

Pembahasan tentang perbadaan antara wujdd dengan mahiyah adalah
pembahasan primordial dalam sejarah filsafat. Islam. Pembahasan ini diwariskan
kepada para filosof Barat abad pertengahan. Pembahasan ini dikenal sebagai ciri khas
al-Farabi dan Ibn Sina.® Sekalipun pembahasan ini telah disinggung oleh Avristoteles,
tetapi diperjelas oleh kedua filosof Masya'iyah tersebut dan respon juga oleh filosof
Muslim selanjutnya seperti Nasr al-Dis Thusi, Mulla Sadra, Hadi Sabzawari dan lain-
lain.

Pada realitas alam eksternal, kita hanya menemukan fenomena'fenomena
(mawjad) seperti kuda, manusia, batu, air dan sebagainya. Kenyataannya setiap hal
tersebut terdiri dari esensi (mahiyah) dan esse (wujld). Karena setiap hal tersebut
mengandung eksistensi, maka dapatlah disebut 'kuda ada’, 'air ada' dan sebagainya.
Kesamaan mereka adalah karena semuanya memiliki eksistensi (wujdd) sementara
quiditas masing masing berbeda: quiditas kuda tidak dapat diterapkan pada quiditas
air, dan seterusnya.®
3. Ashalat al-Wajud dan I'tibar al-Mahiyah

Melalui kajian atas perbedaan antara wujld dengan mahiyah, kajian diteruskan
oleh para filosof untuk mengkaji yang manakah diantara dua hal tersebut yang lebih
mendasar (ashal). Kemunkinan hanyalah pada satu diantara kedua hal tersebut.
Maksudnya, bila mahiyah yang ashal, maka wujdd adalah i'tibar. Sebaliknya bila
wujdd yang ashal, maka mahiyah yang i'tibar.” Filosof yang memegang keutamaan
wujid atas mahiyah seperti Mulla Sadra dan Hadi Sabzawari. Sementara yang
memagang keutamaan mahiyah atas wujdd seperti Syihab al-Din Suhrawardi dan Mir
Damad. Sebenarnya ada juga yang meyakini keduanya yakni wujid dan esensi
sekaligus adalah ashal yakni Ahmad Ahsa'i, tetapi karena argumentasinya sulit

dipertahankan.® maka kurang mendapat perhatian para pengkaji filsafat.

5 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 37
& Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 38-39
" Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 54
8 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 55

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page |613

Mahiyah terbagi dua yakni mahiyah sebagai sesuatu yang menjadi jawaban
terhadap ‘apa itu' atau disebut sebagai mahiyah dalmpengertian khusus. Sementara
mahiyah seagai realitas hakikat segala sesuatu yang darinya sesuatu diterapkan adalah
mahiyah dalam pengertian umum. Bagi penganut ashalatul mahiyah, mahiyah secara
umum adaah sama dengan wujid. Tetapi penganut shlatul wujad tidak sependapa egan
hal ini. Bagi penganut ashalatul wujdd, sesuatu yang ashal harus "
Mempunaikeutamaan atas segala hal dalam memiliki 'esensi' karena'yang sejati' dalam
pengetian yang utu dan mutlak." demikian Toshihiko Isutzu® menulis.

Bermula perdebatan manakah yang ashil antara wujld dan mahiyah karena
ketika suatu objek masuk ke dalam pikiran, batu misalnya, muncullah dua hal yakni
kebatuan dan eksistensi batu. Hal ini tentunya hanya berlaku di dalam pikiran karena
jelas pada satu hal pada realitas alam di luar, tidak mungkin terdiri dua hal sekaligus.
Manakah yang lebih utama di dalam pikiran, maka itulah yang related dengan yang
ada di alam. Bagi penganut aslalat al-wujid, yang related dengan alam adalah wujd.*°
Dalam paham ini, quiditas tampaknya ashal di dalam pikiran hanyalah semacam
pembatas bagi eksistensi yang meliputi segalahal pada alam, yang dengannyalah
eksistensi dapat hadir ke dalam pikiran. Quiditas batu yang Kita anggap sebagai
sesuatu yang kokoh dan berdiri sendiri pada kenyataannya ternyata adalah wujdd yang
tak terbatas yang melakukan tindakan mengada sendiri melalui limitasi diri sehingga
menjadi sebuah batu. Esensi dalam pandangan penganut ashalat al-wujid yakni Mulla
Sadra adalah bayangan bayangan, cerminan atau kiasan bagi wujld. Pandangan ini
sejalan dengan ajaran Ibn 'Arabi yang mengatakan segala fenomena di alam adalah
bayangan dari Wajib al-Wujid.!' Karena dalam paham ini melihat sesungguhnya
segala sesuatu adalah penampakan dari Wujad yang Tunggal, sebab itulah mereka
digolong sebagai penganut wahdah al-Wujdd. Paham ini sejalan dengan paham yang

dianun kaum sufi.

® Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 58

10 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 57

11 william C. Chittick, Dunia Imajinal Ibnu 'Arabi, diterjemahkan dari Imaginal Worlds oleh
Achmad Syahid, (Surabaya: Risalah Gusti, 2001), h. 33

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page |614

Apabila mahiyah yang ashil, maka setiap entitas dialam satu sama lain akan
berbeda sama sekali. Tidak akan ada pada aspek apapun untuk ditemukan
kesamaannya. Bila demikian maka tindakan penilaian biasa atau predikasi teknik
umum (haml syay'i shina'i) karena ini hanya dapat dilakukan apabila terdapat
kesamaan sekaligus perbedaan. Perbedaannya tentu adalah karena mahiyyah dan
persamaanny adalah karena wujdd. Misalnya manusia menulis.'> Subjeknya adalah
manusia dan predikatnya adalah menulis. Di alam, hanya ditemukan satu hal yakni
manusia, tetapi di dalam pikiran terdapat perbedaan antara quiditas manusia dan
menulis. Dari sisi quiditas, konsep manusia dan konsep menulis adalah berbeda.
Tetapi dari sisi wuju adalah sama. Aspek perbedaan pada sisi wujdd adalah perbedaan
tingkatan. Tetapi kalau saja yang ashil adalah mahiyah, maka tentu persamaan antar
tiap quiditas berbeda sehingga tidak dapat dibentuk sebuah predikasi karena ketiadaan
hubungan antar tiap quiditas. Karena itu, tidak dapat disangkal bahwa sesungguhnya
wujadlah yang ashil dan mahiyah hanyalah i'tibar. Quiditas hanyalah bayang-bayang
semata.

4. Tasykik al-Wujad

Hanya dengan penerimaan wujid yang ashal dan mahiyah hanya i'tibar kita
dapat menggunakan tasykik al-wujdd. Sebab, tasykin al-wujdd hanya berlaku bila
terdapat aspek kesamaan sekaligus perbedaan dalam wujid. Terdapat empat syarat
untuk terjadinya tasykik al-wujid yakni kesatuan wujdd alah aktual, pluralitas wujid
adalah aktual, pluralitas wujid akan kembali kepada kesatuan dan kesatuan mengalir
dalam pluralitas.*®

Dalam tasykik al-wujad, asper persamaannya adalah perbedaannya. Dalam hal
ini kesamaannya adalah wujid dan perbedaannya adalah wujdd. Misalnya antara
cahaya lilin dan cahaya matahari. Persamaannya adalah pada cahaya dan
perbedaannya adalah pada cahaya juga. Dalah hal ini perbedaannya adalah pada

kualitas cahaya itu sendiri. Selanjutnya pada satu entitas harus memiliki mishdaq atau

12 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 57

13 Muhammad Nur. Wahdah al-Wujtd Ibn 'Arabi dan Filsafat Wujid Mulla Sadra, (Makassar:
Chamran Press, 2012), h.71

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page |615

objek acuan yang berbeda. Seperti pada contoh cahaya tadi, perbedaannya adalah pada
sisi kuat dan lemahnya cahaya. Hal paling penting adalah, aspek kesatuaannya adalah
aspek kesamaan itu sendiri.

Terdapat beberapa dalil dalam membuktikan konsep tasykil al-wujid. Yakni
pluralitas eksistensi yang terindrai; hal ini bersifat badihi atau aksioma, tanpa perlu
diberi dalil. Dalil selanjutnya adalah tidak ditemukannya perbedaan total sebab kalau
saja perbedaan total pada realitas indrawi maka tentu akan melahirkan perbedaan yang
tidak memiliki unsur apapun untuk menyamakannya. Kerana itu jelaslah bahwa
perbedaan yang terindra di alam bukan perbedaan esensi tetapi hanya perbedaan
gradasi. Dalil terakhir adalah wujdd yang terindrai di alam ada wujddnya yang lebih
kuat dan lebih lemah dan ada wujid yang lebih dahulu dan lebih akhir. Perbedaan
wujad ini adalah pada tasykiknya.'*

5. Al-Harakah Al-Jawhariyah

Sebelum Mulla Sadra, para filosof meyakini bahwa gerak terjadi hanya pada
aksiden dari suatu entitas. Ibn Sina mengatakan, gerak terjadi pada perubahan dari tiga
aksiden yaitu kualitas, kuantitas, tempat dan posisi. Sementara bila ada perubahan
seketika dari satu entitas menuju entitas yang lain, yang tentunya melibatkan
perubahan pada substansinya, maka oleh filsafat peripatetik tidak disebut sebagai

gerak tetapi disebut dengan kejadian dan kehancuran (al-kawn wa al-fasad).

Perubahan seketika dari satu entitas ke entitas lain oleh filosof peripatetik tidak
diasumskan terjadi dalam waktu karena mereka telah menegasikan kontinuitas antara
satu entitas dengan entitas lain. Tetapi Mulla Sadra tidak sependapat. Menurutnya,
perubahan seketika juga harus disebut dengan gerak, terdapat kontinuitas antara satu
entitas dengan entitas baru yang berubah semacam itu itu. Menurut Mulla Sadra, gerak
tidak hanya terjadi pada aksiden namun juga substansi. Bahkan menurutnya,
perubahan pada aksiden itu adalah konsekuensi dari perubahan substansi®.

14 Muhammad Nur. Wahdah al-Wujtd Ibn 'Arabi dan Filsafat Wujid Mulla Sadra, (Makassar:
Chamran Press, 2012), h. 73

15 Murtadha Muthahhari, Filsafat Hikmah: Pengantar Pemikiran Sadra, Bandung: Mizan,
2002, h. 96.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 616

Menurut Ibn Sina, substansi mustahil bergerak karena menyebabkan perubahan
esensi entitas yang berkonsekuensi pada ketiadaan subjek penopang gerak. Bila esensi
bergetak, berarti tidak ada jarak karena jarak adalah kategori kuantitas pada suatu
esensi. Dan bila jarak tidak ada, berarti dimensi waktu juga tiada. Tetapi Menurut
Mulla Sadra, pemisahan dua entitas hanya berlaku pada ranah mental. Kejadian dan
kehancuran tidak ada para realitas eksternal. Yang ada adalah perubahan esensi yang
terjadi terus-menerus karena substansi yang terus bergerak berkonsekuensi pada
perubahan aksiden'®. Dalam prinsip filsafat Mulla Sadra, yakni ashalat al-wujud,
esensi hanyalah respektifal dan yang nyata hanya wujld, maka gerak substansi adalah

gerak wujud.

Alam terbentuk dari manifestasi cahaya wujld menuju arketip-arketip sehingga
muncullah beragam mawjdd. Manifestasi ini disebut dengan pancara menurun (al-
gaus al-nuzuli). Pancara ini merupakan rangkaian mabda' yang membentuk berbagai
maujud seperti akal, jiwa dan materi. Selanjutnya dengan pancaran menaik (al-gaws
al-syu'ud?) dengan tahap awalnya yakni perolehan bentuk oleh materi primer untuk
mengaktual sebagai proses kesempurnaan hingga batasnya masing-masing. Gerak
substansi terjadi pada pancaran menaik karena gerak substansi adalah gerak pada
wujad®’,

Dalam pandangan Peripatetik, khususnya Aristoteles dan Ibn Sina. Jiwa dan
tubuh adalah dua entitas terpisah. Hubungan antara dua entitas itu dijawab dengan
konsep al-rih al-bukhari oleh Ibn Sina. Tetapi konsep ini menciptakan sebuah
masalah baru dalam filsafat. Maksudnya, al-rih al-bukhari tidak memadai bila
dianggap sebagai penghubung esensi jiwa dan esensi jasad. Harus ada juga

penghubung al-rih al-bukhari dengan tubuh dan penghubung al-rGh al-bukhar?

16 Seyyed Hossein Nasr, Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam Buku kedua (Bandung, Mizan,
2003) h. 919.
17

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 617

dengan jiwa. Keterbutuhan terhadap penghubung ini tidak akan berakhir sehingga

meniscayakan terjadinya daur yang merupakan kemustahilan dalam filsafat®8,

Mulla Sadra hadir untuk menyelesaikan persoalan ini. Menurutnya, jiwa dan
tubuh bukan dua esensi berbeda melainkan satu entitas yang bergradasi. Jiwa dan
jasad adalah satu kesatuan wujud yang henya berbeda pada gradasinya. Tubuh adalah
aktualitas dari jiwa. Perubahan pada tubuh adalah aktualitas dari perubahan jiwa yang
bergerak secara substansial. Jiwa memiliki tiga fakultas yakni inderawi yang diemban
oleh tubuh, fakultas imajinasi yang merupakan aktualitas jiwa dalam bentuk dan
fakultas inteleksi yang merupakan makna yang terlepas dari penginderaan dan
imajinasi. Indera, imajinasi dan inteleksi semuanya bukan menjadikan jiwa sebagai

lokus, tetapi adalah aktualitas jiwa®®.

Eksistensi jiwa yang memiliki berbagai ragan tingkatan aktivitas yang
dikonsepkan Mulla Sadra bersandar pada teori hakikat sederhana segala sesuatu
(basith al-hagigah kulli al-asya'), yakni wujid sebagai entitas sederhana sekaligus

meliputi segala sesuatu. Dan perlu diingat bahwa jiwa adalah wujad.

C. TEOSOFI MULLA SADRA

Mengkaji konsep ketuhanan Mulla Sadra menjadi menarik karena konsep yang
dia bangun sangat berbeda dengan filosof, sufi dan teolog sebelumnya. Prinsip Mulla
Sadradalam konsep ketuhanan adalah, Tuhan hanya bisa dikenali melalui Diri-Nya
saja?’. Mulla Sadramengkritik para pemikir sebelumnya karena mereka mengkaji
Tuhan selalu melalui selain Dia. Bagi Mulla Sadra, Wujud Tuhan adalah lebih jelas
dibandingkan dengan wujud-wujud selain-Nya. Maka upaya menjelaskan Tuhan
melalui wujud-wujud selain Dia malah semakin mengaburkan pemahaman tentang
Dia.

18 Mulyani, Gerak Trans-Substansial dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh
dalam Al-Hikmah Al-Muta'alliyah, Tesis, (Jakarta: ICAS-Paramadina, 2014), h. 7-8

19 Mulyani, Gerak Trans-Substansial dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh
dalam Al-Hikmah Al-Muta'alliyah, h. 9

2 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, terj. Munir A. Mu’in, (Bandung: Pustaka, 2000), h. 165

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 618

Ibn 'Arabi mengatakan, untuk menjelaskan al-Haqg, hanya bisa dilakukan
dengan mengacu pada selain diri-Nya. Pandangan demikian sejalan dengan pendapat
Ibn Sind. Menurutnya, sesuatu hanya bila diketahui melalui negasi. Sementara Mulla
Sadratidak menerima pandangan seperti itu. Dalam pemikiran Mulla Sadra, Realitas
adalah Wujud (Wujad). Karena itu eksistensi realitas mustahil dinegasikan. Realitas
menghimpun segalanya. Segala hal berada di dalam Realitas. Karena meliputi segala
hal, maka Realitas adalah sesuatu yang paling jelas. Realitas menjadi jelas dengan
dirinya sendiri. Realitas yang dimaksud ini dalam bahasa teologi disebut dengan
Tuhan. Tidak mungkin mejelaskan realitas dengan seseatu di luar realias.

Dalam pandangan Mulla Sadra, realitas itu tunggal sekaligus beragam.
Keberagamannya adalah pada ketunggalan dan ketunggalannya adalah keberagaman.
Karena realitas Itu plural, sekaligus tunggal, maka akan tampak pemikiran Mulla
Sadraini sebagai sebuah ambiguitas. Ambiguitas ini adalah prinsip ajaran tasykik al-
wujid, yang dirumuskan Mulla Sadra. Dalam konsep ini, prinsipnya ada empat yaitu
(1) pluralitas adalah pasti, (2) kesatuan adalah pasti, (3) Setiap pluralitas akan kembali
pada kesatuan, dan (4) kesatuan mengalir dalam pluralitas.?! Prinsip ini memang
banyak dinilai oleh para pengkaji Mulla Sadrasebagai subuah inkonsistensi.Tetapi
demikianlah Mulla Sadramembangun fondasi pemikiran metafisikanya. Bila tidak
menyepakati prinsip ini maka seluruh pemikiran Mulla Sadraakan tertolak, demikian
pula sebaliknya.

Dalam membangun sistem tasykik al-wujdd, Mulla Sadrapunya argumentasi
dan bukti-bukti yang amat sulit dibantah. Bahkan bila diteliti lebih jauh, maka sistem
wujid demikian yang dibangun Mulla Sadradapat dengan mudah dipakai untuk
mematahkan argumentasi para penganut kemendasaran esensi (ashalat al-mahiyah).
Kalau mahiyah (esensi) hanya bisa diterapkan pada satu entitas saja, maka wujld
dapat diterapkan pada setiap esensi (mahiyah). Prinsip demikian diakui Mulla
Sadratidak sekedar suatu konsep (mafhum) tetapi adalah realitas yang sebenarnya.

Pada realitas eksternal, yang hanya hanyalah wujid yang satu sekaligus beragam.

2L Muhammad Nur, Wahdah al-Wujiid Ibn ‘Arabi dan Filsafat Wujud Sadra, (Makassar:
Chamran Press, 2012), h. 71

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page |619

Prinsip wujid yang bergradasi (tasykik) ini digunakan Mulla Sadradengan
mengambil semangat dari prinsip manifestasi cahaya dalam filsafat Syihab al-Din
Suhrawardi. Bagi Syihab al-Din Suhrawardi, suatu esensi memiliki hirarki. Suatu
esensi, menurut Syihab al-Din Suhrawardi, memiliki tingkatan yang beragam, seperti
cahaya misalnya. Mulla Sadrasepakat dengan manifestasi ini. Tetapi Mulla Sadratidak
sepakat dengan Syihab al-Din Suhrawardi yang menyatakan bahwa esensi adalah yang
menjadi fondasi realitas. Bagi Mulla Sadrayang mendasar adalah wujdd, bukan
mahiyah (esensi). Esensi manusia misalnya, adalah manusia secara total, tidak kurang
tidak lebih, tidak bergradasi.

Dalam pandangan Mulla Sadra, hanya wujad yang dapat memiliki tingkatan
seperti lebih dan kurang, awal dan akhir dan sebagainya. Mahiyah, bagi Mulla
Sadrastatusnya fixed. Sementara yang dinamis dan bergerak secara terus-menerus
hanya mungkin pada wujid, bukan esensi.??

Bagian lain yang menjadi sistem bagian penting dalam metafisika Mulla
Sadraadalah mengenai kritiknya terhadap konsep ketuhanan yang dibangun oleh
filosof sebelum dirinya seperti Ibn Sind dan pengikutnya. Argumentasi terkenal para
filosof sebelum Mulla Sadraadalah mengakui secara vertikal Tuhan sebagai sebab
yang tidak diakibatkan dari rangkaian kausalitas temporal. Dalam sistem kausalitas
yang dibangun Mulla Sadra, akibat tidak memiliki eksistensi sama sekali. Eksistensi
akibat hanyalah dari eksistensi sebab semata tanpa keterpisahan sama-sekali. Akbat
bagi Mulla Sadraadalah seperti predikat dalam sebuah kalimat. Predikat secara mutlak
bergantung pada subjek.

Prinsip kausalitas untuk membuktikan Tuhan melalui kacamata peripatetik
benar-benar tidak dapat diterima Mulla Sadra. Fazlur Rahman?® menjelaskan, prinsip
kausalitas peripatetik yang mengklaim Tuhan sebagai penyebab tanpa disebabkan oleh

apapun bertentangan dengan prinsip kausalitas itu sendiri.

2 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, terj. Munir A. Mu’in, (Bandung: Pustaka, 2000), h. 167

2Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 168

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page |620

Prinsip pandangan para filosof sebelum Mulla Sadrayakni lbn Sind dan
pengikutnya adalah berdasarkan teori gerak yang dibangun berprinsip pada pengakuan
bahwa gerak hanya berlaku pada kategori aksiden, sementara substasi tidak bergerak
karena telah bertugas menjadi penggerak bagi aksiden. Mulla Sadradalam hal ini
melakukan sebuah revolusi besar dalam sejarah filsafat dengan mengemukakan teori
gerak substansi (al-harakah al-jawhariyah). Dengan pandangan ini, Mulla
Sadradiakui oleh para pendukungnya telah menuntaskan perdebatan antara filosof dan
teolog tentang status jasad manusia pada hari kebangkitan. Dengan prinsip gerak
substansial, maka tidak ada satu entitas pun yang tetap, baik substansi maupun
aksidennya. Suatu entitas memiliki dua status sekaligus yakni aktualitas dari potensi
sebelumnya dan potensi untuk segera menjadi aktualitas. Karena sebenarnya pada
realitas, hanya ada aktualitas. Kausalitas hanyalah konsep mental (ma'qulatu tsani
matiqf).

Mulla Sadramembagi mahiyah ke dalam dua jenis. Mahiyah pertama adalah
mahiyah yang memiliki karakter murni bagi setiap entitas yang menjadikannya
berbeda dengan entitas lain. Dalam pandangan tentang mahiyah seperti ini, Haqq
Ta'ala tidak memiliki mahiyah karena bagi Mulla Sadra, Dia bukanlah entitas yang
dapat diperhadapkan dengan entitas lain. Dengan konsekuensi seperti ini, bila
menganggap Haqq Ta'ala adalah mahiyah, berarti syirik atau penyekutuan Tuhan
dengan yang lain. Tidak ada apapun yang setara dengan Haqq Ta'ala. Mahiyah lain
adalah mahiyah di mana mahiyah adalah entitas mutlak yang darinya segala realitas
menjelma. Dalam paham mahiyah seperti ini, Haqg Ta'ala dapat disebut sebagai
mahiyah. Mulla Sadramemulai pembahasan wujid dengan wujdd murni sebagai
konsep lalu barulah menjelaskan wujid sebagai Realitas.

Munculnya tuduhan inkonsisten kepada Mulla Sadradapat dimaklumi karena
awalnya dia menerima mahiyah untuk dialamatkan kepada Haqg Ta'ala yang absolut
sebagaimana pandangan umum para filosof penganut ashalat al-mahiyah umumnya.
Dalam hal ini Mulla Sadramenerima mahiyah sebagai Wujid Haqq Ta'ala. Namun

selanjutnya dia menolaknya dengan alasan anggapan seperti ini meniscayakan Haqq

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 621

Ta'ala sebagai Zat yang tidak absolut. Alasannya adalah bila Haqq Ta'ala memiliki
mahiyah disamping wujdd, maka wujld-Nya adalah tambahan dari mahiyah-Nya.
Padahal, wujid Haqq Ta'ala tidak boleh diberi tambahan dari luar karena bila
demikian maka wujid Haqq Ta'ala akan menjadi berkonsekuensi tidak sempurna.
Bagi Mulla Sadra, wujdd Haqqg Ta'ala bukanlah mumkin al-wujdd karena mahiyah-nya
haruslah mahiyah yang ada (wujid) secara mutlak (wajib). Artinya, bagi Mulla Sadra,
wujud Haqq Ta'ala adalah Wajib al-Wujdd.

Wajib al-Wujad terbagi menjadi Wajib al-Wujad IT nafsihi, yakni Wajib al-
Wujdd yang mengada karena dirinya sendiri. Sementara wajib al-wujad IT ghayrihi
adalah wajib al-wujdd yang mengada bukan karena dirinya sendiri, tetapi mengada
karena pemberian wujud oleh Wajib al-Wujd Ii nafsihi. Adapun Wajib al-Wujid yang
dinisbahkan kepada Haqq Ta'ala, tentunya adalah Wajib al-Wujad Ii nafsihi, bukan
wajib al-wujad IT ghayriht.

Mulla Sadramengatakan wujdd pada ranah realitas eksternal benar-benar
tersembunyi sekalipun hanya wujid yang nyata pada ranah tersebut. Pada ranah
eksternal, yang ditemukan hanya ragam mahiyah. Namun pada ranah mental (pikiran),
wujdd menjadi benar-benar jelas dan dapat diterapkan pada segala mahiyah sebagai
predikat. Sekalipun dapat diterapkan pada segala mahiyah, pada ranah mental, segala
mahiyah hanya menjadi tambahan (predikasi) bagi mahiyah. Namun demikian,
sekalipun tersembunyi oleh beragam mahiyah, pada realitas eksternal, wujid adalah
yang mendasar.

Sebagaimana yang dikemukakan Fazlur Rahman?*, dalam pemikiran Mulla
Sadra, secara konsepual, mahiyah menyebabkan wujld adalah mustahil. Sebab dalam
teori pemisahan mahiyah dan wujdd, hal ini hanya berlaku di ranah metal saja. Pada
kenyataannya, yang ada hanya wujdd. Dalam hal ini, mahiyah mustahil menyebabkan
wujid karena wujid tidak mungkin disebabkan oleh yang lain kecuali wujid juga.

Karena wujud itu tunggal, dengan demikian, wujid tidak dapat menjadi akibat dari

2 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 168

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 622

apapun. Bahkan, mahiyah adalah limitasi dari pada wujid yang meliputi.?® Sehingga
dengan demikian mustahil mahiyah menjadi sebab bagi wujad.

Bagi Mulla Sadra, Haqq Ta'ala tidak memiliki mahiyah di samping wujid-Nya
karena bila Dia memiliki mahiyah, maka keuniversalannya tidak akan menjelmakan
hal-hal lain selain-Nya, yakni wujdd yang beragam. Dan bila Hagq Ta'ala memiliki
mahiyah, maka tentu Dia adalah substansi sehingga dia harus menjelma ke dalam
aksiden-aksiden. Lagi-lagi argumentasi ini harus dilihat sebagai konsep mental.
Karena bila tidak, kalau Haqq Ta'ala adalah Wajib al-Wujid, maka wujdd lainnya
juga adalah Wajib al-Wujlad. Sebab bila dianggap sebagai realitas sesungguhnya,
maka tidak ada alasan satu wujdd adalah Wajib al-Wujad atau yang lainnya adalah
mukin al-wujad.

Pertanyaan ini bisa muncul kepada sistem tasykik al-wujidd Mulla Sadra:
Kenapa harus ada yang lebih dahulu atau yang lebih kemudian di dalam wujdd? Sama
seperti sistem kausaitas Peripatetik: Bila satu wujod menjadi sebab yang tidak
diakibatkan, kenapa wujad lain harrus menjadi akibat, padahal dari segi status,
semuanya adalah satu hal yang sama tidak lebih, tidak kurang yakni wujid? Posisi
wujid yang semuanya sama adalah wujdd sebagai konsep. Hagq Ta'ala dan alam
memiliki wujld yang sama tanpa berbeda dengan selain-Nya adalah posisi wujad
sebagai konsep. Mulla Sadramelihat wujid sebagai univokal, yakni kata yang
memiliki acuan majemuk. Fazlur Rahman?® menjelaskan, bagi Mulla Sadra, pada
hakikat realitas, wujad memiliki beraneka ragam tingkatan sekalipun semuanya adalah
wujid. Pada sisi realitas, beragam fenomena adalah wujid dan wujid adalah fenomena
yang beragam itu.

Persoalan lainnya adalah bila mengatakan pengetahuan tentang wujid adalah
pengetahuan primordial yang pengetahuan tentangnya bersifat langsung. Padahal
setiap hal yang diketahui adalah mahiyah. Jawaban untuk persoalan ini adalah, setiap
hal yang diketahui sebagai mahiyah sejatinya adalah pengetahuan tentang wujid yang
diproyeksi pikiran menjadi ragam mahiyah. Setiap pengetahuan atas tiap-tiap entitas

SToshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 22
% Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 173

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 623

mahiyah telah melewati pemahaman akan wujdd. Bahkan pengenalan atas ragam
mahiyah adalah pengenalan kepada wujad yang terlimitasi. Sistem pengenalan akan
wujad ini menurut Mulla Sadraadalah cara manusia mengenal Haqq Ta'ala, jadi
Tuhan dikenal secara langsung oleh manusia. Tidak ada yang lebih jelas daripada Dia.

Mulla Sadramenolak mahiyah sebagai Haqq Ta'ala karena mahiyah tidak
dapat diterapkan pada pluralitas mawjldat. Sebab, setiap mahiyah haruslah sesuatu
pada dirinya sendiri tidak kurang dan tidak lebih. Dengan demikian tentunya Tuhan
tidak punya hubungan dengan mahiyah yang beragam kecuali hubungan-hubungan
yang diproyeksi pikiran, seperti kausalitas misalnya, yang muncul dari prinsip Haqq
Ta'ala haruslah sebagai pencipta atau penyebab. Dengan menjadikan wujid sebagai
sesuatu yang lebih prinsipil dibandingkan apapun, maka wujdd menjadi dapat
diterapkan kepada Haqq Ta'ala sekaligus pluralitas mawjadat.

Tema tentang keesaan Tuhan merupakan tema sentral dalam pembahasan
metafisika. Ontologi memang adalah jantung filsafat. Bahkan bagi sebagian filosof,
filsafat adalah ontologi, sementara epistemologi adalah cara kerja menjelaskan
ontologi dan logika adalah alatnya. Dengan demikian, filsafat adalah usaha untuk
Tuhan. Tetapi termonologi ‘Tuhan’ adalah khas teologi. Filsafat puny acara lain.
Tetapi ada kesamaan dalam ketidaksamaan.

Kaum sufi, teolog dan filosof menginginkan Tuhan itu Satu, tidak ada serikat
bagi-Nya. Tetapi semuanya tidak bisa memungkiri adanya aneka ragam fenomena
(mawjadat). Berbagai macam argumen muncul untuk menjelaskan posisi realitas yang
beragam serta relasinya dengan Tuhan. Umumnya sufi menegaskan bahwa fenomena
hanyala prroyeksi semu pikiran yang sebenarnya yang nyata adalah al-Haqqg.
Sementara itu teolog kebingungan karena menerima eksistensi fenomena sekaligus
menerima eksistensi Tuhan sebagai yang absolut. Pandangan para teolog ini sangat
rapuh karena bila menerima fenomena dengan menyandang status eksistensi sendiri
yang berbeda dengan eksistensi Tuhan, maka konsekuensinya adalah menerima wujad
lain selain Tuhan yang dengan itu wujdd Tuhan menjadi terbatas. Batasnya adalah

makhluk-Nya sendiri.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page |624

Mulla Sadramencoba menengahi persoalan ini dengan menjelaskan bahwa
Wajib al-Wujid adalah seperti subjek dan mumkin al-wujdd adalah seperti predikat.
Dalam hal ini, fenomena tetap diterima memiliki eksistensi tetapi status eksistensinya
adalah mutlak dari eksistensi subjek. Umpamakan proposisi 'Joko pergi ke Solo'. Yang
memiliki wujud hanyalah subjek yakni Joko, sementara ‘pergi' hanyalah sebuah
predikasi yang eksistensinya secara mutlak bergantung kepada eksistensi Joko.
Demikianlah Mulla Sadramenentukan status fenomena segenap makhluk.

Argumentasi yang menyatakan mahiyah identik dengan wujid sehingga
mahiyah menjadi sesuatu yang mutlak sebagaimana difikirkan Fakhr al-Din al-Razi,
menurut Fazlur Rahman, tidak memadai karena akal tidak dapat membayangkan lebih
dari satu wujad yang setiap wujdd, mahiyah-nya identik dengan wujdd-nya. Kalau
setiap mahiyah memiliki wujdd masing-masing maka berarti wujudnya adalah
tambahan bagi dirinya. Maka mahiyah seperti ini tidak dapat dialamatkan bagi Haqq
Ta'ala karena Dia Maha Sempurna, Dia tidak membutukan apapun selain Diri-Nya.

Dalam kasus wujld sebagai tambahan, mahiyah maupun wujd-nya tidak dapat
dialamatkan kepada Haqg Ta'ala karena wujud itu sendiri telah diklaim adalah dari
mahiyah sekalipun setelah diteliti wujad itu adalah datang dari luar mahiyah. Dalam
menghadapi persoalan ini, seorang komentator Syihab Syihab al-Din Suhrawardi, Ibn
Kammuna?’ memberikan solusi. Menurutnya wujid yang datang dari luar mahiyah itu
sejatinya adalah sebagai suatu kenyataan konseptual. Pola pikir seperti ini muncul
karena doktrin ashalat al-mahiyah telah melekat padanya dan pengikut Syihab Syihab
al-Din Suhrawardi. Padahal mereka sendiri telah dapat memperoleh tanda bahwa
wujid menjadi pemersatu bagi segenap entitas. Karena dogma ashalat al-mahiyah
pula, sesuatu yang lainnya yang sebenarnya telah memberi sinyal tetapi ditepis adalah
bahwa mereka menolak mengakui bahwa yang nyata dan menyatukan mawjldat
adalah wujad. Karena penolakan ini, mereka mengakui adalah mahiyah yang berada
pada realitas luar yang dicerap oleh pikiran. Sementara wujud dianggap sebagai
konsep abstrak yang tidak nyata yang ditambahkan pada mahiyah.

27 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 179

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 625

Dalam gagasan utamanya, pendiri ashalat al-mahiyah, Syihab Syihab al-Din
Suhrawardi, telah mengklaim bahwa alam indrawi adalah illuminasi® terakhir
(tergelap) dari rentetan gradasi Cahaya.

Fazlur Rahman?® menjelaskan bahwa dalam pandangan Mulla Sadra, mahiyah
menyebabkan wujad adalah Mustahil. Pertama Mulla Sadramenegaskan bahwa yang
nyata hanyalah satu hal. Sementara konsep pemisahan dan penyatuan hanyalah
persepsi pikiran. Mulla Sadramenolak realitas tunggal itu adalah mahiyah karena
dengan mahiyah fenomena yang beragam tidak bisa terjadi, sebab setiap entitas itu
memiliki mahiyah yang berbeda dan tidak terkait satu sama lain sehingga tidak ada
alasan untuk menyatakan ada persamaan antar tiap entitas kesesuatuan.

Mulla Sadra membangun fondasi ontologi berangkat dari konsep tentang
realitas. Dengan ini dia menjelaskan bahwa pada setiap entitas mengandung gagasan
keapaan (mahiyah) dan ke-ada-an (wujld). Konsep ke-apa-annya hanya bisa
diterapkan pada entitas tertentu dan tidak bisa diterapkan pada entitas lain. Namun
konsep ke-ada-annya dapat diterapkan pada semua entitas karena setiap entitas harus
nyata. Jadi dia menyatukan semua entitas adalah wujld secara konseptual. Selanjutnya
Mulla Sadra membuktikan bahwa wujid tidak hanya mendasar (ashal) sebagai konsep
tetapi juga sebagai entitas primer pada realitas eksternal. Dia menjelaskan bahwa yang
dicerap pikiran adalah wujad yang nyata. Sementara keapaannya (mahiyah) hanyalah
konstruksi pikiran akibat karakteristik aslinya yakni melimitasi setiap hal. Wujad yang
menyeluruh tanpa batas, absolut, dipenggal-penggal oleh pikiran sehingga
terbentuklah ragam fenomena yang berbeda antara satu dengan yang lain. Pernyataan
ini menjadi alasan bahwa mahiyah muncul dari wujdd yang dilimitasi oleh cara kerja
nalar®.

Dengan penjelasan ini, Fazlur Rahman®' menegaskan bahwa hanya melalui

ashalat al-wujdd saja keesaan Allah tanpa sekutu bagi-Nya dapat dijelaskan. Dengan

ZBHossein Ziai, Suhrawardi dan Filsafat Illuminasi, (Jakarta: Sadra Press, 2012), h. 226

2 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 179
307 Seyyed Hossein Nasr, The Islamic Intelectual Tradition In Persia (Great Britain, Curzon Press,
1996) hal. 284

31 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 181

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 626

penjelasan ini, menurutnya wujid tidak hanya dijelaskan sebagai konsep tetapi juga
yang nyata pada realitas tanpa ada batas.

Wujad mengisi segenap realitas. Sementara mahiyah muncul sebagai limitasi
wujid. Mahiyah adalah sebagai sarana bagi pikiran untuk mengenal wujid. Penjelasan
seperti ini, meski istilah teknisnya berbeda, mirip seperti ajaran Ibn 'Arabi. Dalam
rangka kritiknya terhadap Al-Ghazali, Ibn Arabi mengatakan bahwa Haqq Ta'ala tidak
dapat dikenali kecuali melalui mahiyah.*? Pernyataan ini menandakan bahwa
pandangan Ibn 'Arabi mirip dengan Mulla Sadra. Mereka meyakini, meski terminologi
yang digunakan bernbda, bahwa mahiyah adalah konseptualisasi pikiran sebagai tanda

untuk mengenal Allah.

D. KONTRIBUSI TEOSOFI TRANSENDENTAL BAGI PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM

Bergunakah pendidikan agama Islam di sekolah, khususnya pendidikan akidah
sebagai jalan menuju tauhid? Apakah metode atau pendekatan yang digunakan di
sekolah (dan madrasah) sudah ideal untuk mencapai tujuan tauhid? Bila belum, maka
di mana letak persoalan yang dapat ditawarkan perbaikannya sehingga sekolah,
setidaknya pendidikan agama Islam dalam pelajaran agidah, benar-benar dapat

menjadi fasilitas menuju tauhid?

Pendekatan yang digunakan di sekolah dalam pelajaran pendidikan agama
Islam, khususnya tema agidah adalah pendekatan yang sama dengan pelajaran agidah
di madrasah: teologis. Pendekatan teologis adalah pendekatan yang dianggap paling
sederhana dan paling mudah dipahami dalam rangka menuju tauhid. Tauhid adalah
sebuah ilmu yang dapat menghantarkan manusia untuk memahami bahwa hanya Allah
saja Realitas Mutlak. Tetapi pendekatan teologis sampai akhirnya tetap saja tidak
dapat menghasilkan sebuah agidah yang benar-benar mampu memurnikan Allah.

%21bn 'Arabi, Fusus al-Hikam, Terj. Ahmad Sahidin dan Nurjannah Arianti, (Yogyakarta:
Islamika, 2004) h. 124

Eliade, Mircea, Sakral dan Profan, (Terj. Nurwanto), Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002),
H. 174

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 627

Karena, pendekatan teologis tidak dapat menyangkal dualitas, setidaknya dualitas
antara Tuhan dan makhluk. Padahal tujuan utama tauhid adalah sebuah kesadaran

bahwa hanya Allah saja Realitas, mutlak dan tidak ada persekutuan.

Ion 'Arabi®® sendiri mengatakan bahwa semua keilmuan manusia berpangkal
dan bermuara pada manusia itu sendiri. Maksudnya, segala diskursus yang dapat
dibahas manusia, termasuk tentang ketuhanan sekalipun, itu semua semata-mata untuk
memperjelas posisi manusia itu sendiri. Musalnya mengkaji tentang Tuhan. Hal itu
sebenarnya adalah hendak menjelaskan posisi manusia dalam rangka relasinya dengan
Tuhan. Jadi, semua ilmu penyetahuan adalah untuk menjelaskan manusia®*. Manusia

menjadi sentra bagi semua subjek pengetahuan.

Berangkat atas kesadaran tersebut, banyak pemikir yang berusaha menjelaskan
sebuah subjek seobjektif mungkin, melepaskan senralitas manusia. Mulla Sadra
misalnya, dia berusaha untuk menjelaskan Tuhan bukan dengan selain Tuhan.
Menurutnya Tuhan tidak bisa dikenal melalui atribut-atribut lain. Pengenalan yang
benar kepada Tuhan adalam dengan mengacu kepada Tuhan sendiri®®. Padahal secara
umum yang terjadi, Tuhan dibahas dengan modus sifat-sifat yang cenderung
humanistik: Tuhan diperkenalkan melalui sifat-sifat manusia. Cara itulah yang

dilakukan sebagai pendekatan pengenalan Tuhan di sekolah dan madrasah.

Sebuah alternatif dapat diperkenalkan dalam rangka pendekatan pengenalan
Tuhan dalam pelajaran pendidikan agama Islam adalah melalui teosofi transendental
Mulla Sadra: Tuhan dikenal melalui Diri-Nya sendiri. Mengenal sesuatu melalui yang
lain tidak akan dapat membuat yang ingin diketahui itu dapat diketahui. Oleh karena

itu, tawaran Mulla Sadra layak dipertimbangkan. Karena selama ini di sekolah, Tuhan

3 Miswari “Filosofi Komunikasi Spiritualitas: Huruf Sebagai Simbol Ontologi dalam
Mistisme Ibn 'Arabi”, Jurnal Al-Hikmah, Vol. IX No. 14, 2017.

34 Eliade, Mircea, Sakral dan Profan, (Terj. Nurwanto), Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru,
2002), h. 174.

% Reza Akbarian, Trans-Subtantial Motion and Its Philosophical Consequencess di dalam
Mulla Sadra and Transendent Philosophy; Islam-West Philosophical Dialog, The Papers presented at
The World Congress Mulla Sadr, (Teheran; Shadra Islamic Philosophical Institute Publication, May,
1999) h. 187-188.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 628

diperkenalkan melalui tribut-atribut manusia. Tuhanpun dipahami sebagai sebuah

sosok. Dan tentunya ini bukan tujuan yang diharapkan dari pendidikan agama Islam.

Melalui sistem ashalat al-wujid dan tasykik al-wujad, Mulla Sadra
merumuskan bagaimana Tuhan harus dipahami sebagai dasar bagi seluruh entitas yang
ada di alam semesta. Semua makhluk harus dipahami sebagai satu kesatuan wujad
yang sama dengan wujdd Tuhan dengan intensitas wujdd yang berbeda. Konsep ini
konsisten dengan alur penalaran logika filosof yang melihat wujdd secara konseptual
adalah univokal. Wujud itu secara konseptual adalahkonsep tunggal yang acuannya
juga harus satu entitas. Sementara pada realitas wujid, wujdd Tuhan dengan wujid
makhluk berbeda dari sisi intensitas. Prinsip ini juga dapat dipahami melalui analogi

relasi antara subjek dan predikat dalam sebuah kalimat.

Entitas yang ril sebenarnya adalah subjek, sementara predikat semata-mata
hanyalah konsep tentang suatu yang digunakan untuk menjelaskan subjek. Analogi ini
dapat dimaknai dalam pendidikan agidah yaitu, bahwa makhluk-makhluk yang
beragam sebenarnya adalah bentuk konseptual dari kaindahan llahi. Predikat-predikat
negatif muncul dari persepsi manusia agar predikat-predikat positif dapat dipahami.
Pengasih, Penyayang, Pengampun, sebenarnya hanyalah modus pemahaman untuk
memahami Allah. Dan sebenarnya predikat-predikat itu adalah konsep-konsep tentang
kondisi yang hanya dapat dipahami ketika disandang makhluk. Dan hal yang paling
penting dari kasus ini adalah, semua sifat itu hanyalah predikat-predikat yang sama

sekali tidak berguna kecuali untuk mengenal subjeknya.

Bila posisi makhluk dengan Tuhannya adalah seperti posisi antara subjek
dengan predikat, maka pendidikan agidah harus mampu sebaik mungkin memberikan
pemahaman bahwa Tuhan itu bukanlah suatu sosok yang berada entah di mana sedang
mengontrol dan mengawasi manusia dengan garangnya. Tuhan adalah zat yang tidak
dapat dipisahkan dengan manusia sebagaimana tidak dapat dipisahkannya predikat
dari subjek. Kedekatan yang tiada berjarak ini harus mampu dipahami dengan benar

sehingga terbangun kesadaran tauhid yang benar. Sebab perkara ini sangat sensitif.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 629

Bila gagal menghayatinya, maka alih-alih menghadirkan tauhid yang benar, malah

menjerumuskan pada kesesatan.

Pendidikan yang baik tentang Tuhan harus mempersiapkan bekal yang baik
bagi anak didik. Apalagi subjeknya rumit dan urgen seperti. Pelajaran aqgidah.
Mengikuti alur sistem filsafat Mulla Sadra tentang tauhid, wujdd Tuhan harus
diperjelas antara konsep dan realitasnya. Ini penting agar tidak menciptakan
kebingungan. Misalnya konsep wujud sangat ditekankan Mulla Sadra untuk diperjelas
perbedaannya dengan realitas wujud. Karena dalam ranah konseptual, wujud itu
bersifat univokal, satu konsep yang hanya memiliki satu acuan. Univokasi konsep
wujid tidak boleh dianggap sebagai realitas. Karena pada realitas, wujad itu

bergradasi®®.

Wujad sebagai satu kesatuan yang bergradasi sehingga tampak beragam
menjadi sangat penting dalam pelajaran agidah. Karena hanya skema ini yang dapat
menjelaskan secara rasional bagaimana Tuhan itu tidak terbatas. Karena bila tidak,
maka wujdd Tuhan akan menjadi terbatas. Apa batas bagi wujdd Tuhan yaitu
makhluk. Gradasi realitas wujud sebagai solusi bagi pelajaran agidah yang konsisten
dengan rasio. Sinergitas antara doktrin teologis dengan rasionalitas menjadi harmonis

dalam pemikiran Mulla Sadra®'.

Pendekatan wujld sebagai pelajaran agidah tidak hanya memuaskan nalar
tetapi juga sebenarnya memiliki metode yang mudah untuk menciptakan pemahaman
yang jelas. Harus dipahami wujd sebagai sesuatu yang tunggal, primer dan meliputi.
Sementara mahiyah hanyalah modul bagi rasionalitas untuk mengenal wujiad. Bila
dapat disampaikan dengan baik, maka pendekatan ini dapat menjadi sebuat tawaran
bagi pendekatan agidah sehingga pola pengajaran agidah dengan cara-cara

sebelumnya yang meninggalkan kebingungan dapat ditinggalkan.

% Mulyani, Gerak Trans-Substansial dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh
dalam Al-Hikmah Al-Muta'alliyah, h. 9
37 Seyyed Hossein Nasr, The Islamic Intelectual Tradition in Persia, h. 279.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 630

Tidak hanya konsep-konsep teknisnya, pemikiran filsafat Mulla Sadra juga
dapat bedayaguna bagi penerapan nilai-nilai pendidikan agama Islam. Mulyadhi
Kartanegara misalnya, dia menjadikan teori gradasi wujud Mulla Sadra sebagai basis
penyusunan integrasi ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu non-keagamaan®. Abdul
Munir Mulkan juga menggunakan teori filsafat Mulla Sadra sebagai basis penyusunan

konsep pendidikan berbasis transendetalitas®.

Sebenarnya filsafat Mulla Sadra sangat berdayaguna bagi penuntasan masalah-
masalah yang dihadapi dalam dunia pendidikan untuk mendidik jiwa manusia. Tetapi
banyak tantangan untuk itu.

E. KESIMPULAN

Filsafat adalah sebuah diskursus yang Imasih langka di Indonesia. Pandangan
masyarakat, bahkan sebagian besar kaum terpelajar masih sangat negative terhadap
filsafat. Akibatnya, Indonesia hanya mampu mengkonsumsi konsep-konsep praktis
hasil gagasan filosofis yang dihasilkan oleh filosof dari Barat. Umumnya gagasan-
gagasan dari Barat tidak sesuai dengan nilai berkehidupan masyarakat Idonesia. Untuk
itu, dibutuhkan sebuah gagasan yang palong sesuai dengan fitrah kemanusiaan karena
gagasan demikian punya kemungkinan besar untuk dapat diterapkan di manapun.
Untuk itulah, gagasan filosof besar Mulla Sadra patut dipertimbangkan untuk dapat
dijadikan solusi untuk mengatasi persoalan kemanusiaan di Indonesia, khususnya
bidang pendidikan.

Sebenarnya masyarakat Indonesia di setiap daerah memiliki kearifan masing-
masing yang dapat diejawantah ke dalam system pendidikannya tetapi pemahaman
nasionalisme yang keliru telah membuat kearifan-kearifan local terpaksa ditinggalkan.
Semuanya dipaksa mengikuti satu aturan yang diklaim sebagai prinsip ideal
nasionalisme. Tetapi kesalahan itu belum benar-benar terlambat. Pendidikan di

Indonesia masih punya peluang untuk diselamatkan.

%8 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi lImu: Sebuah Rekonstruksi Holistik, (Bandung: Arasy, 2005).
3 Tanthowi, (ed.) Begawan Muhammadiyah, (Jakarta: PSAP, 2005).

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 631

Bidang utama pendidikan yang penting untuk diselamatkan adalah agama.
Karena spiritualitas merupakan tuntutan utama bagi manusia dalam berkehadupan.
Sekaya apapun seseorang, dia akan tetap mere=asakan kegelisahan dan penderitaan
bila tuntutan spiritualitas tidak dipenuhi. Sebaliknya walaupun seseorang hidup
sederhana, tetapi bila tuntutan spiritualitasnya terpenuhi, maka di dapat hidup bahagia.
Untuk itulah spiritualitas menjadi hal yang paling urgen dalam pendidikan.

Sekiranya tawaran penulis untuk mengambil nilai-nilai dari ajaran Mulla sadra
dapat dipertimbangkan sebagai alternative bagi pendidikan, khususnya pendidikan
agama Islam karena belakangan, paradigma-paradigma yang ditawarkan dalam
pembelajaran agama Islam umumnya mengarah pada radikalisme. Ini sangat
berbahaya karena memiliki peluang besar mengarah kepada ekstrimisme. Harmonisme
menjadi mustahil. Padahal kita hidup di negara yang beragam agama. Untuk itu nila-

nilai rasional dan spiritual dari gagasan Mulla Sadra patut dilirik sebagai alternate.

DAFTAR PUSTAKA

‘Arabi, Ibn, Fusus al-Hikam, alih bahasa: Ahmad Sahidin dan Nurjannah Arianti,
Yogyakarta: Islamika, 2004.

Akbarian, Reza, Trans-Subtantial Motion and Its Philosophical Consequencess di
dalam Mullad Sadré and Transendent Philosophy; Islam-West Philosophical
Dialog, The Papers presented at The World Congress Mulla Sadra, Teheran:
Shadra Islamic Philosophical Institute Publication, May, 1999.

Chittick,William C., Dunia Imajinal Ibnu 'Arabi, Surabaya: Risalah Gusti, 2001

Eliade, Mircea, Sakral dan Profan, (Terj. Nurwanto), Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru,
2002.

Isutzu, Toshihiko, StrukturMetefisika Sabzawari, Bandung: Pustaka, 2003

Kartanegara, Mulyadhi, Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik, Bandung:
Arasy, 2005.

Miswari “Filosofi Komunikasi Spiritualitas: Huruf Sebagai Simbol Ontologi dalam
Mistisme Ibn 'Arab1”, Jurnal Al-Hikmah, Vol. IX No. 14, 2017.

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



Page | 632

Mulyani, Gerak Trans-Substansial dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh
dalam Al-Hikmah Al-Muta'alliyah, Tesis, Jakarta: ICAS-Paramadina, 2014.

Muthahhari, Murtadha, Filsafat Hikmah; Pengantar Pemikiran Sadra, Diterjemahkan
Oleh Tim Penerjemah Mizan, Bandung: Mizan, 2002.

Nasr, Seyyed Hossein. (ed), Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam: Buku kedua,
Bandung, Mizan, 2003.

, The Islamic Intelectual Tradition in Persia, Great Britain: TJ Press

Limited, 1996.

Rahman, Fazlur Filsafat Sadra, terjemah oleh Munir A. Mu’in, Bandung: Pustaka,
2000

Tanthowi, (ed.) Begawan Muhammadiyah, Jakarta: PSAP, 2005.

Yazdi, Mehdi Haeri, Menghadirkan Cahaya Tuhan: Epistemologi Illuminasionis
dalam Filsafat Islam, Bandung: Mizan, 2003

Nur, Muhammad Wahdah al-Wujiid Ibn ‘Arabi dan Filsafat Wujud Sadra, Makassar:
Chamran Press, 2012

Ziai, Hossein Suhrawardi dan Filsafat Illuminasi, Jakarta: Sadra Press, 2012

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018



