
P a g e  | 610 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

KONTRIBUSI TEOSOFI TRANSENDENTAL MULLA SADRA 

BAGI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

 

Miswari 

Email : miswari@iainlangsa.ac.id 

Dosen IAIN Langsa 

 

Abstrak 

Tulisan ini bertujuan mengeksplorasi gagasan metafisika Mulla Sadra dan 

menarik nilai ajaran tersebut sebagai nilai bagi pelajaran aqidah dalam 

pendidikan agama Islam. Penulis melakukan eksplorasi gagasan metafisika 

Mulla Sadra dari berbagai referensi, menghadirkannya dalam bentuk narasi 

baru yang lebih riskan dan selanjutnya menarik intisari gagasan tersebut. 

Tulisan ini menunjukkan bahwa gagasan metafisika Mulla Sadra yang lebih 

familiar disebut dengan Teosofi transcendental yang berbasis kepada 

kemendasaran wujud atas mahiyah, gradasi wujud dan identitas sederhana 

adalah segala sesuatu, dengan menyederhanakannya dalam konsep yang 

mudah dipahami, dapat ditawarkan sebagai pendekatan baru bagi pendidikan 

agama Islam, khususnya dalam pelajaran aqidah.  

 

Keyword:  Mulla Sadra,  Pendidikan Islam, Pelajaran Aqidah,  

  

A. PENDUAHULUAN 

Berbagai persoalan pendidikan yang dialami bangsa Indonesia sebenarnya 

dapat diatasi dengan merubah sudut pandang tentang manusia. Karena pemahaman 

yang benar tentang fitrah manusia merupakan kunci suksesnya pelaksanaan 

pendidikan. Banyak konsep dan teori tentang fitrah ditawarkan sebagai landasan 

pendidikan. Tetapi sudah benarkah pemahaman terhadap fitrah tersebut? 

Tulisan ini menawarkan gagasan fisafat yang dibangun Mulla Sadra sebagai 

landasan pendidikan agama Islam, khususnya untuk pelajaran aqidah. Penulis 

menawarkan konsep-konsep inti dari pemikiran Mulla sadra seperti konsep wujûd, 

perbedaan wujûd dengan mahiyah, ashalat al-wajud dan i'tibar al-mahiyah, tasykik al-

wujûd dan al-harakah al-Jawhariyah.  

Penulis berusaha mengeksplorasi gagasan-gagasan inti dari pemikiran Mulla 

sadra untuk dapat ditawarkan sebagai alternatif ataupun pengayaan bagi paradigma, 

mailto:miswari@iainlangsa.ac.id


P a g e  | 611 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

kurikulum, pelaksanaan dan indicator penilaian bagi pendidikan agama Islam. Penuis 

menilai, pelaksanaan pendidikan agama islam di sekolah dan madrasah belum 

menemukan sebuah landasan yang jelas, rasional dan relevan dengan prinsip dasar 

kemanusiaaan. Untuk itu, pemikiran Mulla Sadra diharapkan dapat menjadi sebuah 

inspirasi untuk menyelesaikan persoalan-persoalan tersebut.  

 

B. FILSAFAT MULLA SADRA 

1. Konsep Wujûd 

Wujûd sebagai mafhûm adalah gagasan prakonseptual yang terbukti dengan 

sendirinya (badihi). Tanpa gagasan ini, kita tidak dapat memahami apapun selainnya.1. 

Wujûd yang terbukti dengan sendirinya dipahami melalui mawjûd yang dipahami pada 

setiap esensi (mahiyah) yang hadir ke dalam pikiran.2 Hanya dengan cara ini wujûd 

dijelaskan. Wujud sebagai konsep adalah hal yang paling disa diterapkan kepada 

apapun bahkan kepada konsep negasi atasnya yakni ketiadaan.3 Tetapi realitas sejati 

wujûd adalah hal yang paling sulit (atau bahkan mustahil) untuk dijelaskan.  

Para filosof berusaha mengonseptualisasikan wujûd melalui analisa terhadap 

realitas eksternal yang terindrai. Pada realitas eksternal, antara suatu hal dengan 

keberadaannya tidak dapat dibedakan. Perbedaannya hanya muncul di dalam pikiran. 

Di alam eksternal, predikat tidak memberi tambahan kepada subjek. ''Manusia ada'' 

pada alam eksternal adalah gambar utuh tentang manusia. Tetapi di dalam pikiran, 

konsep wujûd menjadi konsep yang kaya karena dapat diterapkan kepada setiap esensi 

sekalipun dia berbeda dengan esensi. Sementara Wujûd Universal adalah sesuatu 

paling sederhana melampaui substansi yang tidak dapat dijelaskan kecuali melalui 

konsep wujûd dia menjadi paling kaya karena dapat diterapan kepada setiap quiditas 

(mahiyyah) meski berbeda dengan mahiyah.4  

 

                                                 
1 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 18 
2 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, h. 22 
3 Mehdi Haeri Yazdi, Menghadirkan Cahaya Tuhan: Epistemologi Illuminasionis dalam 

Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 2003), h. 71 
4 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 32 



P a g e  | 612 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

2. Perbedaan Wujûd dengan Mahiyah 

Pembahasan tentang perbadaan antara wujûd dengan mahiyah adalah 

pembahasan primordial dalam sejarah filsafat. Islam. Pembahasan ini diwariskan 

kepada para filosof Barat abad pertengahan. Pembahasan ini dikenal sebagai ciri khas 

al-Farabi dan Ibn Sina.5 Sekalipun pembahasan ini telah disinggung oleh Aristoteles, 

tetapi diperjelas oleh kedua filosof Masya'iyah tersebut dan respon juga oleh filosof 

Muslim selanjutnya seperti Nasr al-Dis Thusi, Mulla Sadra, Hadi Sabzawari dan lain-

lain.  

Pada realitas alam eksternal, kita hanya menemukan fenomena'fenomena 

(mawjûd) seperti kuda, manusia, batu, air dan sebagainya. Kenyataannya setiap hal 

tersebut terdiri dari esensi (mahiyah) dan esse (wujûd). Karena setiap hal tersebut 

mengandung eksistensi, maka dapatlah disebut 'kuda ada', 'air ada' dan sebagainya. 

Kesamaan mereka adalah karena semuanya memiliki eksistensi (wujûd) sementara 

quiditas masing masing berbeda: quiditas kuda tidak dapat diterapkan pada quiditas 

air, dan seterusnya.6 

3. Ashalat al-Wajud dan I'tibar al-Mahiyah 

Melalui kajian atas perbedaan antara wujûd dengan mahiyah, kajian diteruskan 

oleh para filosof untuk mengkaji yang manakah diantara dua hal tersebut yang lebih 

mendasar (ashal). Kemunkinan hanyalah pada satu diantara kedua hal tersebut. 

Maksudnya, bila mahiyah yang ashal, maka wujûd adalah i'tibar. Sebaliknya bila 

wujûd yang ashal, maka mahiyah yang i'tibar.7 Filosof yang memegang keutamaan 

wujûd atas mahiyah seperti Mulla Sadra dan Hadi Sabzawari. Sementara yang 

memagang keutamaan mahiyah atas wujûd seperti Syihab al-Din Suhrawardi dan Mir 

Damad. Sebenarnya ada juga yang meyakini keduanya yakni wujûd dan esensi 

sekaligus adalah ashal yakni Ahmad Ahsa'i, tetapi karena argumentasinya sulit 

dipertahankan.8 maka kurang mendapat perhatian para pengkaji filsafat.  

                                                 
5 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 37 
6 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 38-39 
7 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 54 
8 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 55 



P a g e  | 613 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

Mahiyah terbagi dua yakni mahiyah sebagai sesuatu yang menjadi jawaban 

terhadap 'apa itu' atau disebut sebagai mahiyah dalmpengertian khusus. Sementara 

mahiyah seagai realitas hakikat segala sesuatu yang darinya sesuatu diterapkan adalah 

mahiyah dalam pengertian umum. Bagi penganut ashalatul mahiyah, mahiyah secara 

umum adaah sama dengan wujûd. Tetapi penganut shlatul wujûd tidak sependapa egan 

hal ini. Bagi penganut ashalatul wujûd, sesuatu yang ashal harus ''... 

Mempunaikeutamaan atas segala hal dalam memiliki 'esensi' karena'yang sejati' dalam 

pengetian yang utu dan mutlak.'' demikian Toshihiko Isutzu9 menulis. 

Bermula perdebatan manakah yang ashil antara wujûd dan mahiyah karena 

ketika suatu objek masuk ke dalam pikiran, batu misalnya, muncullah dua hal yakni 

kebatuan dan eksistensi batu. Hal ini tentunya hanya berlaku di dalam pikiran karena 

jelas pada satu hal pada realitas alam di luar, tidak mungkin terdiri dua hal sekaligus. 

Manakah yang lebih utama di dalam pikiran, maka itulah yang related dengan yang 

ada di alam. Bagi penganut aslalat al-wujûd, yang related dengan alam adalah wujûd.10 

Dalam paham ini, quiditas tampaknya ashal di dalam pikiran hanyalah semacam 

pembatas bagi eksistensi yang meliputi segalahal pada alam, yang dengannyalah 

eksistensi dapat hadir ke dalam pikiran. Quiditas batu yang kita anggap sebagai 

sesuatu yang kokoh dan berdiri sendiri pada kenyataannya ternyata adalah wujûd yang 

tak terbatas yang melakukan tindakan mengada sendiri melalui limitasi diri sehingga 

menjadi sebuah batu. Esensi dalam pandangan penganut ashalat al-wujûd yakni Mulla 

Sadra adalah bayangan bayangan, cerminan atau kiasan bagi wujûd. Pandangan ini 

sejalan dengan ajaran Ibn 'Arabi yang mengatakan segala fenomena di alam adalah 

bayangan dari Wajib al-Wujûd.11 Karena dalam paham ini melihat sesungguhnya 

segala sesuatu adalah penampakan dari Wujûd yang Tunggal, sebab itulah mereka 

digolong sebagai penganut wahdah al-Wujûd. Paham ini sejalan dengan paham yang 

dianun kaum sufi.  

                                                 
9 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 58 
10 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 57 
11 William C. Chittick, Dunia Imajinal Ibnu 'Arabi, diterjemahkan dari Imaginal Worlds oleh 

Achmad Syahid, (Surabaya: Risalah Gusti, 2001), h. 33 



P a g e  | 614 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

Apabila mahiyah yang ashil, maka setiap entitas dialam satu sama lain akan 

berbeda sama sekali. Tidak akan ada pada aspek apapun untuk ditemukan 

kesamaannya. Bila demikian maka tindakan penilaian biasa atau predikasi teknik 

umum (haml syay'i shina'i) karena ini hanya dapat dilakukan apabila terdapat 

kesamaan sekaligus perbedaan. Perbedaannya tentu adalah karena mahiyyah dan 

persamaanny adalah karena wujûd. Misalnya manusia menulis.12 Subjeknya adalah 

manusia dan predikatnya adalah menulis. Di alam, hanya ditemukan satu hal yakni 

manusia, tetapi di dalam pikiran terdapat perbedaan antara quiditas manusia dan 

menulis. Dari sisi quiditas, konsep manusia dan konsep menulis adalah berbeda. 

Tetapi dari sisi wuju adalah sama. Aspek perbedaan pada sisi wujûd adalah perbedaan 

tingkatan. Tetapi kalau saja yang ashil adalah mahiyah, maka tentu persamaan antar 

tiap quiditas berbeda sehingga tidak dapat dibentuk sebuah predikasi karena ketiadaan 

hubungan antar tiap quiditas. Karena itu, tidak dapat disangkal bahwa sesungguhnya 

wujûdlah yang ashil dan mahiyah hanyalah i'tibar. Quiditas hanyalah bayang-bayang 

semata.  

4. Tasykik al-Wujûd 

Hanya dengan penerimaan wujûd yang ashal dan mahiyah hanya i'tibar kita 

dapat menggunakan tasykik al-wujûd. Sebab, tasykin al-wujûd hanya berlaku bila 

terdapat aspek kesamaan sekaligus perbedaan dalam wujûd. Terdapat empat syarat 

untuk terjadinya tasykik al-wujûd yakni kesatuan wujûd alah aktual, pluralitas wujûd 

adalah aktual, pluralitas wujûd akan kembali kepada kesatuan dan kesatuan mengalir 

dalam pluralitas.13  

Dalam tasykik al-wujûd, asper persamaannya adalah perbedaannya. Dalam hal 

ini kesamaannya adalah wujûd dan perbedaannya adalah wujûd. Misalnya antara 

cahaya lilin dan cahaya matahari. Persamaannya adalah pada cahaya dan 

perbedaannya adalah pada cahaya juga. Dalah hal ini perbedaannya adalah pada 

kualitas cahaya itu sendiri. Selanjutnya pada satu entitas harus memiliki mishdaq atau 

                                                 
12 Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 57 

 
13 Muhammad Nur. Wahdah al-Wujûd Ibn 'Arabi dan Filsafat Wujûd Mulla Sadra, (Makassar: 

Chamran Press, 2012), h.71 



P a g e  | 615 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

objek acuan yang berbeda. Seperti pada contoh cahaya tadi, perbedaannya adalah pada 

sisi kuat dan lemahnya cahaya. Hal paling penting adalah, aspek kesatuaannya adalah 

aspek kesamaan itu sendiri.  

Terdapat beberapa dalil dalam membuktikan konsep tasykil al-wujûd. Yakni 

pluralitas eksistensi yang terindrai; hal ini bersifat badihi atau aksioma, tanpa perlu 

diberi dalil. Dalil selanjutnya adalah tidak ditemukannya perbedaan total sebab kalau 

saja perbedaan total pada realitas indrawi maka tentu akan melahirkan perbedaan yang 

tidak memiliki unsur apapun untuk menyamakannya. Kerana itu jelaslah bahwa 

perbedaan yang terindra di alam bukan perbedaan esensi tetapi hanya perbedaan 

gradasi. Dalil terakhir adalah wujûd yang terindrai di alam ada wujûdnya yang lebih 

kuat dan lebih lemah dan ada wujûd yang lebih dahulu dan lebih akhir. Perbedaan 

wujûd ini adalah pada tasykiknya.14 

5. Al-Harakah Al-Jawhariyah 

Sebelum Mulla Sadra, para filosof meyakini bahwa gerak terjadi hanya pada 

aksiden dari suatu entitas. Ibn Sina mengatakan, gerak terjadi pada perubahan dari tiga 

aksiden yaitu kualitas, kuantitas, tempat dan posisi. Sementara bila ada perubahan 

seketika dari satu entitas menuju entitas yang lain, yang tentunya melibatkan 

perubahan pada substansinya, maka oleh filsafat peripatetik tidak disebut sebagai 

gerak tetapi disebut dengan kejadian dan kehancuran (al-kawn wa al-fasad). 

Perubahan seketika dari satu entitas ke entitas lain oleh filosof peripatetik tidak 

diasumskan terjadi dalam waktu karena mereka telah menegasikan kontinuitas antara 

satu entitas dengan entitas lain. Tetapi Mulla Sadra tidak sependapat. Menurutnya, 

perubahan seketika juga harus disebut dengan gerak, terdapat kontinuitas antara satu 

entitas dengan entitas baru yang berubah semacam itu itu. Menurut Mulla Sadra, gerak 

tidak hanya terjadi pada aksiden namun juga substansi. Bahkan menurutnya, 

perubahan pada aksiden itu adalah konsekuensi dari perubahan substansi15. 

                                                 
14 Muhammad Nur. Wahdah al-Wujûd Ibn 'Arabi dan Filsafat Wujûd Mulla Sadra, (Makassar: 

Chamran Press, 2012), h. 73 
15 Murtadha Muthahhari, Filsafat Hikmah: Pengantar Pemikiran Sadra, Bandung: Mizan, 

2002, h. 96.  



P a g e  | 616 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

 Menurut Ibn Sina, substansi mustahil bergerak karena menyebabkan perubahan 

esensi entitas yang berkonsekuensi pada ketiadaan subjek penopang gerak. Bila esensi 

bergetak, berarti tidak ada jarak karena jarak adalah kategori kuantitas pada suatu 

esensi. Dan bila jarak tidak ada, berarti dimensi waktu juga tiada. Tetapi Menurut 

Mulla Sadra, pemisahan dua entitas hanya berlaku pada ranah mental. Kejadian dan 

kehancuran tidak ada para realitas eksternal. Yang ada adalah perubahan esensi yang 

terjadi terus-menerus karena substansi yang terus bergerak berkonsekuensi pada 

perubahan aksiden16. Dalam prinsip filsafat Mulla Sadra, yakni ashalat al-wujud, 

esensi hanyalah respektifal dan yang nyata hanya wujûd, maka gerak substansi adalah 

gerak wujud. 

Alam terbentuk dari manifestasi cahaya wujûd menuju arketip-arketip sehingga 

muncullah beragam mawjûd. Manifestasi ini disebut dengan pancara menurun (al-

qaus al-nuzulî). Pancara ini merupakan rangkaian mabda' yang membentuk berbagai 

maujud seperti akal, jiwa dan materi. Selanjutnya dengan pancaran menaik (al-qaws 

al-syu'udî) dengan tahap awalnya yakni perolehan bentuk oleh materi primer untuk 

mengaktual sebagai proses kesempurnaan hingga batasnya masing-masing. Gerak 

substansi terjadi pada pancaran menaik karena gerak substansi adalah gerak pada 

wujûd17. 

Dalam pandangan Peripatetik, khususnya Aristoteles dan Ibn Sina. Jiwa dan 

tubuh adalah dua entitas terpisah. Hubungan antara dua entitas itu dijawab dengan 

konsep al-rûh al-bukharî oleh Ibn Sina. Tetapi konsep ini menciptakan sebuah 

masalah baru dalam filsafat. Maksudnya, al-rûh al-bukharî tidak memadai bila 

dianggap sebagai penghubung esensi jiwa dan esensi jasad. Harus ada juga 

penghubung al-rûh al-bukharî dengan tubuh dan penghubung al-rûh al-bukharî 

                                                 
16 Seyyed Hossein Nasr, Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam Buku kedua (Bandung, Mizan, 

2003) h. 919. 
17  



P a g e  | 617 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

dengan jiwa. Keterbutuhan terhadap penghubung ini tidak akan berakhir sehingga 

meniscayakan terjadinya daur yang merupakan kemustahilan dalam filsafat18.  

Mulla Sadra hadir untuk menyelesaikan persoalan ini. Menurutnya, jiwa dan 

tubuh bukan dua esensi berbeda melainkan satu entitas yang bergradasi. Jiwa dan 

jasad adalah satu kesatuan wujud yang henya berbeda pada gradasinya. Tubuh adalah 

aktualitas dari jiwa. Perubahan pada tubuh adalah aktualitas dari perubahan jiwa yang 

bergerak secara substansial. Jiwa memiliki tiga fakultas yakni inderawi yang diemban 

oleh tubuh, fakultas imajinasi yang merupakan aktualitas jiwa dalam bentuk dan 

fakultas inteleksi yang merupakan makna yang terlepas dari penginderaan dan 

imajinasi. Indera, imajinasi dan inteleksi semuanya bukan menjadikan jiwa sebagai 

lokus, tetapi adalah aktualitas jiwa19. 

Eksistensi jiwa yang memiliki berbagai ragan tingkatan aktivitas yang 

dikonsepkan Mulla Sadra bersandar pada teori hakikat sederhana segala sesuatu 

(basith al-haqiqah kullî al-asya'), yakni wujûd sebagai entitas sederhana sekaligus 

meliputi segala sesuatu. Dan perlu diingat bahwa jiwa adalah wujûd. 

 

C. TEOSOFI MULLA SADRA 

Mengkaji konsep ketuhanan Mulla Sadra menjadi menarik karena konsep yang 

dia bangun sangat berbeda dengan filosof, sufi dan teolog sebelumnya. Prinsip Mulla 

Sadradalam konsep ketuhanan adalah, Tuhan hanya bisa dikenali melalui Diri-Nya 

saja20. Mulla Sadramengkritik para pemikir sebelumnya karena mereka mengkaji 

Tuhan selalu melalui selain Dia. Bagi Mulla Sadra, Wujud Tuhan adalah lebih jelas 

dibandingkan dengan wujud-wujud selain-Nya. Maka upaya menjelaskan Tuhan 

melalui wujud-wujud selain Dia malah semakin mengaburkan pemahaman tentang 

Dia. 

                                                 
18 Mulyani, Gerak Trans-Substansial dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh 

dalam Al-Hikmah Al-Muta'alliyah, Tesis, (Jakarta: ICAS-Paramadina, 2014), h. 7-8 
19 Mulyani, Gerak Trans-Substansial dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh 

dalam Al-Hikmah Al-Muta'alliyah, h. 9 
20 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, terj. Munir A. Mu’in, (Bandung: Pustaka, 2000),  h. 165 



P a g e  | 618 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

 Ibn 'Arabî mengatakan, untuk menjelaskan al-Haqq, hanya bisa dilakukan 

dengan mengacu pada selain diri-Nya. Pandangan demikian sejalan dengan pendapat 

Ibn Sînâ. Menurutnya, sesuatu hanya bila diketahui melalui negasi. Sementara Mulla 

Sadratidak menerima pandangan seperti itu. Dalam pemikiran Mulla Sadra, Realitas 

adalah Wujud (Wujûd). Karena itu eksistensi realitas mustahil dinegasikan. Realitas 

menghimpun segalanya. Segala hal berada di dalam Realitas. Karena meliputi segala 

hal, maka Realitas adalah sesuatu yang paling jelas. Realitas menjadi jelas dengan 

dirinya sendiri. Realitas yang dimaksud ini dalam bahasa teologi disebut dengan 

Tuhan. Tidak mungkin mejelaskan realitas dengan seseatu di luar realias.  

 Dalam pandangan Mulla Sadra, realitas itu tunggal sekaligus beragam. 

Keberagamannya adalah pada ketunggalan dan ketunggalannya adalah keberagaman.  

Karena realitas Itu plural, sekaligus tunggal, maka akan tampak pemikiran Mulla 

Sadraini sebagai sebuah ambiguitas. Ambiguitas ini adalah prinsip ajaran  tasykik al-

wujûd, yang dirumuskan Mulla Sadra. Dalam konsep ini, prinsipnya ada empat yaitu 

(1) pluralitas adalah pasti, (2) kesatuan adalah pasti, (3) Setiap pluralitas akan kembali 

pada kesatuan, dan (4) kesatuan mengalir dalam pluralitas.21 Prinsip ini memang 

banyak dinilai oleh para pengkaji Mulla Sadrasebagai subuah inkonsistensi.Tetapi 

demikianlah Mulla Sadramembangun fondasi pemikiran metafisikanya. Bila tidak 

menyepakati prinsip ini maka seluruh pemikiran Mulla Sadraakan tertolak, demikian 

pula sebaliknya.  

Dalam membangun sistem tasykik al-wujûd, Mulla Sadrapunya argumentasi 

dan bukti-bukti yang amat sulit dibantah. Bahkan bila diteliti lebih jauh, maka sistem 

wujûd demikian yang dibangun Mulla Sadradapat dengan mudah dipakai untuk 

mematahkan argumentasi para penganut kemendasaran esensi (ashalat al-mahiyah). 

Kalau mahiyah (esensi) hanya bisa diterapkan pada satu entitas saja, maka wujûd 

dapat diterapkan pada setiap esensi (mahiyah). Prinsip demikian diakui Mulla 

Sadratidak sekedar suatu konsep (mafhum) tetapi adalah realitas yang sebenarnya. 

Pada realitas eksternal, yang hanya hanyalah wujûd yang satu sekaligus beragam.     

                                                 
21 Muhammad Nur, Wahdah al-Wujûd Ibn ‘Arabi dan Filsafat Wujud  Sadra, (Makassar: 

Chamran Press, 2012), h. 71 



P a g e  | 619 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

 Prinsip wujûd yang bergradasi (tasykik) ini digunakan Mulla Sadradengan 

mengambil semangat dari prinsip manifestasi cahaya dalam filsafat Syihab al-Dîn 

Suhrawardî. Bagi Syihab al-Dîn Suhrawardî, suatu esensi memiliki hirarki. Suatu 

esensi, menurut Syihab al-Dîn Suhrawardî, memiliki tingkatan yang beragam, seperti 

cahaya misalnya. Mulla Sadrasepakat dengan manifestasi ini. Tetapi Mulla Sadratidak 

sepakat dengan Syihab al-Dîn Suhrawardî yang menyatakan bahwa esensi adalah yang 

menjadi fondasi realitas. Bagi Mulla Sadrayang mendasar adalah wujûd, bukan 

mahiyah (esensi). Esensi manusia misalnya, adalah manusia secara total, tidak kurang 

tidak lebih, tidak bergradasi.  

 Dalam pandangan Mulla Sadra, hanya wujûd yang dapat memiliki tingkatan 

seperti lebih dan kurang, awal dan akhir dan sebagainya. Mahiyah, bagi Mulla 

Sadrastatusnya fixed. Sementara yang dinamis dan bergerak secara terus-menerus 

hanya mungkin pada wujûd, bukan esensi.22 

 Bagian lain yang menjadi sistem bagian penting dalam metafisika Mulla 

Sadraadalah mengenai kritiknya terhadap konsep ketuhanan yang dibangun oleh 

filosof sebelum dirinya seperti Ibn Sînâ dan pengikutnya. Argumentasi terkenal para 

filosof sebelum Mulla Sadraadalah mengakui secara vertikal Tuhan sebagai sebab 

yang tidak diakibatkan dari rangkaian kausalitas temporal. Dalam sistem kausalitas 

yang dibangun Mulla Sadra, akibat tidak memiliki eksistensi sama sekali. Eksistensi 

akibat hanyalah dari eksistensi sebab semata tanpa keterpisahan sama-sekali. Akbat 

bagi Mulla Sadraadalah seperti predikat dalam sebuah kalimat. Predikat secara mutlak 

bergantung pada subjek. 

 Prinsip kausalitas untuk membuktikan Tuhan melalui kacamata peripatetik 

benar-benar tidak dapat diterima Mulla Sadra. Fazlur Rahman23 menjelaskan, prinsip 

kausalitas peripatetik yang mengklaim Tuhan sebagai penyebab tanpa disebabkan oleh 

apapun bertentangan dengan prinsip kausalitas itu sendiri.   

                                                 
22 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, terj. Munir A. Mu’in, (Bandung: Pustaka, 2000),  h. 167 

  
23Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 168 



P a g e  | 620 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

 Prinsip pandangan para filosof sebelum Mulla Sadrayakni Ibn Sînâ dan 

pengikutnya adalah berdasarkan teori gerak yang dibangun berprinsip pada pengakuan 

bahwa gerak hanya berlaku pada kategori aksiden, sementara substasi tidak bergerak 

karena telah bertugas menjadi penggerak bagi aksiden. Mulla Sadradalam hal ini 

melakukan sebuah revolusi besar dalam sejarah filsafat dengan mengemukakan teori 

gerak substansi (al-harakah al-jawhariyah). Dengan pandangan ini, Mulla 

Sadradiakui oleh para pendukungnya telah menuntaskan perdebatan antara filosof dan 

teolog tentang status jasad manusia pada hari kebangkitan. Dengan prinsip gerak 

substansial, maka tidak ada satu entitas pun yang tetap, baik substansi maupun 

aksidennya. Suatu entitas memiliki dua status sekaligus yakni aktualitas dari potensi 

sebelumnya dan potensi untuk segera menjadi aktualitas. Karena sebenarnya pada 

realitas, hanya ada aktualitas. Kausalitas hanyalah konsep mental (ma'qulatu tsanî 

matiqî). 

 Mulla Sadramembagi mahiyah ke dalam dua jenis. Mahiyah pertama adalah 

mahiyah yang memiliki karakter murni bagi setiap entitas yang menjadikannya 

berbeda dengan entitas lain. Dalam pandangan tentang mahiyah seperti ini, Haqq 

Ta'ala tidak memiliki mahiyah karena bagi Mulla Sadra, Dia bukanlah entitas yang 

dapat diperhadapkan dengan entitas lain. Dengan konsekuensi seperti ini, bila 

menganggap Haqq Ta'ala adalah mahiyah, berarti syirik atau penyekutuan Tuhan 

dengan yang lain. Tidak ada apapun yang setara dengan Haqq Ta'ala. Mahiyah lain 

adalah mahiyah di mana mahiyah adalah entitas mutlak yang darinya segala realitas 

menjelma. Dalam paham mahiyah seperti ini,  Haqq Ta'ala dapat disebut sebagai 

mahiyah. Mulla Sadramemulai pembahasan wujûd dengan wujûd murni sebagai 

konsep lalu barulah menjelaskan wujûd sebagai Realitas.  

 Munculnya tuduhan inkonsisten kepada Mulla Sadradapat dimaklumi karena 

awalnya dia menerima mahiyah untuk dialamatkan kepada Haqq Ta'ala yang absolut 

sebagaimana pandangan umum para filosof penganut ashalat al-mahiyah umumnya. 

Dalam hal ini Mulla Sadramenerima mahiyah sebagai Wujûd Haqq Ta'ala. Namun 

selanjutnya dia menolaknya dengan alasan anggapan seperti ini meniscayakan Haqq 



P a g e  | 621 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

Ta'ala sebagai Zat yang tidak absolut. Alasannya adalah bila Haqq Ta'ala memiliki 

mahiyah disamping wujûd, maka wujûd-Nya adalah tambahan dari mahiyah-Nya. 

Padahal, wujûd Haqq Ta'ala tidak boleh diberi tambahan dari luar karena bila 

demikian maka wujûd Haqq Ta'ala akan menjadi berkonsekuensi tidak sempurna. 

Bagi Mulla Sadra, wujûd Haqq Ta'ala bukanlah mumkîn al-wujûd karena mahiyah-nya 

haruslah mahiyah yang ada (wujûd) secara mutlak (wajîb).  Artinya, bagi Mulla Sadra, 

wujud Haqq Ta'ala adalah Wajib al-Wujûd.  

 Wajib al-Wujûd terbagi menjadi Wajib al-Wujûd lî nafsihî, yakni Wajib al-

Wujûd yang mengada karena dirinya sendiri. Sementara wajib al-wujûd lî ghayrihî  

adalah wajib al-wujûd yang mengada bukan karena dirinya sendiri, tetapi mengada 

karena pemberian wujud oleh Wajib al-Wujûd lî nafsihî. Adapun Wajib al-Wujûd yang 

dinisbahkan kepada Haqq Ta'ala, tentunya adalah Wajib al-Wujûd lî nafsihî, bukan 

wajib al-wujûd lî ghayrihî.  

 Mulla Sadramengatakan wujûd pada ranah realitas eksternal benar-benar 

tersembunyi sekalipun hanya wujûd yang nyata pada ranah tersebut. Pada ranah 

eksternal, yang ditemukan hanya ragam mahiyah. Namun pada ranah mental (pikiran), 

wujûd menjadi benar-benar jelas dan dapat diterapkan pada segala mahiyah sebagai 

predikat. Sekalipun dapat diterapkan pada segala mahiyah, pada ranah mental, segala 

mahiyah hanya menjadi tambahan (predikasi) bagi mahiyah. Namun demikian, 

sekalipun tersembunyi oleh beragam mahiyah, pada realitas eksternal, wujûd adalah 

yang mendasar.  

 Sebagaimana yang dikemukakan Fazlur Rahman24, dalam pemikiran Mulla 

Sadra, secara konsepual, mahiyah menyebabkan wujûd adalah mustahil. Sebab dalam 

teori pemisahan mahiyah dan wujûd, hal ini hanya berlaku di ranah metal saja. Pada 

kenyataannya, yang ada hanya wujûd. Dalam hal ini, mahiyah mustahil menyebabkan 

wujûd karena wujûd tidak mungkin disebabkan oleh yang lain kecuali wujûd juga. 

Karena wujud itu tunggal, dengan demikian, wujûd tidak dapat menjadi akibat dari 

                                                 
24 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 168 



P a g e  | 622 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

apapun. Bahkan, mahiyah adalah limitasi dari pada wujûd yang meliputi.25 Sehingga 

dengan demikian mustahil mahiyah menjadi sebab bagi wujûd. 

 Bagi Mulla Sadra, Haqq Ta'ala tidak memiliki mahiyah di samping wujûd-Nya 

karena bila Dia memiliki mahiyah, maka keuniversalannya tidak akan menjelmakan 

hal-hal lain selain-Nya, yakni wujûd yang beragam. Dan bila Haqq Ta'ala memiliki 

mahiyah, maka tentu Dia adalah substansi sehingga dia harus menjelma ke dalam 

aksiden-aksiden. Lagi-lagi argumentasi ini harus dilihat sebagai konsep mental. 

Karena bila tidak, kalau Haqq Ta'ala adalah Wajîb al-Wujûd, maka wujûd lainnya 

juga adalah Wajîb al-Wujûd. Sebab bila dianggap sebagai realitas sesungguhnya, 

maka tidak ada alasan satu wujûd adalah Wajîb al-Wujûd atau yang lainnya adalah 

mukîn al-wujûd.  

 Pertanyaan ini bisa muncul kepada sistem tasykîk al-wujûd Mulla Sadra: 

Kenapa harus ada yang lebih dahulu atau yang lebih kemudian di dalam wujûd? Sama 

seperti sistem kausaitas Peripatetik: Bila satu wujûd menjadi sebab yang tidak 

diakibatkan, kenapa wujûd lain harrus menjadi akibat, padahal dari segi status, 

semuanya adalah satu hal yang sama tidak lebih, tidak kurang yakni wujûd? Posisi 

wujûd yang semuanya sama adalah wujûd sebagai konsep. Haqq Ta'ala dan alam 

memiliki wujûd yang sama tanpa berbeda dengan selain-Nya adalah posisi wujûd 

sebagai konsep. Mulla Sadramelihat wujûd sebagai univokal, yakni kata yang 

memiliki acuan majemuk. Fazlur Rahman26 menjelaskan, bagi Mulla Sadra, pada 

hakikat realitas, wujûd memiliki beraneka ragam tingkatan sekalipun semuanya adalah 

wujûd. Pada sisi realitas, beragam fenomena adalah wujûd dan wujûd adalah fenomena 

yang beragam itu. 

 Persoalan lainnya adalah bila mengatakan pengetahuan tentang wujûd adalah 

pengetahuan primordial yang pengetahuan tentangnya bersifat langsung. Padahal 

setiap hal yang diketahui adalah mahiyah. Jawaban untuk persoalan ini adalah, setiap 

hal yang diketahui sebagai mahiyah sejatinya adalah pengetahuan tentang wujûd yang 

diproyeksi pikiran menjadi ragam mahiyah. Setiap pengetahuan atas tiap-tiap entitas 

                                                 
25Toshihiko Isutzu, Struktur Metafisika Sabzawari, (Bandung: Pustaka, 2003), h. 22 
26 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 173 



P a g e  | 623 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

mahiyah telah melewati pemahaman akan wujûd. Bahkan pengenalan atas ragam 

mahiyah adalah pengenalan kepada wujûd yang terlimitasi. Sistem pengenalan akan 

wujûd ini menurut Mulla Sadraadalah cara manusia mengenal Haqq Ta'ala, jadi 

Tuhan dikenal secara langsung oleh manusia. Tidak ada yang lebih jelas daripada Dia. 

 Mulla Sadramenolak mahiyah sebagai Haqq Ta'ala karena mahiyah tidak 

dapat diterapkan pada pluralitas mawjûdat. Sebab, setiap mahiyah haruslah sesuatu 

pada dirinya sendiri tidak kurang dan tidak lebih. Dengan demikian tentunya Tuhan 

tidak punya hubungan dengan mahiyah yang beragam kecuali hubungan-hubungan 

yang diproyeksi pikiran, seperti kausalitas misalnya, yang muncul dari prinsip Haqq 

Ta'ala haruslah sebagai pencipta atau penyebab. Dengan menjadikan wujûd sebagai 

sesuatu yang lebih prinsipil dibandingkan apapun, maka wujûd menjadi dapat 

diterapkan kepada Haqq Ta'ala sekaligus pluralitas mawjûdat. 

 Tema tentang keesaan Tuhan merupakan tema sentral dalam pembahasan 

metafisika. Ontologi memang adalah jantung filsafat. Bahkan bagi sebagian filosof, 

filsafat adalah ontologi, sementara epistemologi adalah cara kerja menjelaskan 

ontologi dan logika adalah alatnya. Dengan demikian, filsafat adalah usaha untuk 

Tuhan. Tetapi termonologi ‘Tuhan’ adalah khas teologi. Filsafat puny acara lain. 

Tetapi ada kesamaan dalam ketidaksamaan.  

 Kaum sufi, teolog dan filosof menginginkan Tuhan itu Satu, tidak ada serikat 

bagi-Nya. Tetapi semuanya tidak bisa memungkiri adanya aneka ragam fenomena 

(mawjûdat). Berbagai macam argumen muncul untuk menjelaskan posisi realitas yang 

beragam serta relasinya dengan Tuhan. Umumnya sufi menegaskan bahwa fenomena 

hanyala prroyeksi semu pikiran yang sebenarnya yang nyata adalah al-Haqq. 

Sementara itu teolog kebingungan karena menerima eksistensi fenomena sekaligus 

menerima eksistensi Tuhan sebagai yang absolut. Pandangan para teolog ini sangat 

rapuh karena bila menerima fenomena dengan menyandang status eksistensi sendiri 

yang berbeda dengan eksistensi Tuhan, maka konsekuensinya adalah menerima wujûd 

lain selain Tuhan yang dengan itu wujûd Tuhan menjadi terbatas. Batasnya adalah 

makhluk-Nya sendiri. 



P a g e  | 624 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

 Mulla Sadramencoba menengahi persoalan ini dengan menjelaskan bahwa 

Wajîb al-Wujûd adalah seperti subjek dan mumkîn al-wujûd adalah seperti predikat. 

Dalam hal ini, fenomena tetap diterima memiliki eksistensi tetapi status eksistensinya 

adalah mutlak dari eksistensi subjek. Umpamakan proposisi 'Joko pergi ke Solo'. Yang 

memiliki wujud hanyalah subjek yakni Joko, sementara 'pergi' hanyalah sebuah 

predikasi yang eksistensinya secara mutlak bergantung kepada eksistensi Joko. 

Demikianlah Mulla Sadramenentukan status fenomena segenap makhluk. 

 Argumentasi yang menyatakan mahiyah identik dengan wujûd sehingga 

mahiyah menjadi sesuatu yang mutlak sebagaimana difikirkan Fakhr al-Din al-Razi, 

menurut Fazlur Rahman, tidak memadai karena akal tidak dapat membayangkan lebih 

dari satu wujûd yang setiap wujûd, mahiyah-nya identik dengan wujûd-nya. Kalau 

setiap mahiyah memiliki wujûd masing-masing maka berarti wujudnya adalah 

tambahan bagi dirinya. Maka mahiyah seperti ini tidak dapat dialamatkan bagi Haqq 

Ta'ala karena Dia Maha Sempurna, Dia tidak membutukan apapun selain Diri-Nya.  

 Dalam kasus wujûd sebagai tambahan, mahiyah maupun wujûd-nya tidak dapat 

dialamatkan kepada Haqq Ta'ala karena wujud itu sendiri telah diklaim adalah dari 

mahiyah sekalipun setelah diteliti wujûd itu adalah datang dari luar mahiyah. Dalam 

menghadapi persoalan ini, seorang komentator Syihab Syihab al-Dîn Suhrawardî, Ibn 

Kammunâ27 memberikan solusi. Menurutnya wujûd yang datang dari luar mahiyah itu 

sejatinya adalah sebagai suatu kenyataan konseptual. Pola pikir seperti ini muncul 

karena doktrin ashalat al-mahiyah telah melekat padanya dan pengikut Syihab Syihab 

al-Dîn Suhrawardî. Padahal mereka sendiri telah dapat memperoleh tanda bahwa 

wujûd menjadi pemersatu bagi segenap entitas. Karena dogma ashalat al-mahiyah 

pula, sesuatu yang lainnya yang sebenarnya telah memberi sinyal tetapi ditepis adalah 

bahwa mereka menolak mengakui bahwa yang nyata dan menyatukan mawjûdat 

adalah wujûd. Karena penolakan ini, mereka mengakui adalah mahiyah yang berada 

pada realitas luar yang dicerap oleh pikiran. Sementara wujud dianggap sebagai 

konsep abstrak yang tidak nyata yang ditambahkan pada mahiyah.  

                                                 
27 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 179 

 



P a g e  | 625 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

 Dalam gagasan utamanya, pendiri ashalat al-mahiyah, Syihab Syihab al-Dîn 

Suhrawardî, telah mengklaim bahwa alam indrawi adalah illuminasi28 terakhir 

(tergelap) dari rentetan gradasi Cahaya. 

 Fazlur Rahman29 menjelaskan bahwa dalam pandangan Mulla Sadra, mahiyah 

menyebabkan wujûd adalah Mustahil. Pertama Mulla Sadramenegaskan bahwa yang 

nyata hanyalah satu hal. Sementara konsep pemisahan dan penyatuan hanyalah 

persepsi pikiran. Mulla Sadramenolak realitas tunggal itu adalah mahiyah karena 

dengan mahiyah fenomena yang beragam tidak bisa terjadi, sebab setiap entitas itu 

memiliki mahiyah yang berbeda dan tidak terkait satu sama lain sehingga tidak ada 

alasan untuk menyatakan ada persamaan antar tiap entitas kesesuatuan. 

 Mulla Sadra membangun fondasi ontologi berangkat dari konsep tentang 

realitas. Dengan ini dia menjelaskan bahwa pada setiap entitas mengandung gagasan 

keapaan (mahiyah) dan ke-ada-an (wujûd). Konsep ke-apa-annya hanya bisa 

diterapkan pada entitas tertentu dan tidak bisa diterapkan pada entitas lain. Namun 

konsep ke-ada-annya dapat diterapkan pada semua entitas karena setiap entitas harus 

nyata. Jadi dia menyatukan semua entitas adalah wujûd secara konseptual. Selanjutnya 

Mulla Sadra membuktikan bahwa wujûd tidak hanya mendasar (ashal) sebagai konsep 

tetapi juga sebagai entitas primer pada realitas eksternal. Dia menjelaskan bahwa yang 

dicerap pikiran adalah wujûd yang nyata. Sementara keapaannya (mahiyah) hanyalah 

konstruksi pikiran akibat karakteristik aslinya yakni melimitasi setiap hal. Wujûd yang 

menyeluruh tanpa batas, absolut, dipenggal-penggal oleh pikiran sehingga 

terbentuklah ragam fenomena yang berbeda antara satu dengan yang lain. Pernyataan 

ini menjadi alasan bahwa mahiyah muncul dari wujûd yang dilimitasi oleh cara kerja 

nalar30. 

 Dengan penjelasan ini, Fazlur Rahman31 menegaskan bahwa hanya melalui 

ashalat al-wujûd saja keesaan Allah tanpa sekutu bagi-Nya dapat dijelaskan. Dengan 

                                                 
28Hossein Ziai, Suhrawardi dan Filsafat Illuminasi, (Jakarta: Sadra Press, 2012), h. 226 
29 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 179 

30 7 Seyyed Hossein Nasr, The Islamic Intelectual Tradition In Persia (Great Britain, Curzon Press, 

1996) hal. 284 
31 Fazlur Rahman, Filsafat Sadra, h. 181 



P a g e  | 626 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

penjelasan ini, menurutnya wujûd tidak hanya dijelaskan sebagai konsep tetapi juga 

yang nyata pada realitas tanpa ada batas.  

 Wujûd mengisi segenap realitas. Sementara mahiyah muncul sebagai limitasi 

wujûd. Mahiyah adalah sebagai sarana bagi pikiran untuk mengenal wujûd. Penjelasan 

seperti ini, meski istilah teknisnya berbeda, mirip seperti ajaran Ibn 'Arabî. Dalam 

rangka kritiknya terhadap Al-Ghazali, Ibn Arabi mengatakan bahwa Haqq Ta'ala tidak 

dapat dikenali kecuali melalui mahiyah.32 Pernyataan ini menandakan bahwa 

pandangan Ibn 'Arabî mirip dengan Mulla Sadra. Mereka meyakini, meski terminologi 

yang digunakan bernbda, bahwa mahiyah adalah konseptualisasi pikiran sebagai tanda 

untuk mengenal Allah. 

 

D.  KONTRIBUSI TEOSOFI TRANSENDENTAL BAGI PENDIDIKAN 

AGAMA ISLAM 

Bergunakah pendidikan agama Islam di sekolah, khususnya pendidikan akidah 

sebagai jalan menuju tauhid? Apakah metode atau pendekatan yang digunakan di 

sekolah (dan madrasah) sudah ideal untuk mencapai tujuan tauhid? Bila belum, maka 

di mana letak persoalan yang dapat ditawarkan perbaikannya sehingga sekolah, 

setidaknya pendidikan agama Islam dalam pelajaran aqidah, benar-benar dapat 

menjadi fasilitas menuju tauhid? 

Pendekatan yang digunakan di sekolah dalam pelajaran pendidikan agama 

Islam, khususnya tema aqidah adalah pendekatan yang sama dengan pelajaran aqidah 

di madrasah: teologis. Pendekatan teologis adalah pendekatan yang dianggap paling 

sederhana dan paling mudah dipahami dalam rangka menuju tauhid. Tauhid adalah 

sebuah ilmu yang dapat menghantarkan manusia untuk memahami bahwa hanya Allah 

saja Realitas Mutlak. Tetapi pendekatan teologis sampai akhirnya tetap saja tidak 

dapat menghasilkan sebuah aqidah yang benar-benar mampu memurnikan Allah. 

                                                                                                                                             
 

32Ibn 'Arabi, Fusus al-Hikam, Terj. Ahmad Sahidin dan Nurjannah Arianti, (Yogyakarta: 

Islamika, 2004) h. 124  

Eliade, Mircea, Sakral dan Profan, (Terj. Nurwanto), Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002), 

H. 174 



P a g e  | 627 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

Karena, pendekatan teologis tidak dapat menyangkal dualitas, setidaknya dualitas 

antara Tuhan dan makhluk. Padahal tujuan utama tauhid adalah sebuah kesadaran 

bahwa hanya Allah saja Realitas, mutlak dan tidak ada persekutuan. 

Ibn 'Arabi33 sendiri mengatakan bahwa semua keilmuan manusia berpangkal 

dan bermuara pada manusia itu sendiri. Maksudnya, segala diskursus yang dapat 

dibahas manusia, termasuk tentang ketuhanan sekalipun, itu semua semata-mata untuk 

memperjelas posisi manusia itu sendiri. Musalnya mengkaji tentang Tuhan. Hal itu 

sebenarnya adalah hendak menjelaskan posisi manusia dalam rangka relasinya dengan 

Tuhan. Jadi, semua ilmu penyetahuan adalah untuk menjelaskan manusia34. Manusia 

menjadi sentra bagi semua subjek pengetahuan. 

Berangkat atas kesadaran tersebut, banyak pemikir yang berusaha menjelaskan 

sebuah subjek seobjektif mungkin, melepaskan senralitas manusia. Mulla Sadra 

misalnya, dia berusaha untuk menjelaskan Tuhan bukan dengan selain Tuhan. 

Menurutnya Tuhan tidak bisa dikenal melalui atribut-atribut lain. Pengenalan yang 

benar kepada Tuhan adalam dengan mengacu kepada Tuhan sendiri35. Padahal secara 

umum yang terjadi, Tuhan dibahas dengan modus sifat-sifat yang cenderung 

humanistik: Tuhan diperkenalkan melalui sifat-sifat manusia. Cara itulah yang 

dilakukan sebagai pendekatan pengenalan Tuhan di sekolah dan madrasah. 

Sebuah alternatif dapat diperkenalkan dalam rangka pendekatan pengenalan 

Tuhan dalam pelajaran pendidikan agama Islam adalah melalui teosofi transendental 

Mulla Sadra: Tuhan dikenal melalui Diri-Nya sendiri. Mengenal sesuatu melalui yang 

lain tidak akan dapat membuat yang ingin diketahui itu dapat diketahui. Oleh karena 

itu, tawaran Mulla Sadra layak dipertimbangkan. Karena selama ini di sekolah, Tuhan 

                                                 
33 Miswari “Filosofi Komunikasi Spiritualitas: Huruf Sebagai Simbol Ontologi dalam 

Mistisme Ibn 'Arabî”, Jurnal Al-Hikmah, Vol. IX No. 14, 2017. 
34 Eliade, Mircea, Sakral dan Profan, (Terj. Nurwanto), Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 

2002), h. 174. 
35 Reza Akbarian, Trans-Subtantial Motion and Its Philosophical Consequencess di dalam 

Mullâ Sadrâ and Transendent Philosophy; Islam-West Philosophical Dialog, The Papers presented at 

The World Congress Mullâ Sadrâ, (Teheran; Shadra Islamic Philosophical Institute Publication, May, 

1999) h. 187-188.  



P a g e  | 628 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

diperkenalkan melalui tribut-atribut manusia. Tuhanpun dipahami sebagai sebuah 

sosok. Dan tentunya ini bukan tujuan yang diharapkan dari pendidikan agama Islam. 

Melalui sistem ashalat al-wujûd dan tasykik al-wujûd, Mulla Sadra 

merumuskan bagaimana Tuhan harus dipahami sebagai dasar bagi seluruh entitas yang 

ada di alam semesta. Semua makhluk harus dipahami sebagai satu kesatuan wujûd 

yang sama dengan wujûd Tuhan dengan intensitas wujûd yang berbeda. Konsep ini 

konsisten dengan alur penalaran logika filosof yang melihat wujûd secara konseptual 

adalah univokal. Wujud itu secara konseptual adalahkonsep tunggal yang acuannya 

juga harus satu entitas. Sementara pada realitas wujûd, wujûd Tuhan dengan wujûd 

makhluk berbeda dari sisi intensitas. Prinsip ini juga dapat dipahami melalui analogi 

relasi antara subjek dan predikat dalam sebuah kalimat.  

Entitas yang ril sebenarnya adalah subjek, sementara predikat semata-mata 

hanyalah konsep tentang suatu yang digunakan untuk menjelaskan subjek. Analogi ini 

dapat dimaknai dalam pendidikan aqidah yaitu, bahwa makhluk-makhluk yang 

beragam sebenarnya adalah bentuk konseptual dari kaindahan Ilahi. Predikat-predikat 

negatif muncul dari persepsi manusia agar predikat-predikat positif dapat dipahami. 

Pengasih, Penyayang, Pengampun, sebenarnya hanyalah modus pemahaman untuk 

memahami Allah. Dan sebenarnya predikat-predikat itu adalah konsep-konsep tentang 

kondisi yang hanya dapat dipahami ketika disandang makhluk. Dan hal yang paling 

penting dari kasus ini adalah, semua sifat itu hanyalah predikat-predikat yang sama 

sekali tidak berguna kecuali untuk mengenal subjeknya. 

Bila posisi makhluk dengan Tuhannya adalah seperti posisi antara subjek 

dengan predikat, maka pendidikan aqidah harus mampu sebaik mungkin memberikan 

pemahaman bahwa Tuhan itu bukanlah suatu sosok yang berada entah di mana sedang 

mengontrol dan mengawasi manusia dengan garangnya. Tuhan adalah zat yang tidak 

dapat dipisahkan dengan manusia sebagaimana tidak dapat dipisahkannya predikat 

dari subjek. Kedekatan yang tiada berjarak ini harus mampu dipahami dengan benar 

sehingga terbangun kesadaran tauhid yang benar. Sebab perkara ini sangat sensitif. 



P a g e  | 629 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

Bila gagal menghayatinya, maka alih-alih menghadirkan tauhid yang benar, malah 

menjerumuskan pada kesesatan. 

Pendidikan yang baik tentang Tuhan harus mempersiapkan bekal yang baik 

bagi anak didik. Apalagi subjeknya rumit dan urgen seperti. Pelajaran aqidah. 

Mengikuti alur sistem filsafat Mulla Sadra tentang tauhid, wujûd Tuhan harus 

diperjelas antara konsep dan realitasnya. Ini penting agar tidak menciptakan 

kebingungan. Misalnya konsep wujud sangat ditekankan Mulla Sadra untuk diperjelas 

perbedaannya dengan realitas wujud. Karena dalam ranah konseptual, wujud itu 

bersifat univokal, satu konsep yang hanya memiliki satu acuan. Univokasi konsep 

wujûd tidak boleh dianggap sebagai realitas. Karena pada realitas, wujûd itu 

bergradasi36. 

Wujûd sebagai satu kesatuan yang bergradasi sehingga tampak beragam 

menjadi sangat penting dalam pelajaran aqidah. Karena hanya skema ini yang dapat 

menjelaskan secara rasional bagaimana Tuhan itu tidak terbatas. Karena bila tidak, 

maka wujûd Tuhan akan menjadi terbatas. Apa batas bagi wujûd Tuhan yaitu 

makhluk. Gradasi realitas wujud sebagai solusi bagi pelajaran aqidah yang konsisten 

dengan rasio. Sinergitas antara doktrin teologis dengan rasionalitas menjadi harmonis 

dalam pemikiran Mulla Sadra37.  

Pendekatan wujûd sebagai pelajaran aqidah tidak hanya memuaskan nalar 

tetapi juga sebenarnya memiliki metode yang mudah untuk menciptakan pemahaman 

yang jelas. Harus dipahami wujûd sebagai sesuatu yang tunggal, primer dan meliputi. 

Sementara mahiyah hanyalah modul bagi rasionalitas untuk mengenal wujûd. Bila 

dapat disampaikan dengan baik, maka pendekatan ini dapat menjadi sebuat tawaran 

bagi pendekatan aqidah sehingga pola pengajaran aqidah dengan cara-cara 

sebelumnya yang meninggalkan kebingungan dapat ditinggalkan. 

                                                 
36 Mulyani, Gerak Trans-Substansial dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh 

dalam Al-Hikmah Al-Muta'alliyah, h. 9 
37 Seyyed Hossein Nasr, The Islamic Intelectual Tradition in Persia, h. 279. 



P a g e  | 630 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

Tidak hanya konsep-konsep teknisnya, pemikiran filsafat Mulla Sadra juga 

dapat bedayaguna bagi penerapan nilai-nilai pendidikan agama Islam. Mulyadhi 

Kartanegara misalnya, dia menjadikan teori gradasi wujud Mulla Sadra sebagai basis 

penyusunan integrasi ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu non-keagamaan38. Abdul 

Munir Mulkan juga menggunakan teori filsafat Mulla Sadra sebagai basis penyusunan 

konsep pendidikan berbasis transendetalitas39. 

Sebenarnya filsafat Mulla Sadra sangat berdayaguna bagi penuntasan masalah-

masalah yang dihadapi dalam dunia pendidikan untuk mendidik jiwa manusia. Tetapi 

banyak tantangan untuk itu. 

 

E. KESIMPULAN 

Filsafat adalah sebuah diskursus yang lmasih langka di Indonesia. Pandangan 

masyarakat, bahkan sebagian besar kaum terpelajar masih sangat negative terhadap 

filsafat. Akibatnya, Indonesia hanya mampu mengkonsumsi konsep-konsep praktis 

hasil gagasan filosofis yang dihasilkan oleh filosof dari Barat. Umumnya gagasan-

gagasan dari Barat tidak sesuai dengan nilai berkehidupan masyarakat Idonesia. Untuk 

itu, dibutuhkan sebuah gagasan yang palong sesuai dengan fitrah kemanusiaan karena 

gagasan demikian punya kemungkinan besar untuk dapat diterapkan di manapun. 

Untuk itulah, gagasan filosof besar Mulla Sadra patut dipertimbangkan untuk dapat 

dijadikan solusi untuk mengatasi persoalan kemanusiaan di Indonesia, khususnya 

bidang pendidikan.  

Sebenarnya masyarakat Indonesia di setiap daerah memiliki kearifan masing-

masing yang dapat diejawantah ke dalam system pendidikannya tetapi pemahaman 

nasionalisme yang keliru telah membuat kearifan-kearifan local terpaksa ditinggalkan. 

Semuanya dipaksa mengikuti satu aturan yang diklaim sebagai prinsip ideal 

nasionalisme. Tetapi kesalahan itu belum benar-benar terlambat. Pendidikan di 

Indonesia masih punya peluang untuk diselamatkan.  

                                                 
38 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik, (Bandung: Arasy, 2005). 
39 Tanthowi, (ed.) Begawan Muhammadiyah, (Jakarta: PSAP, 2005). 

 



P a g e  | 631 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

Bidang utama pendidikan yang penting untuk diselamatkan adalah agama. 

Karena spiritualitas merupakan tuntutan utama bagi manusia dalam berkehadupan. 

Sekaya apapun seseorang, dia akan tetap mere=asakan kegelisahan dan penderitaan 

bila tuntutan spiritualitas tidak dipenuhi. Sebaliknya walaupun seseorang hidup 

sederhana, tetapi bila tuntutan spiritualitasnya terpenuhi, maka di dapat hidup bahagia. 

Untuk itulah spiritualitas menjadi hal yang paling urgen dalam pendidikan. 

Sekiranya tawaran penulis untuk mengambil nilai-nilai dari ajaran Mulla sadra 

dapat dipertimbangkan sebagai alternative bagi pendidikan, khususnya pendidikan 

agama Islam karena belakangan, paradigma-paradigma yang ditawarkan dalam 

pembelajaran agama Islam umumnya mengarah pada radikalisme. Ini sangat 

berbahaya karena memiliki peluang besar mengarah kepada ekstrimisme. Harmonisme 

menjadi mustahil. Padahal kita hidup di negara yang beragam agama. Untuk itu nila-

nilai rasional dan spiritual dari gagasan Mulla Sadra patut dilirik sebagai alternate.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

'Arabi, Ibn, Fusus al-Hikam, alih bahasa: Ahmad Sahidin dan Nurjannah Arianti, 

Yogyakarta: Islamika, 2004.  

Akbarian, Reza, Trans-Subtantial Motion and Its Philosophical Consequencess di 

dalam Mullâ Sadrâ and Transendent Philosophy; Islam-West Philosophical 

Dialog, The Papers presented at The World Congress Mullâ Sadrâ, Teheran: 

Shadra Islamic Philosophical Institute Publication, May, 1999.  

Chittick,William C., Dunia Imajinal Ibnu 'Arabi, Surabaya: Risalah Gusti, 2001 

Eliade, Mircea, Sakral dan Profan, (Terj. Nurwanto), Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 

2002. 

Isutzu, Toshihiko, StrukturMetefisika Sabzawari, Bandung: Pustaka, 2003  

Kartanegara, Mulyadhi, Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik, Bandung: 

Arasy, 2005. 

Miswari “Filosofi Komunikasi Spiritualitas: Huruf Sebagai Simbol Ontologi dalam 

Mistisme Ibn 'Arabî”, Jurnal Al-Hikmah, Vol. IX No. 14, 2017. 



P a g e  | 632 

 

 AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 
 

Mulyani, Gerak Trans-Substansial dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh 

dalam Al-Hikmah Al-Muta'alliyah, Tesis, Jakarta: ICAS-Paramadina, 2014. 

Muthahhari, Murtadha, Filsafat Hikmah; Pengantar Pemikiran Sadra, Diterjemahkan 

Oleh Tim Penerjemah Mizan, Bandung: Mizan, 2002. 

Nasr, Seyyed Hossein. (ed), Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam: Buku kedua, 

Bandung, Mizan, 2003.  

__________, The Islamic Intelectual Tradition in Persia, Great Britain: TJ Press 

Limited, 1996. 

Rahman, Fazlur Filsafat Sadra, terjemah oleh Munir A. Mu’in,  Bandung: Pustaka, 

2000 

Tanthowi, (ed.) Begawan Muhammadiyah, Jakarta: PSAP, 2005. 

Yazdi, Mehdi Haeri, Menghadirkan Cahaya Tuhan: Epistemologi Illuminasionis 

dalam Filsafat Islam, Bandung: Mizan, 2003 

Nur, Muhammad Wahdah al-Wujûd Ibn ‘Arabi dan Filsafat Wujud  Sadra, Makassar: 

Chamran Press, 2012 

Ziai, Hossein Suhrawardi dan Filsafat Illuminasi, Jakarta: Sadra Press, 2012 

 


