
P a g e  | 708 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

IDE-IDE PEMIKIRAN PENDIDIKAN SYEKH NAWAWI AL-BANTANI DAN 

RELEVANSINYA TERHADAPA PENDIDIKAN DI ERA MODERN 

Oleh: 

Deri Yatus Salihin  

Email; Deriyatussolihin_859@yahoo.com 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

 

 

Abstrak  

Indonesia adalah salah satu Negara yang mayoritas penduduknya beragama 

Islam, semua itu tidak lepas dari peran ulama-ulama terdahulu yang giat 

menyebarkan agama Islam, diantara ulama-ulama tersebut ada satu sosok 

ulama yang luar biasa, yaitu Syekh Nawawi Al-Bantani yang merupakan 

sosok ulama multidimensional dengan latar belakang pendidikan pesantren. 

Nama beliau sudah sangat di kenal baik di kalangan akademisi maupun 

praktisi pendidikan Islam di seluruh penjuru dunia. Melalui karya-karya dan 

pemikirannya yang monumental, beliau telah memberikan pengaruh dalam 

berbagai bidang keilmuan meliputi bidang Tafsir, Tauhid, Fiqh, Tasawuf, 

Sejarah Nabi serta Bahasa dan Retorika. Karya-karya beliau memberikan 

sumbangan yang sangat besar dalam kemajuan Islam di Indonesia, dan 

Sampai sekarang, karya-karya Syekh Nawawi masih terus dikaji dan diajarkan 

sehingga memberikan pengetahuan tentang ajaran Islam yang menyejukkan 

umat serta beliau salah satu tokoh yang memberikan kontribusi dalam 

mengIslamkan Indonesia. 

 

Keyword: Relevansi, Pendidikan, Era-Modern 

A. Sketsa Biografi Syekh Nawawi Al-Bantani 

Seorang Ulama yang paling tersohor dan dikenal terutama dikalangan para 

santri dan ulama Indonesia, dengan sebutan Syekh Nawawi Al-Bantani. Beliau lahir 

di kampung Tanara, kecamatan Tirtayasa, Kabupaten Serang, Keresidenan Banten 

pada tahun 1813M / 1213H.1 Ulama Indonesia ini bernama lengkap Muhammad 

                                                           
1 Suwito dan Fauzan, Sejarah Pemikiran Para Tokoh Pendidikan, (Bandung: 

Angkasa, 2003), hal.289-290 

mailto:Deriyatussolihin_859@yahoo.com


P a g e  | 709 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

Nawawi bin Umar bin ‘Arabi. Beliau dikenal juga dengan sebutan Abu Abdul Mut’hi 

sebagai julukan nama dari anak laki-laki satu-satunya. Dalam kapasitas keulamaanya, 

beliau dikenal dengan sebutan Muhammad Nawawi Al-Syekh Al-Jawi Al-Bantani.2  

Secara silsislah Nawawi merupakan keturunan ke-12 dari Maulana Syarif 

Hidayatullah (Sunan Gunung Jati Cirebon), yaitu keturunan dari putra Maulana 

Hasanuddin (Sultan Banten 1) yang bernama Sunyararas (Tajul ‘Arsy).3 Nasabnya 

bersambung dengan Nabi Muhammad SAW melalui ayahnya K.H. Umar dan ibunya 

Zubaidah. Untuk jelasnya silsilah Syekh Nawawi dari garis ayahnya sebagai berikut: 

Syekh Nawawi bin Kyai Umar bin Kyai Arabi bin Kyai Ali bin Kyai Jamad bin Ki 

Janta bin ki Masbugil bin ki Masqun bin Ki Masnun bin Ki maswi bin Ki Tajul Arusy 

tanara bin Maulana Hasanuddin Banten bin maulana Syarif Hidayatullah Cirebon bin 

Raja Amatudin Abdullah bin Ali Nuruddin bin Maulana Jamaluddin Akbar Husain 

bin Imam Sayyid Ahmad Syah Jalal bin Abdullah Adzmah Khan bin Amir Abdullah 

Malik bin Sayyid Alwi bin Sayyid MuhammadShahib Mirbath bin Sayyid Ali Khali’ 

Qasim bin Sayyid Alwi bin Imam Ubaidillah bin Imam Ahmad Muhajir Ilallahi bin 

Imam Isa An-Naqib bin Imam Muhammad Naqib bin Imam Ali Aridhi bin Imam 

Ja’far Ash-Shaddiq bin Imam Muhammad Al-Baqir bin Imam Ali Zainal Abidin bin 

Sayyiduna Husain bin Sayyidatuna Fathimah Zahra binti Muhammad Rasulullah 

SAW dan Silsilah dari garis ibunya adalah Syekh Nawawi bin Nyi Zubaidah binti 

Muhammad Singaraja.4  

Sejak kecil syekh Nawawi telah diarahkan ayahnya, K.H. Umar bin Arabi 

yang merupakan seorang pejabat penghulu yang memimpin masjid untuk menjadi 

seorang ulama, sudah terlihat kecerdasan beliau dimana pada usia 5 tahun Syekh 

Nawawi dengan mudahnya menerima pelajaran yang telah di berikan ayahnya, 

                                                           
2 Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani, (Yogyakarta: Data 

Media,2007), hal.100 
3 Salman Iskandar, 55 Tokoh Muslim Indonesia Paling Berpengaruh, ( Solo: Tiga 

Serangkai, 2011),hal.63 
4 Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani,...,hal. 100-101 



P a g e  | 710 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

beberapa pertanyaan kritispun sering iya lontarkan yang terkadang membuat ayahnya 

bingung, dengan melihat potensi yang ada pada diri anaknya sehingga  K.H Umar 

menyerahkan putranya kepada K.H Sahal yang merupakan Ulama terkenal di Banten, 

setelah belajar dengan K.H Sahal, Nawawi melanjutkan pendidikannya kepada K.H. 

Yusuf yang merupakan ulama besar Purwakarta.5 

Dengan kecintaan syekh Nawawi terhadap Ilmu Agama membuat dirinya 

bersemangat untuk selalu mempelajari berbagai macam jenis ilmu agama, dalam 

menuntut ilmu, Imam Nawawi kelihatanya sangat terpengaruh dengan pernyataan 

Imam Safi’i dalam mendorong pencarian Ilmu kepada murid-muridnya. “ Tidaklah 

layak bagi seseorang yang berakal dan berilmu beristirahat dalam mencari ilmu, 

tinggalkan negerimu dan berkelanalah, kelak engkau akan menemukan pengganti 

orang yang kau tinggalkan, bersusuah payalah, karena sesungguhnya ketinggian 

derajat kehidupan hanya bisa dicapai dengan kesusahpayahan”.6 

Pernyataan tersebut memacu dan mendorong Syekh Nawawi Al-Bantani 

untuk menggali, mencari, dan memperdalam ilmu agamanya pada usia 15 tahun, 

dimana pada usia tersebut Syekh Nawawi bersama kedua saudaranya pergi ke 

Makkah untuk menunaikan ibadah Haji, setelah musim haji usai ia tidak langsung 

pulang ke Indonesia melainkan tinggal di Mekah untuk memperdalam ilmu 

Agamanya.7 kesempatan ini digunakannya untuk belajar Ilmu Kalam, Bahasa dan 

Sastra Arab, Ilmu hadits, Tafsir dan terutama belajar ilmu Fiqh.8 Dorongan serta 

ketekunan yang kuat menyebabkan Nawawi bertahan di Mekah untuk menimba ilmu 

kepada ulama-ulama besar kelahiran Indonesia dan negeri lainnya seperti Mekah, 

Hejaz, dan daerah-daerah sekitar mekah serta beliau sempat belajar hingga ke Mesir.9 

Pertama kali beliau belajar di Masjidil Haram Mekah yang ketika itu merupakan satu-

                                                           
5 Nur Rokhim, Kiai-Kiai Kharismatik dan Fenomenal, 

(Yogyakarta:IRCisoD,2015),  hal.89 
6 Suwito dan Fauzan, Sejarah Pemikiran Para Tokoh Pendidikan,..., hal. 290 
7 Salman Iskandar, 55 Tokoh Muslim Indonesia Paling Berpengaruh,...hal.64 
8 Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani,..., hal.102 
9 Ibid,. Hal. 102 



P a g e  | 711 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

satunya pendidikan Islam tertinggi di Mekah. Ditempat ini beliau belajar kepada 

Syekh Sayyid Akhmad Nakhrawi, Syekh Sayyid Ahmad Dimyati, dan Syekh Ahmad 

Zaini Dahlan, setelah itu beliau belajar di Madinah pada Syekh Khatib Al-Hambali.10 

Banyak hal yang ia pelajari dari guru-gurunya ini, mulai dari Ushuluddin, Fiqh, 

Balaghah, Sampai dengan Mantiq. 

Ulama yang cukup mewarnai prinsip keilmuan dan jalan pikiran Syekh 

Nawawi Al-Bantani adalah Syekh Sayyid Akhmad Nakhrawi dan Syekh Sayyid 

Ahmad Dimyathi, sebab dua ulama inilah yang mula-mula membimbing Nawawi 

dalam berbagai disiplin ilmu, membentuk karakternya dengan sikap positif didalam 

menghadapi goncangan psikologis yang ada dan mengajarkan untuk selalu 

memegang nilai-nilai Agama dan memantapkan prinsip Aqidah. Tiga tahun lamanya, 

Nawawi menggali ilmu dari ulama-ulama Mekah, setelah merasa bekal ilmunya 

cukup, ia kembali ketanah kelahirannya untuk memulai mengamalkan dan 

mengajarkan ilmu yang dimilikinya kepada umat yang sangat mengharapkan 

kehadirannya. Akan tetapi karena kondisi tanah air ketika itu masih berada dibawah 

penjajahan Belanda, dan setiap gerak-gerik ulama diawasi,termasuk kegiatan Syekh 

Nawawi-Al-Bantani, beliau kembali kembali ke Mekah dan tinggal di perkampungan 

Syi’ib.11 

Kecerdasan dan ketekunan menghantarkannya menjadi salah satu murid yang 

terpandang di Masjidil Haram. Ketika Syekh Ahmad Khatib sambas uzhur menjadi 

imam Masjid, ia ditunjuk untuk menggantikannya. Sejak itulah ia menjadi Imam 

Masjidil Haram dengan panggilan Syekh Nawawi Al- Bantani Al-Jawi. selain 

menjadi Imam ia juga mengajar dan menyelenggarakan diskusi ilmiah secara halaqah 

bagi murid-muridnya yang datang dari berbagai belahan dunia yang berkisar pada 

                                                           
10 Suwito dan Fauzan, Sejarah Pemikiran Para Tokoh Pendidikan,..., hal.290 
11 Sudirman Tebba,  Mengenal Wajah Islam yang Ramah, (Ciputat Tanggerang 

Banten:Pustaka Irvan,2007), hal.157 



P a g e  | 712 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

tahun 1860-1870 yang merupakan tahun dimana ia sudah secara aktif menulis 

berbagai kitab. 

Laporan C. Hurgonje, seorang orientalis pernah mengunjungi Mekah pada 

tahun 1884-1885 menyebutkan sejak pukul 07.30-12.00, Syekh Nawawi memberikan 

tiga perkuliahan sesuai dengan kebutuhan jumlah muridnya, sebagian muridnya 

berasal dari Indonesia, seperti K.H Khalil (Madura), K.H. Hasyim Asy’ari (Jawa 

Timur), K.H. Raden Asnawi (Jawa Tengah), K.H. Asy’ari (Bawean), K.H. Asnawi 

(Caringin Labuan Banten), K.H. Tubagus Bakri ( Sempur Purwakarta), serta K.H 

Arsyad Thawil dari Banten. Mereka inilah yang kemudian menjadi ulama-ulama 

terkenal. 

Syekh Nawawi juga sangat giat dalam menulis buku, ia termasuk penulis yang 

produktif dalam melahirkan kitab-kitab mengenai berbagai persoalan agama, paling 

tidak ada 34 karyanya tercatat dalam Dictionary Of Arabic prientea books karya 

Yusuf.12 Beberapa kalangan malah menyebut karyanya-karyanya mencapai lebih dari 

100 judul, meliputi berbagai disiplin ilmu, seperti tauhid, ilmu kalam, sejarah, 

syari’ah, tafsir dan lainya. Diantara buku yang ditulisnya dan mu’tabar adalah tafsir 

Marah Labid, Atsimar Al-Yaniah fi Ar-Riyadah Al-Badiah, Nurazh Sullam, Al-

Futubat Al-Madaniyah, Tafsir Al-Munir,Tangih Al-Qoul, Fath majid, Sullam 

Munajah, Nihayah Zein, Salalim Al-Fudhala, Bidayah Al-Hidayah, Al-Ibriz Al-Dani, 

Bugyah Al-Awwam, Futhus Samad, dan Al-Aqdhu Tsamin. 13 Uraian lebih jelas 

karya-karya syekh nawawi oleh M.Th.Moutsma dan A.J.Wensinch dkk,serta Harun di 

klasifikasikan kedalam nomor-nomor berikut:14 

1. Bidang Ilmu Kalam (Teologi Islam), diantaranya: Kitab Fath Al- Majid (1298 H), 

Tijan Al-darari (1301 H) , Kasyifah Al-Saja (1292 H), Al-Nahjah Al-Jadidah 

(1303 H), Zari’ah al-Yaqin ‘ala Umm al-Barahin (1317 H), Al- Risalah al-

                                                           
12 Solihin, Rosihon anwar, Ilmu Tasawuf, (Bandung:Pustaka Setia,2008), hal.267 

13 M Ulul Fahmi, Ulama Besar Indonesia, Biografi dan Karyanya, (Kendal: Pustaka 

Amanah,2007), hal. 11-12 
14 Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani,..., hal. 107-108 



P a g e  | 713 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

jami’ah Bain Usul al-din wa al-Fiqh wa al-Tasawuf (1292 H), Al- Simar al-

Yani’ah (1299 H), Hilyah al-Sibyan ‘ala Fath Al-Rahman (Tanpa Tahun) dan 

Nur-al-Zulam (1329 H). 

2. Bidang Fiqh (hukum Islam), diantaranya: Al-Tausyeh (1314 H),Sulam al-Munajat 

(1297 H), Nihayah al-Zain (1297 H), Mirqah Al-Su’ud Al-Tasdiq (1292 H), Suluk 

Al-Jadah (1300 H), Al-Aqd Al-Samin (1300 H), Fath Al-Mujib (1276 H), ‘Uqud 

al-Lujaen fi Bayan Huquq Al-Zaujaen (1297 H), Qutul Habibi Al-Garib (1301 H), 

dan Kasyifah Al-saja (1292 H). Karya-karya tersebut merujuk Madzhab Syafi’i 

dimana beliau sebagai pengikutnya. 

3. Bidang Akhlak/Tasawuf, perilaku sufinya nampak dalam kezuhudan dan 

ketawaduanyya. Tarekat yang diikutinya adalah tarekat Qadiriah, karena beliau 

sangat erat hubunganya dengan Kyai Abdul Karim bin Bukhori bin Ali yang 

dikenal sebagai tokoh tarekat Al-Qadiriah di Mekah dan sama-sama berasal dari 

banten. Tulisannya di bidang ini antara lain: Qami’ Al-Tugyan ‘ala Manzumah 

Syub al-iman (1296 H), Salailim al-fudala (1315 H), Misbah Al-Zulm ‘ala 

Manhaj al- Atam fi tawbib al-hukm (1314 H), Maraqi al-Ubudiyah (1298 H), dan 

Syarh ala Manzumah a Al-Syekh Muhammad Al-Dimyati fi al-Tawassul bi Asma’ 

Allah Al-Husna (1302 H). 

4. Bidang Tarikh Kelahiran/kehidupan Nabi Muhammad SAW. Seperti: Al-Ibrir Ad-

Dani (1292 H), Madarij Al-Su’ud ila Iktisa’il Burud (1296 H), dan Fath Samad 

(1292 H). 

5. Bidang bahasa dan kesusateraan Arab. Misalnya: Fath Gafir Al-Khotihiyah ‘ala 

Al-kawakib Al-Jaliyah Fi Nazm Al-Jurimiyah (1298 H), Al Fusush Al-Yaqutiyah 

(1299 H), Kasyf Al-Marutiyah (1292 H), dan Luba Al-Bayan (1301 H). 

6. Bidang Tafsir – Hadits. Beliau menulis tafsir Murah atau Al-Munir (1305 H) 

yang terdiri dari dua jilid Tanqih al-Qaul (tanpa Tahun) dalam bidang hadis 

Kitab-kitab Syekh Nawawi Al-Bantani banyak di terbitkan di Mesir. 

Selanjutnya, kitab-kitabnya itu menjadi bagian dari kurikulum pendidikan agama di 



P a g e  | 714 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

seluruh pesantren di Indonesia, bahkan Malaysia, Filifina, Thailand, dan juga Timur 

Tengah. Setelah karyanya banyak masuk di Indonesia, wacana keIslaman yang 

dikembangkan di pesantren mulai berkembang. Sejak 1888, kurikulum pesantren 

mulai ada perubahan yang mencolok. Jika sebelumnya tidak ditemukan sumber 

referensi dibidang tafsir,ushul fiqh, dan hadits, sejak saat itu bidang keilmuan tersebut 

mulai dikaji. Karya-karya Syekh Nawawi memang mendominasi kurikulum 

pesantren sampai tahun 1990 yang tidak terlepas dari jasa K.H. Hasyim Asy’ari, yang 

merupakan salah seorang murid Syekh Nawawi yang berasal dari Jombang. Syekh 

nawawi Al-Bantani wafat dalam Usia 84 Tahun di Syeib ‘Ali, sebuah kawasan 

dipinggiran kota Mekah, pada 25 Syawal 1314 H/1879 M. Ia dimakamkan di ma’la, 

Arab Saudi, dekat makam istri Rasulullah SAW yang pertama, Ummul Mukminin 

Khadijah binti Khuwailid r.a. 

 

B. Ide-ide Pemikiran Syekh Nawawi Al-Bantani Dalam dunia Pendidikan Islam 

Pada prinsipnya para ahli sependapat dalam hal membangun ide-ide dasar 

pendidikan Islam yaitu, Ontologi, pandangan Islam tentang jagad raya, manusia, 

kehidupan dunia akhirat,dan lingkungan masyarakat muslim, epistimologi yakni 

pandangan Islam tentang pengetahuan, dan aksiologi yakni pandangan Islam tentang 

nilai-nilai akhlak. Dalam hal ini kita akan membahas mengenai ide –ide pemikiran 

pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani, diantaranya: 

1. Eksistensi Alam Semesta 

Menurut Syekh Nawawi Al-Bantani, Tuhan adalah pencipta langit dan bumi 

dan apa saja diantara keduanya dengan tujuan (hikmah) tertentu baik tujuan 

keagamaan maupun keduniaan, agar para ilmuan memikirkan, mengetahui dan 

mengambil-bukti-bukti dari padanya.15 Artinya, alam sebagai ciptaan-Nya telah 

dirancang dengan tujuan-tujuan tertentu, agar manusia mengakui eksistensi Tuhan, 

                                                           
15 Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani,..., hal.122 



P a g e  | 715 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

mencari rezki, ilmu dengan memanfaatkan hukum alam serta mencari kebahagiaan 

hidup dunia dan akhirat. 

Bagi Syekh Nawawi, disamping ukuran-ukuran tertentu dari setiap jenis alam 

ini, sifat alam atau Sunatullah juga berjalan atas dasar hukum kausal. Seperti halnya 

hakekat reproduksi dalam kehiran anak tidak dapat berhasil tanpa perantaraan 

bapak.demikian pula hakikat terjadinya sesuatu atau terjadinya reproduksi secara 

maknawi tidak akan berhasil tanpa adanya pendidik, penunjuk, atau instruktur.16 

Dengan kata lain, mustahil ada kelahiran atau timbulnya sesuatu secara maknawi 

tanpa adanya penunjuk atau pendidik atau instruktur. 

Syekh Nawawi juga mengatakan, alam ini diciptakan dengan penuh 

keharmonisan dan keteraturan, penuh kepastian (takdir) dan tetap, bahkan tuhanpun 

tidak akan mengubah hukum ketetapan (sunatullah) yang diciptakan-Nya. Dengan 

adanya kepastian dan keteraturan itu maka hukum alam itu berulang dan objektif.17 

Dengan demikian hakikat alam semesta menurut Syekh Nawawi dapat 

diringkas menjadi 6 prinsip, yaitu pertama, adanya alam semesta diciptakan Allah 

dengan kepastian (ukuran-ukuran tertentu). Kedua, hukum alam (sunatullah) itu tidak 

pernah berubah atau berjalan terus menerus. Ketiga, sifat sunatullah alam ini ialah 

adanya keterulangan. Keempat, sunatullah itu sifatnya objektif, kelima, bahwa 

penciptaan alam ini mempunyai hikmah atau tujuan yakni agar dapat dipelajari dan 

diteliti sehingga bermanfaat dan berguna bagi kehidupan keagamaan dan keduniaan. 

Keenam, alam semesta ini berjalan atas dasar hukum kausal. 

2. Eksistensi Manusia 

Tuhan menciptakan manusia yang terdiri dari unsur roh dan jasad dengan 

rumit dan penuh misteri sebanding dengan jati dirinya yang unik, misterius dan tak 

terduga srta sifat-sifat kompleksnya. Roh dan jasad dua unsur yang tidak bisa dipisah 

satu dengan yang lainnya, keduanya merupakan satu kesatuan yang saling 

                                                           
16 Ibid, hal.124 
17 Ibid., hal.124  



P a g e  | 716 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

menyempurnakan. Menurut Syekh Nawawi sewaktu menafsirkan QS.Al-Hijr (15):28-

29 dan QS.Al-Rahman (55):14, bahwa Allah menciptakan adam AS dari salsal yakni 

tanah liat kering tanpa dimasak yang bersuara ketika diukir, yang berasal dari tanah 

lumpur hitam yang basah dan diberi bentuk dengan serupa adam.18 Dengan kata lain 

dapat dijelaskan bahwa Allah satu-satunya pencipta manusia. Penciptaan adam adalah 

langsung dari ekstra tanah,sedangkan penciptan manusia pasca Adam berasal dari 

ekstakta tanah secara tidak langsung yakni melalui reproduksi biologis dari pasangan 

suami istri dan bahan penciptaannya berasal dari ekstrata tanah dan roh.disamping 

manusia diberi roh manusia juga diberi potensi-potensi yang mengagumkan dan 

penuh misteri 

3. Potensi-potensi manusia 

 Syekh nawawi berpandangan bahwa manusia diciptakan dalam bentuk 

seimbang dan sempurna. Secara fisik manusia dapat berdiri tegak sempurna dan 

seimbang serta dilengkapi dengan akal, kemampuan, memahami, memperoleh imu 

dan memiliki budi pekerti.19 Allah menciptakan manusia terdiri dari berbagai unsur 

yakni dapat bertutur, mendengar, melihat dan bernalar.setiap unsur menyimpan 

berbagai keajaiban yang tidak dapat dijangkau oleh orang-orang yang mensifatinya. 

Jadi manusia diberi kemampuan baik yang bersifat biologis maupun yang bersifat 

psikologis. Penjelasan Syekh Nawawi tersebut pada prinsipnya telah menggambarkan 

potensi-potensi manusia yakni potensi fisik dan psikis. 

Bergerak dari pendapat Syekh Nawawi maka dari sinilah potensi – potensi 

tersebut harus dikembangkan karena Potensi-potensi fisiologis dan psikologis 

manusia tidaklah cukup jika hanya mengandalkan perjanjian primordial dengan 

Tuhan. Potensi-potensi itu harus dikembangkan melalui pedidikan. Karena tanpa ilmu 

maka manusia tidak akan mampu mengemban amanah khalifah dan 

                                                           
18 Ibid., hal.126-127 
19 Ibid,.hal.128 



P a g e  | 717 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

melaksanakan ubbudiyah yang merupakan tanggung jawab manusia untuk 

menunaikannya. 

4. Prinsip-prinsip aktivitas pendidikan Islam 

Hakikat pendidikan dan pengajaran dalam Islam menurut syekh Nawawi 

mencakup term ta’lim, tarbiyah dan ta’dib. Pendidikan mencakup transfer of 

knowledge, transfer of value, transfer of methodology, dan transformasi. Pendidikan 

mencakup jasmani (praktik/amal), intelektual, mental/spiritual dan berjalan sepanjang 

hidup dan integral.20  

Sifat-sifat pendidikan yang dikemukakan oleh para ahli pendidikan Islam 

termasuk Syekh Nawawi sangat ketat. Hal ini karena peranan guru dalam Islam tidak 

sekedar ahli ilmu, nilai dan metode, tetapi juga transformasi (membentuk kepribadian 

peserta didik). Di samping itu diyakini bahwa para pendidik menempati posisi ulama 

sebagai pewaris para nabi, sehingga pendidik harus dapat menjadi teladan bagi 

peserta didiknya. 

5. Tujuan pendidikan 

Menurut syekh Nawawi tujuan memperoleh ilmu atau tujuan pendidikan ialah 

mardatillah dan memperoleh kehidupan ukhrawiyah, membrantas kebodohan, 

memajukan Islam, melestarikan Islam dengan kaidah-kaidah ilmu serta sebagai 

perwujudan dari rasa syukur karena diberi akal dan tubuh yang sehat. Kewajiban 

bersyukur mencakup aspek keilmuan (ranah kognitif), aspek rasa senang (ranah 

afektif), dan menggunakan nikmat Tuhan sesuai dengan permintaan pemberi nikmat 

yakni Allah (ranah psikomotor dan spiritual).21 Untuk mencapai tujuan pendidikan 

tersebut memerlukan pemikiran tentang muatan pendidikan Islam. Dari berbagai 

pernyataan Syekh Nawawi, hal utama yang diberikan dalam proses pendidikan adalah 

masalah ilmu-ilmu keagamaan yang wajib personal. Sedangkan yang paling utama 

dari kewajiban personal itu ialah iman tauhid.22 

                                                           
20 Ibid,. hal. 2-3 
21 Ibid,.hal. 258-259 
22 Ibid,.hal.259 



P a g e  | 718 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

Kurikulum pendidikan Islam yang tidak didasarkan pada tauhid akan 

melahirkan manusia yang serba tergantung kepada makhluk, dan akan melahirkan 

manusia-manusia yang menyimpan tuhan-tuhan kecil selain Allah serta melahirkan 

musyrik-musyrik kecil pula. Dalam kurikulum pendidikan Islam, Syekh Nawawi 

menekankan ilmu muqaddimaat karena ilmu-ilmu keagamaan itu berbahasa Arab dan 

peserta didik berkewajiban mempelajarinya.  

 Pada masa sekarang ini bahasa sangat dipentingkan dalam kurikulum 

pendidikan Islam. Bahkan kelemahan-kelemahan sekolah-sekolah keagamaan 

sekarang ini ialah kelemahan penguasaan bahasa. Hal ini sependapat dengan pendapat 

tokoh pendidikan Islam kontemporer, karena di samping menganggap penting 

pengetahuan-pengetahuan yang diperoleh (acquired) melalui akal juga mementingkan 

pengetahuan melalui wahyu (perennial). Sebab wahyu, al-Qur'an dan Sunnah ini 

tertulis dalam bahasa Arab. Maka keahlian bahasa Arab, terutama yang berkenaan 

dengan tuntutan dasar Islam seperti ibadat sembahyang dan lain-lain haruslah 

dikuasai oleh murid-murid dari tingkat dasar.23 

Peserta didik sebagai makhluk educandum dan educandus menurut Syekh 

Nawawi sangat memperhatikan lingkungan kebudayaan termasuk pendidikan dan 

sosialnya. Kehidupan peserta didik berada dalam suatu kontrak sosial. Eksistensi 

peserta didik berada dalam interdependensi baik secara sosial maupun lingkungan 

kebudayaan. Pengaruh lingkungan luar terhadap peserta didik sangat signifikan. 

Untuk itu Syekh Nawawi membuat etika peserta didik, agar lebih selektif dalam 

memilih lingkungan sosial dan teman dalam pergaulan.24 

Beberapa etika peserta didik terhadap ilmu menurut Syekh Nawawi di 

antaranya:25 

                                                           
23Langgulung, Hasan. Manusia dan Peradaban, Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan. 

(Jakarta: Al-Husna Zikra, 1995), hal.203 
24 Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani,..., hal 262 
25 Ibid,..hal.81-82 



P a g e  | 719 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

1. Membersihkan hatinya dari kotoran-kotoran dan dosa untuk menerima ilmu, 

memeliharanya dan mendapatkan hasilnya. 

2. Selalu mencari ridha gurunya sekalipun berbeda pendapat dengannya, tidak boleh 

mengumpat atau memfitnahnya, dan tidak boleh mencari-cari kesalahannya 

secara sembunyi-sembunyi. 

3. Ia seharusnya tamak dalam belajar, disiplin dalam seluruh waktunya, malam, 

siang, berada di tempat dan waktu musyafir. 

4. Bersabar atas perilaku guru dan kejahatan akhlaknya. 

5. Memperhatikan kesahehan pelajaran yang ia dapatkan secara benar dan 

meyakinkan dari gurunya. 

Adapun prinsip-prinsip metodik dalam pendidikan Islam menurut pendapat 

Syekh Nawawi, sebagai berikut:26  

1. Menyajikan mata pelajaran secara jelas dimulai dari yang mudah, yang konkrit 

yang dapat ditangkap oleh akal pikiran peserta didik, baru kemudian secara 

bertahap dibawa kepada yang lebih sulit dan abstrak. 

2. Dalam penyampaian materi, pendidik harus melihat keadaan peserta didiknya 

terutama dalam hal kemampuan dan tipologinya. 

3. Menggunakan metode mengajar sesuai dengan keadaan peserta didiknya. 

4. Guru dalam menyampaikan materi tidak menambah pelajaran sebelum pelajaran 

yang terdahulu dipahami peserta didiknya karena hal itu akan membuat peserta 

didik menjadi malas. 

5. Prinsip pengulangan (tikrar) dalam pengajaran. 

 Selain itu, Syekh Nawawi juga mengemukakan bahwa etika relasi guru dan 

murid juga memberikan etika bersama antara guru dan murid. Yaitu keduanya tidak 

boleh melanggar kewajiban, fungsi dan kedudukan masing-masing pihak, seperti 

adanya penyakit ringan dan semisalnya yang dengannya ia bekerja atau sibuk. Dan ia 

meminta sembuh dengan ilmu dan tidak boleh bertanya kepada seseorang dengan 
                                                           

26 Ibid,.. hal.263 



P a g e  | 720 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

cara menekan dan melemahkan. Bagi penanya yang demikian tidak berhak 

mendapatkan jawaban.27 

Salah satu lembaga pendidikan yang penting ialah pendidikan keluarga. 

Keluarga memiliki dampak yang besar dalam pembentukan perilaku dan 

pengembangan vitalitas dan ketenangan dalam keluarga. Melalui keluarga, anak-anak 

mendapatkan bahasa, nilai dan norma serta kecenderungan mereka.28 Ulama-ulama 

Islam klasik menekankan pentingnya peranan pendidikan bagi keluarga dan 

pentingnya keluarga memegang peranan itu terutama pada usia kanak-kanak. Hal itu 

berdasar pengalaman-pengalaman mereka sendiri, juga pengalaman dan perhatian 

orang-orang sebelumnya. selain itu, nash-nash al-Qur'an, sunnah dan bekas-bekas 

peninggalan Assalaf-Saleh yang banyak menekankan pentingnya peranan pendidikan 

bagi keluarga.29 Syekh Nawawi menambahkan bahwa tanggung jawab pendidikan 

dalam keluarga tidak hanya mengirimkan anak kepada guru, tetapi juga tentang biaya 

pendidikannya. Apabila keluarga tidak mampu, maka biaya pendidikan dibebankan 

kepada pemerintah, sedangkan apabila pemerintah tidak mampu maka tanggung 

jawabnya dibebankan kepada orang-orang yang mampu.30  

  

C. Relevansi Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi terhadap Dunia Modern 

Posisi Syekh Nawawi dalam peta pemikiran pendidikan Islam lebih dekat 

kepada perenialis-enensialis madzhabi. Karena dari sisi parameternya, beliau dalam 

memperkuat uraian pemikiran pendidikan banyak mengemukakan nash, dan 

pemikiran salaf asshalih masa abad klasik dan pertengahan. Disamping itu, ia 

mempertahankan dan melestarikan pemikiran para pendahulunya yang dianggap 

relevan dengan situasi sekarang. Dikatakan 'relevan' karena menurut syekh Nawawi, 

hasil pemikiran itu selalu terbuka untuk dikritik bahkan ditinggalkan. Dari sisi ciri-

                                                           
27 Ibid,.. hal.82-83 
28 Ibid,.. hal. 264 
29 Langgulung, Hasan. Manusia dan Peradaban, Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan., 

hal.361. 
30 Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani,...,265 



P a g e  | 721 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

ciri pemikirannya, menekankan pada pemberian syarh dan hasyiyah terhadap 

pemikiran pendahulunya dan berani mengkritisi atau mengembangkan pemikiran 

pendahulunya untuk merekonstruksi pemikirannya sendiri. Dengan adanya 

pengembangan bahkan berbeda dengan yang di-syarh dan di-hasyiyah, menempatkan 

beliau mempunyai kemampuan yang orisinial di bidang pendidikan Islam.31 

Dalam menggambarkan ide-ide dasar pendidikan, kecenderungan syekh 

Nawawi terhadap nuansa agamisnya lebih dominan sehingga aspek lain menjadi 

kurang dominan. Penafsiran realitas berpangkal pada agama, maka pendidikan pun 

dijadikannya sebagai instrumen untuk mencapai tujuan-tujuan keagamaan.32  

Pemikiran Syekh Nawawi tersebut tentu memiliki dampak positif dan dampak negatif 

edukatifnya. Dampak positifnya edukatif adalah rasa tanggung jawab yang sangat 

kuat telah menghujam pada pemikiran pendidikannya, dan mengukuhkan rasa 

tanggung jawab moral. Penghargaannya terhadap persoalan pendidikan Islam sangat 

tinggi, bahkan menilainya sebagai wujud tanggung jawab keagamaan yang sangat 

luhur. Tugas mengajar dan belajar tidak sekadar sebagai tugas-tugas profesi kerja dan 

tugas-tugas kemanusiaan tetapi lebih jauh dari itu yakni sebagai tuntutan kewajiban 

agama. Tanggung jawab dan kewajiban agama sebagai titik sentral baik dalam 

kontruksi tataran konsep maupun tataran aplikasi pendidikan. Atau dengan kata lain 

jika tuntutan tidak sejalan dengan tuntutan keagamaan, maka yang harus didahulukan 

ialah tuntutan keagamaan.33 

Adapun dampak negatif edukatifnya.Syekh Nawawi menjadi term al-‘ilm 

yang dalam nash bersifat mutlak, bersifat muqayyad (terbatas), hanya pada ilmu 

keagamaan, dan kecenderungan pencapaian spiritual yang lebih menonjol. 

Mendorong pemikiran pendidikan Islam ke arah pengabaian urusan dunia dengan 

segala kemanfaatan dan amal usaha yang sebenarnya boleh dinikmati. Oleh karena itu 

                                                           
31 Maragustamsiregar.www.wordpress.com.2010 
32 Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani,...,266 
33 Ibid,. Hal. 267-268 



P a g e  | 722 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

pengabaian urusan dunia, maka ilmu-ilmu yang bersifat keduniaan dikuasai oleh non 

muslim dan menjadi lemahnya pelaksanakan amar makruf nahi munkar dalam 

reformasi dan transformasi sosial yang bermoral. Padahal penguasaan dunia sebagai 

sarana pendakian kebahagiaan di akhirat.34  

Ide-ide Syekh Nawawi tentang etika pendidik dan peserta didik dan etika 

bersama terdapat implikasi bahwa tokoh ini melihat peserta didik masih memerlukan 

tuntunan dan bimbingan. Peserta didik belum bisa lepas dari pendidik, ia tetap dalam 

bimbingan dan pengawasan pendidik. Peserta didik merupakan orang yang belum 

dewasa, namun memiliki potensi yang luar biasa. Untuk itu pendidik berperan besar 

untuk mengaktualisasikannya.35  

Dari berbagai keterangan Syekh Nawawi tentang kurikulum pengajaran, 

terdapat implikasi bahwa memandang pengetahuan itu berdasarkan dari sudut 

pandang aplikatif dari norma-norma agama bukan dari sudut substansi ilmu tersebut. 

Dengan kata lain dasar atau hal yang esensial didahulukan kemudian disusul dengan 

materi lain. Mendahulukan matan kitab dari pada syarh dalam pendidikan. 

Mendahulukan kewajiban personal kemudian disusul dengan kewajiban komunal dan 

sunnah komunal.36  

Akhirnya, pengkaji melihat bahwa pemikiran Syekh Nawawi al-Bantani 

dalam dunia pendidikan Islam yang di gagasnya tetap relevan untuk di aktualisasikan 

dalam dunia modern dan masyarakat Indonesia yang religious dan multicultural. 

Seperti, prinsip-prinsip pendidikan yang mengacu kepada tauhid illahiyyah dan 

reformasi sosial. Sifat dasar manusia dan proses perkembangannya ialah fitrah 

tauhid-dualis-interaktif berpengaruh dalam proses pembelajaran. Dana pendidikan 

yang dibebankan kepada orang-orang yang mampu di kalangan umat Islam termasuk 

prinsip yang dapat direfleksikan dalam dunia pendidikan dewasa ini. 

                                                           
34 Maragustamsiregar.www.wordpress.com.2010 
35 Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani,..hal.269 
36 Ibid,...hal.270 



P a g e  | 723 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

PENUTUP 

Syekh Nawawi al-Bantani adalah seorang ulama dan intelektual yang 

legendaris. Melalui karya-karyanya yang mendunia dalam berbagai bidang, 

menjadikannya panutan oleh banyak pemburu ilmu pengetahuan. Selain ilmu-ilmu 

agama, beliau juga ahli dalam bidang pendidikan. Karya-karyanya sangat luar biasa, 

karena banyak memiliki kandungan syarh yang padat tentang karya-karya ulama 

terdahulu dan telah di modifikasi sehingga memudahkan pembacanya. Pemikiran 

pendidikannya sangat komulatif dari mulai ide dasar, nilai-nilai, sampai panduan 

aktivitas pembelajaran dalam Islam. Dasarnya adalah kajiannya dari para pemikir 

klasik, pertengahan dan modern yang kemudian di integrasikan dengan buah 

pemikirannya sendiri. Menjadikan hasil dari pemikirannya sangatlah realitas dan 

dapat memenuhi kebutuhan para praktisi pendidikan Islam. Ditambah dengan pondasi 

pengetahuan keagamaan serta pemahaman hukum-hukum Islam yang mendalam, 

serta pengaruh para guru sehingga membentuk karakter yang matang. Pemikirannya 

dalam pendidikan Islam sebagian besar masih relevan untuk di terapkan dalam 

kehidupan dunia modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Fauzan dan Suwito, Sejarah Pemikiran Para Tokoh Pendidikan, Bandung: Angkasa, 

2003 

Langgulung, Hasan. Manusia dan Peradaban, Suatu Analisa Psikologi dan 

Pendidikan. Jakarta: Al-Husna Zikra, 1995  

Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi Al-Bantani, Yogyakarta: Data 

Media, 2007  

Maragustamsiregar.www.wordpress.com.2010  

Muhammad Ulul Fahmi, Ulama Besar Indonesia, Biaografi dan Karyanya, Kendal: 

Pustaka Amanah, 2007 

Rosihon anwar Solihin, , Ilmu Tasawuf, Bandung:Pustaka Setia,2008 



P a g e  | 724 

 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan) Vol. 5 No. 2 Tahun 2018 
 

 
 
 

Rokhim Nur, Kiai-Kiai Kharismatik dan Fenomenal, Yogyakarta:IRCisoD, 2015 

Iskandar Salman, 55 Tokoh Muslim Indonesia Paling Berpengaruh, Solo: Tiga 

Serangkai, 2011  

Tebba Sudirman, Mengenal Wajah Islam yang Ramah, Ciputat Tanggerang 

Banten:Pustaka Irvan, 2007 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


