
 النصوص الواردة في المقدار المحرّمِ من الرضاع: دراسة تحليلية
نعمان جغيم كلية الشريعة والقانون، جامعة السلطان الشريف علي 

الإسلامية، برو�ي

:



اختلفت مذاهب العلماء في المقدار المحرّمِ من الرضاع بناء على  ملخص: 
الاختلاف الواقع في الأحاديث والآ�ر الواردة في ذلك. ويهدف هذا 

البحث إلى دراسة تلك الأحاديث والآ�ر، خاصة ما يتعلق منها 
�شتراط خمس رضعات. تقوم منهجية البحث على جمع الأحاديث 
الواردة في الباب ودراستها دراسة نقدية في ضوء السياق التشريعي 
لأحكام الرضاع. وقد خلص البحث إلى أن روا�ت اشتراط خمس 

رضعات إما ضعيفة سندا أو معلولة متنا بمخالفتها السياق التشريعي 
لأحكام الرضاع، وأن روا�ت عدم التحريم �لمصة والمصتين صحيحة، 

لكن الظاهر أ�ا لم ترد في سياق تحديد المقدار المحرّمِ من الرضاع، 
وبذلك يكون الأحوط الأخذ بعموم التحريم �لرضاع قليله وكثيره.

كلمات مفتاحية: المقدار المحرّمِ – الرضاع – الفقه الإسلامي

مقدمة
من  يحرم  ما  الرضاع  من  «يحرم  قال:  أنه  وسلم  عليه  الله  صلى  الرسول  عن  ثبت 
النسب» (البخاري، ١٤٢٢ه: ١٧٢/٣)، وبناء على ذلك يعُدُّ الرضاع -من غير 
الأم الحقيقية- أَحَدَ أسباب تحريم النكاح. ومن المعلوم أن النكاحَ أساسُ قيام الأسرة 
إثبات مقدار  الذي يجعل  الأمر  للمجتمع الإسلامي، وهو  الركيزة الأولى  تـعَُدُّ  التي 
الرضاع المحرّمِ في غاية الأهمية في النظام الاجتماعي الإسلامي؛ وذلك بسبب شيوع 
عملية الإرضاع في كثير من ا�تمعات الإسلامية، خاصة العربية منها، وهو الأمر 

الذي يتطلب البحث والتدقيق في هذه المسألة. 
هذا البحث يشمل النظر�ت و المواد النافعة لكنه لا �تي بشيء جديد، فقط 

يتكلم عن أراء الفقهاء وأدلتهم ومناقشة بين الأدلة والترجيح.

إشكالية البحث
-تبعا  واختلفت  الرضاع،  من  المحرّمِ  المقدار  في  الواردة  والآ�ر  الأحاديث  اختلفت 
لذلك- مذاهب العلماء في ما يحُرّمِ من الرضاع على اختلاف مسالك في تصحيح 
وتضعيف تلك الروا�ت والجمع أو الترجيح بينها. وقد أصبح العمل في ا�تمعات 



الإسلامية قائما على ثلاثة مذاهب: أولها: القول �ن مُطْلَق الرضاع يحُرّمِ مهما كان 
قليلا، والثاني: اشتراط ثلاث رضعات، والثالث: اشتراط خمس رضعات كاملات. 
الرضاع تُظهر أن هذه  الواردة في موضوع  النقدية الشاملة للروا�ت  الدراسة  ولكن 
قِدَمِهِ  الرغم من  الموضوعَ -على  الثلاثة كلها لا تخلو من الإشكال، وأن  المذاهب 
وشيوع الحديث عنه في الكتب الفقهية- ما زال في حاجة إلى دراسة تحليلية نقدية 
يمكن الخلوص منها إلى رأيٍ يجمع بين النصوص التي تشير إلى التحريم بمطلق الرضاع 
وبين النصوص التي تذكر عدم التحريم �لرضعة والرضعتين، ويكون المذهب الراجح 

هو قول يجمع بين المذهبين والثاني. 

منهج البحث
يتناول هذا البحث الجانب النظري من مسألة المقدار المحرّمِ من الرضاع؛ ولذلك فهو 
بحث نظري يقتضي دراسة مكتبية تعتمد المنهج الكيفي القائم على تحليل مضمون 
النصوص الشرعية والآ�ر المتعلقة �ا. يجمع الباحث النصوص الشرعية والآ�ر الواردة 
في مسألة الرضاع المحرّمِ، وأقوال الفقهاء في المسألة، ثم يقوم بدراسة نقدية -من حيث 
السند والمتن- لتلك النصوص مع تحليل نقدي لتوجيهات الفقهاء لتلك النصوص 

سعيا إلى استخلاص الرأي الراجح في الموضوع. 

العرض والمناقشة
عامة  عند  العمل  عليها  الرضاع  من  المحرّمِ  المقدار  في  رئيسة  مذاهب  ثلاثة  توجد 

المسلمين. 

المذهب الأول
قليل  أن  أصحابه  يرى  أحمد، حيث  الإمام  عن  ورواية  والحنفية،  المالكية،  مذهب 
والحسن،  المسيب،  بن  وسعيد  الزبير،  بن  عروة  مذهب  وهو  يحَُرّمِ.  وكثيرهُُ  الرضاع 
ومكحول، والزهري، وقتادة، والحَكَم، وحماد، والأوزاعي، والثوري، والليث، واختيار 
البخاري. وهو مروي عن علي بن أبي طالب وابن عباس وعبد الله بن عمر رضي الله 

عنهم (ابن قدامة، ١٩٩٧م: ٣١٠/١١). 



استدل أصحاب هذا المذهب بعموم قوله تعالى: (وأمهاتكم اللاتي أرضعنكم 
القدر،  عن  مطلقا  الرضاع  ذكُر  حيث   ،(٢٣ (النساء:  الرضاعة)  من  وأخواتكم 
فدلَّ على أن قليل الرضاع وكثيره يحُرّمِ (الكاساني، ١٩٨٦م: ٧/٤). وقد روي عن 
ابن عمر أنه استدل �ذه الآية في جوابه لمن قال له إن ابن الزبير يقول: «لا تحَُرّمِ 
الرضعة والرضعتان»، حيث قال: «قضاء الله خير من قضائك وقضاء أمير المؤمنين» 

(الصنعاني، ١٤٠٣هـ: ٤٦٧/٧).
واستدلوا من السنَّة بقوله صلى الله عليه وسلم: «يحرم من الرضاع ما يحرم من 
النسب» (البخاري، ١٤٢٢هـ: ١٧٠/٣)، حيث ذكر النبي صلى الله عليه وسلم 
. كما استدلوا بحديث عقبة بن الحارث قال:  مطلق الرضاع دون تحديد مقدار معينَّ
«تـزََوَّجْتُ امْرَأةًَ، فَجَاءَتـنَْا امْرَأةٌَ سَوْدَاءُ، فـقََالَتْ: أرَْضَعْتُكُمَا، فَأتَـيَْتُ النَّبيَِّ صَلَّى اللهُ 
فـقََالَتْ ليِ:  امْرَأةٌَ سَوْدَاءُ،  فَجَاءَتـنَْا  فُلاَنٍ،  تـزََوَّجْتُ فُلانَةََ بنِْتَ  فـقَُلْتُ:  عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، 
إِنَّـهَا  قـلُْتُ:  وَجْهِهِ،  قِبَلِ  مِنْ  فَأَتـيَـتُْهُ   ، فَأَعْرَضَ عَنيِّ أَرْضَعْتُكُمَا، وَهِيَ كَاذِبةٌَ،  قَدْ  إِنيِّ 
كَاذِبةٌَ، قاَلَ: «كَيْفَ ِ�اَ وَقَدْ زَعَمَتْ أنََّـهَا قَدْ أرَْضَعَتْكُمَا، دَعْهَا عَنْكَ» (البخاري، 
١٤٢٢هـ: ١٠/٧، ولم يسأل صلى الله عليه وسلم عن عدد الرضعات، فدلَّ على أن 
مطلق الرضاع يحُرّمِ (الطحاوي، ١٩٩٤م: ٤٩٩/١١-٥٠٠، ابن قدامة، ١٩٩٧م: 

.(٣١٠/١١
والتابعين،  الصحابة  بعض  عن  روي  بما  المذهب  هذا  أصحاب  استدل  كما 
منهم: عمر بن الخطاب، وعلي بن أبي طالب، وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن 
مسعود، وجابر بن عبد الله، والقاسم بن محمد، وسالم بن عبد الله، وطاوس، وقبيصة 
وعطاء،  شهاب،  وابن  وربيعة،  الزبير،  بن  وعروة  المسيب،  بن  وسعيد  ذؤيب،  بن 
ومكحول، من أن قليل الرضاعة وكثيرها يحُرّمِ إذا كان في المهد (سحنون، ١٩٩٤م: 

.(٨٧/٥-٨٨
وزاد بعض المالكية دليلا آخر، هو ما رواه ابن وهب عن مسلمة بن علي عن 
رجال عن عبد الله بن الحارث بن نوفل عن أم الفضل بنت الحارث قالت: سُئِل 
والمصَّتَان»  «المصَّةُ  قال:  الرضاعة؟  من  يحرم  ما  وسلم:  عليه  الله  صلى  الله  رسول 
(سحنون، ١٩٩٤م: ٨٧/٥)، وقد ردّ ابن حزم هذه الرواية بقوله: «أما هذا الخبر 
فَخَبـرَُ سوء موضوع، ومسلمة بن علي ساقط لا يرُوى عنه. وقد أنكر الناس على 



ابن وهب الرواية عنه. ثم ذكََرَه عمن لم يُسَمِّهِ، فلا معنى لأن يُشْتـغََل �لباطل» (ابن 
حزم،  ١٣٥٢هـ: ١٦/١٠).

المذهب الثاني
مذهب أبي ثور، وأبي عبيد، وداود الظاهري، وابن المنذر، وإسحاق بن راهويه، 
ورواية عن الإمام أحمد، حيث يرون أن مقدار الرضاع المحرّمِ هو ثلاث رضعات (ابن 

قدامة، ١٩٩٧م: ٣١٠/١١-٣١١، ابن حزم، ١٣٥٢هـ: ١٠/١٠-١١). 
ولا  المصة  تحرم  «لا  قال:  وسلم  عليه  الله  صلى  أنه  روي  بما  هؤلاء  استدل 
المصتان»، فدل مفهوم هذه الروا�ت على أن ما زاد على الرضعتين يحُرّمِ، ويكون 
واعترض  (الشوكاني، ١٤٢٧هـ: ٦١٦/١٢).  المحرّمِ ثلاث رضعات  الرضاع  مقدار 
�سانيد  وردت  الروا�ت  هذه  �ن  يحُرّمِ  وكثيره  الرضاع  قليل  �ن  القائلون  عليهم 
مضطربة، حيث إن مدارها على عبد الله بن الزبير، وهي ترُوى مرة مرفوعة منه إلى 
النبي صلى الله عليه وسلم، ومرة عن عائشة عن النبي صلى الله عليه وسلم، ومرة 
�لثة عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم (ابن عبد البر، ١٩٩٣م: ٢٨٧/١٨؛ 
الكاساني، ١٩٨٦م: ٨/٤). وممن ردها �لاضطراب ابن جرير الطبري (الشوكاني، 
عدم  حول  الواردة  الروا�ت  أن  الاعتراض  هذا  وجواب   .(٦١٥/١٢ ١٤٢٧هـ: 
التحريم �لمصة والمصتين ليست محصورة في رواية عبد الله بن الزبير، بل وردت أيضا 
من رواية ابن أبي مليكة، ورواية أم الفضل، ورواية أبي هريرة، ورواية عروة عن عائشة.

أما رواية عبد الله بن الزبير -التي توسم �لاضطراب- فقد جاءت مرة عن طريق 
عائشة رضي الله عنها، ومرة مرفوعة من عبد الله بن الزبير إلى الرسول صلى الله عليه 

وسلم، ومرة من طريق أبيه الزبير بن العوام. 
أما روايته عن عائشة رضي الله عنها فقد جاءت من طريقين: الأول: عن ابن 
أبي مليكة، عن عبد الله بن الزبير، عن عائشة، قالت: قال رسول الله صلى الله عليه 
وسلم: «لا تحرم المصة والمصتان» (سعيد بن منصور، ١٩٨٢م: ٢٧٧/١)، وجاءت 
�لصيغة نفسها (لا تحرم المصة والمصتان) في صحيح مسلم، ومسند أحمد، والسنن 
الكبرى للنسائي، وسنن ابن ماجه، وسنن أبي داود، وسنن الترمذي (مسلم، د. ت: 
١٠٧٣/٢، أحمد ٢٠٠١م: ٢٧/٤٠، النسائي، ٢٠٠١م: ١٩٧/٥، ابن ماجه، 



د.ت: ٦٢٤/١، أبو داود، د.ت: ٢٢٤/٢، الترمذي، ١٩٧٥م: ٤٤٧/٣). 
النبي صلى الله عليه  الزهري عن عروة، وهي مرفوعة إلى  الطريق الثاني: طريق 
وسلم: مسند أحمد: حدثنا عثمان، قال: حدثنا يونس، عن الزهري، عن عروة، عن 
عائشة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تحرم المصة ولا المصتان» (أحمد، 

٢٠٠١م: ٢٠٦/٤٣).
أما الرواية المرفوعة منه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فعنه أنه صلى الله 
عليه وسلم قال: «لا تحرم المصة من الرضاعة ولا المصتان» (عبد الرزاق، ١٤٠٣هـ: 
٤٦٩/٧). وجاءت من طريق يحيى بن سعيد القطان في مسند البزار والسنن الكبرى 
للنسائي، ومن طريق ابن نمير في مصنف ابن أبي شيبة، ومن طريق وكيع في مسند 
(البزار،  الرضاعة»  «من  دون كلمة  المصتان»  ولا  المصة  تحرم  «لا  بعبارة  أحمد، 
شيبة،  أبي  ابن   ،١٩٨/٥ ٢٠٠١م:  النسائي،   ،١٣٩/٦ ٢٠٠٩م:  ١٩٨٨م- 

١٤٠٩هـ: ٥٤٧/٣، أحمد، ٢٠٠١م: ٤٤/٢٦).
وأما رواية عبد الله بن الزبير عن أبيه الزبير بن العوام، فنصها أن رسول الله صلى 
الإملاجتان»  ولا  الإملاجة  ولا  المصتان  ولا  المصة  تحرم  «لا  قال:  وسلم  عليه  الله 

(البزار، ١٩٨٨م- ٢٠٠٩م: ١٨٢/٣، النسائي، ٢٠٠١م: ١٩٨/٥). 
لم يعتبر بعض العلماء الاضطراب في هذه الرواية اضطرا� قادحا، حيث يرى ابن 
حزم الذي أنه «قوَّةٌ للخبر أن يرُوى من طرق، وما يعترض �ذا في الآ�ر إلا جاهل 
بما يجب في قبول النقل الثابت» (ابن حزم، ١٣٥٢هـ: ١٧/١٠). ويقول ابن حبان: 
«لست أنكر أن يكون الزبير سمع هذا الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم، فمرة 
أدى ما سمع، وأخرى روى عنها، وهذا شيء مستفيض في الصحابة» (ابن حبان، 
١٩٩٣م: ٤١/١٠)، ولكن ابن حجر العسقلاني اعترض على هذا الجمع بقوله: 
«وفي ذلك الجمع بـعُْدٌ على طريقة أهل الحديث» (ابن حجر، ١٩٩٥م: ١١/٤). 
ويقول ابن العربي المالكي: «وهذا كله لا يقدح فيه لثبوت عبد الله بن أبي مليكة 
عليه، وهو إمام عظيم أدرك ثلاثين من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم (ابن 

العربي، د. ت: ٩٠/٥).
وقد ذكر الترمذي أن الطريق الصحيح هو الأول، حيث قال: «والصحيح عند 
أهل الحديث حديث ابن أبي مليكة، عن عبد الله بن الزبير، عن عائشة، عن النبي 



صلى الله عليه وسلم. وسألت محمدا عن هذا، فقال: الصحيح عن ابن الزبير، عن 
بن  الزبير  فيه  الذي  الطريق  أما   .(٤٤٧/٣-٤٤٨ ١٩٧٥م:  (الترمذي،  عائشة» 
العوام فقد قال عنه الترمذي: «وزاد فيه محمد بن دينار البصري: عن الزبير عن النبي 
صلى الله عليه وسلم، وهو غير محفوظ» (الترمذي، ١٩٧٥م: ٤٤٧/٣) وقال عنه 
البزار: «ورواه رجل ليس �لحافظ، يقال له محمد بن دينار، عن هشام بن عروة، عن 

أبيه، عن ابن الزبير، عن أبيه.» (البزار، ١٩٨٨م- ٢٠٠٩م: ١٤٠/٦).
كما اعترُِضَ عليهم �ن مفهوم هذه الروا�ت يخالف ما ورد عن عائشة بخصوص 
الخمس رضعات، وفيه تصريح �لقدر المحرّمِ، فيكون مقدَّما على هذا المفهوم (ابن 
الاعتراض  وهذا  الشوكاني، ١٤٢٧هـ: ٦١٦/١٢).  ١٤٧/٩؛  حجر، ١٣٧٩هـ: 
-في الواقع- ضعيف؛ لأن الدراسة النقدية للروا�ت الواردة في خمس رضعات -كما 

سيأتي بيانه- تشير إلى وجود شكٍّ كبير في صحتها.
أما الطحاوي فقد ذهب إلى افتراض كون هذه الأخبار منسوخة؛ لأن مدارها 
على عروة بن الزبير، وقد ثبت أن عروة بن الزبير يقول �ن قليل الرضاع وكثيره يحرم، 
ولا يكون تـرَْكُ عروة بن الزبير العمل �ذه الأخبار التي رواها إلا لأنه علم أ�ا قد 
نُسِخَت. يرى الطحاوي أن حديث المصة والمصتين منسوخ بما روي عن عمرة أَنَّ 
عَائِشَةَ، رَضِيَ اللهُ عَنـهَْا، قاَلَتْ: «كَانَ فِيمَا أنُْزلَِ مِنَ القُرْآنِ، ثمَُّ سَقَطَ: أَنْ لا يحَُرّمُِ مِنَ 
الرَّضَاعِ إلاَّ عَشْرُ رَضَعَاتٍ، ثمَُّ نـزََلَ بـعَْدُ: أَوْ خمَْسُ رَضَعَاتٍ.» ويرى أن كلمة «سقط» 
بخمس  التحريم  يكون  وبذلك  معا،  رضعات  والخمس  رضعات  العشر  إلى  ترجع 
رضعات قد نُسِخَ حكمُهُ أيضا، ويبقى بعد ذلك التحريم �لقليل والكثير (الطحاوي، 
١٩٩٤م:٤٨٦/١١-٤٨٧). هذا الذي ذهب إليه الطحاوي ضعيف من جهتين: 
أحدهما أنه لا يوجد دليل واضح على النسخ، والثاني: أن فهم الطحاوي في كون 
النسخ قد شمل خمس رضعات وعشر رضعات غير صحيح؛ لأن كلمة «سقظ» في 
الرواية المذكورة لا تدل على العشر رضعات. هذا فضلا عن أن رواية الخمس رضعات 

نفسها مشكوك في صحتها.
الواقع أنه حتى إذا استبعد� الرواية التي تدور على عبد الله بن الزبير بسبب ما 
فيها من اضطراب، فإن عدم التحريم �لمصة والمصتين قد ورد في روا�ت أخرى غير 
رواية عبد الله بن الزبير. فقد جاء من رواية ابن أبي مليكة، عن عائشة، أن النبي صلى 



الله عليه وسلم قال: «لا تحرم المصة والمصتان» (النسائي، ٢٠٠١م: ١٩٦/٥).
كما جاء ذلك من رواية أم الفضل، وهي رواية وردت بصيغ متعددة، منها «لا 
تحرم الإملاجة والإملاجتان»، كما هو في صحيح مسلم: عن أم الفضل، قالت: 
دخل أعرابي على نبي الله صلى الله عليه وسلم، وهو في بيتي، فقال: � نبي الله! إني 
امرأتي  أرضعت  أ�ا  الأولى  امرأتي  فزعمت  أخرى،  عليها  فتزوجت  امرأة  كانت لي 
الحدثى رضعة أو رضعتين، فقال نبي الله صلى الله عليه وسلم: «لا تحرم الإملاجة 
والإملاجتان» (مسلم، د. ت: ١٠٧٤/٢، النسائي، ٢٠٠١م: ١٩٧/٥). وجاءت 
ت:  د.  (مسلم،  المصتان»  أو  المصة  أو  الرضعتان،  أو  الرضعة  تحرم  «لا  بلفظ: 

١٠٧٤/٢، ابن ماجه، د.ت: ٦٢٤/١). 
وجاء بصيغة الاستفسار أن رجلا سأل النبي صلى الله عليه وسلم أتحرم المصة؟ 
أما   .(٤٥٤/٤٤ ٢٠٠١م:  أحمد،   ،١٠٧٥/٢ ت:  د.  (مسلم،  «لا».  فقال: 
«المصة»  من  بدلا  الواحدة»  «الرضعة  بلفظ  فجاءت  للنسائي  الكبرى  السنن  في 

(النسائي، ٢٠٠١م: ١٩٨/٥).
وفضلا عن رواية عبد الله بن الزبير، وابن أبي مليكة وأم الفضل، فقد تفرد ابن 
إسحاق برواية عن أبي هريرة رضي الله عنه مع ز�دة أن التحريم لا يكون إلا بما فتق 
الأمعاء. وقد جاءت من طريقين: أحدهما: عن هشام بن عروة عن أبيه: عن عبد 
الله بن الزبير، عن الحجاج بن الحجاج الأسلمي، عن أبي هريرة، قال: قال رسول 
الله صلى الله عليه وسلم: «لا يحرم من الرضاع المصة والمصتان، إنما يحرم ما فتق من 

اللبن» (النسائي، ٢٠٠١م: ١٩٩/٥).
الطريق الثاني: عن إبراهيم بن عقبة: عن حجاج بن حجاج، عن أبي هريرة، قال: 
قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يحرم من الرضاع المصة ولا المصتان، ولا يحرم 
منه إلا ما فتق الأمعاء» (البزار، ١٩٨٨م- ٢٠٠٩م: ١١/١٥، النسائي، ٢٠٠١م: 
٢٠٠/٥). وقد عقَّب البزار على هذه الرواية بقوله: «هذا الحديث �ذا اللفظ لا 
نعلمه يروى إلا �ذا الإسناد، وحجاج بن حجاج روى عنه عروة بن الزبير، وهو 
معروف قد روى عن أبي هريرة، وعن أبيه» (البزار، ١٩٨٨م- ٢٠٠٩م: ١١/١٥).



المذهب الثالث:
مذهب الشافعي ورواية عن الإمام أحمد -جعلها ابن قدامة الصحيح من مذهب 
عطاء،  مذهب  أيضا  وهو  رضعات،  هو خمس  المحرّمِ  الرضاع  مقدار  أن  الحنابلة- 
وطاوس، وابن حزم، وهو مروي عن ابن مسعود وابن الزبير، ونسبه البعض إلى عائشة 

رضي الله عنها (ابن قدامة، ١٩٩٧م: ٣١٠/١١). 
أهم ما استدل به أصحاب هذا المذهب ما روي عن عائشة رضي الله عنها أ�ا 
يحَُرّمِْنَ»  إِلىَ خمَْسٍ  نَْ  ثمَُّ صُيرِّ مَعْلُومَاتٍ يحَُرّمِْنَ،  بِعَشْرِ رَضَعَاتٍ  القُرْآنُ  قالت: «نـزََلَ 
تعالى:  قوله  لعموم  صَة  الرواية مخصِّ (الشافعي، ٢٠٠١م: ٧٢/٦-٧٣)، وأن هذه 
(الشافعي،   (٢٣ (النساء:  الرضاعة)  من  وأخواتكم  أرضعنكم  اللاتي  (وأمهاتكم 

٢٠٠١م: ٧٢/٦).
كما استدلوا بما روي عن الزهري عن عروة أن النبي صلى الله عليه وسلم أمََرَ 
زوجة أبي حذيفة أن ترضع سالما خمس رضعات تحرم �ا عليه (الشافعي، ٢٠٠١م: 

.(٧٥/٦
يتبين مما سبق أن الروا�ت التي يستند إليها هذا المذهب تدور حول أصلين: 
أحدهما: ما نُسِب إلى عائشة رضي الله عنها أنه نزل القرآن بعشر رضعات، ثم نُسِخْن 
بخمس رضعات. والثاني: ما نُسِب إلى النبي صلى الله عليه وسلم أنه أمر زوجة أبي 
حذيفة أن ترضع سالما خمس رضعات ليحرم عليها. وفيما �تي دراسة مفصلة لهما.

أولا: نسخ عشر رضعات بخمس
جاءت هذه الرواية �لفاظ مختلفة، أولها: ما جاء في الموطأ برواية عبد الله بن أبي بكر 
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ،  زَوْجِ النَّبيِِّ صَلَّى اللهُ  عَائِشَةَ  عَنْ  عَبْدِ الرَّحمَْنِ،  بن حزم عن عَمْرة بنِْتِ 
أنََّـهَا قاَلَتْ: «كَانَ فِيمَا أنُْزلَِ مِنَ القُرْآنِ عَشْرُ رَضَعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ يحَُرّمِْنَ، ثمَُّ نُسِخْنَ 
َ رَسُولُ ا�َِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ فِيمَا يـقُْرَأُ مِنَ القُرْآنِ.» 

بخَِمْسٍ مَعْلُومَاتٍ، فـتَـوُُفيِّ
(مالك، ١٩٨٥م: ٦٠٨/٢).

عَنـهَْا أنََّـهَا   ُ الرواية الثانية: رواية يحيى بن سعيد عن عَمْرة عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ ا�َّ
خمَْسٍ  إِلىَ  ْنَ 

صُيرِّ ثمَُّ  يحَُرّمِْنَ،  مَعْلُومَاتٍ  رَضَعَاتٍ  بِعَشْرِ  القُرْآنُ  تـقَُولُ:  «نـزََلَ  كَانَتْ 
يحَُرّمِْنَ». فَكَانَ لا يَدْخُلُ عَلَى عَائِشَةَ إلاَّ مَنِ اسْتَكْمَلَ خمَْسَ رَضَعَاتٍ (الشافعي، 



٢٠٠١م: ٧٢/٦-٧٣). وجاءت هذه الرواية عند الطحاوي في شرح مشكل الآ�ر 
أَوْ خمَْسُ  بـعَْدَ ذَلِكَ:  نـزََلَ  عَشْرُ رَضَعَاتٍ، ثمَُّ  القُرْآنِ: لا يحَُرّمُِ إلاَّ  مِنَ  بلفظ: «نـزََلَ 
عَشْرُ  القُرْآنِ:  فيِ  «أنُْزلَِ  وبلفظ:   ،(٤٩٠/١١ ١٩٩٤م:  (الطحاوي،  رَضَعَاتٍ» 
رَضَعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ، ثمَُّ أنُْزلَِ: خمَْسٌ مَعْلُومَاتٌ» (الطحاوي، ١٩٩٤م: ٤٩٠/١١).

عَنـهَْا،  رَضِيَ اللهُ  عَائِشَةَ،  أَنَّ  عَمْرة  عن  بن محمد  القاسم  رواية  الثالثة:  الرواية 
عَشْرُ  إلاَّ  الرَّضَاعِ  مِنَ  يحَُرّمُِ  لا  أَنْ  سَقَطَ:  ثمَُّ  القُرْآنِ،  مِنَ  أنُْزلَِ  فِيمَا  «كَانَ  قاَلَتْ: 

رَضَعَاتٍ، ثمَُّ نـزََلَ بـعَْدُ: أوَْ خمَْسُ رَضَعَاتٍ». (الطحاوي، ١٩٩٤م: ٤٨٦/١١).
نلاحظ أن رواية عبد الله بن أبي بكر بن حزم عن عمرة تفردت بذكر أن الآ�ت 
المتعلقة بخمس رضعات ظلت تـقُْرَأ إلى زمن وفاة النبي صلى الله عليه وسلم. أما رواية 
يحيى بن سعيد عن عمرة فقد اختلف الرواة في صيغتها: فمنهم من صرح �نه نزل 
ْنَ 

خمس رضعات محرمات، ومنهم من لم يُصَرحِّ �لإنزال، بل أوردها بصيغة «ثمَُّ صُيرِّ
إِلىَ خمَْسٍ يحَُرّمِْنَ». 

وأما رواية القاسم بن محمد عن عمرة، فقد جاءت بصيغة: «كَانَ فِيمَا أنُْزلَِ مِنَ 
القُرْآنِ، ثمَُّ سَقَطَ: أَنْ لا يحَُرّمُِ مِنَ الرَّضَاعِ إلاَّ عَشْرُ رَضَعَاتٍ، ثمَُّ نـزََلَ بـعَْدُ: أَوْ خمَْسُ 
رَضَعَاتٍ.» وقد فَهِم الإمام الطحاوي من هذه الرواية أن السقوط -أي النسخ- كان 
للعشر رضعات ثم بعد ذلك للخمس رضعات، فكلاهما منسوخ، و� أيَّد فهمه هذا 

�مرين: 
القاسم بن محمد ويحيى بن سعيد أولى  الرواية، وهو كون  أحدهما: من حيث 
َ رَسُولُ 

�لحفظ من عبد الله بن أبي بكر، وأ�ما قد اجتمعا على إسقاط عبارة «فـتَـوُُفيِّ
ا�َِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ فِيمَا يـقُْرَأُ مِنَ القُرْآنِ»، فتكون روايتهما أرجح وأصحّ. 
َ رَسُولُ ا�َِّ 

الثاني: من حيث الدراية، وهو أن الأخذ �لرواية التي فيها عبارة: «فـتَـوُُفيِّ
صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ فِيمَا يـقُْرَأُ مِنَ القُرْآنِ» محَُال؛ لأنه «لو كان ما روي كما 
روي، لوجب أن يلُحَق �لقرآن، وأن يقُرأ في الصلوات كما يقُرأ فيها سائر القرآن، 
وأن يكون أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قد تركوا بعض القرآن فلم يكتبوه 
في مصاحفهم، وحاش � أن يكون كذلك، أو يكون قد بقي من القرآن غير ما جمعه 
الراشدون المهديون.» (الطحاوي، ١٩٩٤م: ٤٨٦/١١- ٤٩١). وما ذهب إليه 
الطحاوي بعيد؛ لأن الظاهر أن كلمة «سقط» في رواية القاسم بن محمد ترجع إلى 



العشر رضعات فقط، ولا تشمل  الخمس رضعات، بقرينة أن عبارة الخمس رضعات 
قد صُدِّرت بـ «ثم»، وهو الأمر الذي يجعلها مفصولة عن العبارة التي قبلها.

عَشْرُ  القُرْآنِ  مِنَ  أنُْزلَِ  فِيمَا  فيها: «كَانَ  التي جاء  الموطأ  الملاحظ على رواية 
َ رَسُولُ ا�َِّ صَلَّى اللهُ 

رَضَعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ يحَُرّمِْنَ، ثمَُّ نُسِخْنَ بخَِمْسٍ مَعْلُومَاتٍ، فـتَـوُُفيِّ
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ فِيمَا يـقُْرَأُ مِنَ القُرْآنِ» أ�ا لا تصرح بنسخ ما نزل في خمس رضعات، 
ولكنها تزعم أن الآ�ت التي تتحدث عن خمس رضعات كانت تـتُْلى إلى ما بعد وفاة 

الرسول صلى الله عليه وسلم! وهذا يثير الاحتمالات الآتية: 
١- إذا أخذ� الرواية على ظاهرها -حيث إ�ا لا تنص على وقوع النسخ في 
زمن النبي صلى الله عليه وسلم- فإن ذلك يجعلنا نتساءل: أين الآية التي تتحدث 
عن خمس رضعات؟ وماذا كان مصيرها؟ الرواية تزعم أ�ا كانت موجودة بعد وفاته 
صلى الله عليه وسلم، والنسخ -�لاتفاق- لا يكون إلا في زمن الرسول صلى الله 
عليه وسلم! فهل ضاعت أم أهملها الصحابة ولم يدرجوها في المصحف؟ كل هذا غير 
ممكن؛ لأنه مناقض لما ذكره الله تعالى من أنه قد تكفل بحفظ القرآن الكريم، ومخالف 
لما عُرف من حرص الصحابة على القرآن الكريم. والخلاصة أن هذه التساؤلات تـعَُدُّ 

علَّة تلقي بظلال الشك على صحة هذه الرواية.
٢- إذا أخذ� بما لجأ إليه كثير من العلماء من �ويلها على أن المراد بذلك أ�ا 
نُسِخت بزمن قصير قبل وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم، حتى أن بعض الناس لم 
يعلم بذلك النسخ واستمر في تلاو�ا بعد وفاته صلى الله عليه وسلم! (السيوطي، 
١٩٧٤م: ٧٠/٣) فإن هذا التأويل يعني أن آية الخمس رضعات قد نُسِخَت هي 
وهل كان  رضعات؟  الخمس  آية  نسخ  الذي  ما  الآتية:  الأسئلة  يثير  وهذا  أيضا، 

نَسْخُها تلاوة فقط مع بقاء الحكم، أم أ�ا نُسِخَت تلاوة وحكما؟ 
قد  رضعات  الوارد في خمس  القرآني  النص  أن  التأويل  هذا  أصحاب  جواب 
نُسِخَ لَفْظاً وبقي حُكْمًا. (ابن القيم، ٢٠٠٩م:٩٦٠-٩٦١) ولكن السؤال: أين 
الخمس  أن دعوى نسخ  الواقع  بقاء حكمها؟  مع  لفظا  نُسخت  أ�ا  الدليل على 
رضعات مجرد افتراض، ولا نصّ عليه في الروا�ت الواردة. الرواية الوحيدة التي ورد فيها 
الإشارة إلى النسخ (كَانَ فِيمَا أنُْزلَِ مِنَ القُرْآنِ، ثمَُّ سَقَطَ: أَنْ لا يحَُرّمُِ مِنَ الرَّضَاعِ إلاَّ 
عَشْرُ رَضَعَاتٍ، ثمَُّ نـزََلَ بـعَْدُ: أَوْ خمَْسُ رَضَعَاتٍ) (الطحاوي، ١٩٩٤م: ٤٨٦/١١) 



تتحدث عن سقوط العشر رضعات فقط، لا عن سقوط الخمس رضعات. ولا يمكن 
إثبات مسألة مثل هذه بمجرد الافتراض.

ومحُْكَم  المعالم  محَُدَّد  مُعْجِزٌ  �نه كتاب  الكريم  وجل كتابه  عز  الله  وصف  لقد 
الآ�ت قبل إنزاله وبعد إنزاله، وقد أنُْزلِ هذا الكتاب الحكيم كاملا إلى بيت العزة في 
السماء الدنيا، ثم أنُْزلِ بعد ذلك مُنَجَّمًا على الرسول صلى الله عليه وسلم. ودعوى 
نسخ التلاوة �نْسَاء المسلمين بعض آ�ت ذلك الكتاب الـمُحْكَم أو برفعها يخالف 
تلك الحقائق. وافتراض الوَهْم في الرواية المنسوبة إلى عائشة رضي الله عنها أولى من 
افتراض اختفاء جزء من القرآن الكريم قبل وفاة النبي صلى الله عليه وسلم أو بعد 

ذلك! 
لو افترضنا -جدلا- أن نص الخمس رضعات قد نُسخ مع بقاء الحكم فإن هذا 
يعني أن الحكم الذي استقر عليه التحريم �لرضاع هو خمس رضعات، ولكن هذا 
يخالف الواقع! لو كان الحكم الذي استقرّ عليه الأمر عند وفاة النبي صلى الله عليه 
وسلم هو التحريم بخمس رضعات، لاتفق عليه الصحابة، أو على الأقل لكان مشهورا 
بين عامتهم. ولكننا -في الواقع- نجد الصحابة والتابعين قد اختلفوا في المقدار المحرّمِ 
من الرضاع، ولم يكن العمل في المدينة -موطن الرسول وأصحابه وزوجاته- على هذه 
الرواية، حيث عقَّب الإمام مالك على هذه الرواية بقوله: «وَليَْسَ عَلَى هَذَا الْعَمَلُ» 

(مالك، ١٩٨٥م: ٦٠٨/٢). 
يثبت برواية  إليها هذه الرواية- لم  تـنُْسَب  وحتى عائشة رضي الله عنها -التي 
صحيحة مسندة أ�ا كانت تعمل �لخمس رضعات؛ فالروا�ت الخمس -المذكورة 
سابقا- لم تنسب إلى عائشة التصريح ��ا كانت تعمل بخمس رضعات. وما جاء 
خمَْسَ  اسْتَكْمَلَ  مَنِ  إلاَّ  عَائِشَةَ  عَلَى  يَدْخُلُ  لا  «فَكَانَ  الشافعي:  الإمام  رواية  في 
رَضَعَاتٍ» (الشافعي، ٢٠٠١م: ٧٢/٦-٧٣) ليس من كلام يحيى بن سعيد ولا من 
كلام عَمْرَة؛ لأ�ا لم ترد في الروا�ت الأخرى عن يحيى بن سعيد، ولا في روايتي القاسم 
بن محمد وعبد الله بن أبي بكر بن حزم، وإنما هي من ز�دة الشافعي أو سفيان بن 
عيينة. وفضلا عن ذلك فقد ثبت في الموطأ أن عائشة كانت تعمل بعشر رضعات لا 
ر عدم أخذ  بخمس رضعات، فعَمَلُها رضي الله عنها مخالفٌ لهذه الرواية، وهذا يـفَُسِّ

الإمام مالك بتلك الرواية.



إن الرواية التي تزعم أن القرآن الكريم قد نزل بعشر رضعات محرمات، ثم نزل 
بعد ذلك قرآن آخر �لتحريم بخمس رضعات، وظل ذلك القرآن يتلى إلى وفاة النبي 
صلى الله عليه وسلم، لا تنسجم مع ما هو �بت من السياق التشريعي لحكم الرضاع 

من الوجوه الآتية:
أولا: لم يرد في الأحاديث النبوية المتعلقة �لرضاع اشتراط خمس رضعات للتحريم 
سوى في رواية لابن جريج عن الزهري في قصة سهلة بنت سهيل مع سالم مولى أبي 

حذيفة، وهي رواية ساقطة كما سيأتي بيانه فيما بعد. 
وقد سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن الرضاع المحرّمِ في وقائع فلم يذكر في 
واحدة منها عشر رضعات ولا خمس رضعات! وكيف يكون القرآن الكريم قد نزل 

�ذا ولا يحكم به النبي صلى الله عليه وسلم ولا ينص عليه؟ 
أخرج البخاري عن عُقْبَةَ بْنِ الحاَرِثِ قالَ: «تـزََوَّجْتُ امْرَأةًَ، فَجَاءَتـنَْا امْرَأةٌَ سَوْدَاءُ، 
فـقََالَتْ: أرَْضَعْتُكُمَا، فأَتَـيَْتُ النَّبيَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فـقَُلْتُ: تـزََوَّجْتُ فُلانَةََ بنِْتَ 
فُلاَنٍ، فَجَاءَتـنَْا امْرَأةٌَ سَوْدَاءُ، فـقََالَتْ ليِ: إِنيِّ قَدْ أرَْضَعْتُكُمَا، وَهِيَ كَاذِبةٌَ، فَأَعْرَضَ 
، فَأتَـيَـتُْهُ مِنْ قِبَلِ وَجْهِهِ، قـلُْتُ: إِنَّـهَا كَاذِبةٌَ، قاَلَ: «كَيْفَ ِ�اَ وَقَدْ زَعَمَتْ أنََّـهَا قَدْ  عَنيِّ

أرَْضَعَتْكُمَا، دَعْهَا عَنْكَ.» (البخاري، ١٤٢٢هـ: ١٠/٧).
لم يرد في هذه الواقعة أن الرسول صلى الله عليه وسلم سأل عن عدد الرضعات، 
وهذه الواقعة كانت بعد فتح مكة؛ لأن عقبة بن الحارث رضي الله عنه أسلم بعد يوم 
الفتح (ابن سعد، ١٩٩٠م: ٦/٦). والمفترض -طبقا للرواية المنسوبة إلى عائشة- أن 
حُكْم القرآن في الرضاع المحرّمِ في ذلك الوقت إما عشر رضعات إذا كان القرآن الذي 
نزل بعشر رضعات لم ينُسخ بـعَْدُ، أو خمسُ رضعات إذا كان القرآن قد نزل بخمس 
الرضعات  على عدد  ينص  الذي  القرآن  يكون  للعشر. وكيف  رضعات �سخات 
(سواء أكانت عشرا أم خمسا) موجودا ولا يرشده إليه الرسول صلى الله عليه وسلم، 

ولا يطلب منه أن يستفسر من المرأة الـمُرْضِعة عن عدد الرضعات؟ 
يرى الشوكاني أن هذا لا يقدح في رواية عمرة عن عائشة، حيث يقول: «وأحاديث 
الباب اشتملت على ز�دة على ذلك المطلق المشعور به من ترك الاستفصال، فيتعين 
الأخذ �ا، على أنه يمكن أن يكون ترك الاستفصال لسبق البيان منه صلى الله عليه 
وسلم للقدر الذي يثبت به التحريم» (الشوكاني، ١٤٢٧هـ: ٦٢١/١٢). وهذا غير 



مُسَلَّم؛ لأن ترك الاستفصال لم يكن مقصورا على هذه الواقعة، بل لم يرد الاستفصال 
في قصة سهلة بنت سهيل التي كانت في السنة الخامسة للهجرة، ولم يكن الاستفصال 
في هذه الحادثة التي كانت بعد فتح مكة. والسائل حديث عهد �لإسلام فيحتاج 

الأمر إلى بيان التفاصيل له.
�نيا: الرواية تزعم أنه قد نزل قرآن كريم بعشر رضعات محرّمِات، ثم نزل بعد ذلك 
قرآن بخمس رضعات محرّمِات، وبقي ذلك القرآن يتلى إلى وفاة النبي صلى الله عليه 
وسلم! لو كان هذا القرآن موجودا طوال هذا الزمن فكيف خفي على أكثر الصحابة 
علما �لقرآن الكريم؟ كيف يخفى أمر هذا القرآن الذي يتحدث عن الرضاع -الذي 
كان شائعا في ا�تمع العربي في ذلك الوقت وكان مما تـعَُمُّ به البلوى- على ابن عباس 
-وهو ترجمان القرآن- وعلي بن أبي طالب، وابن مسعود، وعبد الله بن عمر، وعروة 

بن الزبير رضي الله عنهم، وغيرهم! (الطحاوي، ١٩٩٤م: ٤٩١/١١- ٤٩٣).
�لثا: روي أن عائشة رضي الله عنها كانت تعمل بعشر رضعات بعد وفاة النبي 
صلى الله عليه وسلم في قصة سالم بن عبد الله بن عمر، حيث أرسلت به إلى أختها 
أم كلثوم وقالت لها: «أرَْضِعِيهِ عَشْرَ رَضَعَاتٍ حَتىَّ يَدْخُلَ عَلَيَّ» (مالك، (مالك، 
١٩٨٥م: ٦٠٣/٢). لقد وُلِد سالم بن عبد الله بن عمر في خلافة عثمان بن عفان 
رضي الله عنه، ولو كانت خمسُ رضعات قد نَسَخَت عشر رضعات، فكيف تعمل 
عائشة رضي الله عنها �لمنسوخ وتترك الناسخ؟ وقد حاول الإمام الشافعي الخروج من 
هذا الإشكال بقوله: «أمرت به عائشة أن يـرُْضَع عشرا لأ�ا أكثر الرضاع، ولم يتم 
له خمس فلم يدخل عليها. ولعل سالما أن يكون ذهب عليه قول عائشة في العشر 
الرضعات فنسخن بخمس معلومات، فحدث عنها بما علم من أنه أرضع ثلا� فلم 
يكن يدخل عليها. وعلم أن ما أمرت به أن يرضع عشرا، فرأى أنه إنما يحلّ الدخول 
فيه  الشافعي  الإمام  (الشافعي، ٢٠٠١م: ٧٥/٦-٧٦). وما ذكره  بعشر»  عليها 

نظر من وجوه: 
أولها: أنه غير مفهوم إصرار عائشة على العمل بعشر رضعات مع أنه منسوب 
إليها القول بنسخ ذلك: لو كان الأمر هو الاحتياط، لأمرت �ي عدد يزيد على 
الخمس، ولا حاجة للتنصيص على عشر! وقوله إ�ا أمرت بعشر رضعات لأ�ا أكثر 
الرضاع غير معقول؛ إذ كيف تكون العشر هي أكثر الرضاع، والرضاع لا أكثر له، 



والعشر رضعات -على الرواية المنسوبة إلى عائشة- كانت أقل الرضاع المحرّمِ لا أكثره! 
الوجه الثاني: أن عدم العلم �شتراط خمس رضعات لم يكن مقصورا على سالم بن 
عبد الله، بل كثير من كبار الصحابة وفقهائهم كانوا يرون أن قليل الرضاع وكثيره يحُرّمِ! 
روى سعيد بن منصور: حدثنا سفيان عن عمرو بن دينار قال: سُئِل ابن عمر عن 
شيء من الرضاع فقال: «لا نعلم إلا أن الله عز وجل حرم الأخت من الرضاعة». 
فقلت: إن أمير المؤمنين ابن الزبير يقول: لا تحرم الرضعة والرضعتان، ولا المصة ولا 
المصتان. قال ابن عمر: «قضاء الله خير من قضائك وقضاء أمير المؤمنين معك» 

(سعيد بن منصور، ١٩٨٢م: ٢٨١/١). 
رابعا: الثابت من الروا�ت الواردة بشأن قصة سهلة بنت سهيل في إرضاع سالم 
مولى أبي حذيفة النص على أن النبي صلى الله عليه وسلم أرشدها إلى إرضاعه دون 
. وهذا يقود� إلى مناقشة الدليل الثاني الذي استدل به أصحاب  تحديد عدد معينَّ
مذهب الخمس رضعات، وهو قصة سهلة بنت أبي سهيل في إرضاع سالم مولى أبي 

حذيفة.
لقد جاءت قصة سهلة بنت سهيل في إرضاع سالم مولى أبي حذيفة في أغلب 
الروا�ت دون تحديد عدد معين للرضاع، ولم يرد ذكر العدد سوى في بعض طرق رواية 

الزهري عن عروة بن الزبير. 
أما الروا�ت التي جاءت من غير ذكر لعدد الرضعات، فهي:

١- رواية مسلم عن زينب بنت أبي سلمة عن عائشة أن سهلة بنت سهيل 
جاءت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقالت: � رسول الله، والله إني لأرى 
في وجه أبي حذيفة من دخول سالم، قالت: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: 
إنه ذو لحية فقال: أرضعيه يذهب ما في وجه أبي حذيفة»،  «أرضعيه»، فقالت: 

فقالت: والله ما عرفته في وجه أبي حذيفة.» (مسلم، د. ت: ١٠٧٧/٢).
القاسم بن محمد عن عائشة قالت: جاءت سهلة بنت  ٢- رواية مسلم عن 
النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: � رسول الله! إني أرى في وجه أبي  سهيل إلى 
حذيفة من دخول سالم وهو حليفه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أرضعيه»، 
قالت: وكيف أرضعه وهو رجل كبير؟ فتبسم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال: 
«قد علمت أنه رجل كبير»، زاد عمرو في حديثه: وكان قد شهد بدرا، وفي رواية ابن 



أبي عمر: فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم.» (مسلم، د. ت: ١٠٧٦/٢). 
وقد وردت هذه الرواية بطرق متعددة كلها تؤكد أن النبي صلى الله عليه وسلم أرشدها 
إلى إرضاعه رضاعا مطلقا، دون تحديد عدد معينَّ (مسلم، د. ت: ١٠٧٦/٢، ابن 

ماجه، د. ت: ٦٢٥/١، أحمد، ٢٠٠١م: ١٣٠/٤٠، ٤٣٤/٤٢-٤٣٥).
٣- رواية أحمد عن القاسم بن محمد عن سهلة بنت سهيل أ�ا قالت: قلت: 
� رسول الله، إن سالما مولى أبي حذيفة يدخل علي، وهو ذو لحية، فقال رسول الله 
صلى الله عليه وسلم: «أرضعيه» . فقالت: كيف أرضعه وهو ذو لحية؟ فأرضعته، 

فكان يدخل عليها.» (أحمد، ٢٠٠١م: ٥٥٥/٤٤). 
٤- رواية ابن شهاب عن عروة عن عائشة رضي الله عنها، وقد جاءت هذه 

الرواية من طرق متعددة كالآتي:
جاءت من طريق معمر مُسْنَدَة إلى عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله 
عليه وسلم قال لسهلة بنت سهيل: «أرضعي سالما تحرمي عليه»، دون ذكر عدد 
الرضعات: جاء ذلك في مسند أحمد: حدثنا عبد الرزاق، حدثنا معمر، عن الزهري، 
عن عروة، عن عائشة، قالت: جاءت سهلة بنت سهيل إلى النبي صلى الله عليه 
وسلم فقالت: إن سالما كان يدعى لأبي حذيفة، وإن الله عز وجل قد أنزل كتابه: 
منزل  فُضُل، ونحن في  وأ�  علي  يدخل  فكان  [الأحزاب: ٥]،  (ادعوهم لآ�ئهم) 

ضيق، فقال: «أرضعي سالما تحرمي عليه» (أحمد، ٢٠٠١م: ٨٦/٤٣).
وجاءت من طريق مالك بذكر خمس رضعات ولكن بصيغة البلاغ، دون إسناد: 
«... فـقََالَ لهَاَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم فِيمَا بـلََغَنَا: «أرَْضِعِيهِ خمَْسَ رَضَعَاتٍ؛ 
فـتَُحَرّمُِ بلَِبَنِهَا» (مالك، ١٩٨٥م: ٦٠٥/٢). ويؤكد ما جاء في رواية الموطأ من أن 
الزهري إنما روى عبارة «خمس رضعات» بلاغا لا إسنادا ما جاء في مصنَّف عبد 
الرزاق: «... قال الزهري: فقال لها فيما بلغنا والله أعلم: «أرضعيه خمس رضعات، 
فتحرم بلبنها.» (عبد الرزاق، ١٤٠٣هـ: ٤٥٩/٧-٤٦٠). إن قول الزهري: «فقال 
لها فيما بلغنا والله أعلم» واضح في �كيد عدم إسناد هذه العبارة، وأنه أرسلها عمن 
لم يُسَمِّه. ومن المعلوم أن مراسيل الزهري من أضعف المراسيل، حتى قال عنها يحيى 

بن سعيد القطان: «هي بمنزلة الريح.» (العلائي، ١٩٨٦م: ٧٩).
وجاءت في سنن أبي داود من طريق يونس، وفي مسند أحمد من طريق ابن أخي 



الزهري بذكر خمس رضعات ولكن على أ�ا ز�دة من كلام الرواة، وليست من كلام 
النبي صلى الله عليه وسلم: «... فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم: «أرضعيه». 
د.ت:  داود،  (أبو  الرضاعة...»  من  ولدها  بمنزلة  فكان  رضعات  خمس  فأرضعته 
٢٢٣/٢، )، وفي مسند أحمد: حدثنا يعقوب، قال: حدثنا ابن أخي ابن شهاب، 
عن عمه، قال: أخبرني عروة بن الزبير، عن عائشة، قالت: «أتت سهلة بنت سهيل 
... فأمرها رسول الله صلى الله عليه وسلم عند ذلك أن ترضع سالما. فأرضعته خمس 
رضعات وكان بمنزلة ولدها من الرضاعة...» (أحمد، ٢٠٠١م: ٣٥١/٤٣-٣٥٢).

تفرد ابن جريج في روايته عن الزهري بنسبة عبارة «خمس رضعات» إلى النبي 
ابن  أخبر�  قال:  الرزاق،  عبد  أحمد: حدثنا  عليه وسلم: جاء في مسند  صلى الله 
جريج، قال: أخبر� ابن شهاب، أخبرني عروة بن الزبير، عن عائشة: أن أ� حذيفة 
وسلم  عليه  النبي صلى الله  تبنى  الأنصار- كما  من  لامرأة  مولى  سالما -وهو  تبنى 
زيدا... فجاءت سهلة فقالت: � رسول الله كنا نرى سالما ولدا �وي معي ومع أبي 
حذيفة، ويراني فضلا، وقد أنزل الله عز وجل فيهم ما قد علمت، فقال: «أرضعيه 
خمس رضعات»، فكان بمنزلة ولده من الرضاعة» (أحمد، ٢٠٠١م: ٤٣٥/٤٢-

٤٣٦). وقد ذهب ابن حزم إلى أن رواية ابن جريج إنما هي من �ب ز�دة الثقة 
١٦/١٠). وهذا غير  (ابن حزم، ١٣٥٢هـ:  �ا  انفرد  لو  التي لا يجوز تركها حتى 
صحيح؛ لأن رواية ابن جريج عن الزهري ضعيفة، حيث صرَّح -هو نفسُه- �نه لم 
يسمع من الزهري مباشرة. جاء في سير أعلام النبلاء: «وقال ابن جريج: لم أسمع من 
الزهري، إنما أعطاني جزءا كتبته، وأجازه لي.» (الذهبي، ١٩٨٥م: ٣٣٢/٦)، وفي 
سير أعلام النبلاء أيضا: «روى عثمان بن سعيد عن ابن معين قال: ابن جريج ليس 
الزهري.» (الذهبي، ١٩٨٥م: ٣٣٠/٦)، وقد بينَّ الذهبي سبب ذلك  بشيء في 
بقوله: «قلت: وكان ابن جريج يروي الرواية �لإجازة و�لمناولة ويتوسع في ذلك، ومن 
ثمََّ دخل عليه الداخل في روا�ته عن الزهري؛ لأنه حمل عنه مناولة، وهذه الأشياء 
 .(٣٣١/٦ (الذهبي، ١٩٨٥م:  العصر»  ذلك  سيما في  ولا  التصحيف،  يدخلها 
و�ذا يثبت سقوط رواية ابن جريج لضعف روايته عن الزهري، ومما يؤكد سقوطها 
مخالفته لما رواه الثقات عن الزهري من كونه لم يسند تلك الز�دة، بل ذكرها بلاغا 

دون تسمية من سمعها منه.



ملحوظة: يعتبر ابن جريج متفردا �سناد عبارة «خمس رضعات»، ولا عبرة بما 
، عَنْ عُرْوَةَ،  ثـنََا عُثْمَانُ بْنُ عُمَرَ، قاَلَ: أَخْبـرَََ� مَالِكٌ، عَنِ الزُّهْريِِّ رواه الإمام أحمد: حَدَّ
عَنْ عَائِشَةَ، «أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمََرَ امْرأَةََ أَبيِ حُذَيـفَْةَ فَأَرْضَعَتْ سَالِمًا 
خمَْسَ رَضَعَاتٍ، فَكَانَ يَدْخُلُ عَلَيـهَْا بتِِلْكَ الرَّضَاعَةِ» (أحمد، ٢٠٠١م: ٢٥٤/٤٣- 
٢٥٥)؛ لأن عثمان بن عمر لخَّصَ مضمون رواية الإمام مالك �لفاظه دون تدقيق 
في قضية البلاغ والإسناد، فأوردها بصيغة توهم الإسناد، وهي ليست كذلك. ولا 
شك أننا �خذ �لأصل -كما هو وارد عند الإمام مالك نفسه- وهو الحجة، ولا 

عبرة برواية الفرع وما فيها من وَهْمِ الإسناد.
كما تفرد ابن إسحاق بنسبة عبارة «عشر رضعات» إلى النبي صلى الله عليه 
ابن إسحاق،  يعقوب، قال: حدثنا أبي، عن  وسلم: جاء في مسند أحمد: حدثنا 
قال: حدثني الزهري، عن عروة، عن عائشة، قالت: أتت سهلة بنت سهيل رسول 
الله صلى الله عليه وسلم فقالت له: � نبي الله إن سالما كان منا حيث قد علمت، 
أ� كنا نعده ولدا، فكان يدخل علي كيف شاء لا نحتشم منه، فلما أنزل الله فيه 
وفي أشباهه ما أنزل أنكرت وجه أبي حذيفة إذا رآه يدخل علي، قال: «فأرضعيه 
(أحمد، ٢٠٠١م:  ابنك»  هو  فإنما  عليك كيف شاء،  ليدخل  عشر رضعات، ثم 
٣٤٢/٤٣). وقد حكم ابن حزم على رواية ابن إسحاق إما �لوَهْم وإما بكون عشر 
رضعات منسوخات (ابن حزم، ١٣٥٢هـ: ١٥/١٠). ولا شك أن افتراض النسخ 
غير وارد أصلا؛ لأن الروا�ت متعلقة بحادثة واحدة: روا�ت الثقات تذكر الرضاع 
، وابن جريح تفرد بذكر خمس رضعات وابن إسحاق  �طلاق دون تحديد عدد معينَّ
تفرد بذكر عشر رضعات، فكيف يتصور النسخ في الواقعة الواحدة! ولا شك أن 
ابن إسحاق قد وهم وركَّب إسناد الزهري على متن آخر فيه ذكر عشرات رضعات. 
: سَألَْتُ  إِسْحَاقَ بنِ سَافِريٍِّ أيَُّـوْبُ بنُ  النبلاء: «وَقاَلَ  جاء في كتاب: سير أعلام 
 ْ

أَحمَْدَ بنَ حَنـبَْلٍ، فـقَُلْتُ: إِذَا انـفَْرَدَ ابْنُ إِسْحَاقَ بحَِدِيْثٍ، تـقَْبـلَُهُ؟ قاَلَ: لاَ وَاللهِ، إِنيِّ
رَأيَتُهُ يحَُدِّثُ عَنْ جمَاَعَةٍ ِ�لحَدِيْثِ الوَاحِدِ، وَلاَ يفَصِلُ كَلاَمَ ذَا مِنْ كَلاَمِ ذَا» (الذهبي، 
١٩٨٥م: ٤٦/٧)، ويؤكد وَهْم ابن إسحاق شذوذه ومخالفته رواية الثقات لها عن 

الزهري مسندة بدون ذكر عدد الرضعات. 
الثابت المسند من قصة سهلة بنت سهيل هو إرشاد النبي  يتبين مما سبق أن 



. وأن الصواب في رواية  صلى الله عليه وسلم لها �ن ترضع سالما دون تحديد عدد معينَّ
الزهري أنّ المسند منها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يوافق الروا�ت الصحيحة 
، أما ذكر العدد فهو إما من إرساله أو من  في ذكر الرضاع مطلقا دون عدد معينَّ

ز�دة بعض الرواة ووَهمِْهِم.

نتائج البحث
١- يظهر من خلال ما سبق من العرض والمناقشة أن حديث «لا تحَُرّمُِ المصة 
والمصتان» �بت؛ لأنه جاء من طرق صحيحة (ابن حجر، ١٣٧٩هـ:١٤٧/٩). 
وحتى إذا قلنا �ضطراب الرواية عن ابن الزبير، فقد جاءت الرواية عند مسلم من 
أن  والظاهر  بسند صحيح.   رواية  وهي  العباس،  زوج  الفضل  أم  عن  آخر  طريق 
أم  التي ورد ذكرها في رواية  القصة  تعود إلى أصل واحد، هو  الروا�ت كلها  تلك 
الفضل عن الرجل الذي سأل النبي صلى الله عليه وسلم أن زوجته الأولى زعمت 
أ�ا أرضعت الثانية رضعة أو رضعتين، وهي قد خرجت جوا� عن سؤال بعينه (ابن 
حبان، ١٩٩٣م: ٤٢/١٠)؛ ولذلك فالظاهر أ�ا لم يكن المراد منها تحديد المقدار 
المحرّمِ من الرضاع، بل كان مجرد بيان أن المصة أو المصتين لا تـعَُدُّ رضاعا حقيقيا، 
ولذلك فهي لا تحَُرّمِ. والظاهر -والله أعلم- أن المراد �لمصة والمصتين التقام الثدي 
هِ مصَّةً خفيفة أو مَصَّتين، والمصَّة لا يخرج معها إلا القليل من الحليب بما لا  ومَصِّ
يكاد يصل إلى الأمعاء. ويبدو -والله أعلم- أن هذا يشير إلى أن الرضاع المحرّمِ هو 
ما كان رضعة حقيقية تغني الرضيع من جوعه، أما ما كان مصَّة خفيفة فلا يعُدُّ من 
الرضاع الحقيقي الذي يـنُْشِئ الحرمة. ويؤيد هذا ما جاء عن أبي هريرة أنه «لا يحرم من 
الرضاع إلا ما فتق الأمعاء» (سعيد بن منصور، ١٩٨٢م: ٢٧٩/١، عبد الرزاق، 
١٤٠٣هـ: ٤٦٦/٧، ابن أبي شيبة، : ٥٥٠/٣)، والمراد بذلك ما ملأ الأمعاء من 
الحليب. فالأمعاء تكون ملتصقة عندما تكون فارغة، فإذا رضع الصبي رضعة تغني 
من الجوع، امتلأت أمعاؤه وتفتقت. وكأن هذه الروا�ت تشير إلى أن الرضاع هو ما 
كان رضاعا حقيقة، لا ما كان مَص�ا عارضا لا يغني من الجوع شيئا. ويرى القرطبي 
أنه يمكن حمل هذه الروا�ت على أن المراد �ا إذا لم يتحقق وصول الحليب إلى جوف 
الرضيع (القرطبي، ١٩٦٤م: ١١٠/٥). وقد يكون افتراض عدم وصول الحليب إلى 



الجوف غير متحقق، ولكن الظاهر أن المراد �ا ما كان مَص�ا خفيفا وعارضا لا يغني 
الرضيع من الجوع شيئا.

٢- من خلال عرض وتحليل الروا�ت المتعلقة �لرضاع لا نجد ما يؤيد الرواية 
المنسوبة إلى عائشة بنزول القرآن بعشر رضعات ثم نُسِخْن بخمس! فهي رواية شاذّة 
في وسط المنظومة التشريعية المتعلقة �لرضاع المحرّمِ، ولذلك نجد الإمام مالك قد صاغ 
«كتاب الرضاع» من الموطأ بطريقة �دم تلك الرواية. فقد بدأ كتاب الرضاع �يراد 
رأي ابن عباس الذي ينص على أن قليل الرضاع وكثيره يحُرّمِ، ثم أورد عمل عائشة 
بعشر رضعات، ثم عمل حفصة أم المؤمنين بعشر رضعات، ثم رأي عروة بن الزبير 
وسعيد بن المسيب وابن شهاب الزهري، وكلها تخالف تلك الرواية وتنص على أن 
المنسوبة إلى عائشة.  الرواية  تلك  أورد  بعد ذلك كله  يحُرّمِ، ثم  الرضاع وكثيره  قليل 
وكأنه مهَّد لها �علالها بتلك الروا�ت التي تنقضها، وبعد إيرادها عقَّب عليها بقوله: 

«وَليَْسَ عَلَى هَذَا العَمَلُ».
كما أنه من الملفت للنظر أن الإمام أحمد لم يعمل بتلك الرواية. وفي ذلك يقول 
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لاَ تحَُرّمُِ الْمَصَّةُ وَلاَ الْمَصَّتَانِ،  الترمذي: «قاَلَ أَحمَْدُ بحَِدِيثِ النَّبيِِّ صَلَّى ا�َّ
وقاَلَ: إِنْ ذَهَبَ ذَاهِبٌ إِلىَ قـوَْلِ عَائِشَةَ فيِ خمَْسِ رَضَعَاتٍ فـهَُوَ مَذْهَبٌ قَوِيٌّ، وَجَبنَُ 
عَنْهُ أَنْ يـقَُولَ فِيهِ شَيـئًْا» (الترمذي، ١٩٧٥م: ٤٤٨/٣). أما البخاري فقد أعرض 
يحُرّمِ  الرضاع وكثيره  قليل  القول �ن  ترجيح  إدراجها في صحيحه، ونص على  عن 

١
مادام في الحولين.

إليها بعض  الرواية عن عائشة قد اضطربت، فنسبت  وفضلا عن ذلك، فإن 
الروا�ت أن المقدار المحرم هو خمس رضعات، ونسبت إليها بعضها أن المقدار المحرم 
ابن حزم  حاول  وقد  أنه عشر رضعات!  أخرى  إليها  ونسبت  هو سبع رضعات، 
التوفيق بين هذه الأقوال المختلفة ��ا «كانت �خذ لنفسها بعشر رضعات ولغيرها 
بخمس رضعات» (ابن حزم، ١٣٥٢هـ: ١٠/١٠). وحاول الشافعي أن يوفِّق بينها 
�ن عائشة أمرت به أن يرضع عشر رضعات لأنه أكثر ما ورد في الرضاع المحرم، ولكن 
لم تكن �ذن له �لدخول عليها لأنه لم يكمل خمس رضعات (الشافعي، ٢٠٠١م: 



٧٥/٦). وكأن الشافعي يعني بذلك أن مذهبها في مقدار الرضاع المحرّمِ هو خمس 
رضعات، ولكن أمرت �رضاعه عشر رضعات من �ب الاحتياط، لا من �ب أن 

ذلك هو القدر المحرم. ولكنها محاولات لا يوجد ما يكفي من الأدلة لتأييدها.
عائشة رضي الله عنها،  الرواية عن  �ذه  الرحمن  عبد  بنت  عَمْرةَ  تفردت  لقد 
والإرضاع كان في غاية الشيوع في ا�تمع العربي في ذلك الوقت، وكان مما تـعَُمُّ �ا 
برواية هذه  تنفرد  أن  مُسْتـغَْرًَ�  �لعلم �حكامه، ويكون  الاهتمام  ويفترض  البلوى، 
الزبير وغيره من المشهورين �لرواية عن عائشة.  بن  عَمْرةَ، ولا يرويها عروة  المسألة 
وعلى الرغم من أن عمرة كانت في حجر عائشة، وهي معروفة �لعلم والرواية، وتعُدُّ 
من فقهاء التابعين (الذهبي، ١٩٨٥م: ٥٠٨/٤)، إلا أن الظاهر أ�ا قد وهمت في 

هذه الرواية.
يـعَُدُّ رضاعا حقيقيا ولا يحُرّمِ، فإنه  ٣- إذا قلنا إن المصَّ الخفيف العارض لا 
الثدي،  التقام  عند  الرضيع  الذي طعمه  الحليب  مقدار  الصعب تحديد  من  يكون 
ويكون مقتضى الاحتياط تجنُّب النكاح مع وجود الرضاع، سواء كان قليلا أم كثيرا. 
وبذلك يكون الأخذ �لمذهب الذي يرى أن قليل الرضاع وكثيره يحرم أولى من �ب 

الاحتياط.

المراجع
 






